
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 43 (1989)

Heft: 2

Artikel: Versuch einer deutschen Übersetzung der Katharuti und der
Katharudra-Upanisad

Autor: Sprockhoff, Joachim Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Joachim Friedrich Sprockhoff

Allgemeine Vorbemerkung

Die geschichtliche Tatsache, daß unmittelbar nach den großen Kriegen
unseres Jahrhunderts im Westen eine Hinwendung zu 'östlicher Weisheit'
erfolgte, ist sicher näherer Untersuchung wert. War es nach dem Ersten
Weltkrieg besonders die, mitunter hymnische, Verehrung des Bengalen
Rabindranath Thäkur (Tagore), des Literaturnobelpreisträgers von 1913,
der Angehörigen einer jetzt sterbenden Generation neue Innerlichkeit und
mystische Andacht eröffnete, so glaubt man vielerorts seit der
Jahrhundertmitte, den Idealen altindischer Askese neue Lebensfüllung abgewinnen
zu können. Die Mystik der Upanisads, in die man sich vertieft, die
verschiedenen Anleitungen zur Meditation, die man irrigerweise als "den
indischen Yoga" apostrophiert, die Weltentrücktheit von "Sannjasins",
von der man hört, wirkten und wirken faszinierend, beängstigend die
einen, beschwingend andere, und mitunter in einem solchen Maße, das

Satiriker herausfordern mochte.
Erst seit kaum zwanzig Jahren richtet man allmählich sein Augenmerk

auch auf jene Gruppe von Upanisads, denen der Samnyäsa (eig.: "das
gänzliche Von-sich-Werfen"), die "Entsagung" im umfassenden Verständnis,

zentrales Thema ist. Von diesen, zusammenfassend "Samnyäsa-
Upanisads" genannten Sanskrit-Texten sind uns bisher 21 bekanntgeworden.

Paul Deußen hatte in seiner epochemachenden Übersetzung von
"Sechzig Upanishad's des Veda" sieben verdeutscht, allerdings auf einer
kümmerlichen Text-Basis1. Lediglich zwei derselben sind auf der Grundlage

einer kritischen Edition erstmals von Alfred Hillebrandt teilweise ins
Deutsche übersetzt worden2. Da mag es wohl angezeigt erscheinen, einen
neuen Versuch zu unternehmen, diesen Texten beizukommen. Wenn es

dessen noch bedürfte, werden wir schließlich direkt dazu genötigt durch

1 Leipzig 01897, 21905,) 31921, pp. 678-715. Die Übersetzung der Samnyäsa-
Upanisads blieb trotz zwischenzeitlick geübter Kritik durck alle Auflagen
unverändert. Im Folgenden kurz: Deußen.

2 Aus Brähmanas und Upanisaden, Jena 1923, pp. 162-168.



138 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

eine von indischen Gelehrten 1971 begonnene englische Übersetzung, die

von Prof. A.A. Ramanathan 1978 vorgelegt wurde3. Die soeben erschienene

Abhandlung von Alyette Degräces-Fahd ist, wohl im Juli 1987
abgeschlossen4, zwar weit über die Arbeit von Ramanathan zu heben, gründet
jedoch nicht, soweit erkennbar, auf dem bis dahin erreichten Stande der
Textkritik5 und zieht im Übersetzen problematischer Stücke weithin die

Deutung des Kommentars dem Textwortlaut vor.
Die einzig brauchbare Grundlage für eine Übersetzung ist auch nach

über 75 Jahren der von Friedrich Otto Schrader kritisch hergestellte Text6.
Wer weiß, wie miserabel einige Texte überliefert worden sind, wie bald
Manuskriptblätter durcheinander gerieten oder durch fremde vermehrt wurden,
wie bald eine pia fraus ihre 'ordnende Hand' an den Text legte und
unbequeme Aussagen zurechtbog — von Fehlern, die der Sache unkundige
Abschreiber einbrachten, und anderem hier gar nicht weiter zu reden —, der
weiß auch die hervorragende Sprachbeherrschung und die Fülle glücklicher
Einfälle von Schraders intuitiver Kraft zu bewundern: Häufig konnten wir
seine Lesungen, gar seine Konjekturen bestätigen mit Hilfe von Texten,
Quellen oder Parallelüberlieferungen, die ihm nicht bekannt waren noch
sein konnten, da man sie erst später entdeckte. Jene Fälle, wo ich anders
als Schrader lesen möchte, merke ich an. Einige jüngere Ausgaben sind zu
vergleichen: Die Adyar Library brachte 1929 die in Südindien bekannte
Sammlung von Samnyäsa-Upanisads heraus (hinfort kurz: SUD1). Die
vielfach übernommene Angabe, dieses Werk sei 1966 "reprinted" (hinfort
kurz: SUD2) trifft nicht zu7. Es ist nützlich, diese Editionen mit der von

3 The Samnyäsa Upanisad-s (On Renunciation). Translated into English (Based on
the Commentary of Upanisad Brahmayogin). By Prof. A.A. Ramanathan, Adyar,
Madras 1978. Kritiscke Einzelkeiten und weitere Literatur dazu bei J.F. Sprock-
koff, Vom Umgang mit den Samnyäsa-Upanisads, demnäckst in: WZKS.

4 Upanisad du Renoncement (samnyäsa-upanisad). Traduction du sanskrit, intro¬
duction et notes par Alyette Degrâces-Fakd, Librairie Arthème Fayard, [Paris]
(Janvier) 1989 L'espace intérieur 36).

5 In den wenigsten Fällen wkd die Textbasis benannt.
6 The Minor Upanisads, crit. ed. for the Adyar Library by F. Otto Schrader, Vol. I:

Samnyäsa-Upanisads, Madras 1912. Im Folgenden kurz: Schrader.
Hierauf bezieken sich die in der Übersetzung kursiv eingestreuten Seiten- [z.B.:
(p. 33)] und, nack einem Komma, Zeilen-Angaben [z.B.: (Kths' 111:40,2)].

7 The Samnyäsa Upanishads with the Commentary of Sri Upanishad-Brahma-
Yogin ed. by T.R. Ckintamani Dikskit, pubi, for tke Adyar Library [Madras]
1929; ed. by T.R. Ckintamani Dikskitar, Madras 1966. Im Folgenden erforder-
lickenfalls zitiert mit Angabe von Seite und Zeile. S. dazu Einzelkeiten bei J.F.
Sprockhoff, op. c. (wie Anm. 3).



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 139
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

der Nirnaya-Sägara Press herausgebrachten Sammlung der 108 Upanisads
(hinfort kurz: NSP) zu vergleichen8. Diese Ausgaben werden nur dort
beigezogen, wo sie Neueres verläßlich zu bieten scheinen oder etwas mitteilen,

das uns anderswo nicht überliefert wird.
Was Konjekturen anlangt, folge ich "der grundsätzlichen Erwägung"

von Karl Hoffmann, "daß erst dann eine Konjektur zu rechtfertigen ist,
wenn die sprachliche und sachliche Unmöglichkeit des Überlieferten
erwiesen ist"9, und stimme der Bemerkung von Ch.H. Werba zu, daß die
"sachliche" Unmöglichkeit "sich nur allzu oft der Objektivierbarkeit"
entzieht10. Denn dies gilt besonders für einige der ältesten Samnyäsa-
Stücke, die wir als Unikate zu bezeichnen haben: Besäßen wir sie nicht,
uns wäre Vieles, Wesentliches über die Frühgeschichte der Samnyäsa-Idee
und -Praxis gänzlich unbekannt. Mangelnde Vergleichsmöglichkeit schränkt
also die "Objektivierbarkeit" zusätzlich ein. Wenn andererseits die
Annahme berechtigt ist, daß nicht jeder Unsinn, den uns einheimische
Kommentare als Gedankentiefe zu verdolmetschen suchen11, ursprünglich auch
im Text gestanden hat, sind wir genötigt, behutsam Rekonstruktion zu
wagen, wie Schrader es häufig überzeugend vorgeführt, oder unser
Unverständnis zu bekennen.

Wilhelm Rau verdanken wir eine Reihe kritischer Übersetzungen von
Upanisads, die auch für das Verständnis einzelner Stellen unserer Samnyä-
sa-Texte von Belang sind12. Er beklagt zu Recht die "auf den für gebildete

Liebhaber zugestutzten Blütenlesen, welche leider [...] bei uns in
Schwang kamen", und bemerkt mit Seitenblick auf die "'philosophische'
Verdeutschung P. Deußens": "Eine philosophische Würdigung der Upani-

8 One hundred and eight Upanishads [...] with various readings. Ed. by Wâsudev
Laxman Shâstrî Pan'sîkar, Bombay (M913, 21917,) 31925 (u.ö. nackgedruckt).
Andere Ausgaben, die Schrader nickt berücksicktigen konnte, werden von Fall
zu Fall beigezogen.

9 Aufsätze zur Indoiranistik, krsg. v. J. Narten, Bd. I, Wiesbaden 1975, p. 52.
10 In: Die Sprache, Zs. f. Sprackwissensckaft 32, 2 (1986) [1988], p. 357.
11 Vgl. Deußen, p. 687, p. 689 n. 1, p. 691 n. 2, und passim; Sckrader, p. xxxk;

Degrâces-Fakd, p. 231 n. 2.
12 Versuck einer deutscken Übersetzung der Svetävatara-Upanisad, in: AS XVII,

1964, pp. 25-46 (kinfort kurz: SvU); Versuck einer deutscken Übersetzung
der Mundaka-Upanisad, in: AS XVIII/XIX, 1965 [1966], pp. 216-226 (kurz:
MundU); Versuck einer deutscken Übersetzung der Kätkaka-Upanisad, in: AS
XXV, 1971 [1972], pp. 158-174 (kurz: KatkaU); Versuck einer deutscken
Übersetzung der Taittiriya-Upanisad, in: Festschrift der Wissenschaftlichen Gesellschaft

an der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main, Wiesbaden
1981, pp. 349-373 (kurz: TU).



140 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

sads muß vernünftigerweise zurückstehen, bis die Texte sprachlich voll
verstanden und kritisch ediert sind. Zeit Zeit fehlt hieran noch viel."13
Dies gilt auch von den Samnyäsa-Texten. Darum werden sie hier
ausdrücklich unverkürzt wiedergegeben. Denn nur so ist es dem Leser

möglich, sich selbst ein Bild von der Überlieferung zu machen und zu
beobachten, in welche ephemere, mitunter gar verfremdende Umgebung
jene Gedanken oder rituellen Vorgänge, die sich als religionsgeschichtlich
so überaus trächtig erwiesen haben, eingebettet waren oder erst eingefügt
worden sind, lange ehe die Texte zu unserer Kenntnis gelangten und
Aufmerksamkeit erregten14.

Eingedenk der Bemerkung von Willem Caland, nach dem "eine
Darstellung des vedischen Rituals ohne die Mantras keine Darstellung ist, weil
ja oft die Handlung selbst oder deren Zweck erst durch die Mantras
erkennbar wird"15, bemühe ich mich, dieselben auch dann vollständig
wiederzugeben, wenn der Text nur ihre Anfangsworte (pratika) bietet. Lediglich

in jenen — seltenen — Fällen, in denen das Ritual längere vedische

Hymnen zu rezitieren gebietet, sehe ich von neuer Wiedergabe ab und
bescheide mich mit einem Hinweis auf eine zugängliche Übersetzung, die
philologischen Ansprüchen zu genügen strebt.

Es gehört bei manchen zum guten Stil, den mitunter schlechten Stil
einer vorgelegten Übersetzung einleitend damit zu entschuldigen, daß

man sich an den Text zu halten sucht nach der Faustregel: 'so wörtlich
wie möglich und nur so frei wie nötig'. Was die Samnyäsa-Texte anlangt,
so muß noch anderes erklärend vorausgeschickt werden. Die Originale
sind unbeholfen und ungehobelt, und die Übersetzung sollte das nicht
verbergen. Die Sprache dieser Texte ist oft derart primitiv und
unvollkommen, arm in Ausdruck und Wortschatz, auch voll von Verstößen

gegen die Regeln der Sanskrit-Grammatik in Syntax wie in Laut- und
Formenlehre16, daß eine getreue Wiedergabe nicht 'elegant' sein kann. Wo
immer ich zwischen Eleganz und Exaktheit zu wählen hatte, habe ich
jener geopfert und auf stilistische Glätte verzichtet. Der Schritt von der
Entzifferungs- zur idiomatischen Übersetzung müßte sehr oft Abgründe

13 W. Rau, TU, pp. 349f.; ähnkck in: AS XXXI, 1977, pp. 164f.
14 Wegen kier nickt zu erörternder Einzelheiten erlaube ich mir allgemein zu ver¬

weisen auf J.F. Sprockkoff, Samnyäsa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus.

I: Untersuchungen über die Samnyäsa-Upanisads, Wiesbaden 1976 (kinfort
kurz: Unters.).

15 In: Göttingische gelehrte Anzeigen 1897, p. 280.
16 Soweit in meinen Unters, nock nickt vermerkt, wird kier einiges ergänzt.



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 141

UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

überspringen. Darum ist der vorgelegte Text notwendigerweise trocken
oder gar hölzern. Gleichwohl hoffe ich, daß er auch für kritisch interessierte

Nicht-Sanskritisten lesbar ist.
Was an versteckt publizierten Übersetzungen von Bruchstücken mir

zugänglich ist, ziehe ich pflichtgemäß zu Rate. Indessen sind Albrecht
Webers frühe Analysen17 und P. Deußen (s.o. Anm. 1), vor allem die
Critical notes und der Sanskrit-Kommentar (Tippani) meines verehrten
Lehrers F.O. Schrader immer noch die besten Anreger, wenn es gilt, durch
eindringliche Auseinandersetzung mit ihnen zu neuem und, wie ich hoffe,
besserem Verständnis zu kommen. Aus Platzgründen muß hier auf detaillierte

Auseinandersetzung mit anderen Übertragungen sowie auf eine den
Versuch einer Verdeutschung übersteigende Interpretation verzichtet werden.

Einige Hinweise auf Sekundärliteratur mögen daher nicht unnütz
sein, andere Noten auch das Interesse von Fachgenossen finden.

Kathasruti und Katharudra-Upanisad

Zu den bemerkenswertesten Stücken der Upanisad-Literatur, die vom
Samnyäsa handelt, gehört die Kathasruti. Bei P. Deußen erscheint sie

unter dem Namen Kanthasruti-Upanisad18. Daß dies nicht ihr ursprünglicher

gewesen sein kann, hat schon Schrader aufgezeigt. Inzwischen
verdichtet sich die Annahme, daß sie zunächst nur Kathasruti geheißen hat
und erst im Rahmen ihrer in Upanisad-Sammlungen erfolgten Überlieferung

mit dem Zusatz "Upanisad" versehen worden ist. Es ließen sich
sogar die Gründe vermehren, die es wahrscheinlich machen, in ihr einen Text
zu sehen, der im Schöße einer Schule des Schwarzen Yajurveda entstanden

ist19. Berücksichtigt man dieses, so kommt ihr über ihren bemerkens-

17 Analyse der in Anquetü du Perron's Uebersetzung enthaltenen Upanishad, in: Indi¬
sche Studien IS) I, 1850, pp. 247-302, 380456; II, 1853, pp. 1-111, 170-236;
IX, 1865, pp. 1-173.

18 Deußen, pp. 696-702; einzige deutsche Übersetzung; französisch: A. Degräces-
Fakd, op. c. (wie Anm. 4), pp. 199-208, betitelt: "L'upanisad de l'école kathas'ru-
ti. Kathasruti-upanisad".

19 Zu diesen Problemen s. M. Witzel, Die Katka-Siksä-Upanisad und ikr Verkältnis
zur Siksävaltr der Taittiriya-Upanisad, in:' WZKS XXIII, 1979, pp. 5ff.; J.F.
Sprockkoff, Katkas'ruti und Mänavas'rautasütra — eine Nacklese zur Resignation,
in: Stil 13/14, 1*987 [1988, Festschrift Wilhelm Rau], pp. 235ff.



142 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

werten Inhalt hinaus noch ein zusätzliches religionsgeschichtliches
Gewicht zu.

Wie in Upanisads häufig, sind ihre Darlegungen eingekleidet in einen
Dialog. Doch wer die Fragen stellt, bleibt trotz der 11,1:35,7 erwähnten
Götter eigentlich im Unklaren20. Sie wissen, was sich gehört, sind Kenner
der Sitte, nicht des brahman. Auf die Eingangsfragen nach dem, was
Entsagung genannt wird und wie man dahin kommt, werden mehrere Rituale
geschildert, die geschichtlich zu den ältesten uns bisher bekannten Formularen

gehören. Das erste Formular (A) zielt darauf, den angehenden
Entsager von seiner Leiblichkeit zu befreien. Dieser Gedanke begegnet auch
sonst, nicht selten sehr kurz gefaßt, doch seine hier vorliegende
Durchführung ist ohne Parallele. Vom zweiten Formular, einer Wechselrede
zwischen Vater und Sohn, werden uns eine kürzere (Bj) und eine längere
Version (B2) präsentiert. Sie zielt auf die Wahrung der im Sohne sich
fortsetzenden Kontinuität väterlichen Erbes, wenn der Vater aus der Gemeinschaft

in die Fremde hinauszieht. Auch hierzu haben wir Vergleichsstücke,
die als Übergabe- oder Vermächtnis-Zeremonien bekannt geworden sind,
aus anderen vedischen Traditionen, die von Entsagung noch nicht
sprechen21. Das dritte Formular (C) stellt hingegen den Abschied von den

Opferfeuern in den Mittelpunkt, einen Akt, der sonst oftmals besonders
ausführlich geschildert wird, als ob er als der wichtigste in den Ritualen
der Entsagung angesehen worden wäre. Daß auch zu diesem Stück eine
alte Parallele mit z.T. einzigartig wörtlichen Übereinstimmungen überliefert

ist, konnte jüngst nachgewiesen werden (s.o. Anm. 19). Im übrigen
werden nur knappste Hinweise auf die Lebensweise dessen gegeben,
"der entsagt hat" (samnyasta); der allbekannte Fachausdruck samnyäsin
wird in der ganzen Upanisad nicht verwendet.

Trotz mancher Äußerungen — schon in jungen Jahren zu entsagen,
keinen Sohn zu hinterlassen, die rituelle Abfolge des Entsagens nicht
einzuhalten, gar bei den Niedrigsten (Südras) zu betteln, den Veda aufzugeben

u.a. mehr —, die wie 'Ketzereien' klingen müssen, ist der Text in
brahmanischen Kreisen tradiert worden, und deren Versuch,
Aussagen in ihrem Sinne umzubiegen, ist noch erkennbar. Das ist nicht ohne
Spannung.

20 Anders die Sicht von A. Degrâces-Fahd, pp. 189f.
21 Vgl. J.F. Sprockkoff, Die Alten im alten Indien, in: Saeculum XXX, 1979, pp.

386ff.



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 143

UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Dem Befunde, daß zur Eingangsfrage verschiedene Einzelstücke
zusammengetragen worden sind, entspricht die Tatsache, daß die drei
Abschnitte (khanda), in welche die Kathasruti Kths) zu gliedern ist, in
mehr oder weniger voneinander abweichenden Versionen teilweise oder als

Ganzes auch anderswo im Corpus der Samnyäsa-Upanisads vorliegen. So

haben wir aus Südindien zunächst zwei Versionen SR), die ihrerseits
sonst nichts miteinander gemein haben. Die eine wird seit Schrader die

"große" d.h. Brhat-Samnyäsa-Upanisad BSaU) genannt. Deren I. Kapitel
(adhyäya) ist Kths I (pp. 31,2-35,5); ihr sehr umfangreicher II. Adhyäya,
Prosa mit eingestreuten langen Vers-Partien durchaus noch themabezogen
(pp. 249,10-273,8), ist gänzlich anderer Herkunft22. Die andere Version
heißt Katha- oder, weit häufiger, Katharudra-Upanisad KthrU). Deren
Beginn entspricht Kths II,2-III (pp. 36,4-42,4); das Weitere ist ebenfalls
gänzlich anderer Abkunft (s.u.). Khanda III der Kths ist, so scheint es,

insgesamt vierfach überliefert. Denn wir kennen dazu eine weitere
nordindische Version NR), in der seit Schrader sog. "kurzen" d.h. Laghu-
Samnyäsa-Upanisad LSaU), und eine dieser korrespondierende
südindische, in der Kundikä-Upanisad KundU; bei Schrader vereint,
pp. 20,4-22,6). Ohne auf die so reichlich verwickelte Überlieferungs-
geschichte noch eingehen zu müssen, sei lediglich darauf verwiesen, daß
die Abweichungen der beiden letztgenannten Versionen so gewichtig sind,
daß sie hier nicht wie eine varietas lectionis behandelt werden können,
und festgestellt, daß der betreffende Passus der Kths, jedenfalls im
allgemeinen, die ältere Fassung bewahrt hat23.

Über die KthrU, deren Verdeutschung hier erstmals versucht wird24,
soll hier nur wenig ergänzend, doch vielleicht nicht unnütz bemerkt wer-

22 S. Verf., Unters., pp. 199ff. mit Tabelle 12. Ein erster Versuch, die Prosa von
BSaU II voUständig zu verdeutschen, ist dort, pp. 202-229, vorgelegt. Zur ersten
engliscken Gesamtübersetzung von Ramanatkan vgl. o. Anm. 3; A. Degrâces-Fakd,
op. c, pp. 375-392, besckränkt sick auf BSaU II, wesentlick SUD folgend.

23 So ist bisker überseken worden, daß Kths' 111:40,1 gegenüber LSaU/KundU p. 20,4
die sprackkck ältere Form aufweist. LSaU/KundU p. 21,3-6 (Verse 9-10) werden
nur verständkck im Rückbezug auf Ktks 111:41,4-7 (Verse 1-2). Dies soü die
Übersetzung der LSaU deutlick macken. Schraders Formukerung (p. xkx), daß Ktks
"appears to be dependent on" LSaU, kann für diese Partien kaum zutreffen.

24 Engliscke Übersetzung: E.R. Sreekrishna Sarma, Katkarudropanisad, in: Adyar
Library Bulletin 37, 1973, pp. 177-184, wieder abgedruckt bei A.A. Ramanatkan
(s.o. Anm. 3), pp. 13-20; französisck (okne die Prosa 1-3): A. Degrâces-Fahd, op.
c, pp. 225-233, betitelt: "L'upanisad de l'école Katkarudra.Katharudra-upanisad".



144 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

den. Mit vielen südlichen Rezensionen SR) von Upanisads stimmt die
KthrU formal darin überein, daß an eine relativ kurze Prosa, welche in
aller Regel weit älteren Datums ist, ein "Kometenschweif" (Deußen) von
Versen im Laufe der Überlieferung angehängt worden ist. Die KthrU
gehört zu den sekundären Minor Upanisads25. Schrader hat ihre Abweichungen

vom Text der Kths als Lesarten vermerkt und von ihrem Sondergut
nur ihren Prosa-Beginn und jene von asketischem Leben handelnden
2 "/2 Verse, deren Zusammenhang mit der Thematik noch erkennbar ist,
in seine kritische Edition aufgenommen und separat gekennzeichnet
(p. 36,3-4; p. 42,5-7). Zum übrigen bemerkte er (p. xix n. 1): "The
second and larger part is concerned with Vedänta only, and will appear
under that division (Vol. IV)." Dies ist leider falsch verstanden worden26.

Dabei ist der Bruch in Stil und Inhalt evident. Eine kritische Edition dieser
73 Halb-Verse steht noch aus. Einstweilen sind wir auf die in SUD und
NSP gedruckten Texte angewiesen. Der Text von NSP weist mitunter bessere

Lesarten auf als SUD und notiert auch Varianten. In SUD werden,
nach den Prosa-Abschnitten (1-4) der KthrU, die Verse schematisch derart

fortgeschrieben (5-47), daß zwei Halbverse als ein Vers gezählt werden.
In NSP zählt man nur insgesamt 42 V2 Verse, weil ein Halbvers fehlt. In
beiden Fällen bleiben inhaltliche, geschweige denn herkunftsmäßige
Zusammengehörigkeiten unberücksichtigt, und ob ihre Verse voll- oder
überzählig sind, läßt sich z.Zt. nicht entscheiden. Auch lassen sich die Verse
noch nicht bessern. Die Handschriften weisen keine einhellige Bezifferung
auf. Wenn ich im Folgenden eine den Inhalt berücksichtigende Zählung
vorzunehmen versuche, muß ich es in Kauf nehmen, Verse (24 und 38)
als sechsstollig oder defekt (8) anzusehen27. Die Sinngrenzen fallen ohnehin

nur selten mit Halbvers- oder Vers-Ende zusammen.

25 Zum Begriff s. Verf., Unters., pp. 263f., 283f.
26 Vgl. SUD2, p. 17n.l.
27 Wenn sich dies weitgehend mit E.R.S. Sarmas Einteilung deckt, ist das nickt zu-

fälkg. Zum Vergleich diene die Synopse:

SUD NSP Spr.

5 10 1 ...6 1 ...6
Hab 7ab 7ab

[7cd Ktks'] mit Sckrader
lied 7cd 8

12-13 8-9 9-10
14... 21 10 17 11 18

22ab 18ab 19ab



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 145

UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Der größte Teil der Coda (w. 11-36) ist nichts anderes als ein schlecht
verifizierter Kommentar zu TU II aus ganz später Sicht eines monistischen

Vedänta28. Von dort rühren auch die, anscheinend eingeschobenen,
Verse (38-42) über die vom empirischen Standpunkt aus vorgenommene
Siebenteilung des attributlosen brahman. Mögen sie kompositorisch
bedingt sein durch den eigenartigen Beginn der KthrU, so haben sie doch mit
der Grundlegung des Samnyäsa nicht das Geringste zu tun. Zitate daraus
sind bisher unbekannt. Die große Distanz zu den alten Upanisads ist
überdeutlich: Sie werden hier bereits als Autoritäten verstanden und zitiert.
Doch die Terminologie ist nicht mehr dieselbe29. Zwar wissen wir noch
nicht, ob die Coda einen bestimmten Autor hat; wahrscheinlich ist er gar
nicht zu benennen. Sankara und der Popularisierer seiner Lehre, Vidyä-
ranya (gest. 1386), sowie der große Fundus später Minor Upanisads, das

Yogaväsistharämäyana, scheiden mit Bestimmtheit aus. Eine gewisse Nähe
zu Sankaras Schülern, besonders Suresvara, mag auffallen, doch dessen

SUD NSP Spr.

22cd fehlt 19cd
23 18cd-19ab 20
24 26 19cd 22ab 21
27ab-28ab 22cd-23cd 24
28cd-29ab 24 25
29cd... 41ab 25 36 26
41cd^2cd 37ab-38ab 38
43 46 38cd 42ab 39...
47 42cd - <43ab> 43

.23

37

..42

28 Da die KtkrU bisker nickt in der Rezeptionsgesckickte der TU berücksicktigt
worden ist, werden für künftige Untersuckungen die Bezugspunkte in den
Anmerkungen notiert_ (mit Angabe von Seite und Zeüe) nack Krsnayajurvediya
Taittiriyopanisat. Anandagirikrtatikäsamvalita-Sämkarabhäsyopetä [...] tathâ ca
Samkaränandakrtä Taittiriyopanisaddipikä [...], ed. Vinäyaka Ganes'a Äpate,
Poona s1929 Änandäs'rama Sanskrit Series 12).

29 Z.B. ist pratyagütman aus Upanisad-Tradition nur in KathaU IV, 1 belegt, dock
in gänzkck anderem Sinne (s. W. Rau, KathaU p. 168); vgl später Sarvopanisat-
sära 1 und 3, sowie kier unten Verse 13 und 37. Der Begriff des unbeteikgten
Augenzeugen (säksin; s. SvU VI.ll, W. Rau, SvU p. 42) ist der TU unbekannt,
erst später geläufig; vgl. MaiträyaniU VI,16; KaivalyaU 18; Bkagavadgîtâ IX,18.
Daker sind die KtkrU-Verse (23 u.a.) eine erkebkcke Fortentwicklung von TU;
Äknückes gut von der Lekre über die erst später sog. "Hüllen" (kosa) des ätman
und das pahcikarana (s.u. S. 159 mit Anm. 112).



146 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

guter Stil paßt dazu gar nicht30. Und die Reihe von Gemeinplätzen, welche
die Coda bietet, macht überhaupt eine auch nur vorläufige Einordnung
problematisch. Wir müssen uns mit negativen Bestimmungen bescheiden.
Andererseits dürfen wir mit seltener Bestimmtheit feststellen, daß Râmânuja

(gest. 1137/38) die KthrU jedenfalls zweimal zum Zeugnis in wichtiger

Angelegenheit angerufen hat31. Dies hätte der große Gegner von
Sahkaras radikalmonistischer Tradition schwerlich unternommen, wäre

zu seiner Zeit die Prosa der KthrU schon mit jener Coda zu einem Ganzen

vereinigt gewesen, als welches es uns angesonnen wird. Damit ergibt sich
kurz, doch deutlich, und für manchen Leser von "Upanisads" befremdlich:

Zwischen jener Zeit, in der die Gedanken der ersten "Seiten" der
KthrU gedacht, und der Sicht, in der ihre letzten Verse komponiert worden

sind, liegen nicht wenige Jahrhunderte, sondern weit mehr als tausend
Jahre.

Die Übersetzung legt den ältesten erreichbaren Text der Kths zugrunde.
Formulierungen der SR werden, soweit wesentlich und nicht erkennbar
verderbt, zu Stück I aus BSaU I in den Anmerkungen notiert. Entsprechendes

gilt von den Lesarten der KthrU zu den Stücken II und III; doch
das Sondergut der KthrU wird aus eingangs (s. S. 140) dargelegtem Grunde

zur Gänze wiedergegeben. Eingefügte Erläuterungen sind in runde
Klammern Ergänzungen in eckige [ ], Bemerkungen zum Text oder
von Herausgebern vorgenommene Text-Erweiterungen in spitze < > Klammern

gesetzt32.

30 Vgl. vor allem P. Hacker, Untersuchungen über Texte des frühen Advaitaväda 1.

Die Schüler Sankaras, Wiesbaden 1951. — Naiskarmyasiddki, Taittirfyopanisad-
bkäsyavärttika und Pancikaranavärttika - wenn denn überkaupt desselben Autors -
sckeiden aus.

31 Verf., Unters., pp. 75ff.
32 Abkürzungen, soweit nickt geläufig oder im Text erklärt: AS Asiatische Studien;

C The Ätharvana Upanishads [...] ed. by Ramamaya Tarkaratna, Calcutta 1872-
74; P Upanisadäm samuccayah [...] ed. by Vinäyaka Ganesa Äpate, Poona
('1895) 21925 Änandäsrama Sanskrit Series 29); PW Sanskrit-Wörterbuch,
bearb. v. O. Böktlingk und R. Rotk, St. Petersburg 1855-75 ;pw Sanskrit-Wörterbuch

in kürzerer Fassung, bearb. v. O. Böktlingk, St. Petersburg 1879-89; Stil
Studien zur Indologie und Iranistik; WZKS Wiener Zeitschrift für die Kunde

Süd- [bis 1969: und Ost-]Asiens.



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 147

UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Erstes Stück

Om!1 "Wer der Reihe nach entsagt2, der wird einer, der entsagt hat."
"Was wird als diese Entsagung bezeichnet? Wie wird man einer, der

entsagt hat?"3
"Wer sich selbst durch [rituelle] Werke [nach allen Seiten hin] gut

absichert, der soll, nachdem er mit [seiner] Mutter, [seinem] Vater, [seiner]
Gattin, [seinen] Söhnen, Freunden4 [und] Verwandten freudige
Übereinstimmung erzielt hat5 und alle jene, die seine Opferpriester waren, wie
vordem6 gewählt hat7, die Spende an [Agni] Vaisvänara (d.h. an das in
allen Menschen lebende Feuer) ausführen8. All sein Eigen soll er [dabei
dahin-]geben9.

Nachdem er die Opferpriester veranlaßt hat, die Körperglieder10 des

Opferherrn (d.h. seine eigenen) vermittels aller [ seiner Opfer-]Geräte 0^. 32)

1 BSaU beginnt: "Nunmehr wollen wk die up. von der Entsagung darlegen." Zur
Formelhaftigkeit s. Verf., Unters., p. 234.

2 samnyasati (statt samnyasyati SUD), auck p. 34,1 und LSaU/KundU p. 19,7,
SätyäyanlyaU p. 331,11, in älterer Spracke selten, sonst im episcken Sanskrit,
bei Manu 111,226; VI.46.94 u.ö. -
Von einer "Reikenfolge [der vier Lebensstadien]" (alle Übersetzer mit den
Kommentaren) ist keine Rede; sie ist der Ktks unbekannt.

3 Wer fragt und wer antwortet, wkd kier nickt gesagt. Mit Folgendem beginnt For¬
mular A.

4 suhrdah feklt in BSaU. - Man beackte die Reikenfolge.
5 anumodayitvä (ungewöknkck, statt anumodya) p. 31,5, sonst nur Paramakamsa-

parivräjakaU p. 278,10; SätyäyanlyaU p. 327,2 in Up.-Literatur belegt. Das Wort
entkält immer beide Aspekte, 'Freude' und 'Zustimmung'.

6 pürvavat; zur Bedeutung s. Verf., Unters., pp. 74f.
7 vrnitvä, einkelkg nur kier p. 31,6 überlieferte Form (statt varUvä).
8 kuryät; BSaU terminologisck korrekt: nirvapet "er soll [austeüend] auswerfen"

(s.u. 11,3 mit Anm. 55), stekender Ausdruck für 'eine isti (unblutige Spende)
darbringen'. Zur Sacke vgl. CkändogyaU V,l 1-24; JäbälaU IV:65,1.

9 Sofern in einem Entsagungsritual eine derartige Spende vorgesckrieben wkd, ist
damit immer die Hingabe aller Habe (als Opferlokn) verknüpft. Dies gut als so sekr
festgelegt, daß die Texte mitunter auf deren Erwäknung verzichten.

10 ahgän (masc. gen., p. 31,7) nur kier belegt; nur eine sonst reckt feklerkafte Hs. der
NR: ahgam, dock verlangt der Kontext ahgäni (Plural). Dagegen BSaU: [...]yaja-
mänasya / gä rtvijah / sarvaih [••¦] (Interpunktion SUD); Ramanatkan, pp. 209f.:
"For the priests are the singers [of tke Vedic kymns, deserving tke gift]."(?) Die
Lesart ernstgenommen (vgl. v.l. bei Sckrader: gäm), verstehe ick im Kontext:
"[Seinen] Viekbestand [gebe er hin] an den Opferpriester."



148 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

aufsteigen zu lassen11, soll er [das], was in (den fünf Opferfeuern12, nämlich

Âhavanïya, Gärhapatya, Anvähäryapacana, Sabhya und Avasathya
[ist], (nämlich seine fünf Atemkräfte13) Aushauch, Einhauch, Durchhauch,
Aufhauch und Zusammenhauch, [mithin] alle [fünf Atemkräfte] in allen

[fünf Opferfeuern] aufsteigen lassen14.

Nachdem er [sein] Haupthaar mitsamt dem Haarschopf abgeschnitten,
die Opferschnur fortgeworfen hat [und] hinausgeschritten ist15, soll er mit
Blick auf den Sohn zurück rufen: 'Du [bist] brahman16, du [bist] das

Opfer, du [bist] alles.'

11 Es wkd nickt gesagt, wokin; dies wkd überkckerweise wie unten sarvesu (p. 32,3)
im Loc. oder im Acc. angegeben. Das doppelte Kausativ ist ungewöknkck. Zur
kregulären Konstruktionahgän<i> sarvaih pätraih (Instr. vermittels oder 'mitsamt')
samäropya vgl. auck pitrpindaih pretapindam samäropya, Vaikkänasa-Grkyasütra
VII,8,2:110,7-8 (in jenem Text jedock nickt selten und I.e. wokl durck folgendes
..jsamyojayati mitbestimmt). — Zur Sache: Die Anordnung der Geräte (pätracaya-
na) auf den Körpergliedern erfolgt wie im Bestattungsritual; s. Einzelkeiten bei
W. Caland, Die Altindischen Todten- und Bestattungsgebräuche, Amsterdam
1896, pp. 49ff., und bei H.W. Bodewitz, Jaiminïya Brähmana 1,1-65, Translation
and Commentary. Witk a Study Agnihotra and Pränägnihotra, Leiden 1973,
pp. 13 Iff.

12 Zur Benennung der Feuer in diesem Text s. M. Witzel, op.c. (wie oben Anm. 19),

p. 7 n. 12, beti. anvähäryapacana für daksinägni (s.u. 11,3). Einzelkeiten über diese
Feuer s. jetzt bei H. Krick, Das Ritual der Feuergründung (Agnyädkeya), krsg. v.
G. Oberkammer, Wien 1982, Index s.w., bes. pp. 246, 314, 342 mit nn. 603, 822,
915. Vgl. Mänavas'rautasütra VIII,5,6.

13 S. jetzt H.W. Bodewitz, Präna, Apäna and otker Präna-s, in: Adyar Library Bulle¬
tin 50, 1986, pp. 326ff., bes. p. 344.

14 samäropya yad ähavaniye (Schrader, p. 32,1 ; auch SUD) nickt irregulär, dock un¬

gewöknkck; tad feklt. Eine Konjektur mag sick anbieten: *samäropayann ähavaniye

samäropayet (SUD: samäpayet "soll er zusammenkommen lassen", nickt
bei Sckrader verzeicknet, durck Kommentar nickt gedeckt; wokl Sckreibfekler)
"Während er veranlaßt, aufsteigen zu lassen, soll er aufsteigen lassen."
Es sind jedenfalls erkennbar zwei Akte, durck die der angekende Asket sick rituell
von den Funktionen des Körpers, seiner Gkeder und Atemkräfte, frei mackt; für
den einen bedarf er priesterkeker Unterstützung. Damit endet Formular A (vgl. o.
S. 142) mit Wiederkolung der Scklußworte (in C) "das erste Stück" (auck einige
Hss.). — Über die zwiseken Opferfeuern und Atemkräften waltende Korrespondenz

s. H.W. Bodewitz, op.c. (wie Anm. 11), pp. 198f., 228f. n. 19.
15 niskramya (feklt in BSaU), kier wokl auf den Opferplatz bezogen(?); nack späte¬

ren Autoritäten gesekeken die vorgenannten Akte im Wasser stekend. - Mit
diesem Satz beginnt Formular Bj ; zur Interpretation vgl. Verf., Die Alten, pp. 393,
396.

16 C, SR: brahmä; jedock unten 11,2:36,6 brahman (alle Hss.).



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 149

UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Wenn er [jedoch] ohne Sohn [geblieben] ist, soll er in dieser Weise sich
selbst bedenken17 und, ohne sich umzusehen, in östlicher oder nördlicher
Richtung davonziehen18.

Bei den vier Ständen (varna) soll er Almosen betteln gehen19. Mit der
Hand als Gefäß (p. 33) soll er [sein] Essen einnehmen. Wie eine Arznei soll
er [es] zu sich nehmen20. Wie er es gerade bekommt, soll er [es] essen,
[nur] um [seinen] Lebenshauch zu unterhalten21, auf daß [ihm] Fett nicht
zuwächst, nachdem er mager geworden ist.

In einem Dorfe darf er [nur] eine Nacht, in einer Stadt [nur] fünf
Nächte [verweilen]22, während der vier Regenmonate soll er entweder in
einem Dorfe oder gar in einer Stadt verweilen23.

Hat er ein zerlumptes Gewand oder ein solches aus Bast[-fasern]
angenommen, soll er kein anderes [darüber hinaus] annehmen.

Wenn er kraftlos wird, übt er [seine] Kasteiung [nur] in solchem
Maße24, als er die Beschwernis ertragen kann25."

17 D.h. er sagt zu sick selbst: "Ick bin brahman," usw.
18 Das gut in beiden Fällen. - Ende von Formular Br
19 Zur Gesckickte der brakmaniscken Verfälsckung dieses Satzes, die das Betteln bei

Südras aussckkeßen woUte, s. Verf., Unters., pp. 78, 150, 153.
20 BSaU (p. 33,1; SUD2 p. 243,14-15) dupliziert: "Wie eine Arznei soll er [sein]

Essen besorgen, wie eine Arznei soll er das_Essen zu sick nekmen." Die Sentenz
entstammt der Überkeferung von Hss. der AruniU (vgl. zu IV: 10,3; s. auck unten
Anm. 23).

21 Zu dem als Opfer verstandenen Unterkalt des Lebenskauches s. H.W. Bodewitz,
op.c. (wie Anm. 11).

22 Eine sekr alte Gewoknkeit (s. Verf., Unters., p. 125), die späteren nickt-vediscken
visnuitiscken Ricktungen den Namen Pâncarâtra gegeben kat; s. sckon J.A.B.
van Buitenen, Tke name "Pâncarâtra", in: History of Religions 4, 1964, pp. 29 Iff.

23 Diese Regel gilt aUen autocktkonen indischen Asketen-Ricktungen und kat
"Bikar" seinen Namen gegeben; s. J.F. Sprockkoff, Religiöse Lebensformen und
Gestalt der Lebensräume, in: Nvmen XI, 1964, pp. 135ff.
BSaU fügt kier an: "Oder er mag zwei Monate [an einem festen Ort] verweüen,
[in der Meinung] 'Monatskälften, fürwakr, [gelten als] Monate'." Dies berukt auf
einer späten Fekknterpretation von AruniU 111:8,3 und ist als Glosse aus dem
Text (SUD2 p. 244,1-2) zu tilgen.

24 yena mit Sckrader ex conj.
25 klesasahah nur kier p. 33,6 belegt.



150 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

(p. 34) "Wer, fürwahr, also der Reihe nach entsagt oder wer [von
solcher Regelung] Abstand nimmt26 — was ist dessen Opferschnur, welches
ist dessen Haarschopf, und wie [geschieht] seine Waschung27?"

Da sprach er28 zu ihnen29:

"Dasselbe ist seine Opferschnur, was die Meditation des ätman ist30;

das Wissen, das ist der Haarschopf; mit Wassern, [wie sie] überall vorhanden,

soll er das [notwendige] Werk (wie Waschung, Mundausspülen usw.)
ausführen, [jedoch] nicht [mit Wasser] in einem Wassertopf31. Denn
am Ufer von Wasser32 ist [seine] Niederlassung, künden die brahman-
Künder33."

(p. 35) "Wie aber [geschieht] seine Waschung, wenn die Sonne

untergegangen ist?"
Da sprach er zu ihnen34:

"Wie bei Tage, so ist es bei Nacht; für ihn gibt es weder Nacht noch
Tag35.

Dasselbe hat auch [schon] ein Seher gesagt: 'Einmal [und für immer]
wird ihm Tag36'.

Wer also weiß, der bringt sein Selbst sich) mit diesem (brahman in
der Versenkung) zusammen37, — bringt [sein Selbst mit diesem] zusammen."

[So lautet] das erste Stück < ~ Brhatsamnyäsa-Upanisad I>

26 vyuttisthati nur hier. Die später sog. vyutthänasruti bezieht sich nickt auf diese

Stelle, sondern auf JäbälaU IV:64,5. — BSaU: evam pasyati "wer [es] also sieht"
beseitigt Anstößiges, dock verfeklt den Sinn.

27 upasparsana-, p. 34,2-3 und p. 35,1 erstmals in der Up.-Literatur im Sinne der
ritueUen Sütras: "Wascken und Mundausspülen" (Deußen); der Fackausdruck für
letztgenanntes ist jedock äcamana. Herkömmkch ist beides nach Sonnenuntergang

nickt erlaubt, allenfalls in der Not; dann muß es mit zuvor "gescköpftem"
(uddhrta) Wasser gescheken. Daker rükrt die näckste Frage.

28 Deußen vermutet Prajâpati; Degrâces-Fakd nennt "[Brakmä]"; vgl. jedock 11,3.
29 BSaU: "zu ikm".
30 ätmadhyäna-, p. 34,4 erstmals als Kompositum.
31 nodapätre; BSaU: udarapätrena "mit dem Bauche als Gefäß", schon von Sckrader,

p. 347 zurückgewiesen. Zur Bedeutung dieses Satzes vgl. Verf., Unters., pp. 291f.
32 jalatire, nur p. 34,5 und BSaU I in vediscker Literatur belegt.
33 Älteres Zeugnis dafür ist unbekannt. - Diese drei Worte feklen in BSaU.
34 Feklt in SUD; vgl. o. Anm. 29.
35 Ein Halbvers, so sonst nickt in älteren Upanisads belegt. Seine erste Hälfte er-

sckeint wortgleick Makäbkärata XII,245,6a; dock ist das Epos nickt seine Quelle.
36 Das ist Zitat aus CkändogyaU 111,11,3.
37 Meine Ergänzung nack der CkändogyaU; Übersetzer folgen dem Kommentar;

s. Verf., Unters., p. 69. - Damit endet in C "das zweite Stück".



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 151

UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Zweites Stück <Die Katharudra-Upanisad beginnt:>

1. Einstmals, fürwahr, sprachen 1. Einstmals, fürwahr, sprachen
die Himmlischen versammelt zu die Himmlischen zum Erhabenen:
Prajâpati (dem Herrn der Zeugung):

"Wir wissen [es] nicht, wir wis- "Lehre39 [uns], o Erhabener, das
sen38 [es] nicht." öra/zman-Wissen."

Er sprach zu den besten Prajâpati sprach:
Brahmanen:

"Von mir werdet ihr es erfahren,
während ich [euch] das sage."

Darauf40, fürwahr, sprachen diese
besten Brahmanen nicht, — sprachen
sie nicht.

Das ist alles.

[Der] gelangt zur Gleichrangigkeit,

(p. 36) zur Lebensraumgemeinschaft,

zur innigen Gemeinschaft
mit den Himmlischen, wer [es]
auf diese Weise weiß41.

2. "Nachdem42 er [sein] Haupthaar mitsamt dem Haarschopf
abgeschnitten, die Opferschnur fortgeworfen hat [und] hinausgeschritten43 ist,
soll er mit Blick auf den Sohn sprechen44:

'Du bist brahman, du bist das Opfer, du bist der vasat-Ruf (d.h. der
Opferruf an die Götter), du bist der Om-Laut, du bist svähä (Heil, der Ruf
am Ende eines Opferspruches), du bist svadhä (d.h. der Opferruf an die

38 vidämah, p. 35,7-8 einkellig überliefert (statt üblickem vidmah).
39 adhlhi kier im Sinne von anubrühi.
40 Gesagt wkd nickts; zur Belehrung durch Sckweigen s. Verf., 1 .c.
41 deväriärn särstitäm sälokyatäm säyujyatäm gacchati ya evam veda ist einmalig zu

vergleicken mit sa ya evam veda, etäsäm eva devatänäm sdlokatüm särsßrn säyuj-
yam gacchati, CkändogyaU 11,20,2; von J. Varenne, MakänäräyanaU no 269 (éd.,
Paris 1960 ; vgl. schon A. Weber, IS II, p. 94) überseken. sälokyatä vedisck erstmals

p. 36,1 belegt, salokatä und säyujyam in älterer Zeit auck BrkadäranyakaU 1,3,22;
5,23; V,13,1-4. Die drei genannten Ausdrücke korrespondieren mit Zielen späterer
Vedänta-Traditionen. — Abschnitt 1 ist Sondergut der NR.

42 Damit beginnt Formular B2 ; vgl. Verf., Die Alten, pp. 392ff.
43 niskramya; nicht in SUD und NSP.
44 vadet (nicht in NR und SUD), zu ergänzen aus SR-Hss. (s. auck NSP), entspre-

ckend anumantrayet in Formular B,.



15 2 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Manen), du bist der Schöpfer, du bist der Ordner, du bist der Gestalter, du
bist die Grundlage45.'

Daraufspricht der Sohn:
'Ich bin brahman, ich bin das Opfer, ich bin der vasat-Ruf, ich bin der

Om-Laut, ich bin svähä, ich bin svadhä, ich bin der Schöpfer, ich bin
(p. 37) der Ordner, ich bin der Gestalter, ich bin die Grundlage.'

So [lauten] sie, diese [Reden und Gegenreden].
Während er (sodann mit den Verwandten zusammen den Vater ehrend)

geleitet, darf er keine Träne46 hinfallen lassen. Wenn er eine Träne46
hinfallen ließe, würde er [seine] Abstammung (eig.: Zeugung) [und sein]
Wissen47 zerschneiden.

Hat er (dann zusammen mit den anderen seinen Vater ehrend) mit
einer Rechtsumwandlung umgangen, kehren sie [nach Hause] zurück,
ohne sich nach hier und dort umzusehen48.

Der wird des Himmels würdig49."
3. "Hat50 er als Brahmanschüler [einen] Veda studiert, zwei Vedas

oder [alle] Vedas [und] als einer, der die [Pflichten der] Brahmanschüler-
schaft vollendet hat51, sich eine Frau genommen, Söhne gezeugt, diese mit
angemessenen Lebensstellungen52 ausgestattet und nach Kräften mit
Opfern gespendet, [dann folgt] für ihn die Entsagung, nachdem er von
[seinen] Lehrern53 (p. 38) und Verwandten die Einwilligung [dazu]
erhalten hat.

45 Die letzten beiden Identifikationen fehlen in zwei SR-Hss. und in SUD, die vor¬
letzte in NSP - irrtümkck, denn der Sokn wiederkolt sie.

46 asrum (masc. gen.), NR, SR. Vgl. Satapatka-Bräkmana VI,1,1,11; 1,2,3; Manu III,
229 (masc, metri causa). 230 (neutr.), ed. J. Jolly. - Zur Sacke s. Verf., Die
Alten, p. 394.

47 vidyäm; nickt in SUD und NSP.
48 anaveksamänäh pratyäyanti ist eine feststekende Redeweise für die Heimkekr

z.B. von Angekörigen beim Bestattungsritual (vgl. Verf., in: WZKS XXV, 1981,
p. 66 mit n. 135); SUD verwirft Plural, Deußen übersetzt unbelegten Dual.

49 Gemeint ist der Vater. — Damit endet Formular B und in C "das dritte Stück".
50 Hiermit beginnt Formular C.
51 Oder: "die Keusckkeit bewahrt hat"; vgl. LSaU pp. 17,11-18,1 ; Vasistha, Dharma-

sästra VII, 3 (dagegen Manu 111,2). Stattdessen KtkrU: "die im Veda vorgesckrie-
benen [Pflickten] als Brakmacärin erfüUt kat."

52 Statt anurüpäbhir vrttibhir druckt SUD anurüpopädhibhir (auck im Kommen-
tar)(?), bei Scbrader, zu p. 37,6 nickt verzeicknet; offensichtlick Kontamination,
vgl.: anupädhibhir NSP (vgl. unten Verse 39 und 42);arüpädibhir, NSP v.l.

53 guru meint kier wokl aügemein 'Respektsperson'; s. jedock unten.



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 153

UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Nachdem er sich in die Einöde zurückgezogen hat, soll er zwölf Nächte
(d.h. Tage) lang mit Milch das Agnihotra darbringen54; die zwölf Nächte
(d.h. Tage) lang soll er sich [selbst auch nur] von Milch nähren.

Am Ende der zwölf Nächte <soll er> dem Agni Vaisvänara <[einen
Kuchen] auf zwölf [flachen] Tonschalen [austeilend] auswerfen55> und
dem Prajâpati den [ihm gebührenden] Präjäpatya-Brei56, [schließlich die]
dem Visnu gebührende [Kuchen-Spende] auf drei [flachen] Tonschalen
[spenden].

Er soll [sodann seine] bisherigen Holzgefäße, [die er] am Feuer
zusammengestellt [hat]57, im Feuer opfern. Die irdenen soll er im Wasser opfern.
Die metallenen soll er [seinem] Lehrer (guru) geben.

'Daß du mich nur ja nicht verlassest und hinweggehst, ich dich nicht
verlasse und hinweggehe!58' Also [soll er] zum Gärhapatya [sprechen], also

[soll er] zum Daksinägni59, also [soll er] zum Ahavaniya [-Feuer sprechen];
(p. 39) von der Gegend der Reibhölzer (d.h.: wo er die Feuerbohrer ins
Feuer geworfen hat) soll er [dabei] eine Handvoll Asche schlucken (eig.:
trinken), so [lehren] einige60.

Nachdem er [sein] Haupthaar mitsamt dem Haarschopf abgeschnitten
[und] die Opferschnur fortgeworfen hat, soll er [diese] mit [den Worten]
'Erde! svähä!' im Wasser opfern61.

54 Das geschieht in der Einöde (aranye), nickt "[vorker]", wie Deußen ergänzt; vgl.
aügemein P.-E. Dumont, L 'Agnihotra. Description de l'agnikotra dans le rituel
védique d'après les Srautasûtras, Baltimore 1939; H.W. Bodewitz, The daily
evening and morning offering (Agnikotra) according to the Brähmanas, Leiden
1976, und op. cit. (wie o. S. 148 Anm. 11), pp. 80ff. Zur Zeitangabe vgl. auck
H. Krick, Feuergründung, p. 188.

55 dvädasakapälam nirvapet, ergänzt von Sckrader, ex conj., wie es alte Regel ist
(vgl. Mänavas'rautasütra VIII,25,3, dazu Verf., in: Festschrift Wilhelm Rau, pp.
238f; vgl. Baudkäyana, Dkarmasütra 11,10,17,23) und wie die Up. später zitiert
wkd. Für Einzelheiten und zur Kasuistik der kier genannten Spenden s. W. Caland,
Altindische Zauberei, Amsterdam 1908, pp. xkff., 136ff.

56 S.o. S. 147 mit Anm. 9 und vgl. Manu VI,38; Yäjnavalkyasmrti 111,56; Visnusmrti
XCVI.l.

57 SUD p. 19,10-11 unverständück; s. Verf., op. c. (wie o. S. 138 Anm. 3). Degrâces-
Fakd, p. 203 (mit n. 22) sckiebt kier der Ktks- und KtkrU-Tradition unbekannten
Mantra ein.

58 Die QueUe dieses Spruckes ist mk unbekannt. Vgl. jedock Atkarvaveda XVI,4,3
und Maiträyani-Samkitä 1,6,1:85,18-86,1.

59 Vgl. o. S. 148 mit Änm. 12.
60 Wakrscheinkck ein mißverstandener Ritus einer benachbarten Tradition; s. Verf.,

op. c. (wie Anm. 55), pp. 242ff.
61 Dieses gut später als das Übkcke. - Hier endet Formular C.



154 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Von nun an soll er sich dem Nicht-Essen [hingeben], sich auf den Eintritt

ins Wasser, den Eintritt ins Feuer, die Bahn der Helden, die Große
Reise62 oder in den ä&rama der Alten63 begeben64.

Was er des Abends65 verzehrt, das [ist] sein Abendopfer, was des

Morgens, das [ist sein] Morgen[opfer], was am Neumondstage, das [ist sein]
Neumondsopfer, was am Vollmondstage, das [ist sein] Vollmondsopfer;
daß er im Frühjahr [sich] Haupthaar, Bart, Körperhaare und Nägel schneiden

läßt, das [ist] sein Agnistoma66, — das [ist] sein Agnistoma67."
[So lautet] das zweite Stück < ~ Katharudra-Upanisad l-3>

Drittes Stück68

(p. 40) "Hat er [also] entsagt, soll er die Feuer nicht wieder zu [sich]
herlenken69.

62 mahäprasthäna- ist nicht Oberbegriff für die anderen Möglichkeiten, sich von der
Leibückkeit loszusagen, wie im Gefolge von Deußen verstanden, sondern das

unentwegte Fortsekreiten in nördlicker oder nordöstkeker Ricktung (s.o. S. 149) auf
den Himalaya zu, bis kgendein Hindernis zu Zusammenbruck und Absterben des

Leibes fükrt; vgl. Verf., Die Alten, pp. 395f.
Es ersekeint immer nock notwendig darauf zu verweisen, daß es sick kier nicht um
ein suieidium ('suicide') im Sinne eines 'Selbst-Mords' handelt. Der Entsager
"legt" in keinem Falle "Hand an sick", was notorisek überseken wkd,
sondern erstrebt in konsequent passivem Verkalten auf unterseniedkeke Weise ein
Aufgeken in die Ur-Elemente, d.i. "er vokziekt den Verzickt auf den Leib"
(dehatyägam karoti; Belege: Verf., Unters., p. 158 n. 7 und p. 197 n. 2), wie es

sonst allgemein heißt.
63 Eine Art gemeinsamer Alterssitz in der Wüdnis, nickt im Walde; von Degrâces-

Fakd, I.e., mißverstanden.
64 vägacchet kontrakiere ick vägacchet entspreckend Mänavas'rautasütra VIII,25,15.
65 sa yat säyam mit Sckrader, ex conj., bestätigt jetzt durck Mänavas'rautasütra VIII,

25,12. Text in SUD verderbt.
66 Zu diesem Somaopfer s. W. Caland et V. Henry, L'Agnistoma, Paris 1906-07.
67 Die Wiederkolung der Scklußworte nicht in SR. In C endet "das vierte Stück".
68 Dieses Stück, mit Ausnakme der Verse 5-7ab KtkrU-Sondergut), liegt mit eini¬

gen Abweickungen auck LSaU/KundU pp. 20,4-22,6 vor.
69 ävartayet; eine ungewöknlicke Ausdrucksweise, nickt die der ritueUen Sütras.

Oder: "soll er nickt wieder zu den Feuern zurückkekren"; dock dagegen stekt das

genus verbi. — Der Text ist zumeist mißverstanden; erstmals richtig: E.R. Sree-
krishna Sarma, op. c. (wie o. S. 143 Anm. 24), p. 179 (anders: p. 187). Degrâces-
Fakd, pp. 207f. n. 30 ("L'ascète ne peut revenk à la vie ...") stellt den Sackverkalt
auf den Kopf; ebenso p. 226 mit pp. 230f. nn. 1-6 zu KtkrU 4 (nack SUD) - oder
kaben wk u.a. ikre n. 2 als Ironie zu versteken?



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 155

UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Er soll [alsdann] die auf den Leib bezüglichen70 [Veda-]Sprüche [die
mit den Worten beginnen: yan manyurjäyäm ävahat11] 'AlsManyu72 seine

Gattin heimführte...,' murmeln.
Nachdem er 'Heil [sei] allen Lebewesen!'73 ausgerufen hat, soll er die

Weihe antreten74.

Er trage ein rötlich-braunes Gewand. Achsel- und Schamhaar75 soll er
[beim Scheren] aussparen. Er trage eine kleine Tonsur, [jedoch] keine
[Opfer-]Schnur, [und] habe [nur] den Bauch als Gefäß76. Aus welchem
Grunde? [weil nur] sein Selbst (p. 41) in Betracht gezogen wird77.

Mit erhobenen Armen [wandernd,]78 sei er von [vorgegebenen] Wegen
losgelöst. Ohne [feste] Heimstatt soll er wandeln. Als einer, der Almosen
ißt79, soll er [anderen] nicht geben.

70 adhyätma, wie z.B. TU 1,3,1.4; kier nicht wie unten und z.B. KathaU 11,12; VI, 13

"auf den ätman bezüglich".
71 Atkarvaveda XI,8; s. W.D. Wkitney, Atharva Veda-Samhitä: translated [...]. Rev.

[...] and ed. by Ck.R. Lanman, Cambridge, Mass. 1905, Vol. II, pp. 647ff. - Der
Text von SR ist durckgekend verderbt.

72 P. Tkieme, Kleine Schriften, Wiesbaden 1971 (21984), pp. 24f: "die Wutkraft".
Degrâces-Fahd: "l'Esprit"(?).

73 svasti (statt: abhayam) sarvaßvebhyah (mattah fehlt; vgl. AruniU IV:9,4), unüb-
licke Formukerung des Gesckenkes der Furchtlosigkeit (feklt in LSaU/KundU).

74 diksäm upeyät, nack den ritueUen Sütras korrekte Ausdrucksweise; nickt: "Il peut
alors recevok l'initiation [au renoncement]", Degrâces-Fakd, p. 203 und äknkck
pp. 91, 184. — In KtkrU fehlen dies und die nächsten beiden Sätze.

75 -lomän (p. 40,6) irregulär; einkelkg in NR bezeugt. Nur die KundU-ParaUele kat
-lomäni (p. 20,9). Älteres -roma- bietet nock Ktks 11,3:39,7 (s.o.), wo KtkrU
-loma- Uest.

76 Also nickt einmal die Hand für gewäkrtes Almosen; s. dazu die Verse. Die Restrik¬
tion kat in der Gestalt des zum Opfer Geweikten alte Tradition.

77 Die problematiscke Sentenz - wenn nickt eine, allerdings früke, Glosse? - ist
unterscniedkck interpretierbar. Sckrader, p. 391, verweist auf Ktks' 1:34,3-4, wo
die Opferscknur mit der Meditation des ätman identifiziert wkd. Danack kaben
wk den Satz so zu versteken, daß die äußeren Zeicken wie Haarsckopf und
Opferscknur interiorisiert werden. — Stattdessen KtkrU: "über den ätman als den Nickt-
Anderen nachsinnend."

78 ürdhvabähu; eine durchaus geläufige Praxis, vgl. Verf., Unters., p. 207. ürdhvago
väyuh "[wie] der Wind auffakrend"(?), NR und spätere Tradition.

79 bhiksäsi, auck NirvänaU 20:226,5; vom Verbrecher gesagt: Yäjiiavalkyasmrti
111,243 ; Manu XI.72/73 (bhaiksäsi; später übkcker); vgl. Verf., in: WZKS XXVlil,
1984, pp. 29ff.



15 6 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

[Nur] einen einzigen Tuchfetzen soll er bei sich tragen80 zum Schutze
der Lebewesen.

Mit Ausnahme der Regenzeit (soll er umherziehen).
Darüber [gibt es] auch [folgende] Strophen:
(1.) Das Töpfchen81, die [Trink-]Schale82, das Traggehänge83, den^Drei-

80 lavaikam mit Hss. und SR (vgl. unten Vers 2) statt pavitram ("Seihe") Sckrader,
ex conj. mit LSaU p. 21,1-2. - na dhävayet SR, nädhä0 SUD statt dhärayet mk
unverständkck, auck von E.R.S. Sarma, op.c, p. 179, nickt akzeptiert; Text und
Übersetzung von Degrâces-Fakd, pp. 204, 226 unklar.

81 kundikä; ein seltenes Wort, vedisck nur kier belegt, sonst auck Makäbkärata
Xli,18,19 (neben trivistabdha, s.u. Anm. 84); XIII,131,32 (SR); XIV,105,104
(SR); vgl. A. Weber, IS XIII, 1873, p. 391; eine kleine kdene Almosensckale,
offensicktlick etwas anderes als kundi. Von Degrâces-Fakd nickt als fem. gen.
erkannt (pp. 181, 455), verwirrend: "Bol à eau", p. 226; "un bol à aumône",
pp. 184, 204. - Zu den sog. Kundikä-Versen s. Verf., Unters., pp. 38ff, 71.

82 camasa, so zu versteken; s. W. Rau, Töpferei und Tongeschirr im vedischen Indien,
Wiesbaden 1972, p. 17.

83 sikya, schon in alter Zeit ein aus sechs (oder zwölf) Stricken gebüdetes Netz, in
dem ein Topf getragen werden konnte; vgl. z.B. Taittiriya-Samkitä V, 1,10,5;
Satapatha-Bräkmana VI,7,1,16.18.20; Apastambas'rautasütra XVI,10,8. Gehört
zum Folgenden.

84 trivistabdham (p. 41,4; mit NR-Hss.), als Fackausdruck relativ selten (z.B. Makä¬

bkärata XII,18,19.32; 308,47 [adj.]; vgl. trivistabdhakam, Patanjali zu Panini
11,1,1 3ed. F. Kielkorn I, p. 365,21) belegt, vedisck eindeutig nur hier, dock
anderswo zwingend zu konjizieren.
Wie bereits das Wort besagt, handelt es sich hier okne jede Symbolik um ein Gerät,
dessen drei (tri-) gleick Teüe, auseinander (-vi-) gestellt, etwas stützen (stabh-)
oder, je nack Gesicktswinkel und Gebrauck, tragen können. Es ist also nickt
okne weiteres dasselbe wie das jüngere tridandam, "die drei in eins verbundenen

Stäbe eines Brakmanen, der der Welt entsagt kat" (pw III 49c). Vgl. bes. auck
Manu IX,296; Makäbhärata XII,308,155; XHI,95,49. Jenes kat nkgends die
geläufige Symbolik des tridanda — die dreifacke Mackt: die Beherrschung der Rede,
der Gedanken, der Handlungen (vgl. Manu XII,11 u.ö.) — übernommen.
Andere Kths'-Hss., alle Hss. von LSaU (also NR) und der SR (d.k. KtkrU und
KundU) lesen weit käufiger belegtes trivistapam, was nkgends in der Bedeutung
"les trois bâtons" (Degrâces-Fakd, pp. 184 [neben(!) "triple bâton" fur tridandam],

204, 226), "tke staff" (E.R.S. Sarma, p. 179 [SUD sckweigend nack Sckrader

korrigierend?]) anzutreffen ist, sondern von altersker die köckste Himmelswelt

bezeicknet (vgl. E.R.S. Sarma, p. 187: "sandals to traverse a long distance
(literaUy, over tke tkree worlds)" trivistapam upänahau, KundU nack SUD). Daß
diese Lesung zu den auf Verkören berukenden Verwechslungen zäklt (pw IV
p. III), ist längst bekannt.



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 157
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

stütz, das Paar Sandalen85, den Überwurf86, der die Kälte abhält, sowie den
Lendenschurz87,

(2.) Die Seihe88 und das Badetuch89, ja sogar das Obergewand, die
Opferschnur und die Vedas — alles das90 soll der Asket (yati) meiden.

(p. 42) (3.) Baden, Trinken91 sowie Reinigung soll er mit geweihten
Wassern besorgen. Auf einer Sandbank im Fluß mag er liegen oder in
Gotteshäusern schlafen.

(4.) Nicht übermäßig soll er [seinen] Körper mit Freude und Leid
erhitzen. Während er gelobt wird, soll er sich nicht zufrieden fühlen92;
ist er getadelt worden, soll er nicht anderen fluchen.

(5.) Mit Keuschheit, mit Sorgfalt soll
der Asket93 [sein Leben] zu Ende
leben94. Schauen, Berühren, Spielen,
Erzählen, geheimes Reden,
(6.) Vorstellung und Vorsatz und die

Vollendung der Tat selbst — das

bezeichnen die Weisen als die achtglied-
rige Paarung95.

85 upänahau. Daß es sich kier um ein aus Leder gefertigtes Paar kandeln soll im Unter¬
schied zu päduka "Holzschuh", wie geäußert wurde (A. Gaü, in: ZDMG 128,
1978, p. 340 n. 25), halte ich angesickts asketiscker Haltungen (ahimsä!) für nickt
zweifelsfrei.

86 kanthä, sekr unspezifiscker Ausdruck für einen lumpigen Umkang.
87 eig.: "Sckamverkültung" (aus Baumwolle?), oftmals verkürzt äcchädanam, gele-

gentlick irrtümkck verweckselt mit katisütra, einem bloßen "Hüftband".
88 Vgl. dazu Anm. 80.
89 snänasäti, selten so spezifiziert angegeben.
90 Dem widersprickt direkt die Aussage von LSaU/KundU.
91 pänam, mit KtkrU. Die Lesart dänam "Gesckenk" der meisten NR-Hss. verbietet

das oben S. 155 Gesagte, dhyänam "Meditation" anderer Hss. wkd nur durck
späte Vers-Überkeferung gestützt; s. Sckrader pp. 346f.

92 tusyeta (p. 42,4 LSaU p. 22,4), wie auch im episcken Sanskrit.
93 maskarin "Bambusträger", bei Panini VI.1,154 als parivräjaka "Herumziekender"

erklärt; vgl. jedock T. Burrow, in: Archivum Linguisticum (Glasgow) 16, 1965,
p. 77. Der später käufige Ausdruck ersckeint nkgends in der Prosa der Samnyäsa-
Upanisads.

94 samtisthet (p. 42,5); ungewönnkck.
95 Verse 5cd-6ab sind nakezu wörtlick Brakmavaivarta-Puräna III (nickt: II [wie

Verf., Unters., p. 323, gedruckt]), 4,73, wo auck das Folgende zu vergleichen ist;
beigezogen im Sabdakalpadruma III p. 785b s.v. maithunam.



158 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

(7.) Der Keuschheit als [deren
genauem] Gegenteil müssen die obliegen,

die nach Erlösung streben96.

Und diese Lebensweise beachtend97,
töten sie die Sinne ab98.

[So lautet] das dritte Stück.
< Abgeschlossen ist die Kathasruti. >

(8.) Der Schein, der die Welt erscheinen läßt, scheint99 immerdar, aus
sich selbst heraus funkelnd.

(9.) Derselbe100 ist der Augenzeuge der Welt, der ätman von allem, von
fleckenloser Gestalt, die Grundlage aller Wesen, gekennzeichnet als
Erkenntnismasse101.

(10.) Weder durch Werk noch durch Nachkommenschaft102 noch auch
durch irgend etwas anderes, einzig durch brahman-Wissen erlangt nämlich
der Mensch das brahman.

(11.) Dieses brahman, das Sein, Erkenntnis, Glück und ohne ein Zweites

ist103, ist der (einzige) Gegenstand des Wissens. Und wer [noch] im
Kreislauf [der Geburten], den man als mäyä, Nicht-Erkenntnis usw.
kennt104,

96 Diese 2 l/i Verse nur in KthrU.
97 upäsantah (statt upäsinäh), p. 42,10; LSaU p. 22,6: upäsita.
98 Dieser Halbvers nur in Ktks' mit unwörtkcker Parallele LSaU p. 22,6.
99 bhäti, kier wie weiterhin (Verse 18, 31, 36, 37) finite Verbform, nickt Nom.

fem. (Degrâces-Fakd, p. 227: "la lumière", vgl. p. 231 n. 9), bedeutet (wie damit
verwandt bhâs-, kier und Vers 26) sowokl "leuckten" im Sinne von "(von sick
aus) straklen" als auck "(trugvoll) ersckeinen". Diese Doppelbedeutung (bhäsa-
kam bhänam bhäti) nutzt der Autor; "Scnein" ist daker nickt immer "An-
Scnein".

100 Ick lese sa eva mit NSP; SUD druckt irrig sa esa, auck gegen den Kommentar.
101 prajnänaghana-, Fackausdruck aus BrkadäranyakaU IV,5,13 (vijhänaghana,

H,4,12);vgl. unten Vers 35.
102 Stereotyp wie MakänäräyanaU (éd. Varenne) no 227a, KaivalyaU 2c
103 Wegen der Anleknung an die TU hier nicht die für die Spätzeit übkche Dreiheit

von Sein, Geist, Wonne; vgl. Vers 24. Zur Begriffsklärung s. T. Vetter, Die
Gaudapädiya-Kärikäs: Zur Entstekung und zur Bedeutung von (a)dvaita, in:
WZKS XXII, 1978, pp. 95ff, bes. 112ff.

104 Statt °samjhike liest NSP °samjnake.



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 159

UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

(12.) Das brahman in der Höhle [des Herzens], im Unsagbaren105,
welches 'höchster Himmel' genannt ist, verborgen weiß, der erreicht als bester
der Zweimalgeborenen alle Wünsche mit einem Male106.

(13.) [Wer] auch das innere Selbst (pratyagätman) als Augenzeugen
der Kraft von Nicht-Erkenntnis und mäyä erkannt hat107 [und weiß]: "ich
bin das brahman", der wird nämlich zum brahman selbst108.

(14.) Aus eben diesem zum brahman gewordenen ätman, der mit der
(genannten) Kraft (der mäyä usw.) vermengt ist, ist der nicht-fünfgeteilte
(d.h. reine, unoffenbare) [leere] Raum (äkäSa) entstanden wie eine Strick-
Schlange109.

(15.) Aus dem [leeren] Raum aber [ist] wiederum die nicht-fünfgeteilte
Berührung [entstanden], die 'Wind' (väyu) genannt wird, und so [ist]

aus dem Wind das Feuer, [sind] aus dem Feuer die Wasser, aus den Wassern

die Erde110 [entstanden].
(16.) Nachdem der Gott (isvara) dann diese feinen Elemente111 ge-

fünftelt hat, ist aus denselben dieses brahman-Ei usw. durch den gütigen
[Herrn] geschaffen worden112.

105 guhäväcye ist zu lesen: guhä 'väcye, vgl. TU 11,7:82,4-5 (anirukte) und u. Vers
27 mit Anm. 126.

106 akramena; das Gegenteü: kramenaiva (v.l.: sa kramena) NSP. — Eine auch
metrisck mißglückte Parapkrase von TU 11,1:47,4+53,18+54,19; zum Text
s. W. Rau, TU p. 369; zum Erreicken aUer Wünscke s. Verf., in: WZKS VI, 1962,
pp. 166ff.

107 jhätvä mit NSP v.l.; ekam SUD, NSP; sonst Zitat aus BrkadäranyakaU 1,4,10.
108 Scklußpäda AnnapürnäU V,120d Yogaväsistka-Rämäyana VIb,142,33d;

der Vers stammt nickt von dort). - Vgl. BrkadäranyakaU IV,4,6.
109 rajjusarpavat, d.k. wie unter dem Einfluß der mäyä ein Strick für eine Scklange

gekalten wkd; s. kierzu H. Brückner, Zum Beweisverfahren Samkaras, Berlin
1979, pp. 136ff, 147ff.;vgl. auck Sadänanda, Vedäntasära 69-70.

110 vasundharâ; TU: prthivï. Die Verse 14-15 sind eine metrische Paraphrase unter
weitgekender Beibekaltung des Wortlauts von TU 11,1:56,8-10; vgl. LSaU p. 22,
7-8.

111 bhütäni, mit NSP; sarväni ("alle") SUD.
112 Indem er die Hälfte eines jeden "feinen" (süksma-) Elements mit je einem Acktel

der übrigen feinen Elemente zu einem neuen zusammenfügt, büdet er die "groben"

(sthüla-) Elemente, die jeweüs nach der in ihnen vorherrschenden Hälfte
des feinstoffkchen Elements benannt werden und den sicktbaren Kosmos
(brahman-Ei; den ältesten Upanisads nock vöUig fremd, s. Verf., Unters., pp. 31,
82) ausmachen. Dafür wkd käufig ein Vers aus Vidyäranyas Pancadasì (1,27)
zitiert:



160 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

(17.) Im Innern (eig.: Bauche) des brahman-Eies sind die Himmlischen,
die Dämonen, die Yaksas (chthonischen Halbgötter) und Kinnaras
(Geistwesen), die Menschenwesen, die Tiere, Vögel usw. ihrem jeweiligen Handeln

entsprechend [zum Dasein gelangt].
(18.) Der hier, dessen Gestalt aus Knochen, Sehnen usw. besteht113,

erscheint als Körper der mit einem Leibe behafteten [Seelen], derselbe
erscheint nämlich als der aus Speise (anna) bestehende ätman eines jeden
mit einem Körper versehenen [Wesens].

(19.) Und von diesem verschieden ist nämlich der aus Aushauch
(präna) bestehende ätman, innerhalb [des vorgenannten] befindlich114,
und von diesem [wiederum] verschieden ist nämlich der aus Denkkraft
(manas) bestehende ätman innerhalb [von jenem] befindlich115,

(20.) Und dann aber [folgen] der [aus] Erkennen (vijnäna) [bestehende]

ätman, der von jenem verschieden, [doch] innerhalb [von ihm] befindlich

ist116, und (schließlich) aber der aus Wonne (ananda) bestehende
ätman, der von jenem verschieden, [doch] innerhalb [des letztgenannten]
befindlich ist.

(21.) Dieser aus Speise bestehende [ätman], der ist aber von dem aus
Aushauch bestehenden erfüllt; genauso ist auch der [aus] Aushauch
[bestehende ätman] seiner Natur nach von dem aus Denkkraft bestehenden
[ätman] erfüllt117.

(22.) Genauso118 ist nämlich der aus Denkkraft bestehende ätman aber
von dem aus Erkennen bestehenden erfüllt; der von [dem aus] Wonne

dvidhä vidhäya caikaikam caturdhä prathamam punah /
svasvetaradvitiyämsair yojanät panca panca te // "Teüt man jedes (der feinen
mente) in zwei Teile und wiederum die erste Hälfte in vier Teüe und verbindet
man (diese Teüe) mit den zweiten Hälften, aber stets mit Aussckluß der eigenen,
so entsteken aus diesen fünf fünf (andere)." (Übers. O. Böktlingk, Sanskrit-
Chrestomathie, 3. Aufl. krsg. v. R. Garbe, Leipzig 1909, Vedäntasära 125 p.
302.) Dieser Vorgang (pahcikarana) ist zumeist als "Fünffackmachung"
mißverstanden worden; vgl. vielmekr BrhadäranyakaU 1,4,17; TU 1,7 (pä'nkta). Zum
vorkegenden Verständnis von TU II,1 s. auch Vedäntasära 74, 77, 88, 90,107.

113 Vgl. TU l,7,l:24,24-25,2;MaiträyaniUI,3;III,4;andersTUH,l.
114 Aus TU 11,2:59,22-23.
115 Die 2. Vershälfte ist durch TU 11,3:62,19-20 vorgegeben, in NSP irrtümkck aus-

gefaken.
116 °sthitah, mit SUD;svatah NSP. - Zum Vers vgl. TU 11,4:65,6; 11,5:67,17-18.
117 Aus TU 11,2:59,23 und 11,3:62,20.
118 Statt tato (SUD) lese ich tathâ wie Vers 23 und mit NSP.



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 161

UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

[bestehenden ätman] stets erfüllte aus Erkennen stets bestehende [ätman]
ist glückhaft119.

(23.) Und genauso ist auch der aus Wonne bestehende [ätman] von
dem brahman als einem anderen120 erfüllt, [nämlich] dem Augenzeugen,
der allem innewohnt; das brahman [aber ist] von gar nichts anderem
[erfüllt].

(24.) Wenn der mit einem Leib versehene [ätman] dieses brahman,
das 'Unterteil'121 genannt wird [und] dessen Wesen aus Sein, Erkenntnis
und Nicht-Zweiheit besteht, schon als Kern, als Saft [und] als Ewiges
unmittelbar erfaßt hat122, wird er überall glückhaft. Woher [soll] anders

Glückhaftigkeit [kommen]?
(25.) Wenn es diese höchste Wonne nicht gäbe, die das eigene Selbst

(ätman Wesen) aller Wesen (ätman) geworden ist123, welcher Mann
könnte überhaupt124 leben, oder wer je sich rühren?

(26.) Darum gewährt jener Mann da125, indem er nämlich mit dem

ganzen Selbst (ätman, d.h. ganz und gar) im Denkorgan aufscheint, der
(andernfalls) leidgetränkten Einzelseele (jßvätman) als Mensch stets Wonne.

(27.) Denn sobald der nämlich als großer Asket (yati) in (d.h. mit)
diesem, das durch Unsichtbarkeit usw.126 gekennzeichnet ist, die
ungebrochene höchste Nicht-Zweiheit findet,

(28.) Nur dann127 [findet er] Furchtlosigkeit, vollkommenes128 Heil,
höchste Unsterblichkeit, das wirkliche Sein, das höchste brahman, welches
frei ist von der Dreiteilung [zeitlicher Bestimmung].

119 sukhl, SUD; sukham, NSP hier, doch sukhi Vers 24. - Aus TU 11,4:65,6-7 und
11,5:67,18.

120 brahmanänyena, SUD (im Sinne von brähmana 'nyena); brahmano 'nyeba, NSP.
121 puccha, Fackausdruck besonders der TU, in den einzelnen Abscknitten jeweüs

am Sckluß der Prosa; s. kierzu 11,5:69,2-3.
122 Aus TU 11,7:81,4-5; sonft, das Beständige, Wesentlicke (so nock nickt in älteren

Upanisads), gekört zu rasah '"der Lust gewährt'" (W. Rau); vgl. oben Vers 11.
123 Vgl. TU 11,7:81,5-7.
124 jätu, SUDJantuh, NSP (fehlerhaft); Paraphrase von TU 11,7:81,5-6.
125 asau narah dürfte kier auf die "Mannsgestaltigkeit" (W. Rau;purusavidhatä) des

ätman anspielen, die jedem einzelnen der oben aufgefükrten TU H,2ff. zugespro-
cken wkd; vgl. TU 11,7:81,7.

126 Das "Weitere" findet sich TU 11,7:82,4-5 ausgefükrt, das kier parapkrasiert wkd;
S.W. Rau, TU p. 360.

127 tadaiva, Spr. ex conj.; tad eva, Texte (dock Vers 29 alle: tadä).
128 atyantam, Spr. ex conj.; ity antam, SUD; atyantakalyänam, NSP.



162 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

(29.) Denn sobald er nämlich als [gewöhnlicher] Mann hierin auch nur
einen winzigen Unterschied129 erkennt, dann dürfte ihn Furcht ankommen

— darüber [besteht] kein Zweifel.
(30.) Nur durch seine (d.h. des brahman) Wonnehülle werden sie [alle]

von Visnu an bis hin zum Grasbüschel130 beständig zu Glückhaften,
allerdings [ihrem] verschiedenen Grade entsprechend schrittweise.

(31.) Dem, der leidenschaftslos geworden ist gegenüber jeglicher
Stellung131, der vedakundig [und] begnadet ist, leuchtet die Wonne, die seine

Natur geworden ist, von selbst wie im Höchsten132.

(32.) Ein Wort kommt ja gewiß133 [nur] gestützt auf irgendeine
Ursache hervor (d.h. zur Wirkung). Weil [alle] Ursachen [dazu] fehlen, [heißt
es]: 'Vor der (d.h. der Wonne des brahman) die Worte umkehren'134.

(33.) Wie kommt [denn auch] ein Wort hervor (d.h. zur Wirkung) in
der höchsten Wonne, die [doch] von Besonderheiten frei ist? Von demselben,

von dem diese feine Denkkraft, der alles [bloß] ein Sinnesobjekt ist,
sich abgewandt hat,

(34.) Haben sich auch Hörkraft, Haut [d.h. Fühlkraft], Sehkraft
usw.135 [Mund-]Öffnung und die anderen Organe des Handelns
abgewandt; diese aber sind nicht fähig, das Höchste zu erreichen.

(35.) [Wer] dieses brahman Wonne136, zweitlos, eigenschaftslos, als
Masse von Sein-und-Geist, als Natur seines ätman erkannt hat, [der] fürchtet

sich vor nichts137.

129 alpam apy antaram, exakt wie Sankara zum vorkegenden Zitat aus TU 11,7:82,
6-8; W. Raus Textkerstellung in TU u daram antaram ist zwingend (p. 371, s. dazu

seine Übersetzung, p. 360 mit n. 44).
130 Zu stambäntä visnupürvakäh (so alle Texte) vgl. den häufigen Ausdruck brah-

mädi-stambaparyantam (z.B. Makäbkärata XIII,16,53), Alles was zwischen
Brahman und dem Grase liegt, also die Scköpfung; Sämkkyakärikä 54 u.ö.,
s. auch PW VII 1254 s.v. stamba. Dagegen kest (und interpretiert) Degrâces-
Fakd, p. 229 (und p. 232 n. 24; vgl. Ramanathan, p. 18) krtümkck stambha,
"le püier ou étai cosmique". Man steüe sick dessen Glück (bhavanti sukhinah)
vor.

131 Oder: "gegenüber diesem oder jenem Worte"; vgl. die folgenden Verse.
132 pare, mit NSP; pade, SUD.
133 khalu sabdah (getrennt, mit NSP und SUD2).
134 Oder: "ihre Wirkung verlieren". Zitat des Versanfangs von TU 11,4:65,2 TU

11,9:95,22, dessen Ende in Vers 35; s.u. Anm. 137.
135 Hier die Terminologie von TU 1,7:25,1.
136 tadbrahmänandam gemäß änandam brahmanah von TU II,4c II,9c.
137 Oder: "vor niemand". Zitat von TU 11,9:95,24 (Päda d, von 11,4 abweichend).



VERSUCH EINER ÜBERSETZUNG DER KATHASRUTI 163

UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

(36.) Wer aber also auf Grund der Unterweisung durch seinen Lehrer
(guru) erkennt, der leidet138 als Herr [über sich selbst] niemals unter
[seinen] guten und unguten Taten.

(37.) Die ganze Welt, die [zuvor] unter der Gestalt des Zu-Peinigenden
und des Peinigenden erschienen ist139, scheint [nun] als das innere Selbst auf
Grund der Erkenntnis, die den Vedänta- Upanisad-)Sätzen entstammt.

(38.) Die Reine [Geistigkeit, d.h. brahman], die Geistigkeit als Gott
(isvara) und die Geistigkeit als Einzelseele (fiva) und das Subjekt des
Erkennens (pramätr) und das Erkenntnismittel (pramäna) und das Erkennbare

(prameya) sowie das Ergebnis [des Erkennens] — so wird die erwähnte

[eine Geistigkeit] vom empirischen Standpunkt aus140 in sieben geteilt.
(39.) Ist sie von der Begrenzung durch die mäyä völlig frei, wird sie

'die Reine [Geistigkeit]' genannt, doch infolge [ihrer] Verbindung mit der
mäyäul [heißt sie] 'Gott", sowie unter der Herrschaft des Nichtwissens
[heißt sie] 'die Einzelseele';

(40.) Auf Grund [ihrer] Verbindung mit dem Innenorgan wird sie

'Subjekt des Erkennens' genannt; genauso wird sie auf Grund [ihrer]
Verbindung mit dessen (d.h. des Innenorgans) Funktionen als 'Erkenntnis-
mittel' bezeichnet.

(41.) Die Geistigkeit, die [noch] gar nicht erkannt ist, wird als 'das
Erkennbare' bezeichnet, und genauso wird die Geistigkeit, die erkannt ist,
'das Ergebnis' genannt.

(42.) Der Weise soll sein Selbst (ätman) als von jeglicher Begrenzung
völlig frei verwirklichend betrachten. Wer also weiß, [wie es sich] der
Wahrheit gemäß [verhält], ist tauglich, brahman zu werden142.

(43.) Ich nenne den Kern der Lehre des gesamten Vedänta (oder: jeder
upanisad), wie [es sich] wirklich [verhält]: Nachdem man selbst (svayam)
gestorben, selbst ins Dasein gelangt ist, bleibt man nur selbst übrig.

So [lautet] die upanisad.

138 tapati, mit TU 11,9:96,18, obschon hier gänzkch anders konstruiert; danach die
Terminologie von Vers 37. NSP fükrt verschriebenes potati als Lesart an.

139 Zu dieser Welteinteüung vgl. die ältere in TU 11,2:58,23-26; 59,10-13 (bei W.
Rau, TU p. 357), welche ikrerseits nock ältere fortfükrt.

140 vyavahäratah, d.h. nach dem im Vorstellen bestehenden gewöknkcken Verkalten.
141 Hier als Nicktwissen (avidyä) kosmischer Dimension zu versteken, wie aus dem

Folgenden kervorgeht.
142 brahmabhüyäya kalpate, ein beliebter Verssckluß, s. z.B. Bkagavadgftä XIV,26d;

XVIII,53d; von br° bhavati (JäbälaU V:68,4) durckaus abgekoben.


	Versuch einer deutschen Übersetzung der Kathaśruti und der Katharudra-Upanisad

