Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 43 (1989)

Heft: 2

Artikel: Versuch einer deutschen Ubersetzung der Katharuti und der
Katharudra-Upanisad

Autor: Sprockhoff, Joachim Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VERSUCH EINER DEUTSCHEN UBERSETZUNG DER KATHASRUTI
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Joachim Friedrich Sprockhoff

Allgemeine Vorbemerkung

Die geschichtliche Tatsache, dafs unmittelbar nach den grofen Kriegen
unseres Jahrhunderts im Westen eine Hinwendung zu ‘6stlicher Weisheit’
erfolgte, ist sicher ndherer Untersuchung wert. War es nach dem Ersten
Weltkrieg besonders die, mitunter hymnische, Verehrung des Bengalen
Rabindranath Thakur (Tagore), des Literaturnobelpreistrigers von 1913,
der Angehorigen einer jetzt sterbenden Generation neue Innerlichkeit und
mystische Andacht eroffnete, so glaubt man vielerorts seit der Jahrhun-
dertmitte, den Idealen altindischer Askese neue Lebensfiillung abgewinnen
zu konnen. Die Mystik der Upanisads, in die man sich vertieft, die ver-
schiedenen Anleitungen zur Meditation, die man irrigerweise als “den
indischen Y oga’ apostrophiert, die Weltentriicktheit von *“‘Sannjasins”,
von der man hort, wirkten und wirken faszinierend, beidngstigend die
einen, beschwingend andere, und mitunter in einem solchen Mafde, das
Satiriker herausfordern mochte.

Erst seit kaum zwanzig Jahren richtet man allméihlich sein Augenmerk
auch auf jene Gruppe von Upanisads, denen der Samnyasa (eig.: ‘“‘das
ginzliche Von-sich-Werfen™), die ‘“Entsagung” im umfassenden Verstind-
nis, zentrales Thema ist. Von diesen, zusammenfassend ‘“‘Samnyasa-
Upanisads™ genannten Sanskrit-Texten sind uns bisher 21 bekanntgewor-
den. Paul Deuflen hatte in seiner epochemachenden Ubersetzung von
“Sechzig Upanishad’s des Veda® sieben verdeutscht, allerdings auf einer
kiimmerlichen Text-Basis'. Lediglich zwei derselben sind auf der Grund-
lage einer kritischen Edition erstmals von Alfred Hillebrandt teilweise ins
Deutsche iibersetzt worden?. Da mag es wohl angezeigt erscheinen, einen
neuen Versuch zu unternehmen, diesen Texten beizukommen. Wenn es
dessen noch bediirfte, werden wir schliefflich direkt dazu gendtigt durch

1 Leipzig (11897, 21905,) 31921, pp. 678-715. Die Ubersetzung der Samnyasa-
Upanisads blieb trotz zwischenzeitlich geiibter Kritik durch alle Auflagen unver-
dndert. Im Folgenden kurz: Deuf}en.

2 Aus Brahmanas und Upanisaden, Jena 1923, pp. 162-168.



138 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

eine von indischen Gelehrten 1971 begonnene englische Ubersetzung, die
von Prof. A.A. Ramanathan 1978 vorgelegt wurde?. Die soeben erschiene-
ne Abhandlung von Alyette Degraces-Fahd ist, wohl im Juli 1987 abge-
schlossen?, zwar weit iiber die Arbeit von Ramanathan zu heben, griindet
jedoch nicht, soweit erkennbar, auf dem bis dahin erreichten Stande der
Textkritik® und zieht im Ubersetzen problematischer Stiicke weithin die
Deutung des Kommentars dem Textwortlaut vor.

Die einzig brauchbare Grundlage fiir eine Ubersetzung ist auch nach
iiber 75 Jahren der von Friedrich Otto Schrader kritisch hergestellte Text®.
Wer weifd, wie miserabel einige Texte liberliefert worden sind, wie bald Manu-
skriptbldtter durcheinander gerieten oder durch fremde vermehrt wurden,
wie bald eine pia fraus ihre ‘ordnende Hand’ an den Text legte und unbe-
queme Aussagen zurechtbog — von Fehlern, die der Sache unkundige Ab-
schreiber einbrachten, und anderem hier gar nicht weiter zu reden —, der
weifd auch die hervorragende Sprachbeherrschung und die Fiille gliicklicher
Einfille von Schraders intuitiver Kraft zu bewundern: Haufig konnten wir
seine Lesungen, gar seine Konjekturen bestidtigen mit Hilfe von Texten,
Quellen oder Paralleliiberlieferungen, die ihm nicht bekannt waren noch
sein konnten, da man sie erst spiater entdeckte. Jene Falle, wo ich anders
als Schrader lesen mochte, merke ich an. Einige jiingere Ausgaben sind zu
vergleichen: Die Adyar Library brachte 1929 die in Siidindien bekannte
Sammlung von Samnyasa-Upanisads heraus (hinfort kurz: SUD!?). Die viel-
fach iibernommene Angabe, dieses Werk sei 1966 “reprinted” (hinfort
kurz: SUD?) trifft nicht zu?. Es ist niitzlich, diese Editionen mit der von

3 The Samnyasa Upanisad-s (On Renunciation). Translated into English (Based on
the Commentary of Upanisad Brahmayogin). By Prof. A.A. Ramanathan, Adyar,
Madras 1978. Kritische Einzelheiten und weitere Literatur dazu bei J.F. Sprock-
hoff, Vom Umgang mit den Samnyasa-Upanisads, demnéchst in: WZKS.

4 Upanisad du Renoncement (samnyasa-upanisad). Traduction du sanskrit, intro-

duction et notes par Alyette Degrices-Fahd, Librairie Arthéme Fayard, [Paris]

(Janvier) 1989 (= L’espace intérieur 36).

In den wenigsten Fillen wird die Textbasis benannt.

6 The Minor Upanisads, crit. ed. for the Adyar Library by F. Otto Schrader, Vol. I:
Samnyasa-Upanisads, Madras 1912. Im Folgenden kurz: Schrader.

Hierauf beziehen sich die in der Ubersetzung kursiv eingestreuten Seiten- [z.B.:
(p. 33)] und, nach einem Komma, Zeilen-Angaben [z.B.: (Kths I11:40,2)].

7 The Samnyasa Upanishads with the Commentary of Sri Upanishad-Brahma-
Yogin ed. by T.R. Chintamani Dikshit, publ. for the Adyar Library [Madras]
1929; ... ed. by T.R. Chintamani Dikshitar, Madras 1966. Im Folgenden erforder-
lichenfalls zitiert mit Angabe von Seite und Zeile. S. dazu Einzelheiten bei J.F.
Sprockhoff, op. c. (wie Anm. 3).

W



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHASRUTI 139
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

der Nirnaya-Sagara Press herausgebrachten Sammlung der 108 Upanisads
(hinfort kurz: NSP) zu vergleichen®. Diese Ausgaben werden nur dort bei-
gezogen, wo sie Neueres verlifflich zu bieten scheinen oder etwas mittei-
len, das uns anderswo nicht liberliefert wird.

Was Konjekturen anlangt, folge ich “der grundsitzlichen Erwidgung”
von Karl Hoffmann, “da} erst dann eine Konjektur zu rechtfertigen ist,
wenn die sprachliche und sachliche Unmdglichkeit des Uberlieferten er-
wiesen ist”®, und stimme der Bemerkung von Ch.H. Werba zu, daf die
“sachliche” Unmoglichkeit “sich nur allzu oft der Objektivierbarkeit™
entzieht!®. Denn dies gilt besonders fiir einige der iltesten Samnyasa-
Stiicke, die wir als Unikate zu bezeichnen haben: Besidfien wir sie nicht,
uns wire Vieles, Wesentliches iiber die Frithgeschichte der Samnyasa-Idee
und -Praxis ginzlich unbekannt. Mangelnde Vergleichsmoglichkeit schrinkt
also die “‘Objektivierbarkeit” zusitzlich ein. Wenn andererseits die An-
nahme berechtigt ist, dad nicht jeder Unsinn, den uns einheimische Kom-
mentare als Gedankentiefe zu verdolmetschen suchen!!, urspriinglich auch
im Text gestanden hat, sind wir gendtigt, behutsam Rekonstruktion zu
wagen, wie Schrader es hiufig iiberzeugend vorgefiihrt, oder unser Unver-
stindnis zu bekennen.

Wilhelm Rau verdanken wir eine Reihe kritischer Ubersetzungen von
Upanisads, die auch fiir das Verstindnis einzelner Stellen unserer Samnya-
sa-Texte von Belang sind!?. Er beklagt zu Recht die “auf den fiir gebil-
dete Liebhaber zugestutzten Bliitenlesen, welche leider [...] bei uns in
Schwang kamen”, und bemerkt mit Seitenblick auf die *“‘philosophische’
Verdeutschung P. Deufiens”: “Eine philosophische Wiirdigung der Upani-

8 One hundred and eight Upanishads [...] with various readings. Ed. by Wasudev
Laxman Shastri Pansikar, Bombay (}1913, 21917,) 31925 (u.5. nachgedruckt).
Andere Ausgaben, die Schrader nicht beriicksichtigen konnte, werden von Fall
zu Fall beigezogen.

9 Aufsdtze zur Indoiranistik, hrsg. v. J. Narten, Bd. I, Wiesbaden 1975, p. 52.

10 In: Die Sprache, Zs. f. Sprachwissenschaft 32, 2 (1986) [1988], p. 357.

11 Vgl Deufen, p. 687, p. 689 n. 1, p. 691 n. 2, und passim; Schrader, p. Xxxxii;
Degréaces-Fahd, p. 231 n. 2.

12 Versuch einer deutschen Ubersetzung der évetivatara-Upanisad, in: AS XVII,
1964, pp. 25-46 (hinfort kurz: SvU); Versuch einer deutschen Ubersetzung
der Mundaka-Upanisad, in: 4S XVIII/XIX, 1965 [1966], pp. 216-226 (kurz:
MundU); Versuch einer deutschen Ubersetzung der Kathaka-Upanisad, in: A4S
XXV, 1971 [1972], pp. 158-174 (kurz: KathaU); Versuch einer deutschen Uber-
setzung der Taittiriya-Upanisad, in: Festschrift der Wissenschaftlichen Gesell-
schaft an der Johann Wolfgang Goethe-Universitit Frankfurt am Main, Wiesbaden
1981, pp. 349-373 (kurz: TU).



140 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

sads mufd verniinftigerweise zuriickstehen, bis die Texte sprachlich voll
verstanden und kritisch ediert sind. Zeit Zeit fehlt hieran noch viel.””!3
Dies gilt auch von den Samnyasa-Texten. Darum werden sie hier aus-
driicklich unverkiirzt wiedergegeben. Denn nur so ist es dem Leser
moglich, sich selbst ein Bild von der Uberlieferung zu machen und zu be-
obachten, in welche ephemere, mitunter gar verfremdende Umgebung
jene Gedanken oder rituellen Vorginge, die sich als religionsgeschichtlich
so uiiberaus triachtig erwiesen haben, eingebettet waren oder erst eingefiigt
worden sind, lange ehe die Texte zu unserer Kenntnis gelangten und Auf-
merksamkeit erregten'4. '

Eingedenk der Bemerkung von Willem Caland, nach dem ‘“eine Dar-
stellung des vedischen Rituals ohne die Mantras keine Darstellung ist, weil
ja oft die Handlung selbst oder deren Zweck erst durch die Mantras er-
kennbar wird”!®, bemiihe ich mich, dieselben auch dann vollstindig wie-
derzugeben, wenn der Text nur ihre Anfangsworte (pratika) bietet. Ledig-
lich in jenen — seltenen — Fillen, in denen das Ritual lingere vedische
Hymnen zu rezitieren gebietet, sehe ich von neuer Wiedergabe ab und
bescheide mich mit einem Hinweis auf eine zugingliche Ubersetzung, die
philologischen Anspriichen zu geniigen strebt.

Es gehort bei manchen zum guten Stil, den mitunter schlechten Stil
einer vorgelegten Ubersetzung einleitend damit zu entschuldigen, daf
man sich an den Text zu halten sucht nach der Faustregel: ‘so wortlich
wie moglich und nur so frei wie notig’. Was die Samnyasa-Texte anlangt,
so mufd noch anderes erkldrend vorausgeschickt werden. Die Originale
sind unbeholfen und ungehobelt, und die Ubersetzung sollte das nicht
verbergen. Die Sprache dieser Texte ist oft derart primitiv und unvoll-
kommen, arm in Ausdruck und Wortschatz, auch voll von Verstofien
gegen die Regeln der Sanskrit-Grammatik in Syntax wie in Laut- und
Formenlehre!®, daf} eine getreue Wiedergabe nicht ‘elegant’ sein kann. Wo
immer ich zwischen Eleganz und Exaktheit zu wihlen hatte, habe ich
jener geopfert und auf stilistische Glitte verzichtet. Der Schritt von der
Entzifferungs- zur idiomatischen Ubersetzung miifite sehr oft Abgriinde

13 W. Rau, TU, pp. 349f.; dhnlich in: AS XXXI, 1977, pp. 164f.

14 Wegen hier nicht zu erdrternder Einzelheiten erlaube ich mir allgemein zu ver-
weisen auf J.F. Sprockhoff, Samnyasa. Quellenstudien zur Askese im Hinduis-
mus. I: Untersuchungen iiber die Samnyasa-Upanisads, Wiesbaden 1976 (hinfort
kurz: Unters.).

15 In: Géttingische gelehrte Anzeigen 1897, p. 280.

16 Soweit in meinen Unters. noch nicht vermerkt, wird hier einiges erginzt.



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHASRUTI 141
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

iberspringen. Darum ist der vorgelegte Text notwendigerweise trocken
oder gar holzern. Gleichwohl hoffe ich, daf} er auch fiir kritisch interessier-
te Nicht-Sanskritisten lesbar ist.

Was an versteckt publizierten Ubersetzungen von Bruchstiicken mir
zuginglich ist, ziehe ich pflichtgemifs zu Rate. Indessen sind Albrecht
Webers frilhe Analysen!” und P. Deuflen (s.0. Anm. 1), vor allem die
Critical notes und der Sanskrit-Kommentar (7ippani) meines verehrten
Lehrers F.O. Schrader immer noch die besten Anreger, wenn es gilt, durch
eindringliche Auseinandersetzung mit ihnen zu neuem und, wie ich hoffe,
besserem Verstindnis zu kommen. Aus Platzgriinden muf’ hier auf detail-
lierte Auseinandersetzung mit anderen Ubertragungen sowie auf eine den
Versuch einer Verdeutschung iibersteigende Interpretation verzichtet wer-
den. Einige Hinweise auf Sekundirliteratur mogen daher nicht unniitz
sein, andere Noten auch das Interesse von Fachgenossen finden.

Kathasruti und Katharudra-Upanisad

Zu den bemerkenswertesten Stiicken der Upanisad-Literatur, die vom
Samnyasa handelt, gehort die Kathasruti. Bei P. Deuflen erscheint sie
unter dem Namen Kanthasruti-Upanisad®. Daf} dies nicht ihr urspriingli-
cher gewesen sein kann, hat schon Schrader aufgezeigt. Inzwischen ver-
dichtet sich die Annahme, daf} sie zunichst nur Kathasruti geheif’en hat
und erst im Rahmen ihrer in Upanisad-Sammlungen erfolgten Uberliefe-
rung mit dem Zusatz “Upanisad” versehen worden ist. Es liefen sich so-
gar die Griinde vermehren, die es wahrscheinlich machen, in ihr einen Text
zu sehen, der im Schofie einer Schule des Schwarzen Yajurveda entstan-
den ist'®. Beriicksichtigt man dieses, so kommt ihr iiber ihren bemerkens-

17 Analyse der in Anquetil du Perron’s Uebersetzung enthaltenen Upanishad, in: Indi-
sche Studien (= IS) 1, 1850, pp. 247-302, 380-456; 11, 1853, pp. 1-111, 170-236;
IX, 1865, pp. 1-173.

18 Deuflen, pp. 696-702; einzige deutsche Ubersetzung; franzosisch: A. Degraces-
Fahd, op. c. (wie Anm. 4), pp. 199-208, betitelt: “L’upanisad de ’école kathasru-
ti. Kathasruti-upanisad” .

19 Zu diesen Problemen s. M. Witzel, Die Kagha-Sik§5-Upani§ad und ihr Verhiltnis
zur Siksavalli der Taittiriya-Upanisad, in: WZKS XXIII, 1979, pp. 5ff.; J.F.
Sprockhoff, Kathasruti und Manavasrautasiitra — eine Nachlese zur Resignation,
in: StiI 13/14, 1987 [1988, = Festschrift Wilhelm Rau], pp. 235ff.



142 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

werten Inhalt hinaus noch ein zusitzliches religionsgeschichtliches Ge-
wicht zu.

Wie in Upanisads hdufig, sind ihre Darlegungen eingekleidet in einen
Dialog. Doch wer die Fragen stellt, bleibt trotz der II,1:35,7 erwidhnten
Gotter eigentlich im Unklaren?°. Sie wissen, was sich gehort, sind Kenner
der Sitte, nicht des brahman. Auf die Eingangsfragen nach dem, was Ent-
sagung genannt wird und wie man dahin kommt, werden mehrere Rituale
geschildert, die geschichtlich zu den dltesten uns bisher bekannten Formu-
laren gehoren. Das erste Formular (A) zielt darauf, den angehenden Ent-
sager von seiner Leiblichkeit zu befreien. Dieser Gedanke begegnet auch
sonst, nicht selten sehr kurz gefafdt, doch seine hier vorliegende Durch-
fihrung ist ohne Parallele. Vom zweiten Formular, einer Wechselrede
zwischen Vater und Sohn, werden uns eine kirzere (Bl) und eine lingere
Version (B,) prisentiert. Sie zielt auf die Wahrung der im Sohne sich fort-
setzenden Kontinuitdt viterlichen Erbes, wenn der Vater aus der Gemein-
schaft in die Fremde hinauszieht. Auch hierzu haben wir Vergleichsstiicke,
die als Ubergabe- oder Vermichtnis-Zeremonien bekannt geworden sind,
aus anderen vedischen Traditionen, die von Entsagung noch nicht spre-
chen?!, Das dritte Formular (C) stellt hingegen den Abschied von den
Opferfeuern in den Mittelpunkt, einen Akt, der sonst oftmals besonders
ausfiihrlich geschildert wird, als ob er als der wichtigste in den Ritualen
der Entsagung angesehen worden wire. Dafd auch zu diesem Stiick eine
alte Parallele mit z.T. einzigartig wortlichen Ubereinstimmungen iiberlie-
fert ist, konnte jiingst nachgewiesen werden (s.0. Anm. 19). Im iibrigen
werden nur knappste Hinweise auf die Lebensweise dessen gegeben,
“der entsagt hat” (sammnyasta); der allbekannte Fachausdruck samnyasin
wird in der ganzen Upanisad nicht verwendet.

Trotz mancher Auflerungen — schon in jungen Jahren zu entsagen,
keinen Sohn zu hinterlassen, die rituelle Abfolge des Entsagens nicht ein-
zuhalten, gar bei den Niedrigsten (Siidras) zu betteln, den Veda aufzu-
geben u.a. mehr —, die wie ‘Ketzereien’ klingen miissen, ist der Text in
brahmanischen (!) Kreisen tradiert worden, und deren Versuch, Aus-
sagen in ihrem Sinne umzubiegen, ist noch erkennbar. Das ist nicht ohne
Spannung.

20 Anders die Sicht von A. Degraces-Fahd, pp. 189f.
21 Vgl J.F. Sprockhoff, Die Alten im alten Indien, in: Saeculum XXX, 1979, pp.
386ff.



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHASRUTI 143
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Dem Befunde, daR® zur Eingangsfrage verschiedene Einzelstiicke zu-
sammengetragen worden sind, entspricht die Tatsache, dafy die drei Ab-
schnitte (khanda), in welche die Kathasruti (= Kths) zu gliedern ist, in
mehr oder weniger voneinander abweichenden Versionen teilweise oder als
Ganzes auch anderswo im Corpus der Samnyasa-Upanisads vorliegen. So
haben wir aus Siidindien zunichst zwei Versionen (= SR), die ihrerseits
sonst nichts miteinander gemein haben. Die eine wird seit Schrader die
“grof3e’” d.h. Brhat-Samnyasa-Upanisad (= BSaU) genannt. Deren I. Kapitel
(adhyaya) ist Kths I (pp. 31,2-35,5); ihr sehr umfangreicher II. Adhyaya,
Prosa mit eingestreuten langen Vers-Partien durchaus noch themabezogen
(pp. 249,10-273,8), ist ginzlich anderer Herkunft??. Die andere Version
heift Katha- oder, weit hdufiger, Katharudra-Upanisad (= KthrU). Deren
Beginn entspricht Kths II,2-III (pp. 36,4-42,4); das Weitere ist ebenfalls
ginzlich anderer Abkunft (s.u.). Khanda III der Kths ist, so scheint es,
insgesamt vierfach iiberliefert. Denn wir kennen dazu eine weitere nord-
indische Version (= NR), in der seit Schrader sog. “‘kurzen” d.h. Laghu-
Samnyasa-Upanisad (= LSaU), und eine dieser korrespondierende siid-
indische, in der Kundika-Upanisad (= KundU; bei Schrader vereint,
pp. 20,4-22,6). Ohne auf die so reichlich verwickelte Uberlieferungs-
geschichte noch eingehen zu miissen, sei lediglich darauf verwiesen, dafy
die Abweichungen der beiden letztgenannten Versionen so gewichtig sind,
daf’ sie hier nicht wie eine varietas lectionis behandelt werden koénnen,
und festgestellt, da® der betreffende Passus der Kths, jedenfalls im allge-
meinen, die 41tere Fassung bewahrt hat?3.

Uber die KthrU, deren Verdeutschung hier erstmals versucht wird??,
soll hier nur wenig ergianzend, doch vielleicht nicht unniitz bemerkt wer-

22 S. Verf., Unters., pp. 199ff. mit Tabelle 12. Ein erster Versuch, die Prosa von
BSaU II vollstindig zu verdeutschen, ist dort, pp. 202-229, vorgelegt. Zur ersten
englischen Gesamtiibersetzung von Ramanathan vgl. o. Anm. 3; A. Degrices-Fahd,
op. c., pp. 375-392, beschrinkt sich auf BSaU II, wesentlich SUD folgend.

23 So ist bisher iibersehen worden, daft Kths I11:40,1 gegeniiber LSaU/KundU p. 20,4
die sprachlich éltere Form aufweist. LSaU/KundU p. 21,3-6 (Verse 9-10) werden
nur verstindlich im Riickbezug auf Kths I11:41,4-7 (Verse 1-2). Dies soll die Uber-
setzung der LSaU deutlich machen. Schraders Formulierung (p. xlix), daB Kths
‘“‘appears to be dependent on” LSaU, kann fiir diese Partien kaum zutreffen.

24 Englische Ubersetzung: E.R. Sreekrishna Sarma, Katharudropanisad, in: Adyar
Library Bulletin 37, 1973, pp. 177-184, wieder abgedruckt bei A.A. Ramanathan
(s.o. Anm. 3), pp. 13-20; franzdsisch (ohne die Prosa 1-3): A. Degriaces-Fahd, op.
C., pp. 225-233, betitelt: “L’upanisad de I’école Katharudra. Katharudra-upanisad” .



144 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

den. Mit vielen siidlichen Rezensionen (= SR) von Upanisads stimmt die
KthrU formal darin liberein, dafd an eine relativ kurze Prosa, welche in
aller Regel weit dlteren Datums ist, ein ‘“Kometenschweif’’ (DeufSen) von
Versen im Laufe der Uberlieferung angehingt worden ist. Die KthrU ge-
hért zu den sekundiaren Minor Upanisads®®. Schrader hat ihre Abweichun-
gen vom Text der Kths als Lesarten vermerkt und von ihrem Sondergut
nur ihren Prosa-Beginn und jene von asketischem Leben handelnden
2 1/2 Verse, deren Zusammenhang mit der Thematik noch erkennbar ist,
in seine kritische Edition aufgenommen und separat gekennzeichnet
(p. 36,3-4; p. 42,5-7). Zum iibrigen bemerkte er (p. xix n. 1): “The
second and larger part is concerned with Vedanta only, and will appear
under that division (Vol. IV).” Dies ist leider falsch verstanden worden?®.
Dabei ist der Bruch in Stil und Inhalt evident. Eine kritische Edition dieser
73 Halb-Verse steht noch aus. Einstweilen sind wir auf die in SUD und
NSP gedruckten Texte angewiesen. Der Text von NSP weist mitunter bes-
sere Lesarten auf als SUD und notiert auch Varianten. In SUD werden,
nach den Prosa-Abschnitten (1-4) der KthrU, die Verse schematisch der-
art fortgeschrieben (5-47), dafy zwei Halbverse als ein Vers gezdhlt werden.
In NSP zihlt man nur insgesamt 42 !/2 Verse, weil ein Halbvers fehlt. In
beiden Fillen bleiben inhaltliche, geschweige denn herkunftsméafige Zu-
sammengehorigkeiten unberiicksichtigt, und ob ihre Verse voll- oder iiber-
zdhlig sind, ldB3t sich z.Zt. nicht entscheiden. Auch lassen sich die Verse
noch nicht bessern. Die Handschriften weisen keine einhellige Bezifferung
auf. Wenn ich im Folgenden eine den Inhalt beriicksichtigende Zihlung
vorzunehmen versuche, mufy ich es in Kauf nehmen, Verse (24 und 38)
als sechsstollig oder defekt (8) anzusehen?’. Die Sinngrenzen fallen ohne-
hin nur selten mit Halbvers- oder Vers-Ende zusammen.

25 Zum Begriff s. Verf., Unters., pp. 263f., 283f.

26 Vgl.SUD2 p.17n.1.

27 Wenn sich dies weitgehend mit E.R.S. Sarmas Einteilung deckt, ist das nicht zu-
fillig. Zum Vergleich diene die Synopse:

SUD NSP Spr.

5..10 1...6 1...6

11ab 7ab 7ab

= - [7cd = Kths] mit Schrader
1lcd 7cd 8

12-13 8-9 9-10

14 ... 21 10 ... 17 11...18

22ab 18ab 19ab



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHASRUTI 145
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Der grofdte Teil der Coda (vv. 11-36) ist nichts anderes als ein schlecht
versifizierter Kommentar zu TU II aus ganz spiter Sicht eines monisti-
schen Vedanta®. Von dort riihren auch die, anscheinend eingeschobenen,
Verse (38-42) iiber die vom empirischen Standpunkt aus vorgenommene
Siebenteilung des attributlosen brahman. Mogen sie kompositorisch be-
dingt sein durch den eigenartigen Beginn der KthrU, so haben sie doch mit
der Grundlegung des Samnyasa nicht das Geringste zu tun. Zitate daraus
sind bisher unbekannt. Die grofie Distanz zu den alten Upanisads ist iiber-
deutlich: Sie werden hier bereits als Autorititen verstanden und zitiert.
Doch die Terminologie ist nicht mehr dieselbe?. Zwar wissen wir noch
nicht, ob die Coda einen bestimmten Autor hat; wahrscheinlich ist er gar
nicht zu benennen. Sankara und der Popularisierer seiner Lehre, Vidya-
ranya (gest. 1386), sowie der grof’e Fundus spiter Minor Upanisads, das
Yogavasistharamayana, scheiden mit Bestimmtheit aus. Eine gewisse Nihe
zu Sankaras Schiilern, besonders Suresvara, mag auffallen, doch dessen

SUD NSP Spr.
22cd fehlt 19cd

23 18cd-19ab 20

24 ...26 19¢d ... 22ab 21 . 23
27ab-28ab 22c¢d-23cd 24
28cd-29ab 24 25

29¢d ... 41ab 25 ...36 26 ...37
41cd-42cd 37ab-38ab 38

43 ... 46 38cd ... 42ab 39..42
47 42cd — <43ab> 43

28 Da die KthrU bisher nicht in der Rezeptionsgeschichte der TU beriicksichtigt
worden ist, werden fiir kiinftige Untersuchungen die Bezugspunkte in den An-
merkungen notiert (mit Angabe von Seite und Zeile) nach Krsnayajurvediya
Taittiriyopanisat. Anandagmkrtankasamvalxta -Samkarabhasyopeta |...] tatha ca
Samkaranandakrta Taittiriyopanisaddipika [...], ed. Vinayaka Ganesa Apate,
Poona 51929 (= Anandasrama Sanskrit Series 12).

29 Z.B. ist pratyagatman aus Upanisad-Tradition nur in KathaU IV,1 belegt, doch
in ginzlich anderem Sinne (s. W. Rau, KathaU p. 168); vgl spiter Sarvopanisat-
sara 1 und 3, sowie hier unten Verse 13 und 37. Der Begriff des unbeteiligten
Augenzeugen (saksin; s. SvU VL11, W. Rau, SvU p. 42) ist der TU unbekannt,
erst spiter geldufig; vgl. Maltrayar_uU V1,16; KaivalyaU 18; Bhagavadgita IX,18.
Daher sind die KthrU-Verse (23 u.a.) eine erhebliche Fortentwicklung von TU;
Ahnliches gilt von der Lehre iiber die erst spiter sog. “Hiillen” (kosa) des atman
und das pancikarana (s.u. S. 159 mit Anm. 112).



146 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

guter Stil pa3t dazu gar nicht*®. Und die Reihe von Gemeinplitzen, welche
die Coda bietet, macht iiberhaupt eine auch nur vorlidufige Einordnung
problematisch. Wir miissen uns mit negativen Bestimmungen bescheiden.
Andererseits diirfen wir mit seltener Bestimmtheit feststellen, daf Rama-
nuja (gest. 1137/38) die KthrU jedenfalls zweimal zum Zeugnis in wichti-
ger Angelegenheit angerufen hat3'. Dies hitte der groRe Gegner von
Sankaras radikalmonistischer Tradition schwerlich unternommen, wire
zu seiner Zeit die Prosa der KthrU schon mit jener Coda zu einem Ganzen
vereinigt gewesen, als welches es uns angesonnen wird. Damit ergibt sich
kurz, doch deutlich, und fiir manchen Leser von ‘“Upanisads” befremd-
lich: Zwischen jener Zeit, in der die Gedanken der ersten “‘Seiten’ der
KthrU gedacht, und der Sicht, in der ihre letzten Verse komponiert wor-

den sind, liegen nicht wenige Jahrhunderte, sondern weit mehr als tausend
Jahre.

Die Ubersetzung legt den iltesten erreichbaren Text der Kths zugrunde.
Formulierungen der SR werden, soweit wesentlich und nicht erkennbar
verderbt, zu Stiick I aus BSaU I in den Anmerkungen notiert. Entspre-
chendes gilt von den Lesarten der KthrU zu den Stiicken II und III; doch
das Sondergut der KthrU wird aus eingangs (s. S. 140) dargelegtem Grun-
de zur Ginze wiedergegeben. Eingefligte Erlduterungen sind in runde
Klammern ( ), Ergdnzungen in eckige [ ], Bemerkungen zum Text oder
von Herausgebern vorgenommene Text-Erweiterungen in spitze < > Klam-
mern gesetzt32.

30 Vgl vor allem P. Hacker, Untersuchungen iiber Texte des frihen Advaitavada 1.
Die Schiiler Sankaras, Wiesbaden 1951. — Naiskarmyasiddhi, Taittirlyopanisad-

bhasyavarttika und Pancikaranavarttika — wenn denn iiberhaupt desselben Autors —
scheiden aus.

31 Verf., Unters., pp. 75ff.

32 Abkiirzungen, soweit nicht geldufig oder im Text erklirt: AS = Asiatische Studien;
C = The Atharvana Upanishads [...] ed. by Ramamaya Tarkaratna, Calcutta 1872-
74; P = Upanisadam samuccayah [..] ed. by Viniayaka Ganesa Apate, Poona
(11895) 21925 (= Anandaérama Sanskrit Series 29); PW = Sanskrit-Wérterbuch,
bearb. v. O. Bohtlingk und R. Roth, St. Petersburg 1855-75; pw = Sanskrit-Worter-
buch in kiirzerer Fassung, bearb. v. O. Béhtlingk, St. Petersburg 1879-89; StIf
= Studien zur Indologie und Iranistik; WZKS = Wiener Zeitschrift fiir die Kunde
Siid- [bis 1969: und Ost-}Asiens.



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHASRUTI 147
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Erstes Stiick

Om!' “Wer der Reihe nach entsagt?, der wird einer, der entsagt hat.”

“Was wird als diese Entsagung bezeichnet? Wie wird man einer, der
entsagt hat?”3

“Wer sich selbst durch [rituelle] Werke [nach allen Seiten hin] gut ab-
sichert, der soll, nachdem er mit [seiner] Mutter, [seinem] Vater, [seiner]
Gattin, [seinen] Séhnen, Freunden? [und] Verwandten freudige Uberein-
stimmung erzielt hat’ und alle jene, die seine Opferpriester waren, wie
vordem® gewihlt hat’, die Spende an [Agni] Vaisvanara (d.h. an das in
allen Menschen lebende Feuer) ausfiihren®. All sein Eigen soll er [dabei
dahin-]geben®.

Nachdem er die Opferpriester veranlafdt hat, die Korperglieder!® des
Opferherrn (d.h. seine eigenen) vermittels aller [ seiner Opfer-]Gerite (p. 32)

1 BSaU beginnt: “Nunmehr wollen wir die up. von der Entsagung darlegen.” Zur
Formelhaftigkeit s. Verf., Unters., p. 234.

2 samnyasati (statt samnyasyati SUD) auch p. 34,1 und LSaU/KundU p. 19,7,
SatyayanzyaU p. 331,11, in dlterer Sprache selten, sonst im epischen Sanskrit,
bei Manu 111,226 ; VI,46. 94 u.b. —

Von einer “Reihenfolge [der vier Lebensstadien]” (alle Ubersetzer mit den Kom-
mentaren) ist keine Rede; sie ist der Kths unbekannt.

3 Wer fragt und wer antwortet, wird hier nicht gesagt. Mit Folgendem beginnt For-
mular A.

4 suhrdah fehlt in BSaU. — Man beachte die Reihenfolge.

anumodayitva (ungewéhplich, statt anumodya) p. 31,5, sonst nur Paramahamsa-

parivrajakaU p. 278,10; SatyayaniyaU p. 327,2 in Up.-Literatur belegt. Das Wort

enthilt immer beide Aspekte, ‘Freude’ und ‘Zustimmung’.

purvavat; zur Bedeutung s. Verf., Unters., pp. 74f.

vrnitva, einhellig nur hier p. 31,6 iiberlieferte Form (statt varitva).

8 kuryat; BSaU terminologisch korrekt: nirvapet “er soll [austeilend] auswerfen”
(s.u. II,3 mit Anm. 55), stehender Ausdruck fiir ‘eine iszi (unblutige Spende) dar-
bringen’. Zur Sache vgl. ChandogyaU V,11-24; JabalaU IV:65,1.

9 Sofern in einem Entsagungsritual eine derartige Spende vorgeschrieben wird, ist
damit immer die Hingabe aller Habe (als Opferlohn) verkniipft. Dies gilt als so sehr
festgelegt, daf} die Texte mitunter auf deren Erwihnung verzichten.

10 angan (masc. gen., p. 31,7) nur hier belegt; nur eine sonst recht fehlerhafte Hs. der
NR: angam, doch verlangt der Kontext angani (Plural). Dagegen BSaU: [...]yaja-
manasya | ga rtvijah [ sarvaih |[...] (Interpunktion SUD); Ramanathan, pp. 209f.:
“For the priests are the singers [of the Vedic hymns, deserving the gift].”(?) Die
Lesart ernstgenommen (vgl. v.1. bei Schrader: gam), verstehe ich im Kontext:
“[Seinen] Viehbestand [gebe er hin] an den Opferpriester.”

w

N



148 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

aufsteigen zu lassen!?, soll er [das], was in (den fiinf Opferfeuern’?, nim-
lich Ahavaniya, Garhapatya, Anvaharyapacana, Sabhya und Avasathya
[ist], (ndmlich seine fiinf Atemkrifte'®) Aushauch, Einhauch, Durchhauch,
Aufhauch und Zusammenhauch, [mithin] alle [fiinf Atemkrifte] in allen
[fiinf Opferfeuern] aufsteigen lassen'4.

Nachdem er [sein] Haupthaar mitsamt dem Haarschopf abgeschnitten,

die Opferschnur fortgeworfen hat [und] hinausgeschritten ist', soll er mit
Blick auf den Sohn zuriick rufen: ‘Du [bist] brahman'®, du [bist] das
Opfer, du [bist] alles.’

11

12

13

14

15

16

Es wird nicht gesagt, wohin; dies wird iiberlicherweise wie unten sarvesu (p. 32,3)
im Loc. oder im Acc. angegeben. Das doppelte Kausativ ist ungewdhnlich. Zur
irreguliren Konstruktion angan<i> sarvaih patraih (Instr. vermittels oder ‘mitsamt’)
samaropya vgl. auch pitrpindaih pretapindam samaropya, Vaikhanasa-Grhyasttra
VIL,8,2:110,7-8 (in jenem Text jedoch nicht selten und 1.c. wohl durch folgendes
..samyojayati mitbestimmt). — Zur Sache: Die Anordnung der Gerite (patracaya-
na) auf den Korpergliedern erfolgt wie im Bestattungsritual; s. Einzelheiten bei
W. Caland, Die Altindischen Todten- und Bestattungsgebriuche, Amsterdam
1896, pp. 49ff., und bei HW. Bodewitz, Jaiminiya Brahmana 1,1-65, Translation
and Commentary. With a Study Agnihotra and Pranagnihotra, Leiden 1973,
pp. 131ff.

Zur Benennung der Feuer in diesem Text s. M. Witzel, op.c. (wie oben Anm. 19),
p. 7 n. 12, betr. anvaharyapacana fir daksinagni (s.u. I1,3). Einzelheiten iiber diese
Feuer s. jetzt bei H. Krick, Das Ritual der Feuergrindung (Agnyadheya), hrsg. v.
G. Oberhammer, Wien 1982, Index s.vv., bes. pp. 246, 314, 342 mit nn. 603, 822,
915. Vgl. Manavasrautasutra VIIL,5,6.

S. jetzt H.W. Bodewitz, Prana, Apana and other Prana-s, in: Adyar Library Bulle-
tin 50, 1986, pp. 326ff., bes. p. 344.

samaropya yad ahavaniye (Schrader, p. 32,1; auch SUD) nicht irregulir, doch un-
gewOhnlich; tad fehlt. Eine Konjektur mag sich anbieten: *samaropayann ahava-
niye ... samaropayet (SUD: samapayet ‘“‘soll er zusammenkommen lassen”, nicht
bei Schrader verzeichnet, durch Kommentar nicht gedeckt; wohl Schreibfehler)
“Wihrend er ... veranlafit, ... aufsteigen zu lassen, ... soll er ... aufsteigen lassen.”
Es sind jedenfalls erkennbar zwei Akte, durch die der angehende Asket sich rituell
von den Funktionen des Korpers, seiner Glieder und Atemkrifte, frei macht; fiir
den einen bedarf er priesterlicher Unterstiitzung. Damit endet Formular A (vgl. o.
S. 142) mit Wiederholung der Schlufworte (in C) “das erste Stiick” (auch einige
Hss.). — Uber die zwischen Opferfeuern und Atemkriften waltende Korrespon-
denz s. H.W. Bodewitz, op.c. (wie Anm. 11), pp. 198f., 228f. n. 19.

niskramya (fehlt in BSaU), hier wohl auf den Opferplatz bezogen(?); nach spite-
ren Autorititen geschehen die vorgenannten Akte im Wasser stehend. — Mit die-
sem Satz beginnt Formular Bl; zur Interpretation vgl. Verf., Die Alten, pp. 393,
396.

C, SR: brahma; jedoch unten I1,2:36,6 brahman (alle Hss.).



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHA SRUTI 149
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Wenn er [jedoch] ohne Sohn [geblieben] ist, soll er in dieser Weise sich
selbst bedenken!? und, ohne sich umzusehen, in dstlicher oder nérdlicher
Richtung davonziehen'®

Bei den vier Stinden (varna) soll er Almosen betteln gehen'. Mit der
Hand als Gefaf} (p. 33) soll er [sein] Essen einnehmen. Wie eine Arznei soll
er [es] zu sich nehmen?’. Wie er es gerade bekommt, soll er [es] essen,
[nur] um [seinen] Lebenshauch zu unterhalten?!, auf da® [1hm] Fett nicht
zuwichst, nachdem er mager geworden ist.

In einem Dorfe darf er [nur] eine Nacht, in einer Stadt [nur] funf
Nichte [verweilen]??, wihrend der vier Regenmonate soll er entweder in
einem Dorfe oder gar in einer Stadt verweilen?3

Hat er ein zerlumptes Gewand oder ein solches aus Bast[-fasern] ange-
nommen, soll er kein anderes [ dariiber hinaus] annehmen.

Wenn er kraftlos wird, bt er [seine] Kasteiung [nur] in solchem
Mafie?4, als er die Beschwernis ertragen kann?s.”

17 D.h. er sagt zu sich selbst: “Ich bin brahman,” usw.

18 Das gilt in beiden Fillen. — Ende von Formular B..

19 Zur Geschichte der brahmanischen Verfilschung dieses Satzes, die das Betteln bei
Sudras ausschliefen wollte, s. Verf., Unters., pp. 78, 150, 153.

20 BSaU (p. 33,1; SUD? p. 243,14-15) dupliziert: “Wie eine Arznei soll er [sein]
Essen besorgen, wie eine Arznei soll er das Essen zu sich nehmen.” Die Sentenz
entstammt der Uberlieferung von Hss. der KrugiU (vgl. zu IV:10,3;s. auch unten
Anm. 23).

21 Zu dem als Opfer verstandenen Unterhalt des Lebenshauches s. HW. Bodewitz,
op.c. (wie Anm. 11).

22 Eine sehr alte Gewohnheit (s. Verf., Unters., p. 125), die spiteren nicht-vedischen
visnuitischen Richtungen den Namen Pancaratra gegeben hat; s. schon J.A.B.
van Buitenen, The name “Pancaratra”, in: History of Religions 4, 1964, pp. 291ff.

23 Diese Regel gilt allen autochthonen indischen Asketen-Richtungen und hat
“Bihar” seinen Namen gegeben; s. J.F. Sprockhoff, Religiése Lebensformen und
Gestalt der Lebensrdume, in: Nvmen XI, 1964, pp. 135ff.
BSaU fiigt hier an: “Oder er mag zwei Monate [an einem festen Ort] verweilen,
[in der Meinung] ‘Monatshilften, fiirwahr, [gelten als] Monate’.” Dies beruht auf
einer spiten Fehlinterpretation von ArumU II1:8,3 und ist als Glosse aus dem
Text (SUD? p. 244,1-2) zu tilgen.

24 yena mit Schrader ex conj.

25 klesasahah nur hier p. 33,6 belegt.



150 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

(p. 34) “Wer, furwahr, also der Reihe nach entsagt oder wer [von sol-
cher Regelung] Abstand nimmt?® — was ist dessen Opferschnur, welches
ist dessen Haarschopf, und wie [geschieht] seine Waschung?? ?”

Da sprach er?® zu ihnen?®:

“Dasselbe ist seine Opferschnur, was die Meditation des atman ist*°;
das Wissen, das ist der Haarschopf; mit Wassern, [wie sie] iiberall vorhan-
den, soll er das [notwendige] Werk (wie Waschung, Mundausspiilen usw.)
ausfilhren, [jedoch] nicht [mit Wasser] in einem Wassertopf3!. Denn
am Ufer von Wasser®? ist [seine] Niederlassung, kiinden die brahman-
Kiinder33.”

(p. 35) “Wie aber [geschieht] seine Waschung, wenn die Sonne unter-
gegangen ist?”

Da sprach er zu ihnen3*:

“Wie bei Tage, so ist es bei Nacht; fiir ihn gibt es weder Nacht noch

T ag?:S

Dasselbe hat auch [schon] ein Seher gesagt: ‘Einmal [und fiir immer]

wird ihm Tag3®’.

Wer also weifs, der bringt sein Selbst (= sich) mit diesem (brahman in
der Versenkung) zusammen3’, — bringt [sein Selbst mit diesem] zusam-

2

men.
[So lautet] das erste Stiick < ~ Brhatsamnyasa-Upanisad I> .

26 vyuttisthati nur hier. Die spiter sog. vyutthanasruti bezieht sich nicht auf diese
Stelle, sondern auf JabalaU IV:64,5. — BSaU: evam pasyati “wer [es] also sieht”
beseitigt Anstofdiges, doch verfehlt den Sinn.

27 upasparsana-, p. 34,2-3 und p. 35,1 erstmals in der Up.-Literatur im Sinne der
rituellen Sutras: ‘“Waschen und Mundausspiilen” (Deufen); der Fachausdruck fiir
letztgenanntes ist jedoch acamana. Herkdmmlich ist beides nach Sonnenunter-
gang nicht erlaubt, allenfalls in der Not; dann muf} es mit zuvor ‘“‘geschdopftem”
(uddhrta) Wasser geschehen. Daher riihrt die nichste Frage.

28 Deuflen vermutet Prajapati; Degraces-Fahd nennt ‘“[Brahma]”’; vgl. jedoch II,3.

29 BSaU: “zu ihm”.

30 atmadhyana-, p. 34,4 erstmals als Kompositum.

31 nodapatre; BSaU: udarapatrena “mit dem Bauche als Gefif”’, schon von Schrader,
p. 347 zuriickgewiesen. Zur Bedeutung dieses Satzes vgl. Verf., Unters., pp. 291f.

32 jalatire, nur p. 34,5 und BSaU I in vedischer Literatur belegt.

33 Alteres Zeugnis dafiir ist unbekannt. — Diese drei Worte fehlen in BSaU.

34 Fehlt in SUD; vgl. 0. Anm. 29. .

35 Ein Halbvers, so sonst nicht in dlteren Upanisads belegt. Seine erste Hilfte er-
scheint wortgleich Mahabharata X1II,245,6a; doch ist das Epos nicht seine Quelle.

36 Das ist Zitat aus ChandogyaU II1,11,3.

37 Meine Erginzung nach der ChandogyaU; Ubersetzer folgen dem Kommentar;
s. Verf., Unters., p. 69. — Damit endet in C “das zweite Stiick”.



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHASRUTI 151
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Zweites Stiick <Die Katharudra-Upanisad beginnt:>

1. Einstmals, fiirwahr, sprachen 1. Einstmals, fiirwahr, sprachen
die Himmlischen versammelt zu die Himmlischen zum Erhabenen:
Prajapati (dem Herrn der Zeugung):

“Wir wissen [es] nicht, wir wis- “Lehre® [uns], o Erhabener, das
sen®® [es] nicht.” brahman-Wissen.”

Er sprach zu den besten Prajapati sprach:
Brahmanen:

“Von mir werdet ihr es erfahren,
wiahrend ich [euch] das sage.”

Darauf*®, fiirwahr, sprachen diese
besten Brahmanen nicht, — sprachen
sie nicht.

Das ist alles.

[Der] gelangt zur Gleichrangig-
keit, (p. 36) zur Lebensraumgemein-
schaft, zur innigen Gemeinschaft
mit den Himmlischen, wer [es]
auf diese Weise weil3*!.

2. “Nachdem* er [sein] Haupthaar mitsamt dem Haarschopf abge-
schnitten, die Opferschnur fortgeworfen hat [und] hinausgeschritten*®® ist,
soll er mit Blick auf den Sohn sprechen®:

‘Du bist brahman, du bist das Opfer, du bist der vasat-Ruf (d.h. der
Opferruf an die Gotter), du bist der Om-Laut, du bist svaha (Heil, der Ruf
am Ende eines Opferspruches), du bist svadha (d.h. der Opferruf an die

38 vidamah, p. 35,7-8 einhellig iiberliefert (statt iiblichem vidmah).

39 adhihi hier im Sinne von anubruhi.

40 Gesagt wird nichts; zur Belehrung durch Schweigen s. Verf., 1.c.

41 devanam sarstitam salokyatam sayujyatam gacchati ya evam veda ist einmalig zu
vergleichen mit sa ya evam ... veda, etasam eva devatanam salokatam sarstam sayuj-
yam gacchati, ChandogyaU 11,20,2; von J. Varenne, MahanarayanaU no 269 (éd.,
Paris 1960; vgl. schon A. Weber, IS II, p. 94) iibersehen. salokyata vedisch erstmals
p. 36,1 belegt, salokata und sayujyam in ilterer Zeit auch BrhadaranyakaU I,3,22;
5,23;V,13,1-4. Die drei genannten Ausdriicke korrespondieren mit Zielen spiterer
Vedanta-Traditionen. — Abschnitt 1 ist Sondergut der NR.

42 Damit beginnt Formular B, ;vgl. Verf., Die Alten, pp. 392ff.

43 niskramya; nicht in SUD und NSP.

44 vadet (nicht in NR und SUD), zu erginzen aus SR-Hss. (s. auch NSP), entspre-
chend anumantrayet in Formular B,



152 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Manen), du bist der Schopfer, du bist der Ordner, du bist der Gestalter, du
bist die Grundlage*s.’

Darauf spricht der Sohn:

‘Ich bin brahman, ich bin das Opfer, ich bin der vasat-Ruf, ich bin der
Om-Laut, ich bin svaha, ich bin svadha, ich bin der Schopfer, ich bin
(p. 37) der Ordner, ich bin der Gestalter, ich bin die Grundlage

So [lauten] sie, diese [Reden und Gegenreden].

Wihrend er (sodann mit den Verwandten zusammen den Vater ehrend)
geleitet, darf er keine Trine* hinfallen lassen. Wenn er eine Trine* hin-
fallen lief3e, wiirde er [seine] Abstammung (eig.: Zeugung) [und sein] Wis-
sen?” zerschneiden.

Hat er (dann zusammen mit den anderen seinen Vater ehrend) mit
einer Rechtsumwandlung umgangen, kehren sie [nach Hause] zuriick,
ohne sich nach hier und dort umzusehen®®

Der wird des Himmels wiirdig®.”

3. “Hat’® er als Brahmanschiiler [einen] Veda studiert, zwei Vedas
oder [alle] Vedas [und] als einer, der die [Pflichten der] Brahmanschiiler-
schaft vollendet hat®!, sich eine Frau genommen, S8hne gezeugt, diese mit
angemessenen Lebensstellungen? ausgestattet und nach Kriften mit
Opfern gespendet, [dann folgt] fiir ihn die Entsagung, nachdem er von
[seinen] Lehrern®® (p. 38) und Verwandten die Einwilligung [dazu] er-
halten hat.

45 Die letzten beiden Identifikationen fehlen in zwei SR-Hss. und in SUD, die vor-
letzte in NSP — irrtiimlich, denn der Sohn wiederholt sie.

46 asrum (masc. gen.), NR, SR. Vgl. Satapatha-Brahmana VI,l,l,ll, 1,2,3; Manu III,
229 (masc., metri causa) 230 (neutr.), ed. J. Jolly. — Zur Sache s. Verf Die
Alten, p. 394.

47 vidyam; nicht in SUD und NSP.

48 anaveksamanah pratyayanti ist eine feststehende Redeweise fiir die Heimkehr
z.B. von Angehdrigen beim Bestattungsritual (vgl. Verf., in: WZKS XXV, 1981,
p. 66 mit n. 135); SUD verwirft Plural, Deufien iibersetzt unbelegten Dual.

49 Gemeint ist der Vater. — Damit endet Formular B, und in C “das dritte Stiick”.

50 Hiermit beginnt Formular C.

51 Oder: ‘“die Keuschheit bewahrt hat”; vgl. LSaU pp. 17,11-18,1; Vasistha, Dharma-
sastra VII, 3 (dagegen Manu III,2). Stattdessen KthrU: “die im Veda vorgeschrie-
benen [Pflichten] als Brahmacarin erfiillt hat.”

52 Statt anurupabhir vrttibhir druckt SUD anurupopadhibhir (auch im Kommen-
tar)(?), bei Schrader, zu p. 37,6 nicht verzeichnet; offensichtlich Kontamination,
vgl.: anupadhibhir NSP (vgl. unten Verse 39 und 42);arupadibhir, NSP v.1.

53 guru meint hier wohl allgemein ‘Respektsperson’; s. jedoch unten.



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHASRUTI 153
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Nachdem er sich in die Eindde zuriickgezogen hat, soll er zwolf Néchte
(d.h. Tage) lang mit Milch das Agnihotra darbringen®*; die zwolf Nichte
(d.h. Tage) lang soll er sich [selbst auch nur] von Milch ndhren.

Am Ende der zwolf Nichte <soll er> dem Agni Vaisvanara <[einen
Kuchen] auf zwdlf [flachen] Tonschalen [austeilend] auswerfen>*> und
dem Prajapati den [ihm gebithrenden] Prajapatya-Brei®¢, [schlieflich die]
dem Visnu gebithrende [Kuchen-Spende] auf drei [flachen] Tonschalen
[spenden].

Er soll [sodann seine] bisherigen Holzgefifde, [die er] am Feuer zusam-
mengestellt [hat]®?, im Feuer opfern. Die irdenen soll er im Wasser opfern.
Die metallenen soll er [seinem] Lehrer (guru) geben.

‘Day du mich nur ja nicht verlissest und hinweggehst, ich dich nicht
verlasse und hinweggehe!5®’ Also [soll er] zum Garhapatya [sprechen], also
[soll er] zum Daksinagni®®, also [soll er] zum Ahavaniya [-Feuer sprechen];
(p. 39) von der Gegend der Reibholzer (d.h.: wo er die Feuerbohrer ins
Feuer geworfen hat) soll er [dabei] eine Handvoll Asche schlucken (eig.:
trinken), so [lehren] einige®°.

Nachdem er [sein] Haupthaar mitsamt dem Haarschopf abgeschnitten
[und] die Opferschnur fortgeworfen hat, soll er [diese] mit [den Worten]
‘Erde! svaha!’ im Wasser opfern®!.

54 Das geschieht in der Eindde (aranye), nicht “[vorher]”, wie Deuflen erginzt; vgl.
allgemein P.-E. Dumont, L’Agnihotra. Description de 1’agnihotra dans le rituel
védique d’aprés les Srautasutras, Baltimore 1939; H.W. Bodewitz, The daily
evening and morning offering (Agnihotra) according to the Brahmanas, Leiden
1976, und op. cit. (wie o. S. 148 Anm. 11), pp. 80ff. Zur Zeitangabe vgl. auch
H. Krick, Feuergriindung, p. 188.

55 dvadasakapalam nirvapet, erginzt von Schrader, ex conj., wie es alte Regel ist
(vgl. Manavasrautasutra VIII,25,3, dazu Verf., in: Festschrift Wilhelm Rau, pp.
238f.; vgl. Baudhayana, Dharmasutra 11,10,17,23) und wie die Up. spiter zitiert
wird. Fur Einzelheiten und zur Kasuistik der hier genannten Spenden s. W. Caland,
Altindische Zauberei, Amsterdam 1908, pp. xiiff., 136ff.

56 S.0.S. 147 mit Anm. 9 und vgl. Manu VI,38; Yajnavalkyasmrti III,56; Visnusmrti
XCVLL1.

57 SUD p. 19,10-11 unverstindlich;s. Verf., op. c. (wie 0. S. 138 Anm. 3). Degraces-
Fahd, p. 203 (mit n. 22) schiebt hier der Kths- und KthrU-Tradition unbekannten
Mantra ein.

58 Die Quelle dieses Spruches ist mir unbekannt. Vgl. jedoch Atharvaveda XVI 4,3
und Maitrayani-Samhita 1,6,1:85,18-86,1.

59 Vgl o.S. 148 mit Anm. 12.

60 Wahrscheinlich ein mifiverstandener Ritus einer benachbarten Tradition; s. Verf.,
op. c. (wie Anm, 55), pp. 242ff.

61 Dieses gilt spiter als das Ubliche. — Hier endet Formular C.



154 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Von nun an soll er sich dem Nicht-Essen [hingeben], sich auf den Ein-
tritt ins Wasser, den Eintritt ins Feuer, die Bahn der Helden, die Grofde
Reise®? oder in den d@srama der Alten®® begeben®.

Was er des Abends® verzehrt, das [ist] sein Abendopfer, was des Mor-
gens, das [ist sein] Morgen[opfer], was am Neumondstage, das [ist sein]
Neumondsopfer, was am Vollmondstage, das [ist sein] Vollmondsopfer;

dafd er im Frithjahr [sich] Haupthaar, Bart, Korperhaare und Négel schnei-

den 14f3t, das [ist] sein Agnistoma®®, — das [ist] sein Agnistoma®’.”

[So lautet] das zweite Stiick < ~ Katharudra-Upanisad 1-3>.

Drittes Stiick®®

(p. 40) ““Hat er [also] entsagt, soll er die Feuer nicht wieder zu [sich]
herlenken®’.

62 mahaprasthana- ist nicht Oberbegriff fiir die anderen Méglichkeiten, sich von der

Leiblichkeit loszusagen, wie im Gefolge von Deufien verstanden, sondern das un-
entwegte Fortschreiten in nérdlicher oder norddstlicher Richtung (s.o. S. 149) auf
den Himalaya zu, bis irgendein Hindernis zu Zusammenbruch und Absterben des
Leibes fiihrt; vgl. Verf., Die Alten, pp. 395f.
Es erscheint immer noch notwendig darauf zu verweisen, da es sich hier nicht um
ein suicidium (‘suicide’) im Sinne eines ‘Selbst-Mords’ handelt. Der Entsager
“legt” in keinem Falle “Hand an sich”, was notorisch iibersehen wird, son-
dern erstrebt in konsequent passivem Verhalten auf unterschiedliche Weise ein
Aufgehen in die Ur-Elemente, d.i. “er vollzieht den Verzicht auf den Leib”
(dehatyagam karoti; Belege: Verf., Unters., p. 158 n. 7 und p. 197 n. 2), wie es
sonst allgemein heifdt.

63 Eine Art gemeinsamer Alterssitz in der Wildnis, nicht im Walde; von Degraces-
Fahd, 1.c., mif3verstanden.

64 va gacchet kontrahiere ich vagacchet entsprechend Manavasrautasutra VIII,25,15.

65 sa yat sayam mit Schrader, ex conj., bestitigt jetzt durch Manavasrautasutra VIII,
25,12. Text in SUD verderbt.

66 Zu diesem Somaopfer s. W. Caland et V. Henry, L’Agnistoma, Paris 1906-07.

67 Die Wiederholung der Schluffworte nicht in SR. In C endet “das vierte Stiick™.

68 Dieses Stiick, mit Ausnahme der Verse 5-7ab (= KthrU-Sondergut), liegt mit eini-
gen Abweichungen auch LSaU/KundU pp. 20,4-22,6 vor.

69 avartayet; eine ungewdhnliche Ausdrucksweise, nicht die der rituellen Sutras.
Oder: “soll er nicht wieder zu den Feuern zuriickkehren’’; doch dagegen steht das
genus verbi. — Der Text ist zumeist mifdverstanden; erstmals richtig: E.R. Sree-
krishna Sarma, op. c. (wie 0. S. 143 Anm. 24), p. 179 (anders: p. 187). Degraces-
Fahd, pp. 207f. n. 30 (‘““L’ascéte ne peut revenir a la vie ..."”") stellt den Sachverhalt
auf den Kopf; ebenso p. 226 mit pp. 230f. nn. 1-6 zu KthrU 4 (nach SUD) — oder
haben wir u.a. ihre n. 2 als Ironie zu verstehen?



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHASRUTI 155
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

Er soll [alsdann] die auf den Leib beziiglichen?® [Veda-]Spriiche [die
mit den Worten beginnen: yan manyur jayam avahat™ ] ‘Als Manyu’ seine
Gattin heimfihrte...,” murmeln.

Nachdem er ‘Heil [sei] allen Lebewesen!’’® ausgerufen hat, soll er die
Weihe antreten’.

Er trage ein rotlich-braunes Gewand. Achsel- und Schamhaar” soll er
[beim Scheren] aussparen. Er trage eine kleine Tonsur, [jedoch] keine
[Opfer-]Schnur, [und] habe [nur] den Bauch als Gefif’®. Aus welchem
Grunde? [weil nur] sein Selbst (p. 41) in Betracht gezogen wird”".

Mit erhobenen Armen [wandernd,]’® sei er von [vorgegebenen] Wegen
losgeldst. Ohne [feste] Heimstatt soll er wandeln. Als einer, der Almosen
i3t”? | soll er [anderen] nicht geben.

70 adhyatma, wie z.B. TU 1,3,1.4; hier nicht wie unten und z.B. KathaU I1,12; V1,13
“auf den atman beziiglich”.

71 Atharvaveda XI,8; s. W.D. Whitney, Atharva Veda-Samhita: translated [...]. Rev.
[...] and ed. by Ch.R. Lanman, Cambridge, Mass. 1905, Vol. II, pp. 647ff. — Der
Text von SR ist durchgehend verderbt.

72 P. Thieme, Kleine Schriften, Wiesbaden 1971 (21984), pp. 24f.: “die Wutkraft”.
Degraces-Fahd: “I’Esprit”(?). _

73 svasti (statt: abhayam) sarvajivebhyah (mattah fehlt; vgl. AruniU IV:9.4), uniib-
liche Formulierung des Geschenkes der Furchtlosigkeit (fehlt in LSaU/KundU).

74 diksam upeyat, nach den rituellen Sutras korrekte Ausdrucksweise; nicht: “Il peut
alors recevoir I’initiation [au renoncement]”, Degraces-Fahd, p. 203 und dhnlich
pp. 91, 184. — In KthrU fehlen dies und die nichsten beiden Sitze.

75 -loman (p. 40,6) irregulir; einhellig in NR bezeugt. Nur die KundU-Parallele hat
-lomani (p. 20,9). Alteres -roma- bietet noch Kths I1,3:39,7 (s.0.), wo KthrU
-loma- liest.

76 Also nicht einmal die Hand fiir gewdhrtes Almosen; s. dazu die Verse. Die Restrik-
tion hat in der Gestalt des zum Opfer Geweihten alte Tradition.

77 Die problematische Sentenz — wenn nicht eine, allerdings frithe, Glosse? — ist
unterschiedlich interpretierbar. Schrader, p. 391, verweist auf Kths 1:34,3-4, wo
die Opferschnur mit der Meditation des atman identifiziert wird. Danach haben
wir den Satz so zu verstehen, da die dufleren Zeichen wie Haarschopf und Opfer-
schnur interiorisiert werden. — Stattdessen KthrU: “‘iber den atman als den Nicht-
Anderen nachsinnend.”

78 urdhvabahu; eine durchaus geldufige Praxis, vgl. Verf., Unters., p. 207. urdhvago
vayuh ‘‘[wie] der Wind auffahrend”’(?), NR und spitere Tradition.

79 bhiksasi, auch NirvanaU 20:226,5; vom Verbrecher gesagt: Yajnavalkyasmrti
I11,243; Manu X1,72/73 (bhaiksasi; spiter iiblicher); vgl. Verf., in: WZKS XXVIII,
1984, pp. 29ff.



156 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

[Nur] einen einzigen Tuchfetzen soll er bei sich tragen®® zum Schutze

der Lebewesen.

80

81

82

83

84

Mit Ausnahme der Regenzeit (soll er umherziehen).
Dariiber [gibt es] auch [folgende] Strophen:
(1.) Das Topfchen®!, die [ Trink-]Schale®?, das Traggehinge®?, den 3 Drei-

lavaikam mit Hss. und SR (vgl. unten Vers 2) statt pavitram (‘‘Seihe’) Schrader,
ex conj. mit LSaU p. 21,1-2. — na dhavayet SR, nadha® SUD statt dharayet mir
unverstindlich, auch von E.R.S. Sarma, op.c., p. 179, nicht akzeptiert; Text und
Ubersetzung von Degraces-Fahd, pp. 204, 226 unklar.

kundika; ein seltenes Wort, vedisch nur hier belegt, sonst auch Mahabharata
XII,18,19 (neben trivistabdha, su. Anm. 84); XIII,131,32 (SR); XIV,105,104
(SR); vgl. A. Weber, IS XIII, 1873, p. 391; eine kleine irdene Almosenschale,
offensichtlich etwas anderes als kundi. Von Degraces-Fahd nicht als fem. gen.
erkannt (pp. 181, 455), verwirrend: “Bol a eau”, p. 226; “un bol a aumone”,
pp. 184,204. — Zu den sog. Kundika-Versen s. Verf., Unters., pp. 38ff., 71.
camasa, so zu verstehen;s. W. Rau, Topferei und Tongeschirr im vedischen Indien,
Wiesbaden 1972, p. 17.

Sikya, schon in alter Zeit ein aus sechs (oder zwdlf) Stricken gebildetes Netz, in
dem ein Topf getragen werden konnte; vgl. z.B. Taittirlya-Samhita V,1,10,5;
Satapatha-Brahmana VI1,7,1,16.18.20; Apastambasrautasitra XVI,10,8. Gehort
zum Folgenden.

trivistabdham (p. 41,4; mit NR-Hss.), als Fachausdruck relativ selten (z.B. Maha-
bharata XI1,18,19.32; 308,47 [adj.]; vel. trivistabdhakam, Patanjali zu Panini
I1,1,1 3ed. F. Kielhorn I, p. 365,21) belegt, vedisch eindeutig nur hier, doch an-
derswo zwingend zu konjizieren.

Wie bereits das Wort besagt, handelt es sich hier ohne jede Symbolik um ein Gerit,
dessen drei (tri-) gleich Teile, auseinander (-vi-) gestellt, etwas stiitzen (stabh-)
oder, je nach Gesichtswinkel und Gebrauch, tragen kdénnen. Es ist also nicht
ohne weiteres dasselbe wie das jiingere tridandam, ‘“‘die drei in eins verbunde-
nen Stibe eines Brahmanen, der der Welt entsagt hat” (pw III 49c¢). Vgl. bes. auch
Manu IX,296; Mahabharata XII,308,155; XIII,95,49. Jenes hat nirgends die ge-
liufige Symbolik des tridanda — die dreifache Macht: die Beherrschung der Rede,
der Gedanken, der Handlungen (vgl. Manu XII,11 u.6.) — iibernommen.

Andere Kths-Hss., alle Hss. von LSaU (also NR) und der SR (d.h. KthrU und
KundU) lesen weit hidufiger belegtes trivistapam, was nirgends in der Bedeutung
“les trois batons” (Degraces-Fahd, pp. 184 [neben(!) “triple baton” fiir tridan-
dam], 204, 226), “the staff”’ (E.R.S. Sarma, p. 179 [SUD schweigend nach Schra-
der korrigierend?]) anzutreffen ist, sondern von altersher die hochste Himmels-
welt bezeichnet (vgl. E.R.S. Sarma, p. 187: “sandals to traverse a long distance
(literally, over the three worlds)” trivistapam upanahau, KundU nach SUD). Daf
diese Lesung zu den auf Verhdren beruhenden Verwechslungen zidhlt (pw IV
p. III), ist ldngst bekannt.



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHASRUTI 157
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

stiitz, das Paar Sandalen®, den Uberwurf®, der die Kilte abhilt, sowie den
Lendenschurz®?,

(2.) Die Seihe®® und das Badetuch®, ja sogar das Obergewand, die

Opferschnur und die Vedas — alles das®® soll der Asket (yati) meiden.

(p. 42) (3.) Baden, Trinken®! sowie Reinigung soll er mit geweihten

Wassern besorgen. Auf einer Sandbank im Fluf3 mag er liegen oder in
Gotteshdusern schlafen.

(4.) Nicht iiberméfiig soll er [seinen] Korper mit Freude und Leid er-

hitzen. Wihrend er gelobt wird, soll er sich nicht zufrieden fiihlen®?;
ist er getadelt worden, soll er nicht anderen fluchen.

85

86
87

88
89
90
91

92
93

94
95

(5.) Mit Keuschheit, mit Sorgfalt soll
der Asket®® [sein Leben] zu Ende le-
ben®*. Schauen, Berithren, Spielen,
Erzihlen, geheimes Reden,

(6.) Vorstellung und Vorsatz und die
Vollendung der Tat selbst — das be-
zeichnen die Weisen als die achtglied-
rige Paarung®.

upanahau. DaB es sich hier um ein aus Leder gefertigtes Paar handeln soll im Unter-
schied zu paduka “Holzschuh”, wie geiufert wurde (A. Gail, in: ZDMG 128,
1978, p. 340 n. 25), halte ich angesichts asketischer Haltungen (ahimsa/) fiir nicht
zweifelsfrei.

kantha, sehr unspezifischer Ausdruck fiir einen lumpigen Umhang.

eig.: ‘“Schamverhiillung” (aus Baumwolle?), oftmals verkiirzt acchadanam, gele-
gentlich irrtiimlich verwechselt mit katisutra, einem blofien “Hiiftband”.

Vgl. dazu Anm. 80.

snanasati, selten so spezifiziert angegeben.

Dem widerspricht direkt die Aussage von LSaU/KundU.

panam, mit KthrU. Die Lesart danam “Geschenk” der meisten NR-Hss. verbietet
das oben S. 155 Gesagte, dhyanam ‘Meditation” anderer Hss. wird nur durch
spite Vers-Uberlieferung gestiitzt; s. Schrader pp. 346f.

tusyeta (p. 42,4 = LSaU p. 22,4), wie auch im epischen Sanskrit.

maskarin ‘‘Bambustriger”, bei Panini VI1,1,154 als parivrajaka “Herumziehender”
erklirt; vgl. jedoch T. Burrow, in: Archivum Linguisticum (Glasgow) 16, 1965,
p. 77. Der spéter hidufige Ausdruck erscheint nirgends in der Prosa der Samnyasa-
Upanisads.

samtisthet (p. 42,5); ungewdhnlich.

Verse Scd-6ab sind nahezu wortlich Brahmavaivarta-Purana III (nicht: II [wie
Verf., Unters., p. 323, gedruckt]), 4,73, wo auch das Folgende zu vergleichen ist;
beigezogen im Sabdakalpadruma III p. 7850 s.v. maithunam.



158 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

(7.) Der Keuschheit als [deren ge-
nauem] Gegenteil miissen die oblie-
gen, die nach Erldsung streben®®,
Und diese Lebensweise beachtend?’,
toten sie die Sinne ab®®.
[So lautet] das dritte Stiick.
< Abgeschlossen ist die Kathasruti.>

(8.) Der Schein, der die Welt erscheinen 1ift, scheint® immerdar, aus
sich selbst heraus funkelnd.

(9.) Derselbe!® ist der Augenzeuge der Welt, der atman von allem, von
fleckenloser Gestalt, die Grundlage aller Wesen, gekennzeichnet als Er-
kenntnismasse!°!.

(10.) Weder durch Werk noch durch Nachkommenschaft'?? noch auch
durch irgend etwas anderes, einzig durch brahman-Wissen erlangt nimlich
der Mensch das brahman.

(11.) Dieses brahman, das Sein, Erkenntnis, Gliick und ohne ein Zwei-
tes ist'®3 ist der (einzige) Gegenstand des Wissens. Und wer [noch] im
Kreislauf [der Geburten], den man als maya, Nicht-Erkenntnis usw.
kennt104,

96 Diese 2 1/2 Verse nur in KthrU.

97 upasantah (statt upasinah), p. 42,10; LSaU p. 22,6: upasita.

98 Dieser Halbvers nur in Kths mit unw®drtlicher Parallele LSaU p. 22,6.

99 bhati, hier wie weiterhin (Verse 18, 31, 36, 37) finite Verbform, nicht Nom.
fem. (Degraces-Fahd, p. 227: “la lumiére”, vgl. p. 231 n. 9), bedeutet (wie damit
verwandt bhas-, hier und Vers 26) sowohl “leuchten” im Sinne von “(von sich
aus) strahlen” als auch “(trugvoll) erscheinen”. Diese Doppelbedeutung (bhasa-
kam bhanam ... bhati) nutzt der Autor; “Schein” ist daher nicht immer = “An-
Schein”.

100 Ich lese sa eva mit NSP; SUD druckt irrig sa esa, auch gegen den Kommentar.

101 prajnanaghana-, Fachausdruck aus BrhadaranyakaU 1V,5,13 (vijranaghana,
11,4,12); vgl. unten Vers 35.

102 Stereotyp wie MahanarayanaU (éd. Varenne) no 227a, KaivalyaU 2c.

103 Wegen der Anlehnung an die TU hier nicht die fiir die Spétzeit iibliche Dreiheit
von Sein, Geist, Wonne; vgl. Vers 24. Zur Begriffsklirung s. T. Vetter, Die
Gaudapadiya-Karikas: Zur Entstehung und zur Bedeutung von (a)dvaita, in:
WZKS XXII, 1978, pp. 95ff., bes. 112ff.

104 Statt °samjnike liest NSP °samjnake.



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHASRUTI 159
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

(12.) Das brahman in der Hohle [des Herzens], im Unsagbaren!®, wel-
ches ‘hochster Himmel’ genannt ist, verborgen weif}, der erreicht als bester
der Zweimalgeborenen alle Wiinsche mit einem Male!%®.

(13.) [Wer] auch das innere Selbst (pratyagatman) als Augenzeugen
der Kraft von Nicht-Erkenntnis und maya erkannt hat'®’ [und weif8]: “ich
bin das brahman”, der wird nimlich zum brahman selbst°8.

(14.) Aus eben diesem zum brahman gewordenen atman, der mit der
(genannten) Kraft (der maya usw.) vermengt ist, ist der nicht-finfgeteilte
(d.h. reine, unoffenbare) [leere] Raum (akasa) entstanden wie eine Strick-
Schlange®.

(15.) Aus dem [leeren] Raum aber [ist] wiederum die nicht-funfgeteil-
te Berithrung [entstanden], die ‘Wind’ (vayu) genannt wird, und so [ist]
aus dem Wind das Feuer, [sind] aus dem Feuer die Wasser, aus den Was-
sern die Erde!!? [entstanden].

(16.) Nachdem der Gott (iSvara) dann diese feinen Elemente''’ ge-
funftelt hat, ist aus denselben dieses brahman-Ei usw. durch den giitigen
[Herrn] geschaffen worden'!2,

111

105 guhavacye ist zu lesen: guha 'vacye, vgl. TU I1,7:82,4-5 (anirukte) und u. Vers
27 mit Anm. 126.

106 akramena; das Gegenteil: kramenaiva (v.l.: sa kramena) NSP. — Eine auch
metrisch mifigliickte Paraphrase von TU I1,1:47,4+53,18+54,19; zum Text
s. W. Rau, TU p. 369; zum Erreichen aller Wiinsche s. Verf., in: WZKS VI, 1962,
pp. 166ff.

107 jnatva mit NSP v.1.; ekam SUD, NSP; sonst Zitat aus BrhadaranyakaU 1,4,10.

108 Schluffpada = AnnapurnaU V,120d (= Yogavasistha-Ramayana VIb,142,33d,
der Vers stammt nicht von dort). — Vgl. BrhadaranyakaU IV 4,6.

109  rajjusarpavat, d.h. wie unter dem Einfluf} der maya ein Strick fiir eine Schlange
gehalten wird; s. hierzu H. Briickner, Zum Beweisverfahren Samkaras, Berlin
1979, pp. 136ff., 147ff.; vgl. auch Sadananda, Vedantasara 69-70.

110 wvasundhara; TU: prthivi. Die Verse 14-15 sind eine metrische Paraphrase unter
weitgehender Beibehaltung des Wortlauts von TU 11,1:56,8-10; vgl. LSaU p. 22,
7-8.

111  bhutani, mit NSP; sarvani (“alle’’) SUD.

112 Indem er die Hilfte eines jeden ‘‘feinen” (suksma-) Elements mit je einem Achtel
der iibrigen feinen Elemente zu einem neuen zusammenfiigt, bildet er die “gro-
ben” (sthula-) Elemente, die jeweils nach der in ihnen vorherrschenden Hilfte
des feinstofflichen Elements benannt werden und den sichtbaren Kosmos
(brahman-Ei; den iltesten Upanisads noch vollig fremd, s. Verf., Unters., pp. 31,
82) ausmachen. Dafiir wird hiufig ein Vers aus Vidyaranyas Pancadasi (I1,27)
zitiert:



160 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

(17.) Im Innern (eig.: Bauche) des brahman-Eies sind die Himmlischen,
die Dimonen, die Yaksas (chthonischen Halbgotter) und Kinnaras (Geist-
wesen), die Menschenwesen, die Tiere, Vogel usw. ihrem jeweiligen Han-
deln entsprechend [zum Dasein gelangt].

(18.) Der hier, dessen Gestalt aus Knochen, Sehnen usw. besteht!!3,
erscheint als Korper der mit einem Leibe behafteten [Seelen], derselbe er-
scheint ndmlich als der aus Speise (anna) bestehende atman eines jeden
mit einem Korper versehenen [Wesens].

(19.) Und von diesem verschieden ist ndmlich der aus Aushauch
(prana) bestehende atman, innerhalb [des vorgenannten] befindlich!!4,
und von diesem [wiederum] verschieden ist nimlich der aus Denkkraft
(manas) bestehende dtman innerhalb [von jenem] befindlich!!s,

(20.) Und dann aber [folgen] der [aus] Erkennen (vijigna) [bestehen-
de] atman, der von jenem verschieden, [doch] innerhalb [von ihm] befind-
lich ist''®, und (schliefflich) aber der aus Wonne (@nanda) bestehende
atman, der von jenem verschieden, [doch] innerhalb [des letztgenannten]
befindlich ist.

(21.) Dieser aus Speise bestehende [atman], der ist aber von dem aus
Aushauch bestehenden erfullt; genauso ist auch der [aus] Aushauch [be-
stehende atman] seiner Natur nach von dem aus Denkkraft bestehenden
[@tman] erfullt!!?.

(22.) Genauso!!® ist namlich der aus Denkkraft bestehende atman aber
von dem aus Erkennen bestehenden erfiillt; der von [dem aus] Wonne

dvidha vidhaya caikaikam caturdha prathamam punah |
svasvetaradvitiyamsair yojanat panca panca te [/ “Teilt man jedes (der feinen
mente) in zwei Teile und wiederum die erste Hilfte in vier Teile und verbindet
man (diese Teile) mit den zweiten Hilften, aber stets mit Ausschluf der eigenen,
so entstehen aus diesen fiinf finf (andere).” (Ubers. O. Bohtlingk, Sanskrit-
Chrestomathie, 3. Aufl. hrsg. v. R. Garbe, Leipzig 1909, Vedantasara 125 p.
302.) Dieser Vorgang (pancikarana) ist zumeist als “Finffachmachung” mifiver-
standen worden; vgl. vielmehr BrhadaranyakaU 1,4,17; TU 1,7 (pankta). Zum
vorliegenden Verstindnis von TU II,1 s. auch Vedantasara 74, 77, 88, 90, 107.

113 Vvgl. TU 1,7,1:24,24-25,2; MaitrayaniU 1,3 ; I11,4; anders TU I1,1.

114 AusTUI1,2:59,22-23.

115 Die 2. Vershilfte ist durch TU II,3:62,19-20 vorgegeben, in NSP irrtiimlich aus-
gefallen.

116 Osthitah, mit SUD;svatah NSP. — Zum Vers vgl. TU I1,4:65,6;11,5:67,17-18.

117 Aus TUII,2:59,23 und 11,3:62,20.

118 Statt tato (SUD) lese ich tatha wie Vers 23 und mit NSP.



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHASRUTI 161
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

[bestehenden atman] stets erfiillte aus Erkennen stets bestehende [@tman]
ist gliickhaft!!®.

(23.) Und genauso ist auch der aus Wonne bestehende [@fman] von
dem brahman als einem anderen'?? erfiillt, [nimlich] dem Augenzeugen,
der allem innewohnt; das brahman [aber ist] von gar nichts anderem [er-
fullt].

(24.) Wenn der mit einem Leib versehene [atman] dieses brahman,
das ‘Unterteil’**! genannt wird [und] dessen Wesen aus Sein, Erkenntnis
und Nicht-Zweiheit besteht, schon als Kern, als Saft [und] als Ewiges
unmittelbar erfadt hat'??, wird er iiberall gliickhaft. Woher [soll] anders
Gliickhaftigkeit [kommen]?

(25.) Wenn es diese hochste Wonne nicht gibe, die das eigene Selbst
(@tman = Wesen) aller Wesen (a@tman) geworden ist'??, welcher Mann
konnte iiberhaupt?* leben, oder wer je sich rithren?

(26.) Darum gewihrt jener Mann da!?®, indem er nimlich mit dem
ganzen Selbst (@tman, d.h. ganz und gar) im Denkorgan aufscheint, der
(andernfalls) leidgetrinkten Einzelseele (jivatman) als Mensch stets Wonne.

(27.) Denn sobald der niamlich als grofer Asket (yati) in (d.h. mit)
diesem, das durch Unsichtbarkeit usw.!?® gekennzeichnet ist, die unge-
brochene hochste Nicht-Zweiheit findet,

(28.) Nur dann'?” [findet er] Furchtlosigkeit, vollkommenes'?® Heil,
hochste Unsterblichkeit, das wirkliche Sein, das héchste brahman, welches
frei ist von der Dreiteilung [zeitlicher Bestimmung].

119 sukhi, SUD; sukham, NSP hier, doch sukhi Vers 24. — Aus TU 11,4:65,6-7 und
I1,5:67,18.

120 brahmananyena, SUD (im Sinne von brahmana 'nyena); brahmano ‘nyeba, NSP.

121 puccha, Fachausdruck besonders der TU, in den einzelnen Abschnitten jeweils
am Schluf} der Prosa;s. hierzu I1,5:69,2-3.

122 Aus TU I1,7:81,4-5; sarah, das Bestindige, Wesentliche (so noch nicht in dlteren
Upanisads), geh6rt zu rasah ““‘der Lust gewihrt’” (W. Rau); vgl. oben Vers 11.

123 Vgl. TUIIL,7:81,5-7.

124 jatu, SUD;jantuh, NSP (fehlerhaft); Paraphrase von TU I1,7:81,5-6.

125 asau narah diirfte hier auf die “Mannsgestaltigkeit” (W. Rau; purusavidhata) des
atman anspielen, die jedem einzelnen der oben aufgefiihrten TU II,2ff. zugespro-
chen wird; vgl. TU I1,7:81,7.

126 Das “Weitere” findet sich TU I1,7:82,4-5 ausgefiihrt, das hier paraphrasiert wird;
s. W. Rau, TU p. 360.

127 tadaiva, Spr. ex conj.; tad eva, Texte (doch Vers 29 alle: tada).

128 atyantam, Spr. ex conj.; ity antam, SUD; atyantakalyanam, NSP.



162 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

(29.) Denn sobald er nimlich als [gewohnlicher] Mann hierin auch nur
einen winzigen Unterschied!?® erkennt, dann diirfte ihn Furcht ankom-
men — dariiber [besteht] kein Zweifel.

(30.) Nur durch seine (d.h. des brahman) Wonnehiille werden sie [alle]
von Visnu an bis hin zum Grasbiischel!3® bestindig zu Gliickhaften, aller-
dings [ihrem] verschiedenen Grade entsprechend schrittweise.

(31.) Dem, der leidenschaftslos geworden ist gegeniiber jeglicher Stel-
lung!®!, der vedakundig [und] begnadet ist, leuchtet die Wonne, die seine
Natur geworden ist, von selbst wie im Hochsten'32.

(32.) Ein Wort kommt ja gewi3'®? [nur] gestiitzt auf irgendeine Ur-
sache hervor (d.h. zur Wirkung). Weil [alle] Ursachen [dazu] fehlen, [heifdt
es]: ‘“Vor der (d.h. der Wonne des brahman) die Worte umkehren’34,

(33.) Wie kommt [denn auch] ein Wort hervor (d.h. zur Wirkung) in
der hochsten Wonne, die [doch] von Besonderheiten frei ist? Von demsel-
ben, von dem diese feine Denkkraft, der alles [blo3] ein Sinnesobjekt ist,
sich abgewandt hat,

(34.) Haben sich auch Horkraft, Haut [d.h. Fihlkraft], Sehkraft
usw.!3% [Mund-]Offnung und die anderen Organe des Handelns abge-
wandt; diese aber sind nicht fihig, das Hochste zu erreichen.

(35.) [Wer] dieses brahman Wonne'®, zweitlos, eigenschaftslos, als
Masse von Sein-und-Geist, als Natur seines atman erkannt hat, [der] firch-
tet sich vor nichts!'%’.

129 alpam apy antaram, exakt wie Sankara zum vorliegenden Zitat aus TU 11,7:82,
6-8; W. Raus Textherstellung in TU u daram antaram ist zwingend (p. 371, s. da-
zu seine Ubersetzung, p. 360 mit n. 44).

130 Zu stambanta visnupurvakah (so alle Texte) vgl. den hiufigen Ausdruck brah-
madi-stambaparyantam (z.B. Mahabharata XIII,16,53), Alles was zwischen
Brahman und dem Grase liegt, also die Schopfung; Samkhyakarika 54 u.0.,
s. auch PW VII 1254 s.v. stamba. Dagegen liest (und interpretiert) Degraces-
Fahd, p. 229 (und p. 232 n. 24; vgl. Ramanathan, p. 18) irrtimlich stambha,
“le pilier ou étai cosmique”. Man stelle sich dessen Gliick (bhavanti sukhinah)
vor.

131 Oder: “gegeniiber diesem oder jenem Worte™; vgl. die folgenden Verse.

132 pare, mit NSP; pade, SUD.

133  khalu sabdah (getrennt, mit NSP und SUD?).

134 Oder: “ihre Wirkung verlieren”. Zitat des Versanfangs von TU I1,4:65,2 = TU
11,9:95,22, dessen Ende in Vers 35;s.u. Anm. 137.

135 Hier die Terminologie von TU 1,7:25,1.

136 tadbrahmanandam gemif anandam brahmanah von TU IL,4c = II,9c.

137 Oder: “vor niemand”. Zitat von TU 11,9:95,24 (Pada d, von 11,4 abweichend).



VERSUCH EINER UBERSETZUNG DER KATHASRUTI 163
UND DER KATHARUDRA-UPANISAD

(36.) Wer aber also auf Grund der Unterweisung durch seinen Lehrer
(guru) erkennt, der leidet!3® als Herr [iiber sich selbst] niemals unter [sei-
nen] guten und unguten Taten.

(37.) Die ganze Welt, die [zuvor] unter der Gestalt des Zu-Peinigenden
und des Peinigenden erschienen ist'?, scheint [nun] als das innere Selbst auf
Grund der Erkenntnis, die den Vedanta- (= Upanisad-)Sédtzen entstammt.

(38.) Die Reine [Geistigkeit, d.h. brahman], die Geistigkeit als Gott
(isvara) und die Geistigkeit als Einzelseele (jiva) und das Subjekt des Er-
kennens (pramatr) und das Erkenntnismittel (pramana) und das Erkenn-
bare (prameya) sowie das Ergebnis [des Erkennens] — so wird die erwdhn-
te [eine Geistigkeit] vom empirischen Standpunkt aus'® in sieben geteilt.

(39.) Ist sie von der Begrenzung durch die maya vollig frei, wird sie
‘die Reine [Geistigkeit]’ genannt, doch infolge [ihrer] Verbindung mit der
maya'*!' [heifit sie] ‘Gott”, sowie unter der Herrschaft des Nichtwissens
[heiBt sie] ‘die Einzelseele’;

(40.) Auf Grund [ihrer] Verbindung mit dem Innenorgan wird sie
‘Subjekt des Erkennens’ genannt; genauso wird sie auf Grund [ihrer] Ver-
bindung mit dessen (d.h. des Innenorgans) Funktionen als ‘Erkenntnis-
mittel’ bezeichnet.

(41.) Die Geistigkeit, die [noch] gar nicht erkannt ist, wird als ‘das Er-
kennbare’ bezeichnet, und genauso wird die Geistigkeit, die erkannt ist,
‘das Ergebnis’ genannt.

(42.) Der Weise soll sein Selbst (atman) als von jeglicher Begrenzung
vollig frei verwirklichend betrachten. Wer also weifd, [wie es sich] der
Wahrheit gemifd [verhilt], ist tauglich, brahman zu werden'#?,

(43.) Ich nenne den Kern der Lehre des gesamten Vedanta (oder: jeder
upanisad), wie [es sich] wirklich [verhilt]: Nachdem man selbst (svayam)
gestorben, selbst ins Dasein gelangt ist, bleibt man nur selbst {ibrig.

So [lautet] die upanisad.

138 tapati, mit TU 11,9:96,18, obschon hier ginzlich anders konstruiert; danach die
Terminologie von Vers 37. NSP fiihrt verschriebenes patati als Lesart an.

139  Zu dieser Welteinteilung vgl. die dltere in TU 11,2:58,23-26; 59,10-13 (bei W.
Rau, TU p. 357), welche ihrerseits noch iltere fortfiihrt.

140 vyavaharatah, d.h. nach dem im Vorstellen bestehenden gewhnlichen Verhalten.

141 Hier als Nichtwissen (avidya) kosmischer Dimension zu verstehen, wie aus dem
Folgenden hervorgeht.

142 brahmabhuyaya kalpate, ein beliebter Versschlu, s. z.B. Bhagavadgita XIV,26d;
XVIII,53d; von br° bhavati (JabalaU V:68,4) durchaus abgehoben.



	Versuch einer deutschen Übersetzung der Kathaśruti und der Katharudra-Upanisad

