Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 43 (1989)

Heft: 2

Artikel: "Formeln" in der altarabischen Dichtung
Autor: Bloch, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG

von Alfred BlochT, Basel

Prof. Dr. Alfred Bloch (gest. am 11, Juli 1983 in Basel), der in dieser Zeitschrift (3/4
[1948]: 106-132) den von der internationalen Arabistik als grundlegend anerkannten
Aufsatz “Qasida” veroffentlichte, hat sich in den letzten Jahren seines Lebens im
Rahmen seiner grossangelegten Studien zur altarabischen Dichtung, die er in einem
Buch mit dem Titel Die Bedeutung der altarabischen Dichtung fiir die vergleichende
Literaturwissenschaft zusammenfassen wollte, auch mit der oral poetry-Theorie
Milman Parrys und Albert Lords befasst. Es ging ihm dabei vor allem um die Frage, ob
Parrys Formelbegriff (“eine Gruppe von Worten, die unter gleichen me-
trischen Bedingungen regelmissigverwendet wird, um einen bestimmten
Grundgedanken auszudriicken”) auf wiederkehrende Wortgruppen und Verse in der
altarabischen Dichtung angewendet werden kann. Bei unserem persénlichen Kennen-
lernen zwei Jahre vor seinem Tode kamen wir auch auf das Buch von M. Zwettler, The
Oral Tradition of Classical Arabic Poetry, zu sprechen. Wir stellten sehr bald fest, dass
wir in der Ablehnung von Zwettlers These, wonach die altarabische Dichtung weitge-
hend den Gesetzen der Parry-Lord’schen “Theorie der miindlich-formelhaften Kompo-
sition” folgt, iibereinstimmten. Als ich sagte, von mir sei ein Besprechungsaufsatz iiber
das Buch im Erscheinen begriffen, bat mich Alfred Bloch, ihm doch die Druckfahnen
zuzusenden. Seine Bitte zu erfiillen, war fiir mich natiirlich eine grosse Freude. Darauf-
hin erhielt ich zunichst einen Brief, datiert auf den 5. Juli 1981, in dem A. Bloch mir
u.a. folgendes schrieb:

“Ich hatte zwar nie die Absicht, Zwettlers Buch zu besprechen ... (vielmehr wollte
ich) alles, was ich noch zu sagen haben wiirde, auf das eine Buch [Die Bedeutung ...]
versparen ... Nun hatte ich schon in fritheren Arbeiten, und zwar im Zusammenhang
mit der Frage, ob fiir die arabischen Verse ein Iktus anzunehmen sei oder nicht, Wen-
dungen zusammengestellt, die bei verschiedenen Dichtern, und zwar in verschiedenen
Versmassen, wiederkehren: Nach meiner Uberzeugung spricht das eher gegen das Vor-
handensein eines Iktus. Als ich nun Zwettlers Buch las, sah ich, dass die gleiche Er-
scheinung auch ein Argument gegen Zwettlers These darstellt ... Meine Absicht ist nun,
IThnen meine fiir mein Buch (...) bestimmten Stellenangaben (seit den fritheren Verdof-
fentlichungen vermehrten sie sich) zugénglich zu machen ...”

Einige Monate spiter erhielt ich dann einen 31 Seiten langen handschriftlichen
Brief, datiert auf den 15. Okt. 1981. In dessen Hauptteil liefert Alfred Bloch, einige
von mir in meinem Besprechungsaufsatz mehr beildufig gedusserte Beobachtungen als
Ausgangspunkt nehmend, eine erschépfende wissenschaftliche Abhandlung von hohem
Wert iiber die — nach seiner Auffassung nicht mogliche — Anwendbarkeit des Parry’-
schen Formelbegriffes auf wiederkehrende Wortgruppen in der altarabischen Dichtung.
Seine auf eine beeindruckende Fiille von Belegen gestiitzten Argumente verdienen un-
bedingt, in die andauernde Diskussion iiber das Thema eingebracht zu werden.

Nun ist in A. Blochs wissenschaftlichem Nachlass, der kurz vor Abschluss der Be-
arbeitung steht, das (umfangreiche) Fragment des oben genannten Buches zum Vor-
schein gekommen. Darin findet sich an einer Stelle auch ein Ansatz zu einer Auseinan-
dersetzung mit der in Rede stehenden Frage (S. 143f.); zu einer Ausarbeitung ist Bloch



96 ALFRED BLOCH

indessen offenbar nicht mehr gekommen, Einen Ersatz dafiir bietet nun aber der Brief,
den ich im Folgenden fast vollstindig herausgebe. (Lediglich die Personliches betref-
fende Einleitung und der Schluss sind weggelassen.) Von einer Bearbeitung in irgend-
einer Form habe ich abgesehen — der Text schien mir so, wie er handschriftlich vor-
liegt, nahezu druckreif zu sein. Nur gelegentliche Inkonsequenzen in Zeichensetzung
und Umschrift habe ich moglichst ausgeglichen, und die Literaturangaben wurden auf
das Literaturverzeichnis abgestimmt. Auf die Auslassung einiger Hoflichkeitsfloskeln
weisen eingeklammerte Punkte hin. Die Verweise auf die Numerierung der Druckfah-
nen meines inzwischen erschienenen Aufsatzes “Die Anwendung der oral poetry-Theo-
rie auf die arabische Literatur” sind durch Verweise auf die entsprechenden Seitenzah-
len des publizierten Textes ersetzt.

Der Titel der hier vorgelegten Abhandlung stammt von mir.

Frau lic. phil. Renate Wiirsch, die den Nachlass A. Blochs bearbeitet, hat das Lite-
raturverzeichnis erstellt, in dem die abgekiirzt zitierten Titel aufgelost bzw. erginzt
werden.

Zum Schluss noch ein Hinweis: Inzwischen ist ein Aufsatz von S.A. Bonebakker
mit dem Titel “Sariqa and Formula: Three Chapters from Hatimi’s Hilyat al-Muhada-

a”, Annali dell’ Instituto Universitario Orientale 46 [1986]: 367-398, erschienen, in
welchem der grosse Kenner der einheimischen arabischen theraturtheone die Frage
untersucht, ob die mittelalterlichen arabischen Kritiker, vor allem al-Hatimi, etwas zu
dem Thema zu sagen haben. Es ist in hohem Grade bemerkenswert, dass Bonebakker,
der in seinen Ausfithrungen von der Literaturtheorie ausgeht, z.T. zu denselben Ergeb-
nissen gelangt wie Bloch, der sich auf die Dichtung selbst stiitzt.

Gregor Schoeler, Basel

Das wichtigste Argument gegen Zwettler’s Annahme scheint mir zu sein,
dass angebliche “Formeln” in der altarabischen Dichtung oft in verschie-
denen Versmassen auftreten, wiahrend Milman Parry’s Theorie der For-
meln als eines Mittels zur Erleichterung des Dichtens und des Versbaus aus
dem Stegreif nur in Frage kommt, wenn die gleiche Wortgruppe an der
gleichen Stelle des gleichen Versmasses mehrfach vorkommt. Das deuten
Sie [in Ihrem Aufsatz “Die Anwendung der oral poetry-Theorie ...”’] auf
S. 224, Z1. -5f. an: “... li-dikra habibin in einem Trauergedicht des Hassan
b. Tabit, aber in einer anderen metrischen Position(!), (was Zwettler {ibri-
gens vermerkt)”, und Sie kommen S. 226f. darauf zuriick: “Ich neige da-
zu, diese Frage [ob ndmlich Parry’s aus monometrischen Epen gewonnene
Formeldefinition auf die polymetrische arabische Dichtung anwendbar
sei] mit Hinblick auf stereotype Wendungen, wie das da‘ha, da‘da, fa-
da‘ha, das in der Qaside hiufig vom Nasib zum neuen Thema fithrt und
das in ganz verschiedenen Metren auftritt!
[Sperrung von mir], zu verneinen”.

1  Dafiir filhren Sie in Anm. 23 Beispiele an.



“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 97

Schon in Vers und Sprache im Altarabischen, S. 1ff., und in “Der
kiinstlerische Wert der altarabischen Verskunst™, S. 213ff., hatte ich (ohne
damals die Parry’sche Theorie noch zu kennen) auf das ideale Einverneh-
men zwischen Sprache und Versmassen im Altarabischen hingewiesen;
Teilerscheinung dieses idealen Einvernehmens ist die vergleichsweise
Leichtigkeit der Einfiigung der Sprache in die Versmasse, und eine kleinere
Teilerscheinung davon ist die nicht seltene und auch 6fters verwirklichte
Moglichkeit, die gleiche Wortgruppe in verschiedenen Versmassen unterzu-
bringen. Alles dies bedeutet aber, dass “Formeln” zur Erleichterung der
Einfigung der Sprache in die Versmasse im Altarabischen im Gegensatz
zum Griechischen, wo namentlich der daktylische Hexameter den Silben-
folgen der Sprache zahlreiche Schwierigkeiten entgegensetzte, unnodtig
waren.

Ubereinstimmungen und Ahnlichkeiten sind deshalb in der arabischen
Dichtung so zu erkldren, wie Sie es auf S. 224 tun: Stichwérter, “Zitat™,
Plagiat, Beziehungen zweier Gedichte aufeinander, bewusste Wiederauf-
nahme usw. Dazu kommt, was Goldziher in seiner Einleitung zum Diwan
des Hutai’a, S. 43, in seiner ausfilhrlichen Erlduterung des Plagiats, sagt:
“Auch der Umstand muss immer in Betracht kommen, dass eine gewisse
typische Phraseologie, welche bei gegebener Gelegenheit
wiederkehrt, bei verschiedenen Dichtern von einander unabhingig ge-
braucht wird”,

Neben dem Auftreten vieler “Formeln” in verschiedenen Versmassen
ist ein Argument gegen Zwettler’s Anwendung der Parry-Lord-Theorie auf
die altarabische Dichtung die nicht seltene Verinderbarkeit des Wortlautes
der angeblichen Formeln, d.h. die Fille, in denen zwar der Gedanke oder
Sinn stereotyp ist, aber nicht die sprachliche Formulierung. Auch dafiir
werde ich Beispiele beibringen.

Die von Ihnen erwihnte stereotype Wendung da 4@ usw. hatte ich als
Kern umfangreicherer Gebilde Vers und Sprache, S. 24, sowie Géttingi-
sche Gelehrte Anzeigen, 213 (1959), S. 78, behandelt, aber, wie schon an-
gedeutet, nicht im Zusammenhang mit der Parry’schen Theorie, sondern
um wahrscheinlich zu machen, dass die altarabische Verskunst keinen
Iktus kannte; mein Beitrag in den GGA war eine Besprechung von Gott-
hold Weil’s Grundriss und System der altarabischen Metren, der einen sol-
chen Iktus angenommen hatte.

Der von mir an den genannten Stellen erwidhnte Halbvers

(fa-)da‘ha wa-salli I-hamma ‘anka bi-gasratin
“(so) lass sie, und troste dich iiber deinen Kummer mit einer kriftigen (Kamel-
stute)”



98 ALFRED BLOCH

kommt bei ‘Algama 2,11 und, wie mir damals entgangen war, bei Imra’-
alqais 20,28 und 34,6 [das gehort zu den von Ihnen erwihnten Uberein-
stimmungen zwischen diesen beiden Dichtern] im Versmass Tawil vor, bei
Zuhair in Delectus 107,5 im Kamil, ebenso, mit leichter Abwandlung,
ohne das da ‘ha, bei Bisr b. Abi Hazim, Mufadd. Nr. 99, Vers 6a (S. 679,3)

laula tusalll I-hamma ‘anka bi-gasratin
“wenn du dich nicht iiber deinen Kummer mit einer kriftigen (Kamelstute) troste-
test”.

Wie sehr aber solche stereotype Gedanken den Wortlaut wechseln konnen,
zeigt etwa Ka‘b b. Zuhair, ed. Kowalski Nr. 9,9 = ed. ‘Abdalqadir, S. 115
(ebenfalls im Versmass Kamil)

da‘ha wa-salli tilabaha bi-gulalatin
“lass sie, und setze dich iiber die Suche nach ihr mit einer grossen (Kamelstute)
hinweg”.

Um die Versmasse Tawil bzw. Kamil handelt es sich auch bei dem von mir
in den genannten Arbeiten behandelten Halbvers

.. ‘araftu (bzw. ‘arafta) d-dara ba‘da tawahhumi
“ich erkannte (bzw. erkanntest du?) die Behausung nach Anstellung von Vermu-
tungen”,

in der Mu‘allaga Zuhair’s 4b mit vorgesetztem fa-la’yan‘‘so dafd (ich) nur
mit Miithe”, in der Mu‘allaga ‘Antara’s 1b mit vorgesetztem am hal “oder
‘7”

Und wiederum zeigt ein nahestehendes Motiv des Nasib, wie wandel-
bar der Wortlaut solcher Topoi war, was abermals gegen die Anwendung
der oral poetry-Theorie auf die arabische Dichtung spricht: Abii Du’aib in
Hud. (Dar al-kutub) I, S. 139 unten

a-sa’alta rasma d-dari am lam tusa’ili
““Hast du die Spur der Behausung befragt oder nicht befragt?”

(Versmass Tawil), verglichen mit Hassan b. Tabit, Delectus 98,1 = ed.
Barqiqi, S. 307)

a-sa’alta rasma d-dari am lam tas’ali (Versmass Kamil).



“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 99

Wenn iibrigens Zwettler, S. 77, durch den Begriff ... ‘formulaic’ on
the conceptual, if not verbal, level” die oral poetry-Theorie auch auf sol-
che Fille bloss motivischer, nicht aber wortlicher und metrischer Uberein-
stimmung ausdehnen zu koénnen glaubt, so iiberschreitet er den Grundge-
danken Parry’s auf eine nicht einleuchtende Weise; Zwettler hat allerdings,
wenn ich recht sehe, solchen Fillen keine besondere Aufmerksamkeit ge-
widmet.

Sie schreiben [...] auf S. 224: “Tritt bei demselben Dichter die-
selbe Wortgruppe oder derselbe Vers in einem anderen Gedicht noch ein-
mal auf, so liegt es meist niher, an eine bewusste Wiederaufnahme bzw.
eine wie immer geartete Bearbeitung zu denken als an eine Formel”. Dies
trifft nun etwa zu fiir die Verse Zuhair 4,6

an ni‘ma mu ‘taraku l-giyai ida * pabba s-safiru wa-sabi’u I-hamri

“(Die Edlen der Dubyan wissen zur Zeit einer Hungersnot,) was fir ein vortreff-
licher Ort fiir die sich dringenden Hungrigen (Harim b. Sinan) ist, wenn die von
den Baumen gefallenen Bliatter herumwirbeln, und was fiir ein vortrefflicher Kéu-
fer von Wein”,

und Zuhair, Delectus 106,15

an ni‘ma mu‘taraku l-haiyi I-§iya‘i ida * habba s-safiru wa-ma’wa l-ba’isi I-batant
“(Die Stammesgruppe Qais weiss zur Zeit, da der winterliche Wind die aus Holz
geflochtenen Zédune gegen die Zelte schleudert,) welch trefflicher Ort (Harim b.
Sinan) fiir den sich dringenden hungrigen Stamm ist, wenn die von den Baumen
gefallenen Blitter herumwirbeln, und welch vortrefflicher Zufluchtsort fiir den
Notleider, Hohlbduchigen™,

nur kommt hier die gegen Zwettler’s Theorie sprechende Verschiedenheit
des Versmasses hinzu: Kamil, Basit. Es fiel also dem altarabischen Dichter
nicht schwer, den gleichen Gedanken in verschiedene und auch verschie-
den reimende Metren zu bringen, und die Wiederaufnahme der Wortlaute
in sehr dhnlicher Form ist jedenfalls nicht durch metrische Bequemlich-
keit bedingt.

Als Parenthese oder Exkurs darfich vielleicht, weil es
sich hidufig um Motive des durch besondere Herkémmlichkeit gekenn-
zeichneten Nasib handelt, hier einfiigen, dass auch dort, wo es sich um die
Wiederkehr grosserer Wortgruppen im gleichen Versmass handelt,
durchaus nicht eine “Formel” im Sinne der oral poetry-Theorie vorzulie-
gen braucht, wie Sie auf S. 224 treffend bemerken. Um Nachahmung
— vielleicht im Sinne des ehrenden Zitats — des Qasidenbeginns Zuhair 1,1



100 ALFRED BLOCH

‘afa min ali Fatimata I- Giwa'u
“Verwischt sind die Spuren der Sippe Fatima’s in al-Giwa™”

wird es sich bei al-Ahtal, ed. al-Hawi, S. 446 = ed. Salhani, S. 30,
‘afa min ali Fatimata t-Turaiya *

und bei al-Qutami 28 a |
‘afa min ali Fatimata I-Furatu *

handeln; dass Wortlaut und Inhalt wenigstens bei den beiden spiteren
Dichtern konventionell sind (vielleicht abgesehen vom Orts- bzw. Strom-
namen), ergibt sich schon aus der Unwahrscheinlichkeit, dass alle drei eine
Geliebte namens Fatima gehabt hitten.

Wenn Vers 7a der Mu‘allaga Zuhair’s

tabassar halili hal tara min za‘a’inin *
“Halt Ausschau, mein Freund, ob du Frauensinften [auf Kamelen] siehst”

nicht nur, was leicht verstandlich ist, bei seinem Sohne Ka‘b, ed. Kowalski
Nr. 15,4 wiederkehrt, sondern schon bei Irmra’alqais 4,5a wortlich vor-
kommt, so sind hier vielleicht Zweifel angebracht, ob der Vers des Imra’al-
gais echt ist; Caskel schreibt ja in Gamharat an-nasab, S. 356, von den
Werken des Imra’alqgais seien nur wenige Verse unversehrt auf uns gekom-
men. Caskel, den ich sehr verehre, hat freilich iiber Echtheitsfragen in der
altarabischen Dichtung eine Art Geheimwissenschaft entwickelt, deren
Kriterien dem nicht Eingeweihten schleierhaft bleiben; aufgrund wovon
etwa Caskel’s Schiiler Ulrich Thilo in seinem Buch iiber die Ortsnamen bei
vielen Zitaten den Namen des Dichters in Anfithrungszeichen setzt und da-
mit den Vers fiir unecht erklirt, weiss ich nicht. — Dass iibrigens die dar-
auffolgenden Verse bei Zuhair und Imra’alqais, namentlich in der Lesart
al-Asma‘T’s des Verses Zuhair’s (Noldeke, Finf Mo ‘allagat 111, 24), weitge-
hend iibereinstimmen (‘alauna bi-antakiyatin ... “sie haben antiochenische
[Vorhinge auf die Sinften] hinaufgebracht ...”), konnte den Zweifel an
der Echtheit verstiarken.

Zuhair’s Mu‘allaga wirkte vielfach vorbildlich, etwa Vers 3a=Ka‘bb.
Malik, in Sira des Ibn Hi§am 613,3 v. u.

biha I-inu wa-l-ar’amu yam3ina pilfatan *
“Dort ziehen die Wildkiihe, und, ihnen folgend, ihre Kilber hindurch”.



“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 101

Aber auch ausserhalb des Nasib’s gibt es natiirlich versus iterati, etwa Zu-
hair 14,37a

wa’in gi’tahum alfaita haula buyutihim *
“und wenn du zu ihnen kommst, findest du rings um ihre Zelte ...”

= Hassan b. Tabit, S. 146, Vers la.
Al-Farazdaq, Naga’id, S. 603,3 (Vers 7 von Nr. 63)

tara ‘afiyati t-tairi qad wattaqat laha *

bi-§ib ‘in mina s-sapli I-‘itaqi manaziluh
“Man sieht nahrungssuchende Voégel (Geier), denen die Haltepldtze (unseres Hee-
res) Sittigung durch die edlen (zu frith geborenen) Fiillen (unserer iiberanstrengten
Kriegsstuten) in sichere Aussicht gestellt haben™

= al-Hutai’a 12,8, dem sich ja al-Farazdaq nach seiner Aussage Nag. 200,4
als einem seiner Vorbilder verpflichtet fiihlt (also wiederum kein Formel-
vers, sondern eine ehrende Nachahmung).

Die erste Hilfte des Verses 29 der Mu‘allaga Zuhair’s

mata tab'atuha tab‘atuha damimatan *
“wenn ihr sie (die Fehde) wieder aufstort, stért ihr in ihr ein hissliches Wesen
auf”

(Ubersetzung von Noldeke) wird von Abil Qais b. al-Aslat (bei Ibn Hisam,
Sira 179,8) iibernommen: Zuhair warnt die ‘Abs und Dubyan vor erneuter
Fehde, Abii Qais b. al-Aslat die Qurai¥?. Die zweite Hilfte des Verses 180,6

2 Ob dieses Gedicht des Abu Qais b. al-Aslat echt ist, kann man fragen. Die sicher
echte Qaside des Abu Quais b. al-Aslat, Mufaddaliyat Nr. 75 (Lyall I, S. 564f.), be-
zieht sich nach Lyall II, S. 225 auf den Hat1b—Kr1eg, den der Dichter in seinem Ge-
dicht an die Qurai$ (Ibn Hifam, S. 179 ,6 v. u.) als abschreckendes Beispiel aus der
Vergangenheit anfiihrt; das Gedlcht in den Mufadd. ist also ilter. Es unterscheidet
sich aber von dem bei Ibn Hi$am erhaltenen auch dadurch, dass es sich im ganzen
auf das verbreitete Motiv des kriegerischen Selbstlobs, und zwar in der hidufigen
Form der die eigene Wehrhaftigkeit verkindenden Waffenbeschreibung, be-
schrinkt. Vom Bekenntnis des Dichters zur Hanif-Religion (dazu LYALL, in The
Journal of the Royal Asiatic Society, 1903, S. 771ff.) ist nicht die Rede, im Ge-
gensatz zu seinen Gedichten Ibn Hisam, 178ff. und 293. Zwar erinnert Ibn Hifam
179,8 hiya [scil. al-harbu] I-gulu “der Krieg bedeutet die Zerstérung” an Mufadd.
Nr. 75, Vers 2 wa-l-harbu gulun, aber Bevan’s Hinweis in den “Indexes” zu den
Mufaddal' iyat, S. 288 dass gulun an allen vier Belegstellen der Mufadd. indetermi-
niert 1st konnte Zweifel an der Echtheit des determinierten l-gulu wecken. Auch



102 ALFRED BLOCH

tara taliba [vielleicht Plural tullaba zu lesen?] I-hagati nahwa buyutihim *

‘asa iba halka tahtadi bi- asa ibl

“Man sieht die nach Erfullung ihrer Bitten Suchenden auf dem Wege zu ihren [der
QuraiSiten] Hausern — Scharen von Bediirftigen, die sich von anderen Scharen
leiten lassen”

ahmt die zweite Hilfte des Verses an-Nabiga ad-Dubyani’s 1,10 = Delectus
95,10, nagh:

ida ma gazau bi-I-gaidi hallaqa fauqahum * ‘asa’ibu tairin tahtadi bi-‘asa’ibi
“So oft sie mit ihrem Heere zu Felde z1ehen kreisen iiber ihnen Scharen von Vé-
geln, die sich von anderen Scharen leiten lassen”,

In diesen Fillen kann, da es sich um ganze oder fast ganze Halbverse han-
delt, von Formeln im Sinne Parry’s nicht die Rede sein, sondern nur von
einzelnen Ubernahmen von Vorbildern. Schon eher an eine Formel kénnte
man beim Ausklang des ersten Verses des Gedichtes denken, das AbQi
Haitama nach den Schwierigkeiten, die die Qurai§ der Ubersiedlung
Zainab’s, der Tochter des Propheten, von Mekka nach Medina in den Weg
gelegt hatten, gegen Abi Sufyan und die Qurais richtete (Ibn Hi§am 467,5
V. u.)

atani lladi la yaqduru n-nasu qadrahu * li-Zainaba fihim min ‘uquqin wa-ma’tami
“Es ist mir zu Ohren gekommen, was die Leute Zainab in einem Masse, das sie

das zweimalige mil statt mina ’l- (179 ultima; 180,8 v. u.) sieht etwas verdichtig
aus. Nicht gegen die Echtheit des Gedichtes bei Ibn Hifam spricht, dass wa-i-harbu
gulun und hiya lF¢ulu in verschiedenem Zusammenhang stehen: das erste in der an
die Gattin des Dichters gerichteten (stereotypen) Aussage, die Strapazen des Krie-
ges verunstalteten den Krieger bis zur Unkenntlichkeit, das zweite in einer War-
nung vor den schlimmen Folgen des Krieges. Fiir die Echtheit der in der Qaside
Muf. Nr. 75 nicht zu ahnenden Stellungnahmen Abu Qais b. al-Aslat’s zu religitsen
Fragen (besonders Ibn Hiam 293) spricht, dass die Sira 293,4ff., vgl. auch 339/
340, die Nichtbekehrung gewisser Geschlechter der Aus zum Islam ausdriicklich
auf den Einfluss des Abu Qaisb.al-Aslat zuriickgefiihrt: den muslimischen Uberliefe-
rern musste es ja eher peinlich sein, dass ein so einflussreicher Mann und Dichter
den Islam sein Leben lang ablehnte und andere von der Bekehrung zum Islam ab-
hielt; die Uberlieferung hieriiber muss also echt sein. Auch kann ich im Gedichte
178, ultima — 180,7 v. u. nichts finden, was den einen Punkt der vorangehenden
Inhaltsangabe der Sira (178, 3/2 v. u.) rechtfertigen kénnte: wa-ya’muruhum bi-l-
kaffi ‘an rasuli llahi “‘und indem er (Abu Qais b. al-Aslat) sie (die Qurai§) dazu auf-
fordert, vom Boten Gottes (d.h. von ihrer feindseligen Haltung ihm gegeniiber) ab-
zulassen”.



“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 103

nicht ermessen k6nnen, an Pietdtsverletzung und schuldhaftem Unrecht zugefiigt
haben’:

Auch der 20. Vers der Mu‘allaga Zuhair’s, ebenfalls im Versmass Tawil,
geht auf die Worte min ‘uqiigin wa-ma’tami aus. Aber eher als um eine
Formel im Parry’schen Sinne wird es sich um eine dem allgemeinen
Sprachgebrauch angeh6rende Redensart oder vielleicht noch eher um eine
Anlehnung Abu Haitama’s an Zuhair handeln; dafiir spricht ndmlich, dass
der darauffolgende Vers (Ibn Hi§am 467,4 v. u.)

wa-igraguha lam yuhza filha Muhammadun * ‘ala ma’qitin wa-bainana ‘itru
mansimi

“und (zu Ohren gekommen ist mir) ihre (Zainab’s) Herausfiihrung (aus Mekka
nach Medina), um derentwillen Muhammad auf einem Schlachtfelde nicht gede-
miitigt wurde, obgleich zwischen uns (den Hazrag und den Qurai$) das Man3im-
Riucherwerk (aufgeklopft wurde, d.h. “enmities and faults were manifested”
[Lane], vgl. Noldeke, Finf Mo‘allagat 111, S. 27f.; an-Nabiga al-Ga‘di, S. 107
Anm. 2)”

in seinem Ausgang ebenfalls mit einem Verse der Mu‘allaga Zuhair’s iiber-
einstimmt, nimlich 18. — In Vers 468,1

nazu‘u Quraila I-kufri hatta na‘ullaha * bi-patimatin fauqa l-unufi bi- [vielleicht
wa- zu lesen] misami

“wir werden die ungldubigen Qurai§ (wie Kamele) vor uns hertreiben und sie
schliesslich iiber ihren Nasen wiederholt mit dem Nasenzaum (und) dem Eisen
zum Einbrennen von Brandmarken (behandeln)”

zeigt sich, dass die Prosodie des Abil [Jaitama nicht untadelig ist: die dritt-
letzte Silbe des Verses diirfte nicht, wie in misami, offen sein.

Ebenfalls nicht als Parry’sche Formel, sondern wieder als eine von
einem alten Dichter (Imra’alqais?) geprégte, von spateren ilbernommene
Wendung muss der (verdnderbare) immer im Versmass Kamil auftretende
Halbversteil betrachtet werden, der das Hervorkommen von Kriegsstuten
aus einer Staubwolke schildert: Imra’alqais 1,2

yaprugna min palali I-gubari ‘a$iyatan *
‘“sie kommen des Abends aus der Offnung der Staubwolke hervor”,

Labid, S. 145

yahrugna min palali I-gubari ‘awabisan *



104 ALFRED BLOCH

also statt “des Abends”: “mit grimmigen Gesichtern”, al-Ahtal, ed. al-
Hawi, S. 555, Vers 39

yahrugna min qita‘i I-‘agagi ka’annaha *
“sie kommen aus den Staubwolkenfetzen hervor, als ob ...”.

Auch bei Ubereinstimmungen von Wortgruppen geringeren Umfangs im
gleichen Versmass bei verschiedenen Dichtern darf man, obgleich die Vor-
aussetzungen zur Anwendung der Parry’schen Erklarung im Sinne Zwett-
ler’s in diesen Fillen an sich erfiillt sind, in Anlehnung an die obigen Bei-
spiele wohl eher individuelle Nachahmung des einen Dichters durch den
anderen annehmen: Einerseits Imra’alqais 4,18

wa-dauwiyatin 1a yuhtada bi-falatiha * bi-‘irfani a‘lamin wa-la dau’i kaukabi

“wie mancher ungesunde Landstrich, in dessen Wiiste[npartie] man sich weder
durch die Erkennung von Wegzeichen noch durch das Licht eines Sterns zurecht-
findet™,

andererseits al-Ahtal, ed. al-Hawi, S. 265, Vers 29 = ed. Salhani, S. 6,4

bi-kulli ba‘Tdi I-¢auli 1a yuhtada lahu * bi-‘irfani a‘lamin wa-ma fihi manhalu
“[eine Wiiste] von weiter Ausdehnung, in der man sich nicht durch Wegzeichen
zurechtfindet und in der es keine Wasserstelle gibt™’;

al-Ahtal wird Imra’alqais nachgeahmt haben, freilich mit anderer Plazie-
rung der Wortgruppe la yuhtada im Verse.
‘Amr b. ad-Dahil, Hud. (Dar al-kutub) III, S. 103, Vers 1

wa-bidin ka-s-salagimi murhafatin * ka’anna zubatiha ‘uqurun baTgu

“und weissen (glinzenden) diinen Pfeilen, die den langen Pfeilen [einer besonde-
ren Art] gleichen [und] deren Spitzen wie der gespaltene Gluthaufe eines Feuers
aussehen’;

‘Amr du 1-Kalb, ebenda III, S. 118, Vers 2

wa-fi qa ‘ri I-kinanati murhafatun * ka’anna zubatiha Sauku s-sibali
“und im Grunde (in der Tiefe) des Kochers sind diinne (Pfeile), deren Spitzen den
Dornen des Sibal(?)-Baumes gleichen”:

Da es sich beidemal um das Versmass Wafir handelt und da die Stellung
der drei Wérter in den beiden Versen iibereinstimmt (die Kasusverschie-
denheit ist ein minimer Unterschied), wird Nachahmung eines der beiden



“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 105

Hudailitendichter durch den anderen anzunehmen sein; als Formel im Par-
ry’schen Sinne konnen die 3 Worter murhafatu/in ka’anna zubatiha schon
deshalb nicht aufgefasst werden, weil der inhaltlich nicht von ihnen trenn-
bare Vergleich der Pfeilspitzen mit Feuer bzw. Dornen ausserhalb der
iibereinstimmenden Wortgruppe steht und beidemale verschieden ist; eine
echte Formel muss einen in sich einigermassen geschlossenen Sinn aus-
driicken. — Mit Recht zweifeln Sie an der Behauptung Zwettler’s, Imra’-
alqais Mu‘allaga Vers 53 sei formelhaft; {ibrigens hitte Zwettler, S. 253
(Ihre Anm. 121) fir das sonstige Vorkommen dieses Verses auch auf Re-
nate Jacobi, S. 67 mit Anm. 72, verweisen miissen.

Die Ubernahme eines Versteiles durch spitere Dichter muss sich nicht
einmal im Rahmen des gleichen Versmasses abspielen: al-A‘§a (Kairo) 2,46

fa-la’yan bi-la’yin hamalna l-gula- * -ma (Mutaqarib)
“nur mit grosser Miihe hoben wir den Sklaven auf das Pferd”

ist sicher von Imra’alqais 4,46
fa-la’yan bi-la’yin ma hamalna gulamana * (Tawil)

abhingig.

Als Abschluss dieser Parenthese oder dieses Exkurses noch ein Nach-
trag: wie die auf S. 98f. dieses Briefes erwihnten Stellen, ndmlich wortlich
fast iibereinstimmende Halbverse, aber in verschiedenen Versmassen, ist
die von mir schon GGA 213 (1959), S. 78 behandelte Aufforderung an
einen Boten zur Uberbringung einer Botschaft

(a-)ya rakiban imma ‘aradta fa-balligan *

zu beurteilen: Meistens tritt sie im Versmass Tawﬂ auf (den von mir a.a.O.
genannten Stellen sind noch Ibn Hi$am, 178 ultima und al-Hutai’a,93,1
hinzuzufiigen), Hassan b. Tabit, 188,1 aber im Versmass Kamil.

Hiermit ist der Exkurs zu Ende, und ich fahre mit dem schon von Ih-
nen (S. 224, ZI1. -4) in seiner Bedeutung erkannten Hauptargument gegen
Zwettler fort, den iibereinstimmenden Wortgruppen in verschiedenen
Versmassen. Wenn iibrigens Zwettler, S. 243, Imra’alqais, Mu‘allaga Vers
17b

wa-in kunti qad azma‘ti surmi (fa-agmili)
“auch wenn du dich schon fiir die Trennung von mir entschlossen hast, (so handle
schicklich)”



106 ALFRED BLOCH

mit ‘Antara 21,13

in kunti azma'ti I-firaqa
“wenn du dich zur Trennung entschlossen hast”

vergleicht und selbst ausdriicklich bemerkt, dass die Wendung bei Imra’-
alqais im Tawil, bei ‘Antara aber im Kamil steht, widerlegt er sich im
Grunde selbst, d.h. er wird der oral poetry-Theorie untreu, die ja besagt,
dass die Schwierigkeit des stets gleichen Versmasses (bei Homer und sei-
nen Vorgingern: des daktylischen Hexameters) es ist, die zur Formelhaf-
tigkeit gefiihrt hat. —

Zuhair 15,8f.

wa-gaitin mina l-wasmiyi huwin tila‘uhu * agabat rawabihi n-naga wa-hawatiluh |
habattu ...

“Und iiber wie manche durch den ersten Winterregen entstandene Vegetation in
von ihr dunkelgriinen, von den Hoéhen in den Talgrund fithrenden Bachrinnen, wo
[auch] die dazugehorigen plateauartigen Hiigel [durch ihren Pflanzenwuchs] und
die Regenwolken [durch ihre Regengiisse] den Erwartungen entsprochen hatten,
bin ich hinabgeschritten [hinabgeritten]...” (Versmass Tawil):

al-Kamil, S. 1083 (Lobverse eines Mannes von den Bant Tamim bzw. den
Bani Riyah b. Yarba* auf al-Muhallab)

saqa llahu I-Muhallaba kulla gaitin * mina l-wasmiyi yantahiru ntihara
“Moge Gott al-Muhallab mit jeglichem Regen des ersten Winterniederschlags, mit
dem sich [die Wolke] entleert, trinken” (Versmass Wafir). —

Al-Hansa’, S. 13 (als Einzelvers)

tutaiyiru man halla I-bilada baragifan * bi-arwa‘a tallabi t-tirati mutallabi (Vers-
mass Tawil)

“Du (Salyr) scheuchst die Bewohner der Gegenden wie Sperlinge auf, als einer [vel.
zur Funktion des bi- Reckendorf, Arab. Syntax § 29,2b, S. 235], der Bewunde-
rung erregt, als ein Sucher und Gesuchter der Blutrache [d.h. als einer, der einer-
seits seiner Blutrachepflicht nachzukommen sucht, und dem andererseits von de-
nen, die an seinem Stamme Blutrache zu nehmen verpflichtet sind, als einem be-
sonders gewichtigen Vertreter seines Stammes nachgestellt wird]”:

g. 6,37,7 (A'sa Hamdan)

inni la-tallabu t-tirati mutallabun * (Versmass Kamil)
“Wabhrlich, ich bin ein eifriger Sucher und Gesuchter der Blutrache”;



“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 107

die priagnante Formulierung eines dem altbeduinischen Ehrbegriff so ge-
nau entsprechenden Menschenideals konnte auch ausserhalb der Poesie
als sprichwortliche Prigung entstanden sein; auf die Sprichworter und ihre
dichterische Formulierung werde ich noch kurz zu sprechen kommen.

Funktionell mit den Bahuvrihi’s der griechischen und indischen Poesie
vergleichbar® sind in der arabischen Dichtung die oft substantivierten ad-
jektivischen Verbindungen, in denen das Substantiv entweder als Genitiv
der Spezialisierung oder als Subjekt eines indeterminierten Relativsatzes
erscheint. Darunter gibt es wiederkehrende Fiigungen, aber sie als Parry’-
sche Formeln aufzufassen, verbietet erstens ihr Auftreten in verschiedenen
Versmassen und zweitens die Verianderbarkeit ihres Wortlautes, z.B. eben
Schwanken zwischen Genitiv der Spezialisierung und indeterminiertem
Relativsatz. Zuhair 3,27b (in der Schilderung einer von Jagdhunden ver-
folgten Wildkuh)

ila gaulanin hazi t-tariqati musnadi (Tawil)

“bis zu einer gut abgestiitzten Brust mit fleischiger (kompakter) [Kamm]linie”
[ila “bis” bezieht sich vielleicht auf den von der Wildkuh mit ihren Fiissen aufge-
wirbelten Staub, der bis zu ihrer Brust gelangt; al-A‘lam’s Erkliarung ma ‘a gaulanin
“(mit Beinen) samt [= und dazu noch] einer Brust ...” ist weniger wahrscheinlich];

auf die fleischige (kompakte) Riickenkammlinie eines Pferdes bezieht sich
der gleiche Ausdruck Mufadd. 722,18 (Dichter: Hagib b. Habib al-Asadi),
aber im Versmass Mutaqarib:

tawilu I-‘inani qalilu 1-itd -*-ri hazi t-tariqati raiyanuha
“mit langem Ziigel, selten strauchelnd mit fleischiger und feister Riickenlinie”.

Ebenfalls eine hiufige Kennzeichnung von Pferden ist “‘starkflankig”,
eigentlich “kraftig an den Stellen, wo der Reiter das Pferd durch Stosse
mit seinen Fiissen anspornt”: Ganr in Naqa'id Garir wa-I- Ahtal, S. 145,7
= Nr. 45, Vers 29 (Versmass Basit)

au hamilin ka-Husainin hina yahmiluhu * nahdu l-marakili yahmf ‘aurata I-gari
“oder (nenne mir aus deiner Verwandtschaft) einen, der Lasten auf sich nimmt

wie Husain [wohl b. al-Humam], wenn ihn ein starkflankiges [Pferd] bei der Ver-

te1d1gung der Blésse [d.h. schutzbediirftigen Schwiche] seines Schiitzlings trigt”,

3 mit dem Unterschied, dass in der griechischen und altindischen Dichtung das
Bahuvrihi meist Attribut eines genannten Substantivs ist, wihrend die vergleich-
baren Fiigungen der arabischen Dichtung substantiviert sind, d.h. das Substantiv
(z.B. “Pferd”) mitvertreten.



108 ALFRED BLOCH

Zu Beginn einer Kamil-Zeile, Asm. ed. Ahlwardt Nr. 1 = ed. Sakir-Harun
Nr. 44, Vers 8 = Mufadd. S. 71 8 (Dichter: al-As‘ar b. Abi Humran al-Gu‘fi)

nahdu l-marakili mudmagun arsaguhu * ‘ablu I-ma‘aqimi ma yubali ma ata

“ein [Pferd] mit kriftigen Flanken, solider Fusspartie zwischen Knochel und Huf
und starken Wirbeln, so dass es sich nicht um kommende Belastungen zu sorgen
braucht”.

Ebenfalls im Versmass Kamil, aber mit anderem Sitz im Verse als im vor-
hergehenden Beispiel, ‘Antara 20,21

wa-la-rubba mus‘alatin waza‘tu ri‘alaha * bi-mugqallisin nahdi l-marakili haikall
“wie mancher aufgeldster Reiterschar Pferdetrupp habe ich mit [m]einem hoch-
beinigen, starkflankigen, langgestreckten [Pferde] in Ordnung [oder, falls die Fein-
de gemeint sind: in Schach] gebracht [bzw. gehalten].”

Der gleiche Sinn statt mit der genitivischen Junktur mit indeterminiertem
Relativsatz (sifa) ausgedriickt: Zuhair 15,9 (den syntaktisch damit zusam-
menhingenden Vers haben wir S. 106 dieses Briefes erwidhnt)

habattu bi-mamsudi n-nawasiri sabihin * mumirrin asili I-haddi nahdin marakiluh
“... bin ich hinabgeritten mit einem raschen [Pferde] mit straffen Vorderbeinner-
ven, einem festgebauten, mit linglicher, glatter Wange und kréftigen Flanken”,

also Versmass Tawil; im Versmass Basit al-Hansa’, S. 3,5

ya‘du bihi sabihun nahdun marakiluhi *
“Es trigt ihn rasch dahin ein im Laufe hocherhoben daherschiessendes [Pferd] mit
starken Flanken”,

Gerade die letztgenannte Beispielgruppe widerlegt die Hauptthese Zwett-
ler’s auf entscheidende Weise.
Das Sdtzchen

tumma ntaha basari
“dann endete mein Sehen (d.h. meine Méglichkeit, das Objekt zu sehen)”

bildet beim Hudailiten Sa‘ida b. éu’aiya, Hud. (Dar al-kutub) I, S. 174,
Vers 2, den Beginn eines Kamil-Verses, bei seinem Schiiler Abul Du’aib, I,
S. 46, Vers 3, den Anfang eines Basit-Verses: Abll Du’aib wird seinen Leh-
rer nachgeahmt haben, aber die Verschiedenheit des Versmasses schliesst
wiederum aus, dass metrische Bequemlichkeit im Sinne Parry’s (und
Zwettler’s) im Spiele gewesen sein konnte. Ahnlich ist



“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 109

hatta uibba laha [ lahu
“bis ihnen [bzw. ihm] beschieden war”

bei Sa‘ida b: éu’aiya, Hud. (Dar al-kutub) I, S. 180, Vers 1 (Kamil) und
bei Malik b. Halid, Hud. (Kosegarten) Nr. 77, Vers 7 (Basit) zu beurteilen.
Stereotyp fiir Lobgasiden sind Ausdriicke im Partizipialstil wie

al-wahibu l-mi’ata
“der hundert [Kamele] schenkt”,

aber bei an-Nabiga ad-Dubyani 5,28 findet sich diese Wendung im Vers-
masse Basit, bei al-A‘§a, (Kairo) 3,25 im Versmasse Kamil.

Ebenso stereotyp ist als Einleitung von Gedichten, in denen der Dich-
ter seiner Besorgnis iiber ein trauriges Ereignis Ausdruck gibt, die Aussage

nama l-haliyu

“Der Sorgenfreie schlief (, aber mich hielten die Sorgen wach)”’;
auch sie ist aber nicht an ein bestimmtes Versmass gebunden, denn ar-Rabi*
b. Ziyad al-‘Absi fiigt sie Naga’id 89,8 ins Kamil, Abl Du’aib, Hud. (Dar
al-kutub) I, S. 104 Mitte, ins Basit, Imra’alqais 14,1 ins Mutaqarib.

Schon auf S. 107 dieses Briefes habe ich die Sprichworter (Spriiche,
Gnomen, Sentenzen) gestreift. In meinem Aufsatze “Zur altarabischen
Spruchdichtung™, S. 181-224, hatte ich zwar das Problem der Formelhaf-
tigkeit noch nicht beachtet; aber die sprachliche und metrische Vielgestal-
tigkeit der Gnomen “kleine Ursachen — grosse Wirkungen” und “die Wei-
de des Unrechts ist ungesund” geht aus den dort S. 192-196 angefiihrten
Beispielen hervor; als Prosaform der erstgenannten Gnome ist noch Ibn
‘Abd Rabbih, al-Iqd al-farid 111, 78,1

sagiru §-Sarri yusiku yauman an yakbura
“das kleine Ubel wird eines Tages schnell gross”

nachzutragen, ein Spruch, der dem Aktam b. Saiff und dem Buzurgmihr
(Buzurgimihr) zugeschrieben wird. Als poetisches Beispiel einer in Wort-
laut und Versmass doch nicht festgelegten Gnome ist noch nachzutragen
al-Gahhaf, in Naq. Garir wa-l-Ahtal, S. 81,1

“(“Abla, du edelste an Ruhm der freien Frauen ihres Stammes, und dem Haupt-
ling reifen Alters und ruhmvollen Helden Nichststehende: Weisst du noch nicht),
dass das Todesschicksal den Mannern auflauert?”

anna l-maniyata li-r-rigali bi-marsadi (Versmass Kamil);



110 ALFRED BLOCH
der Herausgeber Salhani fiihrt ebenda folgenden Vers von ‘Adi b. Zaid an

a-‘adila inna I-gahla min laddati I-fata * wa-inna l-manaya li-r-rigali bi-marsadi

“O Tadlerin, die Unbesonnenheit gehért zur Freude des Edelmannes, und das
Todesgeschick (wortlich: die Todesgeschicke) lauert (lauern) den Ménnern auf”
(Versmass ’_I‘awil).

Ebenfalls als Sprichwort gelten darf das von mir, Vers und Sprache im Alt-
arabischen, S. 23 (dort wegen der Iktusfrage), erwidhnte

wa—s-saf_hatu ka-smiha
“und die Torheit (bzw. Frechheit) ist (so schlimm) wie 1hr Name”

(d.h. die schlimme Vorstellung, die dieses Wort hervorruft, wird von der
Sache selbst vollauf bestatigt; Lyall, Mufadd. 127, 25, verweist auf die Er-
klirung Hamasa Tibr. 117, 9).

Mufadd. Nr. 15, I(chhter Muzarrid)

a-ld ya li-qaumin wa-s-safahatu ka-smiha * a-‘@’idati min hubbi Salma ‘awa’idi
(Versmass Tawil)

“O (mein) Volk! — die Torheit ist ja (so schlimm) wie ihr Name —: Kehrt mein al-
ter Hang, die Liebe zu Salma, wieder?:

In dieser Fassung — von einer anderen Fassung dieses Verses wird unten
(S. 115) die Rede sein —, meint der Dichter seine eigene Torheit, namlich
sich von der alten Liebe zu Salma von neuem befallen zu lassen, und ruft
aus Verwunderung iiber diese unglaubliche Torheit seinen Stamm an. Die
andere Fassung dieses Verses und Sprichwortes werde ich am Ende der Be-
sprechung dieses Sprichwortes erwihnen. Ebenfalls im Versmass Tawil,
und zwar auch als Abschluss des ersten Halbverses einer Zeile, kommt
wa-s-safahatu ka-smihd in der Hamasa Tibr. 117.9ff. = Marz. Nr. 62,
S. 241, vor: Im ersten Vers eines Gedichtes des Dichters Gaz’ b. Kulaib
al-Faq‘asi, das sich gegen das freche Ansinnen eines Ibn Kiiz richtet, der
es, die Notlage der von einer winterlichen Hungersnot heimgesuchten
Faq‘as ausniitzend, gewagt hatte, um die Hand der Tochter eines Edlen
dieses Stammes anzuhalten:

tabagga bnu Kuzin wa-s-safahatu ka-smiha * li-yastada minna an Satauna layaliya
“Ibn Kuz verlangte — und die Frechheit ist ja (so schlimm) wie ihr Name —, die
Tochter eines unserer Herren zu heiraten, weil wir tagelang (wértlich: nichtelang)
unter der Unbill des Winters litten”.



“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 111
Das gleiche Sprichwort im Versmass Kamil: an-Nabiga ad-Dubyani 10,1

nubbi’tu Zur‘ata wa-s-safahatu ka-smiha * yuhdi ilaiya gara’iba l-asari
“Es ist mir berichtet worden — und die Frechheit ist ja (so schlimm) wie ihr
Name —, dass mir Zur‘a ausserordentliche Gedichte zusendet™.

Wihrend im Verse des Muzarrid (Mufadd. Nr. 15,1), wenigstens in der von
uns bisher betrachteten Fassung, die safaha sich auf den Dichter selbst be-
zieht, wird im Hamasa-Verse und in dem des Nabiga die Handlungsweise
des Adressaten mit diesem Worte gebrandmarkt.

Wiederum auf den Dichter selbst bezieht sich die Gnome, und zwar
auch im Versmass Kamil, in einem Gedichtchen, das der Kalif Marwan an
al-Farazdaq schrieb, Ag. 21,197,18 und Hizanat al-adab 6,348,5. Sowohl
Abu 1-Farag als ‘Abdalqadir fithren diese Verse in ihrem Kapitel {iber den
vorislamischen Dichter al-Mutalammis an, weil Farazdaq wie Mutalammis
knapp dem Schicksal des Uberbringers eines Urias-Briefes entgangen war.
Marwan’s Groll gegen Farazdaq ging auf einen Vorfall zuriick, der sich
unter dem Kalifat Mu‘awiya’s ereignet hatte: Farazdaq pries am Hofe des
Statthalters Mu‘awiya’s iiber Medina, Sa‘id b. al-‘Asi, die Umaiyaden und
namentlich Sa‘id in Versen, durch die sich der ebenfalls anwesende Mar-
wan beleidigt fiihlte. Als dann Marwan Kalif wurde, gab er Farazdaq einen
versiegelten ‘‘Uriasbrief” an seinen Statthalter in Medina oder Dariya (so
Hiz. 6,348,1, aber Marwan’s Gedichtchen spricht eher dafiir, dass es sich
um den Statthalter in Medina handelte), in dem stand, der Statthalter
moge Farazdaq auspeitschen lassen und ins Gefingnis werfen; dem Faraz-
daq sagte Marwan, der Brief enthalte die Anweisung, ihn zu beschenken.
Kurz darauf bereute Marwan sein Tun und iibergab (so Ag.) bzw. schickte
(so Hiz.) Farazdaq einen Brief in Gedichtform mit folgendem Wortlaut:

qul lil-Farazdaqi wa-s-safahatu ka-smiha * in kunta tarika ma nahaituka | amartu-
ka fa-glisi

wa-da § I-Madinata innaha madmumatun * wa-qsid li-Makkata au li-Baiti I-Maqdisi®
»oprich zu Farazdaq — die Torheit ist ja (so schlimm wie ihr Name —: ‘Wenn du
mein Verbot (bzw. meinen Befehl) missachtest [, was ich dir zu tun rate,], so be-
gib dich in den Nagd,

und meide Medina, denn es ist mit Tadel behaftet, und wende dich nach Mekka
oder nach Jerusalem!’.”

Der Anfang ‘Sprich zu Farazdaq’ spricht eigentlich eher dafiir, dass Mar-
wan in altarabischer Manier einen Boten mit einer Versbotschaft zu Faraz-

4  Ag. hat noch einen dritten Vers, den ich hier auslasse.



112 ALFRED BLOCH

daq schickte und weder, wie Ag. behauptet, ihm ein Gedicht vorlas oder
ihn vorlesen liess, das er in der Nacht verfasst hatte, noch ihm einen Ge-
dichtbrief sandte. Mit der ‘Torheit’ meint Marwan sein eigenes, nun von ihm
bereutes Verhalten. — Ein Nachtrag (vgl. S. 110, Z. 16 v.u.) folgt S. 115.

In Vers und Sprache im Altarabischen, S. 23, hatte ich, wiederum im
Zusammenhang mit der Iktusfrage, eine “Formel” behandelt, deren Sinn-
struktur ist: “wen (oder: wenn dich) die besonders starke Ausprigung
einer guten (oder schlechten) Eigenschaft freut, der komme (bzw. so
komm) an den Ort, wo sich der oder die Triger dieser ausgeprigten Eigen-
schaft findet.” Irgendeiner muss diese originelle Form der Lenkung der
Aufmerksamkeit auf den oder die Triger einer bestimmten ausgeprigten
Eigenschaft erfunden haben, aber wer es war, konnen wir kaum mehr
ermitteln. Auch bei dieser “Formel” sind Wortlaut und Versmass nicht
unverdnderlich, so dass wiederum nicht von einer eigentlichen Formel
im Sinn der oral poetry gesprochen werden kann. Zudem wird uns auch
ein Beispiel in Prosa begegnen (unten S. 115). — Ein Gedicht iiber den
“Grabenkrieg” (627 n. Chr.) beginnt Ka‘b b, Malik, bei Ibn Hi%am, Sira
(Wiistenfeld), 705,8ff. = Sira (Kairo) III, 261,7ff., mit den Versen (Metrum
Kamil):

man sarrahu darbun yuma ‘mi‘u ba ‘duhu® * ba‘dan ka-ma ‘ma‘ati

l-aba’i I-muhraqi
fa-l-ya’ti ma’sadatan tusannu / tusallu suyufuha * baina

I-Madadi wa-baina §iz i I-handaqi
daribu bi-darbi l-mu limina wa-aslamu * muhugati anfusihim

li-rabbi I-masriqi
“wen ein gegenseitiges Schlagen der Schwerter, das wie entflammtes Rhricht
knistert, erfreut,
der komme an einen l6wenreichen, [d.h. an Helden oder Kriegern reichen] Ort,
wo die Schwerter zwischen al-Madad und der Biegung des Grabens gescharft wer-
den (Mu‘gam 5,88: aus der Scheide gezogen werden).
(Die muslimischen Kimpfer) hatten sich an das Dreinhauen der sich durch Kenn-
marken kenntlich machenden Gegner [ein namhaftes Beispiel fiir einen solchen:
der nachher von °‘Ali getdtete ‘Abdalwudd, Sira (Wiistenfeld) 677,6 v.u. = Sira
(Kairo) III, 225,1] gewdhnt und gaben den Lebenshauch ihrer Seelen dem Herrn
des Ostens® [Gott] hin”. (Die Ubersetzung des ersten Verses bei Schwarzlose,
Die Waffen der alten Araber, S. 197, ist nicht ganz zutreffend.)

5 Vielleicht liegt hier die nach Reckendorf, Arabische Syntax § 101 Adusserst seltene
Nominativkonstruktion des Infinitivs vor.
6 Vgl Sure 73,9.



“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 113

29 Jahre spiter wandte Hassan b. Tabit in seiner Klage iiber die Er-
mordung ‘Utman’s die gleiche “Formel” an, aber im Versmass Basit:
Delectus 77,12

man sarrahu l-mautu sirfan la mizaga lahu * fa-l-ya’ti

ma’sadatan fi dari ‘Utmana
“Wen der Tod [durch Mérderhand] in reiner, unvermischter Form erfreut, der
komme an einen léwenreichen [Noldeke: “interfectores ‘leones’ dicti, optime
armati contra senem pium inermem”] Ort im Hause ‘Utman’s”.

Im gleichen Versmasse Basit wie Hassan b. Tabit, und mit diesem auch im
Wortlaute weitergehend iibereinstimmend als die sonstige “Formel”, wen-
det diese Figur Miisa Sahawat (vgl. F. Sezgin II, 430) zur Zeit des Kalifen
Hifam b. ‘Abdalmalik (724-743) an, also mindestens 68 Jahre spiter als
Hassan b. Tabit, aber diesen unverkennbar nachahmend: Ag. 3,359,11f.
Miisa §ahawat hatte in einem Prozesse Unrecht bekommen und deshalb
den Richter geschmiht. Dann wurde dieser Richter von einem anderen
(Sa‘id b. Sulaiman al-Ansari) abgeldst, und dieser entschied zugunsten
Miisa Sahawat’s und wurde von ihm gelobt:

man sarrahu l-hukmu sirfan la mizaga lahu * mina l-qudati

wa-‘adlun gairu magmuzi
fa-l-ya’ti dara Sa 1di I- -Bairi inna biha * amda ‘ala l-haqqi

min saifi bni Gurmiizi
“Wen das reine, unvermischte Urteil von Richtern und eine unverdichtige Gerech-
tigkeit erfreut,
der komme ins Haus des vortrefflichen Sa‘id, denn darin ist einer, der dem Recht
mit grosserer Schirfe zum Durchbruch verhilft, als das Schwert des [‘Amr] b. Gur-
muz [in den Leib des Zubair b. ‘Auwam] emdrang”.7

Der Vergleich bezieht sich merkwiirdigerweise auf ein Ereignis des Dezem-
bers desselben Jahres 656, in dessen Mirz Miisa Sahawat’s Vorbild Hassan
b. Tabit die Verse iiber die Ermordung ‘Utman’s gedichtet hatte.

Dass diese “Formel” nur in ihrem Sinn, nicht in ihrem Wortlaut fest-
gepriagt war, zeigt ihre Abwandlung im Gedichte, das ar-Rabi‘ b. Ziyad
al-‘Absi (vgl. Sezgin II, 185), der Schwager des Hudaifa b. Badr al-Fazari,
verfasste, nachdem Hudaifa den Malik b. Zuhair al-‘Absi hatte ermorden
lassen, und zwar um die Tétung des ‘Auf b. Badr. al-Fazari, des Bruders

7 Eine im Deutschen schwer wiederzugebende Vermengung der Konstruktionen
mada ‘ala und mada fi.



114

ALFRED BLOCH

Hudaifa’s, durch Qais b. Zuhair, den Bruder Malik’s zu richen. Die Fassun-
gen in Naq. und in Ham. weichen z.T. stark voneinander ab, und zwar han-
delt es sich meist um die von Ihnen auf S. 23 1f. erorterten gleichwertigen
Lesungen, wie sie noch in der Uberlieferung der frith‘abbasidischen Dich-
tung so hdufig sind. Naq. 89,8-12 lauten die 5 ersten Verse des Gedichts:

~

4.5.

nama I-haliyu wa-ma ugammidu Hari * min saiyi’i n-naba’i I-galili s-sari

min mitlihi tumsi n-nisa'u hawasiran * wa-taqumu mu ‘wilatan

ma‘a l-ashari

man kana masruran bi-maqtali Malikin * fa-l-ya’ti niswatana bi-nisfi nahari
qad kunna yahba’na l-wuguha tasutturan * fa-lI-yauma hina

badauna li-n-nuzzari

yahmisna hurrati I-wuguhi ‘ala mri’'in * sahli I-haliqati taiyibi l-apbari

Der Sorgenfreie schlief, aber ich konnte, o Harit, die Augen wegen einer
schlimmen, schwerwiegenden Nachricht, die des Nachts eintraf, nicht schlies-
sen.

Eine solche Nachricht ist wohl dazu angetan, dass sich die Frauen am Abend
darob unverschleiert zeigen und sich bei Tagesanbruch heulend erheben.

Wer iiber die Ermordung Malik’s erfreut ist, der moge am Mittag zu unseren
Frauen kommen:

Sonst pflegten sie ihr Gesicht zu verschleiern, heute aber zerkratzen sie, wenn
sie sich den Beschauern zeigen, die Mitte ihres Gesichtes aus Trauer iiber einen
Mann von umginglicher Art und gutem Ruf.

Hamasa Marz. Nr. 347 = Tibr. 447,11ff., bietet nicht nur, wie schon er-

wihnt,

zum Teil einen anderen Wortlaut, sondern auch — was ja in solchen

Fallen ebenfalls hiufig ist — eine andere Reihenfolge der Verse; ich setze
nur die Verse her, die den soeben angefiihrten aus den Naga id entsprechen:

inni ariqtu fa-lam ugammidu Hari * min saiyi’i n-naba’i I-galili s-sari

min mitlihi tumsi n-nisa’u hawasiran * wa-taqgumu mu ‘wilatan

ma ‘a l-ashari

man kana masruran bi-maqtali Malikin * fa-lI-ya’ti sahatana bi-waghi nahari
yagidi n-nisa’a hawd@siran yandubnahu * yaltimna auguhahunna bi-l-ashari
qad kunna yahba’'na l-wuguha tasatturan * fa-l-vauma qad / hina abrazna |
barazna [ badauna li-n-nuzzari

yadribna hurra wuguhihinna ‘ala fatan * ‘affi §-Sama’ ili taiyibi l-apbari

. Wabhrlich, ich war schlaflos und konnte, o Harit, die Augen wegen einer schlim-

men, schwerwiegenden Nachricht, die des Nachts eintraf, nicht schliessen.

. = Nagq. Vers 2.
. = Naq. Vers 3, nur “in den Hof zwischen unseren Zelten’’ statt ‘‘zu unseren

Frauen” und “zu Beginn des Tages” statt “in der Mitte des Tages’’.

. Er wird unsere Frauen finden, wie sie ihn unverschleiert beweinen, indem sie

bei jedem Morgengrauen ihre Gesichter schlagen.

. Sonst pflegten sie ihre Gesichter zu verschleiern, aber heute, da sie sich den

Beschauern zeigen,



“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 115

10. schlagen sie die Mitte ihrer Gesichter wegen eines Edelmannes von keuschem
Wesen und gutem Ruf.

Die “Formel” beginnt in diesem Gedichte also mit man kana masriiran
“wer erfreut ist” statt mit man sarrahii “‘wen erfreut”. Der Zusammen-
hang ist ein dhnlicher wie in Hassan b. Tabit’s Versen iiber die Ermordung
‘Utman’s, denn beide Dichter sind empo6rt beim Gedanken, dass sich je-
mand iiber den Tod des von ihnen Beklagten freuen konnte.

Die iibliche Form man sarrahii kommt auch in dem einzigen Prosabei-
spiel vor, das ich bisher gefunden habe: A¢. 12,207,19. ‘Umair b. Hubab,
der Fiihrer der Sulaim [starb (fiel) 689/690] sagte, als er seinen Gegner,
den Taglibiten Su‘aib® b. Mulail in der Schlacht am Flusse Tartar [im glei-
chen Jahre 689/690] als Gefallenen sah:

man sarrahu an yanzura ila I-asadi ‘aqiran fa-ha huwa da
“wen es freut, den Lowen hingeschlachtet zu sehen — hier ist er”.

Vielleicht ist es kein Zufall, dass asad, “Léwe”’, an ma’sada, ‘“‘l6wenreicher
Ort”, anklingt, das wir in der oben S. 112f. erwidhnten Versfassung dieser
“Formel” bei den Dichtern Ka‘b b. Malik und Hassan b. Tabit gefunden
haben. Jedenfalls zeigt dieses Prosabeispiel, dass es sich nicht um eine For-
mel im Sinne der oral poetry handelt.

Nun noch der S. 112 angekiindigte Nachtrag: Der erste Vers des Ge-
dichtes Muzarrid’s, Mufaddaliyat Nr. 15, ist noch in einer anderen Fassung
iberliefert, in der auch der Wortlaut der Sentenz “Die Torheit ist (so
schlimm) wie ihr Name™ verandert ist: Mufadd. 127,20 bzw. 128,8

a-la yala | qul li- ‘Abdillahi wa-I-gahlu ka-smihi * a-‘a’idati min hubbi Salma
‘awa’idi
“O Stamm ‘Abdallah [bzw. O, sprich zu(m) Stamme) ‘Abdallah] — und die Unbe-

sonnenheit ist ja (so schlimm) wie ihr Name —: Kehrt mein alter Hang, die Liebe
zu Salma, wieder?”,

In dieser Fassung meint der Dichter mit der Unbesonnenheit nicht seine
eigene, die sich in einem Riickfall in die Liebe zu Salma dussert, sondern
die Unbesonnenheit des Stammes ‘Abdallah b. Gatafan, und besonders
des zu diesem Stamme gehorigen Zur‘a b. Taub, der den unerfahrenen
Sohn Halid seines Schiitzlings ‘Ubaidallah, eines Stammesgenossen des
Dichters Muzarrid, dazu iiberredet hatte, sechzehn der wertvollen Kamele

8  Nach J. Barth, Diwan des al-Qutami, S. XIIf., hiess er §u‘ai§.



116 ALFRED BLOCH

seines Vaters gegen wertlose Ziegen zu tauschen, vgl. Lyall, Mufadd. 11,
S. 43f. Mit gahl ‘““‘ungesittetes, rohes Benehmen” (vgl. Goldziher, Muham-
medanische Studien 1,221ff.), das in dieser Fassung der Sentenz anstelle
von safaha steht, meint also der Dichter die grobe Verletzung der Schutz-
pflicht durch Zur‘a b. Taub vom Stamme ‘Abdallah. Jedenfalls zeigt diese
Fassung, dass der Wortlaut auch dieser sprichwortlichen Redensart nicht
unverianderlich war.

Verzeichnis der abgekiirzt zitierten Literatur

1) Diwane einzelner Dichter

al-Ahtal

‘Algama
‘Antara
al-A‘3a (Kairo)

Hassan b. Tabit
al-Hutai’a
al-Hansa’

Imra’alqais
Ka‘b b. Zuhair

Labid b. Rabi‘a

an-Nabiga ad-Dubyani
an-Nabiga al-Ga‘di

al-Qutami

Quellen

Si‘r al-Ahtal, ed. Antin Salhani. Beirut, 1891.
Sarh Diwan al-Aptal, ed. Iliya Salim al-Hawi, Beirut,
1968.

(Diwan), zit. nach Ahlwardt, Six poets (s.d.).
(Diwan), zit. nach Ahlwardt, Six poets (s.d.).

Diwan al-A‘5a al-kabir Maimun b. Qais, ed. Muhammad
Husain. Kairo, 1950.

Sarh Diwan Hassan b. Tabit al-Ansari, ed. ‘Abdarrah-
man al-Barqugqi. Kairo, 1929.

Der Diwdn des Garwal b. Aus al-Hutej’a, bearb. von
Ignaz Goldziher. Leipzig, 1893.

Commentaires sur le Diwan d‘al-Hansa’, par L. Cheikho.
Beirut, 1896.

(Diwan), zit. nach Ahlwardt, Six poets (s.d.).

Le Diwan de Ka‘b ibn Zuhair, éd. critique par Tadeusz
Kowalski. Krakow, 1950.
§arh Diwan Ka‘b b. Zuhair san ‘at as-Sukkari, ed. ‘Abbas
‘Abdalqadir. Kairo, 1950.

Der Diwan des Lebid, hrsg. von Jasuf Diji-ad-Din
al-Chélidi (al-Halidi). Wien, 1880.

(Diwan), zit. nach Ahlwardt, Six poets (s.d.)

Le Poesie di an-Nabigah al- Ga‘di: Raccolta critica dei
testi, traduzione e note de Maria Nallino. Rom, 1953.
Diwan des ‘Umeir ibn Schujeim al-Qutami, hrsg. und
erldutert von J. Barth. Leiden, 1902.



“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 117

at-Tirimmah

Tufail b. ‘Auf

Zuhair

The Poems of Tufail Ibn ‘Auf al-Ghanawi and at-
Tirimmah Ibn Hakim at-Ta ’yi, ed. F. Krenkow. Lon-
don, 1927 (= GMS 25).

s. at-Tirimmah.
(Diwan), zit. nach Ahlwardt, Six poets (s.d.).

2) Andere Sammlungen, Adab-Werke usw.

Ag. 21 (= Ag! 21)
Ag. (= A4g.3)

Ahlwardt, Six poets

Asm. (Ahlwardt)

Asm. (Sakir-Hariin)

Caskel

Delectus

Gamharat an-nasab
(Caskel)

Hud. (Dar al-kutub)
Hud. (Kosegarten)

Hud. (Wellh.)

Ham. Marz.

Ham, Tibr.

Hizanat al-adab/Hiz.

Ibn HiSam

Abi‘l-Farag al-Isbahani, Kitab al-Agani, Bd. 21, ed.
R. Briinnow. Leiden, 1305/1905.
Abii‘l-Farag-al-Isbahani, Kitab al-Agani. 24 Bde. Kairo,
1928-1974.

The Divans of the Six Ancient Arabic Poets: Ennabigha,

‘Antara, Tharafa, Zuhair, ‘Algama and Imruulqais ...,
ed. by W. Ahlwardt. London, 1870.

Sammlungen alter arabischer Dichter, I. Elagma’ijjat
nebst einigen Sprachqac¢iden, hrsg. von W. Ahlwardt.
Berlin, 1902.

Iptiyar al-Asma‘i ..., ed. Ahmad M. Sakir, ‘Abdassalam
Harun, Kairo, 1964.
s. Gamharat an-nasab

Delectus veterum carminum arabicorum: Carmina sele-
git et edidit Th. Noldeke, Wiesbaden, 1933,

Gamharat an-nasab: Das genealogische Werk des Hifam
Ibn Muhammad al-Kalbi, von Werner Caskel, 2 Bde.
Leiden, 1966.

Diwan al-Hudaliyin, I-111. Kairo, 1945-1950.

The Hudsailian Poems, ed. J.G.K. Kosegarten, Bd. 1.
London, 1854,

Skizzen und Vorarbeiten von J. Wellhausen, [,2: Lieder
der Hudhailiten, Berlin, 1884,

Sarh Diwan al-Hamasa li-Abi ‘Ali Ahmad b. Muhammad
b. al-Hasan al Marzuqi, ed. Ahmad Amin, ‘Abdassalam
Harun, 4 Bde. Kairo, 1951-1953.

Hamasae carmina cum Tebrisii scholiis integris primum
editit ... Georg W. Freytag, 2 Tle. in 3 Bdn. (2. Teil ent-
hilt Ubersetzung). Bonn, 1828-1851.

‘Abdalqadir b. ‘Umar al-Bagdadi, [{izanat al-adab, ed.
A M.Harun, Bd. 6. Kairo, 1977.

s. Stra



118
al-‘Iqd al-farid

al-Kamil
Muf./Mufadd.

Mu‘gam
Naqa’id/Naq.
Naga’id Garir

wa-l Aptal

Noldeke: Finf
Mo ’allaqat

Sira/
Sira (Wistenfeld)

Sira (Kairo)

Yaqut

Bloch, Alfred,
BLOCH, ALFRED,

BLOCH, ALFRED,

BLOCH, ALFRED,

Goldziher, Ignaz,

Jacobi, Renate,

LYALL, CHARLES JAMES,

Reckendorf, Hermann,

SCHOELER, GREGOR,

ALFRED BLOCH

Ibn ‘Abd Rabbih, al-‘Iqd al-farid, ed. A. Amin, A. az-
Zain, 1. al-Abyari, 7 Bde. Kairo, 1948-1953.

al-Mubarrad, al-Kamil, ed. Zaki Mubarak. Kairo, 1936.

The Mufaddaliyat: An Anthology of Ancient Arabian
Odes, ed. by Ch. J. Lyall, 2 Bde. Oxford, 1918-1921.

Yaqut b. ‘Abdallah al-Hamawi, Mu‘gam al-buldan. Bei-
rut, 1374-1376/1955-1957.

The Naka'’id of Jarir and al-Farazdaq, ed. by A.A.
Bevan, 3. Bde. Leiden, 1905-1912.

Naqa’id Garir wa-l1-Ahtal, ed. A. Salhani, Beirut, 1922.

Fiinf Mo ‘allagat: Ubersetzt und erklirt von Th. Nol-
deke, 3 Bde. Wien, 1899-1901.

Das Leben Muhammed’s nach Muhammed Ibn Ishagq,
bearb. von Abd el-Malik Ibn Hischam, hrsg. von Ferdi-
nand Wiistenfeld, 2 Tle. in 3 Bdn. Gottingen, 1858-
1860.

Ibn Hiﬁm,vas-Sim an-nabawiya, ed. M. as-Saqa, I. al-
Ibyari, ‘A. Salabi, 4 Tle. in 2 Bdn. 2. Aufl. Kairo, 1955.

s. Mu‘gam

Sekundarliteratur

Vers und Sprache im Altarabischen. Basel, 1946.

“Der kiinstlerische Wert der altarabischen Verskunst”,
Acta Orientalia, 21 (1951): 207-238.

“Zur altarabischen Spruchdichtung”, Westostliche
Abhandlungen, hrsg. von Fritz Meier. Wiesbaden, 1954,
181-224,

Rez. von G. Weil: Grundriss und System der altarabi-
schen Metren, Gottingische Gelehrte Anzeigen (GGA)
213 (1959): 67-80

Muhammedanische Studien, 1. Halle, 1889.

Studien zur Poetik der altarabischen Qaside. Wiesba-
den, 1971.

“The Words ‘Hanif’ and ‘Muslim’”, Journal of the
Royal Asiatic Society, 1903: 771-784.

Arabische Syntax, Heidelberg, 1921.

“Die Anwendung der oral poetry-Theorie auf die
arabische Literatur”, Der Islam 58 (1981): 205-236.



“FORMELN” IN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 119

Schwarzlose, Friedrich, Die Waffen der alten Araber aus ihren Dichtern darge-
stellt. Leipzig, 1886.

Sezgin, Fuat, Geschichte des arabischen Schrifttums (GAS), Bd. 2:
Poesie. Leiden, 1975.

Parry, Milman, The Making of Homeric Verse. Oxford, 1971.

Thilo, Ulrich, Die Ortsnamen in der altarabischen Poesie. Wiesbaden,
1958.

Weil, Gustay, Grundriss und System der altarabischen Metren. Wies-
baden, 1958.

Zwettler, Michael James, The Oral Tradition of Classical Arabic Poetry: Its

Character and Implications. Columbus, 1978.



	"Formeln" in der altarabischen Dichtung

