
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 43 (1989)

Heft: 1

Artikel: Die Diskussion der Entfremdung in China

Autor: Hendrischke, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA*

Barbara Hendrischke

Philosophische Forschung erfüllt in ihrer Außenwirkung zwei verschiedene
und miteinander oft im Widerspruch stehende Funktionen. Sie dient einmal

der Autorisierung eines politischen Systems und der darin herrschenden

Gruppe, und dient zum anderen auch in vielerlei Hinsicht der
gesellschaftlichen Optimierung: das mag konkret so aussehen, daß sie Denkansätze

und Denkmethoden entwickelt, die in spezifischen Bereichen
allgemeine wissenschaftliche Fortschritte begünstigen oder es mag um eine

Erneuerung und Veränderung des ganzen Systems gehen. Diese beiden
Funktionen der Autorisierung und der Optimierung müssen nicht im
Widerspruch zueinander stehen. Wenn beispielsweise wie im China nach Mao
Zedong, eine Gruppe die Führung des Staates unter der Prämisse übernommen

hat, das System grundsätzlich zu verändern, so wäre es denkbar, daß
sie sich mit einer philosophischen Forschung schmückt, die ihrerseits vor
allem gesellschaftliche Optimierung zum Ziel hat.

Die Frage ist nun, wieweit das im China nach Mao Zedong der Fall
war. Welche Rolle spielte die Philosophie bei der Durchführung der „Vier
Modernisierungen"? Ging ihre Entwicklung im Gefolge der allgemeinen
Reformfreude vonstatten oder gab sie etwa selbst mit neuen Theorien der
Reform im Ganzen Weg und Richtung an? Diese Frage soll hier am
Beispiel der Diskussion über das Problem der Entfremdung dargestellt werden,

eine Diskussion, in der sich die Philosophen auf der Basis ihrer
Fachkenntnisse bemühten, den Prozeß der allgemeinen Umgestaltung im politischen

und gesellschaftlichen Bereich zu intensivieren, also für die „Theorie"

ein wenig von der Bedeutung zurückzuerringen, die sie zu Zeiten der

„Herrschaft der Mao Zedong-Gedanken" gehabt hatte. Seit dem Ende der
Mao-Ära war dies der einzige politische Vorstoß der Philosophen — im
Rahmen der Demokratie-Bewegung der ausgehenden siebziger Jahre und
auch im Rahmen der von Regierungsseite initiierten Kampagnen hatten sie

keinerlei Führungsanspruch angemeldet. Einleitend möchte ich knapp die

allgemeinen Veränderungen referieren, denen die philosophische
Forschung nach 1976 unterworfen war, um damit das argumentative Umfeld
abzustecken, in dem die Entfremdungsdiskussion stattfand.

* Ich danke Werner Flach, Würzburg für Anregung und Hilfe.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 35

„Das Denken befreien", „die Wahrheit in den Tatsachen suchen" und
„mit dem Blick in die Zukunft einig zusammenstehen" — diese vagen und
deshalb vielfach ausdeutbaren Slogans, die Deng Xiaoping 1978 äußerte1,
wurden quasi zur Regierungsdevise der Reformer hochstilisiert. Ihre jeweilige

Präzision blieb den Ideologen überlassen und unterschied sich je nach
Zeitpunkt und Standort. Als „Befreiung des Denkens" galt gemeinhin die
Ablösung der „linksextremen Denkrichtungen, die Lin Biao und die
Viererbande jahrelang propagiert hatten" (in der Formulierung von Wang
Ruoshui, dem stellvertretenden Chefredakteur der Volkszeitung).2 Nach
Ru Xin, dem Vizepräsidenten der Akademie für SozialWissenschaften, war
es die neue Funktion der Philosophie, „theoretisch zu beweisen, welche
Besonderheiten der chinesische Sozialismus hat".3 Diese Formulierung ist
irreführend, denn sie scheint die Philosophie auf eine apologetische Funktion

zu beschränken. Der Autor fährt jedoch fort, daß es nicht genüge,
Besonderheiten nur im Bereich des Wirtschaftssystems nachzuweisen;
vielmehr müßten diese Nachweise in allen Bereichen unternommen werden.
Hier wird bereits eine Frage angeschnitten, die in der Kontroverse um die
Entfremdungstheorie oft mitspielte: Müssen die Philosophen sich bei ihren
Analysen auf den einen Bereich beschränken, in dem de facto Reformen
stattfanden, also auf die Wirtschaftspolitik, oder sollten sie alle Lebensbereiche

analysieren — also auch die von Reformmaßnahmen wenig oder gar
negativ betroffenen Bereiche des politischen und sozialen Lebens?

Daß Philosophie mehr enthält als nur die Ausformulierung
weltanschaulicher Probleme4 oder die propagandistische Vertiefung agitatorischer

Schlagworte, zu der sie nach 1949 mitunter verkommen war, hat
sich in der Neubesinnung auf den Gegenstand der Philosophie offensichtlich

durchgesetzt. Grob nach der Summe der behandelten Themen geur-

1 Deng Xiaoping, Ausgewählte Schriften, Peking 1983, S. 169 (Rede am 13. Dezem¬
ber 1978).

2 Wang Ruoshui, „Makesizhuyi he sixiang jiefang" (Der Marxismus und die Befrei¬

ung des Denkens), verf. 1980, in Wang Ruoshiui, Wei rendaozhuyi bianhu (Zur
Verteidigung des Humanismus), Peking 1986, S. 56-60: 56. Übers. D.A. Kelly
(Hrsg.), „Wang Ruoshui", Chinese Studies in Philosophy 16, 3, 1985, S. 89-100).

3 Ru Xin, „Makesizhuyi zhexue mianlin de xin renwu" (Die neue Aufgabe, mit der
die marxistische Philosophie konfrontiert ist), Shehui kexue 1983, 32, S. 2-7: 5

(nach Renmin ribao 20.7.1983).
Vgl. Yi Chen, „Makesizhuyi zhexue de duixiang ji qi yitihua" (Das Objekt und
die Integration der marxistischen Philosophie), in Zhongguo shehui kexueyuan
zhexue yanjiusuo (Abteilung für Philosophie in der chinesischen Akademie für
Sozialwissenschaften) (Hrsg.), Zhongguo zhexue nianjian (Chinesisches Jahrbuch
für Philosophie), (im folgenden ZGZXNJ) Peking 1985, S. 20-25: 20.



36 BARBARA HENDRISCHKE

teilt, haben sich die Philosophen zunehmend mit methodologischen
Problemen beschäftigt. Es wurden in den letzten Jahren viele Bücher und
Aufsätze zu den Problemen herkömmlicher und moderner Logik publiziert,
und es gab durchaus die Tendenz, die Befreiung des Denkens ohne Rücksicht

auf die Frage nach dem wovon und nach den politischen Kriterien
dieser Befreiung als eine Konzentration der Philosophie auf den „Bereich
des Denkens" zu interpretieren: Gegenstand der modernen Philosophie sei

nach der auch vom historischen Materialismus geförderten Verselbständigung

der Einzelwissenschaften das Denken selbst.5 Der allgemeine Trend
ging zu einer philosophischen Forschung, die sich in Form und Inhalt als

undogmatisch - Dogmatismus wurde von Wang Ruoshui als die Entfremdung

der Philosophie apostrophiert6 — und, im chinesischen Kontext,
innovativ darstellte.

Dabei bestand für eine Philosophie, die sich auf den „Bereich des
Denkens" konzentrierte, sachlich keine ersichtliche Notwendigkeit, sich an
Marx zu orientieren, wie aus Zhang Yides Erläuterung des Begriffs einer
Wissenschaft der Philosophie (zhexuexue) hervorgeht:

Warum heißt es, daß die Frage nach dem Grundproblem der Philosophie der Inhalt
einer Wissenschaft der Philosophie ist? Erstens weil das Grundproblem der
Philosophie eine Kurzfassung aller Philosophie ist, ein gemeinsames Problem aller
Philosophien. Das heißt, daß das Problem der Beziehung zwischen Materie und Bewußtsein

unbedingt von jeder philosophischen Richtung beantwortet werden muß.
Das Problem dabei ist, daß die verschiedenen philosophischen Richtungen für dieses

Problem nicht die gleiche Antwort haben. Die eine Antwort auf das Grundproblem

der Philosophie lautet, daß die Materie zuerst und das Bewußtsein danach

kommt, was das Grundprinzip allen Materialismus ist, während es das Grundprinzip
des marxistischen dialektischen Materialismus ist, daß die Materie das Bewußtsein

bestimmt und das Bewußtsein andererseits auf die Materie eine Wirkung ausübt.

Dieses Grundprinzip der marxistischen Philosophie ist nur eine Antwort auf
das philosophische Grundproblem und ist nicht das philosophische Grundproblem
selbst.7

Ai Ying, „Lun zhexue de yanjiu duixiang he neirong" (Das Objekt und der Inhalt
philosophischer Forschung), Zhexue yanjiu 1984, 3, S. 35-41.
Wang Ruoshui, „Guanyu yihua de gainian - cong Heigeer dao Makesi" (Der
Begriff der Entfremdung — von Hegel bis Marx), in Waiguo zhexue yanjiu jikan
(Gesammelte Studien zur ausländischen Philosophie), Shanghai 1978, zit. n. Wang

Ruoshui, Zai zhexue zhanxian shang (An der philosophischen Front), Peking
1980, S. 469-497; übers. D.A. Kelly s.o. Anm. 2, S. 39-70.
Zhang Yide, „Zhexuexue — guan yu zhexue de kexue" (Die „Wissenschaft der

Philosophie" — über die Wissenschaftlichkeit der Philosophie), Xueshu luntan
1981, 5, zit. n. Xinhua wenzhai 1981, 12, S. 54-56: 54f.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 3 7

Auch wenn der Autor im Gang seiner Abhandlung zu dem Ergebnis
kommt, der Marxismus sei aus Gründen seines Systems („Das philosophische

marxistische System ist die organische Verbindung von der Kontinuität
der grundlegenden Prinzipien und von der Veränderbarkeit der konkreten

Formen."8) die beste aller möglichen Philosophien, so ist doch mit der
Einführung einer Wissenschaft der Philosophie die philosophische
Fragestellung aus dem ideologischen Bereich entrückt worden. Es ist für die
Entwicklung der philosophischen Forschung nicht unwichtig, ob „der Marxismus"

selbstverständlich als die beste aller Philosophien gilt oder ob diese

Frage in den philosophischen Diskurs hineingenommen und dann positiv
beantwortet wird. Auch Wang Ruoshui stellte zumindest formal die
Gültigkeit des Marxismus in Frage, indem er eine Begründung für seinen Wert
gab. Er konstatierte, die marxistische Philosophie sei deshalb in der Lage,
die Befreiung des Denkens zu leisten, weil sie selbst ein Produkt der
Befreiung des Denkens sei.9 Die Besonderheit der marxistischen Philosophie
sei es, darauf einigten sich die Herausgeber von Lehrmaterialien für
Hochschulen, daß sie zugleich wissenschaftlich und revolutionär sei.10 Sie ist
jedenfalls nicht etwa d i e Philosophie sondern eine bestimmte philosophische

Richtung.11 In diesen Zusammenhang gehört die von D.A. Kelly
aufgearbeitete Kontroverse über die Beziehung zwischen Naturwissenschaften

und Philosophie - oder besser, marxistischer Philosophie, deren
naturwissenschaftliche Rückständigkeit offen kritisiert und deren
Führungsanspruch über die Naturwissenschaft deshalb in Frage gestellt
wurde.12

An der Revision der Philosophie wurde konkret in drei Bereichen
gearbeitet, die zum Teil auch heute noch die Arbeit der Philosophen bestimmen.

Diese drei Bereiche sind die Neubewertung chinesischer marxistischer

Denker, die Übertragung von Texten und die Darstellung von Themen

und Methoden der zeitgenössischen ausländischen Philosophie und

8 Zhang Yide s.o. S. 56.
9 Wang Ruoshui, „Makesizhuyi...", s.o. Anm. 2, S. 58.

10 Hua Ming, „Bianxie gaodeng yuanxiao zhexue jiaocai de ruogan lilun wenti"
(Einige theoretische Probleme bei der Herausgabe der philosophischen Materialien
für Hochschulen). Jiaoxue yu yanjiu 1981, 2, zit. n. Xinhua wenzhai 1981, 6,
S. 23-24: 24.

11 Vgl. Xing Bensì, „Jianchi Makesizhuyi zhexue, fazhan Makesizhuyi zhexue" (An
der marxistischen Philosophie festhalten, die marxistische Philosophie entwik-
keln), ZGZXNJ 1982, S. 15-20.

12 D.A. Kelly, „Chinese Controversies on the Guiding Role of Philosophy over
Science", Australian Journal of Chinese Affairs 14, 1985, S. 21-35.



38 BARBARA HENDRISCHKE

insbesondere die Auseinandersetzung mit der europäischen, nach chinesischer

Diktion „westlichen" an Marx orientierten Philosophie — ein
Bereich, der für den Ablauf der Entfremdungsdiskussion maßgebend war.

Ansätze zur Revision der Philosophie

Die Neubewertung mancher chinesischer Marxisten war notwendig, um
durch die Herstellung eines Meinungsspektrums in der Vergangenheit den
öffentlichen Diskurs der Gegenwart psychologisch und politisch zu
fördern. Es bedurfte einer manifesten Säkularisierung theoretischer Urteile,
damit theoretische Neuformulierungen möglich wurden. Die Revision
bestand erst einmal in der Neuauflage von Texten: Li Dazhao, Li Da, Ai
Siqi, Yang Xianzhen13 und andere wurden wieder bekannt gemacht. Die
gemeinsame Rehabilitierung gegnerischer Philosophen — Ai Siqi hatte
1965 Yang Xianzhens Sturz verursacht — macht deutlich, daß es dabei
nicht um die Re-Etablierung vergangener Positionen, sondern um die
Herstellung eines Diskurses ging, oder wie J.A. Fogel in seiner Arbeit über Ai
Siqi meint, um die Entmythologisierung der „Mao Zedong-Gedanken".14
Dazu gehörten auch die Arbeiten der Philosophiegeschichtier über die
Gesellschaft für neue Philosophie, jenen braintrust, der mit Ai Siqi, Zhou
Yang, Mao Dun, Fan Wenlan und anderen in Yanan die Formulierung der
Mao Zedong-Gedanken bewirkt hatte.15 Konkrete inhaltliche oder thematische

Anknüpfungspunkte scheint diese Rehabilitierung nicht erbracht zu
haben; jedenfalls ist das vernichtende Urteil, das Ru Xin 1983 über die

Entwicklung der Philosophie in der Volksrepublik fällte, unwidersprochen
geblieben. Danach sei der chinesische Marxismus zur Zeit im wesentlichen
der der sowjetischen Akademie der dreißiger Jahre und der sowjetischen
Hochschullehrer der fünfziger Jahre. Höchstens Mao Zedongs Popularisierung

philosophischer Themen könne eine gewisse Geltung beanspruchen.

13 Zu Li Dazhao vgl. Yu Lianghua, „Li Dazhao zhexue sixiang yanjiu" (Studien zu
Philosophie und Gedanken Li Dazhaos) ZGZXNJ 1984, S. 129-131; zu Li Da s.

Li Da wenji (Gesammelte Werke von Li Da), Peking 1980-81, vgl. ZGZXNJ 1982,
S. 178f.; zu Ai Siqi s. Neuauflage der gesammelten Werke, 1979-1983 und J.A.
Fogel, Ai Ssu-chi's Contribution to the Development of Chinese Marxism, Harvard
Contemporary China Series 4, 1987, S. 113; zu Yang Xianzhen's Rehabilitation
vgl. China Aktuell, Nov. 1980, S. 937.

14 J.A. Fogel, s.o. S. 82.
15 Xu Suhua, „Dui Yanan 'Xin zhexue hui' de yanjiu qingkuang" (Die Lage der For¬

schung über die Gesellschaft für neue Philosophie in Yanan), ZGZXNJ 1984,
S. 131-133.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 39

Heute sei es also nicht damit getan, auf den Stand von vor der Kulturrevolution

zurückzukehren.16
Was dagegen große Wirkung entfaltete, war die wachsende Kenntnis

ausländischer philosophischer Fragestellungen. Im Herbst 1979 fand eine
erste große Konferenz über die gegenwärtige ausländische Philosophie
statt.17 Es entsprach der allgemeinen Ausrichtung der Reformer, daß vor
allem die amerikanischen Philosophen allmählich bekannt gemacht wurden.

In den Sammelbänden zur Einführung in die ausländische
Gegenwartsphilosophie führten oft Pragmatismus und Positivismus das Feld der
Ismen (Allgemeine Linguistik, Sprachphilosophie, logischer Pragmatismus,
Existenzialismus, Frankfurter Schule, Neu-Thomismus, Personalismus,
Strukturalismus u.a.) an18, oder es wurde nach Ländern unterschieden,
zum Beispiel in der Reihenfolge, wie sie im Jahrbuch für Philosophie 1983
erscheinen: die Philosophie Jugoslawiens, der Sowjetunion, Japans, der
USA, Englands, Frankreichs und Deutschlands.19 Diese Arbeiten sind im
Hauptteil stark deskriptiv und begründen in einem nachgestellten
Kommentar die eigene Untersuchung etwa in dem Sinne, in dem 1986 in der
Roten Fahne Zheng Kangsheng erklärte, „Was ist von der gegenwärtigen
westlichen Philosophie zu halten?". Dieser Artikel ist im einzelnen peinlich;

er enthält zum Beispiel den wohlgemeinten Rat an die westlichen
Philosophen, sich an ihren chinesischen Kollegen zu orientieren und mehr
Einheitlichkeit an den Tag zu legen; auch die Gleichbewertung der
gegenwärtigen Arbeit chinesischer Philosophen mit der von Marx und Engels ist
auffallend. Dennoch enthält der Artikel einige wichtige programmatische
Punkte. Die Philosophie des Westens sei zwar grundsätzlich im Irrtum,
weil nur der idealistische Zweig der herkömmlichen westlichen Philosophie

weiterentwickelt worden sei, aber sie habe mit der modernen
wissenschaftlichen und zivilisatorischen Entwicklung Schritt gehalten. Zwar
könne sie für die Entwicklung der gegenwärtigen chinesischen Philosophie
nicht ganz die Rolle spielen, die die klassische deutsche Philosophie für

16 Ru Xin, „Makesizhuyi...", s.o. Anm. 3, S. 5.

17 S. Zhou Guoping, „Quanguo xiandai waiguo zhexue taolunhui zai Taiyuan ju-
xing" (Veranstaltung einer nationalen Konferenz über gegenwärtige ausländische
Philosophie), Zhexue yanjiu 1980, 1,S. 76-79.

18 Vgl. Wenhuabu chuban shiye guanüju (Amt für die Verwaltung des Verlagswesens
im Kulturministerium) u.a. (Hrsg.), Quanguo xinshumu (Nationalbibliographie),
Peking, mit Unterbrechungen ab 1950; Band 1983: z.B. Dangdai xifang zhexue,
Heilongjiang 1983.

19 Du You, „Xiandai waiguo zhexue yanjiu gaishu" (Forschungsbericht zur gegen¬

wärtigen ausländischen Philosophie), ZGZX/V/ 1982, 135-136: 136.



40 BARBARA HENDRISCHKE

Marx und Engels gespielt habe; gewisse Übernahmen seien jedoch für den
Fortschritt der chinesischen Philosophie notwendig. Zwei Bereiche sind
es, die Zheng imponierten — und zwar dieselben Bereiche, die auch Ru
Xin hervorgehoben hatte: die Philosophie über den Menschen, die ein
klassisches Thema der westlichen Philosophie sei, und die philosophische Analyse

einzelner wissenschaftlicher Disziplinen und Forschungsmethoden,
beispielsweise in der Sprachphilosophie sowie bei T. Kuhn oder I. Lakatos.
Der Hauptpunkt jedoch sei,

daß die führenden Anschauungen innerhalb der gegenwärtigen westlichen
Philosophie viel weiter auseinander liegen als in der herkömmlichen Philosophie. Diese

Veränderung bringt uns dazu, ursprünglich vorhandene, aber nicht genügend
beachtete Aspekte wie zum Beispiel den Begriff der Relativität ernst zu nehmen und
gründlich zu erforschen, und von daher haben wh ein neues und konkretes
Verständnis der gesamten Dialektik des Absoluten und des Relativen. Außerdem kann
uns die moderne westliche Philosophie, wenn sie wie zum Beispiel die Frankfurter
Schule die westliche Gesellschaft kritisiert, wertvolles Material an die Hand geben.
Die Widerlegungen und die Übernahmen der modernen Philosophie gegenüber der
früheren Philosophie, beispielsweise der Widerspruch gegen die spekulative
Metaphysik, sowie die Vorwürfe der gegenwärtigen westlichen Philosophen gegeneinander

(wie zum Beispiel Quine's Widerlegung zweier Dogmen des Ökonomismus)

— das alles kann uns nützliche Aufklärung vermitteln.20

Die Ideen der westlichen Philosophen galten also im Rahmen der repräsentativen

philosophischen Forschung als „wissenswert". Darüberhinaus galten

sie vielen Philosophen auch als weit überlegen. Das erfahren wir zwar
nicht im positiven Wortlaut, zumindest nicht aus den großen national
verbreiteten Zeitschriften, aber die Gegner dieser Position konnten nicht umhin,

im Rahmen ihrer Kritik auch die Position selbst indirekt darzustellen:

Aber es gibt auch einige Genossen, insbesondere einige jüngere Genossen, die in
das andere Extrem gehen, die gegenwärtige westliche Philosophie im Ganzen bejahen

und gegenüber der marxistischen Philosophie einen gewissen Widerwillen
entwickeln, weil in der Vergangenheit die gesamte Negation der westlichen Philosophie

im Namen des Marxismus stattgefunden hatte.21

Die Bearbeitung der westlichen Philosophie ist bisher, soweit ich das
übersehen kann, deskriptiv gewesen, orientiert meist an Personen und an

Schulrichtungen. Sachlich-analytische schulübergreifende Fragestellungen

20 Zheng Kangsheng, „Zenyang kande xiandai xifang zhexue" (Was ist von der gegen¬
wärtigen westlichen Philosophie zu halten?), Hongqi zazhi 1986, 3, S. 22-28: 27.

21 Zheng Kangsheng, s.o., S. 28.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 41

wurden kaum durchgeführt; eine Aufarbeitung, die den chinesischen
Philosophen einen selbständigen Umgang mit den neuen Methoden gestatten
würde, hat bisher nicht stattgefunden.

Zwischen dem Herangehen an die ausländische Philosophie im Ganzen
und an den westlichen Marxismus insbesondere bestand formal kein
wesentlicher Unterschied: Denker und Schulrichtungen wurden beschrieben,
eingeordnet und knapp bewertet. „Westlicher Marxismus" meint alle
Philosophen, die sich im Westen seit Georg Lukacs innerhalb oder, wie es

meist der Fall war, außerhalb der kommunistischen Parteien in ihrem Denken

auf marxistische Traditionen berufen haben. Der Begriff beinhaltet
jedoch nicht die Lehren von Leon Trotzki und seinen Anhängern, die,
wie Xu Chongwen meinte, als dogmatisch abzulehnen seien und deren
Bearbeitung anscheinend weiterhin untersagt ist. Der Begriff umfaßt auch
nicht die heterodoxen Denker im konkreten Sozialismus, weil, so heißt es,
deren Analysen auf die besonderen Bedingungen ihrer Länder zugeschnitten

seien und keine Allgemeingültigkeit beanspruchen könnten.22 Diese

prinzipielle Ausgrenzung wurde jedoch praktisch nicht vollzogen und galt
insbesondere nicht für die Jugoslawen, auf die später zurückzukommen
sein wird.

Der westliche Marxismus übte in den ersten Reformjahren eine große
Faszination auf die chinesischen Philosophen aus. Wie erklären sich das

die Chinesen? Das Gute am westlichen Marxismus sei die detaillierte Kritik
am kapitalistischen System und gleichermaßen die konsequente Kritik am
sowjetischen Modell. Im übrigen lehre die Lektüre dieser Texte denken,
weil die westlichen Marxisten sich des gesamten Instrumentariums der
modernen Philosophie bedienten — dabei wurde vor allem auf den
Strukturalismus Althussers und den Existenzialismus Sartres verwiesen, wobei
Sartre auf Grund seines persönlichen politischen Engagements auch mit
seiner Philosophie oft in die Nähe der Marxisten gestellt wurde.23 Zu
Anfang der achtziger Jahre erschienen eine Reihe von Arbeiten über die

22 Xu Chongwen, „Xifang makesizhuyi de laifa qumo" (Die Entwicklung des west¬

lichen Marxismus), Xiandai waiguo zhexue lunji 1982, 1, zit. n. Xinhua wenzhai
1983, 1, S. 32-35: 32ff.

23 Xu Chongwen, s.o. S. 33. Die plumpen Verurteilungen beider Philosophen in der
Roten Fahne 1982, 23 und 1983, 9 fanden vor dem Hintergrund eines wachsenden

Interesses statt. Nach dem Bericht von Tu Jiliang, „Xiandai waiguo zhexue

yanjiu gaishu" (Forschungsbericht zur gegenwärtigen ausländischen Philosophie),
ZGZXNJ 1983, S. 174-175 gehörten Existenzialismus und westlicher Marxismus
in jenem Jahr zu den wichtigsten Themen der Arbeiten über westliche Gegenwartsphilosophie.



42 BARBARA HENDRISCHKE

Frankfurter Schule, obwohl oder vielleicht auch weil zwischen manchen
Gedanken von Marcuse und den Slogans der Kulturrevolution Ähnlichkeiten

festgestellt wurden. Überhaupt hängt die große Beachtung der Frankfurter

Schule stark damit zusammen, daß sie als der Auslöser für die
Studentenrevolte von 1968 gilt:24 was politisch von Konsequenz ist, muß
wohl auch gedanklich etwas taugen. Hier wird also bei der Wertung der
„westlichen Marxisten" nach demselben Verfahren vorgegangen, das auch
im Rahmen der ganzen neueren Philosophie den Amerikanern eine privilegierte

Stellung zuweist: gerade die Philosophie ist am interessantesten,
die, umgewandelt in Ideologie, nachweislich Wirkung gezeigt hat.

Die Revision des Marxismus, die das Ziel der allgemeinen Anhebung
philosophischer Kenntnisse gewesen war, ist rasch in Gang gekommen,
allerdings mit der Einschränkung, daß es sich dabei um eine Revision des

chinesischen Marxismus handelt, also um eine Frage der Rezeption des

Marxismus in China, wobei die „Revision" vor allem darin bestand, anderweitig

Vorgedachtes in den Kontext chinesischer Sprache und Theorie zu
adaptieren. Dabei ging es den Reformern erst einmal um eine marxistische
Begründung der neuen Wirtschaftspolitik, ein Anliegen, das zu einer intensiven

Bearbeitung des Kapitals führte, mit Konferenzen, Kommentaren
und Analysen.25 Maurice Meisner beschreibt diese Bemühungen mit resig-
nativer Skepsis und sieht in der gegenwärtigen Hintanstellung sozialer
Reform eine Wiederbelebung der alten sowjetischen Behauptung, daß die
rasche Entwicklung moderner Produktivkräfte fast automatisch kommunistische

Gesellschaftsformen schaffen werde.26 Diesem Ökonomismus
entsprach auf der anderen Seite die Suche nach neuen Wertbegriffen, die diesen

Ökonomismus hätten ergänzen sollen, de facto jedoch soviel eigenes
Gewicht erlangten, daß sie mit ihm in Konkurrenz traten. Da grundsätzlich

alle ideologische Orientierung nur bei Marx ansetzen konnte, wurde
im Marx'schen Werk nach Wertbegriffen gesucht, mit denen die post-

24 Xu Chongwen, s.o., S. 31. Dem steht entgegen die vom Ort - im Parteiorgan Rote
Fahne — und vom Zeitpunkt — nach dem Anbruch der Kampagne gegen „geistige
Verschmutzung" - der Publikation bedingte skeptische Bewertung durch denselben

Autor, s. Xu Chongwen, „Ping Falankefu xuepai de shehui pipan lilun" (Kritik

an der gesellschaftskritischen Theorie der Frankfurter Schule), Hongqi zazhi
1983, 21, S. 19-24: 6.

25 Vgl. Maurice Meisner, „The Chinese Rediscovery of Karl Marx: Some Reflections
on Post-Maoist Chinese Marxism", Bulletin of Concerned Asian Scholars, 1985,
3, S. 2-16: 3.

26 Maurice Meisner, s.o., S. 15f. Zum selben Thema vgl. auch C. Mackerras, „Chinese
Marxism since 1978", Journal of Contemporary Asia 1982, 12-4, S. 387-414, der
die Entwicklung recht positiv einzuschätzen scheint.



DIE DISKU SSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 43

revolutionäre Gesellschaft ihre neuen Ziele würde identifizieren können.
Ein Ausdruck davon war die Neubewertung des Begriffs „Humanismus",
die in den Jahren 1979 und 1980 vorgenommen wurde. Dafür gab es

willkommene aktuelle Anknüpfungspunkte, weil sich aus der Erörterung des

marxistischen Humanismus wichtige Argumente gegen die Kulturrevolution

der Radikalen Fraktion gewinnen ließen, die damals noch lange nicht
ausdiskutiert war: die sogenannte Viererbande hätte, so hieß es, den
Marxismus verraten, weil sie ohne Rücksicht auf den Menschen Politik
gemacht hätte. Erstmals seit dem Ende der Mao-Ära ließ sich auf diese Weise

die Radikale Fraktion mit Marx-Zitaten verurteilen. Daran knüpfte sich
der Anspruch der neuen Herren, das Volk von einem unmenschlichen
System befreit zu haben, und alle propagierten gegen Ende der siebziger Jahre

einhellig eine Art Humanismus. Diese Weltinterpretation entsprach den

Experimenten der Literaten und Künstler, die damals — ein novum in der

Volksrepublik — begannen, Individuen darzustellen, die einmalige,
unverwechselbare Charakterzüge und Schicksale hatten und die auf Grund
menschlich-moralischer Erwägungen und nicht auf Grund von klassen-
oder parteipolitischen Gesichtspunkten ihr Leben bestimmten. Zhou
Yang, der ideologisch die Volksrepublik bis zum Einbruch der Kulturrevolution

führend geprägt hat, drückte das so aus:

Seit vielen Jahren war unser Verständnis des Marxismus einseitig auf den Klassenkampf

und die Diktatur des Proletariats ausgerichtet. In der Phase des stürmischen
revolutionären Kampfes brauchten wh natürlich die Lehren vom Klassenkampf
und der Diktatur des Proletariats, und nur weil wir uns an diese großartigen Lehren
hielten, konnten wh den Sieg der Revolution erringen. In der neuen Phase des

soziahstischen Aufbaus dürfen wh noch immer die Existenz des Klassenkampfes
nicht vernachlässigen und müssen noch immer an der demokratischen Diktatur des

Volkes festhalten. Aber der Klassenkampf ist schließlich nicht mehr der
Hauptwiderspruch in unserer Gesellschaft Der Mensch ist das Ziel unseres Aufbaus
einer materiellen und geistigen Zivüisation des Sozialismus. Das Ziel ist nicht die
Produktion als solche und auch nicht der Klassenkampf oder die demokratische
Diktatur des Volkes als solche. Dieser Punkt ist früher von vielen Genossen vergessen

worden. Er ist das Ziel aller unserer Arbeit.27

Eben dieses „Ziel" nannte Marx wesentlich präziser die Aufhebung der

Entfremdung des Menschen, und in diesem Sinne wurde auch in China der
marxistische Humanismus vor allem unter dem Aspekt der Entfremdungstheorie

diskutiert.

27 Zhou Yang, „Guanyu makesizhuyi de jige lilun wenti de tantao" (Diskussion eini¬

ger theoretischer Probleme des Marxismus), Renmin ribao 16.3.1983.



44 BARBARA HENDRISCHKE

Im Nebeneinander einer humanistischen und einer ökonomischen
Position im China der Nach-Mao-Ära bestehen Parallelen zu der
Auseinandersetzung zwischen einer „anthropologischen" und einer „szientisti-
schen" Schule, wie sie in den sechziger Jahren in der Sowjetunion und in
Osteuropa stattfand28, als eine Gruppe reformfreudiger Denker in Rückgriff

auf den Humanismus der Marx'sehen Frühschriften gegen das als

.Wissenschaftüchkeit" deklarierte Diktat des dogmatischen Ökonomismus
zu Felde zog. Auch wenn die Chinesen sich nicht im einzelnen argumentativ

in diese Auseinandersetzung einreihten, ähnelten doch bei den
Befürwortern von Humanismus und Entfremdungstheorie genauso wie bei ihren
Gegnern die gedanklichen Positionen und die politische Zielrichtung den

europäischen Vorgaben.

Marx ' Begriff der En tfremdung

Zum öffentlich diskutierten Problem wurde die Entfremdung in China in
einer Verlängerung der Debatte über die verschiedenen Arten Humanismus
und über seine aktuelle Relevanz. Hier soll nochmals Zhou Yang zu Worte
kommen, zumal sicher ist, daß er selbst die Entfremdungsdebatte der
Nach-Mao-Ära stark gefördert hat:

Im Marxismus nimmt der Mensch eine wichtige Position ein. Der Marxismus ist
besorgt um den Menschen, legt Gewicht auf den Menschen und tritt für eine Befreiung

der gesamten menschlichen Gattung ein. Natürlich ist der Mensch, von dem
im Marxismus die Rede ist, der gesellschaftliche Mensch, der reale Mensch, der

praktische Mensch; die Befreiung der gesamten menschlichen Gattung, von der
im Marxismus die Rede ist, ist eine, die auf dem Weg der Befreiung des Proletariats

vonstatten geht. Marx veränderte den Menschen als Lebewesen, als Abstrak-
tum, von dem bei Feuerbach die Rede war, in einen gesellschaftlichen und
praktischen Menschen und überwand von daher Feuerbachs unmodifizierten Materialismus

und verwandelte ihn in einen praktischen Materialismus. Gleichzeitig
überwand er auch Feuerbachs Theorie der menschlichen Natur, die auf dem abstrakten

Menschen gründete und verwandelte sie in einen realen Humanismus, der auf
dem historischen Materialismus gründete, oder in einen proletarischen Humanismus.

In diesem Wandlungsprozeß hat die Umformung des Begriffs „Entfremdung"

eine Schlüsselfunktion.29

28 Vgl. H. Dahm, Der gescheiterte Ausbruch: Entideologisierung und ideologische
Gegenreform in Osteuropa (1960-1980), Baden-Baden 1982, S. 175ff.

29 Zhou Yang, s.o.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 45

Die Schlüsselfunktion des Begriffs der Entfremdung ist zum einen
inhaltlich-philosophisch begründet, weil sich gerade am Begriff der Entfremdung
gut nachweisen läßt, daß Marx' Humanismus ein anderer war als der seiner
philosophischen Vorgänger.30 Für die Chinesen überwogen jedoch gewiß
die ideologiegeschichtlichen Gründe seiner Sonderstellung. In der nach-
Stalinistischen Ära diente der Begriff wie kein anderer den Erneuerern
dazu, bei den Dogmatikern innerhalb der Partei einige vom Westen
herangetragene ideologische Konzepte wie Selbstbestimmung, Freiheit oder
Demokratie im Namen von Marx einzuklagen. Im allgemeinen chinesischen
Marxismus-Überdruß der Nach-Mao-Ära hatte der Begriff eine ähnliche
Funktion und barg in sich die Möglichkeit, eine zumindest nominelle
Rückbindung an Marx mit einem Maximum an praktischer Veränderung
zu verbinden.

Die Rückbindung an Marx blieb obligatorisch. Die These von einer
Aktualität der Entfremdung ließ sich im vorgegebenen ideologischen Kontext

nur dann sinnvoll behaupten und verbreiten, wenn es sich dabei um
einen nachweisbar marxistischen Begriff handelte. Daß ein solcher Nachweis

von der Sache her unter Umständen als problematisch angesehen
werden kann, machte Daniel Bell deutlich, als er behauptete, eine akzeptable

Theorie der Entfremdung müsse heute auf andere Füße gestellt werden

als nur auf das Werk von Marx31 - eine These, die im übrigen auch in
den sechziger Jahren in Osteuropa auf heftigen Widerstand stieß.32 Daß in
China keinerlei Versuche unternommen wurden, Marx' Entfremdungstheorie

von außen her zu ergänzen, ist ein weiteres Zeichen dafür, daß es

bei der chinesischen Entfremdungsdiskussion von vornherein nicht um
innerphilosophische Definitionsfragen oder um den Entwurf irgendeiner
neuen Theorie ging, sondern um eine kritische Wiederbelebung der
marxistischen Lehre als staatstragender Ideologie.

Für die chinesischen Philosophen war das Problem der Entfremdung
also erst einmal ein Problem der Textexegese, und zwar vor allem der Exegese

der Ökonomisch-philosophischen Manuskripte aus dem Jahr 1844.
Deshalb war die allgemeine Verfügbarkeit dieses Textes eine grundlegende
Bedingung für die Diskussion der Entfremdungstheorie.

Aus fast allen Aufsätzen zu Philosophie und Ideologie geht hervor,
daß die chinesischen Marx-Experten nur mit chinesischen oder eventuell

30 Vgl. A. Kurella, „Zu einigen methodischen Fragen der Entfremdungsproblema¬
tik", in H.-H. Schrey (Hrsg.),Entfremdung, Darmstadt 1975, S. 253-264: 254ff.

31 Vgl. D. Bell, „Die Diskussion über die Entfremdung", in L. Labedz (Hrsg.), Der
Revisionismus, Köln und Bonn 1965, S. 295-319.

32 Vgl. I. Meszaros, Der Entfremdungsbegriff bei Marx, München 1973, S. 227ff.



46 BARBARA HENDRISCHKE

mit russischen Textvorlagen arbeiten können. Unübersetzte Texte konnten
also im allgemeinen Diskurs keine Rolle spielen. Darunter litt gewiß auch
die Rezeption des Marx'schen Frühwerks, weil wichtige Teile davon in der
russischen Vorlage zur chinesischen Gesamtübersetzung der Werke von
Marx und Engels nicht enthalten waren. Ausschlaggebend für die geringe
Resonanz der frühen Werke waren jedoch polit-ideologische Vorurteile,
denn einzelne Übersetzungen sind seit 1949, wenn auch in kleiner Auflage,

publiziert worden. 1956 erschien in einer Auflage von 5.000 eine
Übersetzung der Ökonomisch-philosophischen Manuskripte.33 Auch die
Übersetzung einer deutschen Arbeit über die Manuskripte erschien 1957 in
einer Auflage von 8.000.34 1963 veröffentlichte der Sanlian-Verlag
wahrscheinlich als interne Publikation die Übersetzung der von S. Landshut
1932 bei Kröner herausgegebenen Frühschriften.35 Allgemein zugänglich
sind die Texte erst heute, und nur deshalb können manche neueren Themen

der Marx-Rezeption in aller Breite diskutiert werden. Die chinesische
Übersetzung wurde 1986 mit dem 50. Band des Gesamtwerkes
abgeschlossen.36 Dabei wurde, mit einigen Korrekturen, auf die 1968 erschienenen

Ergänzungsbände der russischen Ausgabe zurückgegriffen.
Der Begriff der Entfremdung wird heute durchweg mit yihua

wiedergegeben, einem modernen Kunstwort, das parallel zu anderen Kunstwörtern,

wie zum Beispiel waihua „Entäußerung" gebildet ist. Yihua hat
verschiedene fachspezifische Bedeutungen; im linguistischen Bereich bedeutet

es beispielsweise „Dissimilation", also für das Chinesische die
Tonverschiebungen, die sich aus der Verbindung zweier Zeichen für die einzelnen

33 He Sijing (Übers.), Jingjixue-zhexue shougao, Renmin chubanshe, 1956, vgl.
Quanguo xin shumu 1956, H. 12. Vgl. D. Munro, „The Chinese View of Alienation",

China Quarterly 1974, S. 580-582: 581. Die Angabe von Munro, nach der
1957 eine Neuauflage des Werkes erschienen ist, habe ich nicht verifizieren können.

34 He Sijing (Übers.), Auguste Cornu, Die Ökonomisch-philosophischen Manuskripte
(vermutlich hrsg. v. d. Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin 1955),
Shanghai Renmin chubanshe 1957, vgl. Quanguo xin shumu 1957.

35 Vgl. Yang Shi, „Some Questions concerning the Appraisal of Marx's Economic and
Philosophic Manuscripts of 1844", Social Sciences in China 1982, 2, S. 114-133:
114. Diese Ausgabe ist im Quanguo xin shumu nicht aufgenommen, war also
vielleicht eine interne Publikation. Sie whd nicht erwähnt von Shang Dewen, „Lun
Makesi jingji yihua lilun de xingcheng ji qi tedian" (Entstehung und Besonderheiten

von Marx' Theorie der ökonomischen Entfremdung), Beijing daxue xuebao
1981, 1, S. 19-29: 19, der jedoch aus der deutschen Ausgabe von S. Landshut
mehrfach zitiert.

36 Vgl. Gu Jinping und Wang Xijian, „Chinesische Ausgabe der 'Gesamten Werke von
Marx und Engels'", Beijing Rundschau 48, Jg. 23, Dezember 1986, S. 33f.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 47

Zeichen ergeben. Ein anderer, älterer Übersetzungsbegriff für das deutsche
Wort, der in He Sijings Übersetzung Verwendung fand, ist shuyuanhua.31
Das Wort shuyuan wurde schon im klassischen Chinesisch der Vor-Han-
Zeit für das Abkühlen von Beziehungen besonders unter Leuten, die
eigentlich einander nahe stehen, verwendet.38 Im Japanischen, aus dem
viele moderne chinesische Begriffe und insbesondere philosophische
Begriffe stammen, wird Entfremdung noch heute mit shuyuanhua wiedergegeben,

während yihua (ikka) dort für Verfremdung im Sinne Bert Brechts
verwendet wird.39

So unterschiedlich sie auch entstanden sind, haben beide
Übersetzungswörter doch gemeinsam, daß sie von der Alltagssprache, und zwar
auch der gehobenen Alltagssprache, weit entfernt sind. Es gibt in China
keinen, wie R. Maurer es ausdrückt, halbphilosophischen, in die allgemeine
Intellektuellensprache eingedrungenen Entfremdungsbegriff.40 Mit dem
Wort yihua hätte der Chinese vor ein paar Jahren nicht viel verbunden —

von der spontanen Einsicht in die eigene Entfremdung, mit der wir heute
mit dem Wort umgehen, ganz zu schweigen.41

In diesem Aufsatz möchte ich in den Grenzen der chinesischen Diskussion

des Begriffs yihua bleiben. Es geht hier nicht darum, in freier
Interpretation Elemente in Chinas Gesellschaft und Kultur aufzusuchen, die
wh mit unserem Sprachgebrauch als Anzeichen von Entfremdung deuten
könnten. Es scheint bisher auch keine konkreten Versuche chinesischer
Denker zu geben, Erscheinungen von Entfremdung beispielsweise in Chinas

zeitgenössischer Literatur, in Werken der bildenden Kunst oder auch
im Lebensstil der Großstädter aufzuspüren. Nur in der polemischen Kritik

37 S. Shang Dewen, s.o., S. 19; He Sijing verwendete, sicher im Anschluß an japani¬
sche Vorlagen, shuyuanhua. Liu Pikun, der die neue Übersetzung der Manuskripte
in Bd. 42 des Gesamtwerks betreut hat, verwendete dagegen durchgängig den
Begriff yihua, der sich in der gegenwärtigen Diskussion durchgesetzt hat. Im übrigen
sprach auch Zhou Yang 1963 (Chou Yang, „The Fighting Task Confronting
Workers in Philosophy and the Social Sciences, Speech given in October 1963 at
the Chinese Academy of Social Sciences", Peking 1963) von yihua.

38 Vgl. Morohashi Tetsuji, Dai Kan-Wa jiten, Tokyo 1955-1960: Nr. 22000, 17. Bd.
7, S. 8054: Belege aus Zhanguoci und Hanfeizi.

39 S. Gendai yogo no kisoku chishiki, Tokyo 1986: 733f.
40 R. Maurer, „Entfremdung", in H. Krings u.a. (Hrsg.), Handbuch philosophischer

Grundbegriffe, München 1973, Bd. 2, S. 348-360.
41 Die Debatte hat jedoch den Begriff bekannter gemacht, vgl. M. Nerlich, „Kultur¬

schock nach der Öffnung — Entfremdung in China als Theorieimport oder liberaler

Hausgeist", Zeitschrift für Kulturaustausch (Stuttgart) 3, 1986, S. 391-39:
S. 394.



48 BARBARA HENDRISCHKE

gegen alle „geistige Verschmutzung" wurden seit Ende 1983 solche Bezüge
hergestellt, und zwar insbesondere Bezüge zwischen den philosophischen
Diskussionen über Humanität oder Entfremdung und den dichterischen
Umsetzungen dieser Vorstellungen. So wurde Dai Houyings Roman Ren
a ren (vielleicht: Wir sind Menschen!) als Beispiel für bürgerlich-humanistische

Gesinnung verurteilt und in einem Atemzug mit angeblich irrigen
Marx-Interpretationen genannt.42 Die Marx-Interpreten selbst hätten sich
kaum auf Dai Houying berufen. Daß Philosophen ungern einen Abglanz
ihrer Theorien in einem so banalen Genre wie einer Erzählung oder einem
Theaterstück wiederfinden, hat in China Tradition, und es hat den
Anschein, als ob die Arroganz des Theoretikers gegenüber dem Geschichtenerzähler

fortdauerte.43 Höchstens für entfernte Literatur findet der
Begriff Anwendung — für Pu Songlings Fuchsgeister44 beispielsweise oder für
Kafkas Kreaturen.45 Dabei ließen sich Entfremdungserscheinungen in der
Gegenwartsliteratur leicht nachweisen: das isolierte Individuum in feindlicher

Umwelt, die Entfremdung des Einzelnen von der Familie oder von
der Arbeitsgemeinschaft, die Unterdrückung des Einzelnen durch die von
ihm geschaffenen Institutionen und Programme, der Verlust der eigenen
Individualität, der Verlust des Ich — dies waren seit den ausgehenden 70er
Jahren wichtige Themen der Literatur und gelegentlich auch der bildenden
Kunst.

Als Ursache dieser „Entfremdung" — so jedenfalls könnten wir das in
der Literatur zum Ausdruck gekommene Weltgefühl benennen — galt
anfangs die Kulturrevolution, obwohl manche Intellektuelle schon bald zum

42 Vgl. H. Martin, Nachwort zu Dai Houying, Die große Mauer, München und Wien
1987, S. 373.

43 Arbeiten wie die von Wang Lei, „Renxing he jiejixing de duili tongyi ji qi zai
wenxue zuopin zhong de biaoxian" (Widerspruch und Identität von menschlicher
Natur und Klassennatur und ihre Manifestation in literarischen Werken), Liaoning
daxue xuebao 1979, 2, s. Zhongguo shehui kexueyuan zhexue yanjiusuo Guonei
zhexue dongtai bianjibu (Redaktion von Tendenzen in der chinesischen Philosophie

in der Abteilung für Philosophie in der chinesischen Akademie für
Sozialwissenschaften) (Hrsg.), Renxing rendaozhuyi wenti taolunji (Aufsatzsammlung zu
den Problemen von Menschlichkeit und Humanismus), Peking 1983 (im folgenden
RRWT), S. 174-180, der aus weiter zurückhegender chinesischer Literatur Beispiele

für Entfremdungserscheinungen herauszieht, sind selten.
44 Zhao Lisheng, „Shilun liaozhai zhiyi funü xingxiang zhong renxing de yihua" (Ver¬

such über die Entfremdung der menschlichen Natur in den Frauengestalten des

Liaozhai zhiyi), Wenshizhe 1980, 6, S. 9-14.
45 M. Nerlich und Zhou Jianming, „Einer unter vielen und keiner von uns. Die distan¬

zierte Kafka-Rezeption in der VR China", Zeitschrift für Kulturaustausch (Stuttgart)

3, 1986, S. 387-390: 387.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 49

Ausdruck brachten, daß das Ende der Kulturrevolution keine Aufhebung
der Entfremdung mit sich bringen würde, sondern daß dieser Zustand
China auf seinem Weg in die Moderne begleiten würde, sozusagen als Indiz
für den Anbruch eines bürgerlichen Zeitalters mit seiner Mythologisierung
des technischen Fortschritts und der individuellen Tatkraft.46 Auch wenn
jedoch solche Zusammenhänge konstatiert werden, erlaubt es bisher die
Sprachregelung nicht, von Entfremdung zu sprechen. Entfremdung als

allgemeines Weltgefühl gilt wohl noch immer als ein westliches und gleichsam

exotisches Phänomen. Dazu kommt, daß in der Entfremdungsdiskussion,

von der hier die Rede ist, der Begriff als gesellschaftliche Kategorie
angesehen wurde: individuelle Entfremdung fand höchstens in der Konsequenz

gesellschaftlicher Mißstände statt.
Die Entfremdungsdiskussion, die als Phase des post-revolutionären

intellektuellen Diskurses etwa 1978 einsetzte, war also von vornherein ein
Bestandteil der chinesischen Marx-Rezeption und gründete in der Frage,
welche Rolle der Begriff in den Schriften von Marx spielte. In diesem
Zusammenhang kristallisierte sich die Diskussion vor allem um die folgenden
drei Punkte, die im übrigen auch in der osteuropäischen Diskussion eine
wichtige Rolle gespielt hatten: Erstens ging es darum, wie Marx' Verwendung

des Begriffs in der Entwicklung der Begriffsgeschichte anzusiedeln
ist, wobei allerdings Marx oft als Endpunkt dieser Entwicklung angesehen
wurde. Kernpunkt der Fragestellung war deshalb das Verhältnis von Marx
zu Hegel. Zweitens ließ sich die Rolle des Entfremdungsbegriffs verbindlich

nur festlegen, wenn das Verhältnis von Marx' Frühwerk zu seinem
Spätwerk grundsätzlich geklärt war, wenn also geklärt war, ob auch die
frühen Werke genauso verläßlich wie die großen klassischen marxistischen
Texte Wahrheit vermittelten. Deshalb wurden verschiedene Werke von
Marx auf Unterschiede und Ähnlichkeiten in Fragestellung, Begriffswahl
und Begriffsanwendung hin analysiert. Drittens wurde in direkter Auslegung

von Marx' Wortlaut die Frage nach dem Begriffsinhalt von Entfremdung

gestellt.47

46 Vgl. z.B. Wang Meng, Das Auge der Nacht (s. Leo Ou-fan Lee, „Erzähltechnik und
Dissens. Zu Wang Mengs neueren Erzählungen", in W. Kubin (Hrsg.), Moderne
chinesische Literatur, Frankfurt 1985, S. 412-429: 418).

47 Die Entfremdungsdiskussion war anhaltend genug, um von chinesischer Seite eini¬

ge Resümees herauszufordern. In Huang Deshengs („Guonei dui yihua wenti de

yanjiu" (Chinesische Forschung zum Problem der Entfremdung), Shehui kexue
1981, 2, S. 152-153) Überblick werden die Autoren nicht mit Namen genannt;
genaues bibliographisches Material im Anhang zu RRWT S. 505-520 und bei Ai
Zhong und Li Huan, Jianguo yilai zhexue wenti taolun zongshu (Aufsatzsamm-



50 BARBARA HENDRISCHKE

Marx gegen oder mit Hegel und Feuerbach

Die Frage nach dem philosophiehistorischen Stellenwert des Marx'schen
Entfremdungsbegriffs wurde meist in Zusammenhang mit der Frage nach
der Einheitlichkeit des Marx'schen Werkes gesehen. Die Philosophen, die
Marx' Originalität in der Formulierung des Begriffs Entfremdung betonten,

tendierten dazu, diesen Begriff durchgängig zu den Kernbegriffen von
Marx' philosophischem System zu rechnen. Wer dagegen Marx in der
Frühphase noch in starker Abhängigkeit zu Hegel und Feuerbach sah, wollte
die Frühphase von Marx' Werk abtrennen, den Marx des Marxismus erst
später beginnen lassen und den Entfremdungsbegriff dem unreifen Frühwerk

zuordnen.
Zhou Yang zeichnete schon im Jahr 1963 in seiner großen Rede vor

der Akademie für Sozialwissenschaften die gängige Entwicklungslinie des

Entfremdungsbegriffs nach:

Hegel benutzte „Entfremdung" um den Prozeß zu erläutern, mit Hilfe dessen sich
der sogenannte Absolute Geist in die äußere Welt verwandelt und sich dann gegen
sich selbst richtet. Anders als Hegel gebrauchte Feuerbach „Entfremdung" um zu
zeigen, wie der Mensch durch seine Vorstellungen sich seinem Wesen entfremdet
und sich vor Gott niederwirft und wie er, sobald er herausbekommt, daß der
Mensch selbst sein eigenes Wesen ist und das Wesen Gottes nur das des Menschen

ist, auch in der Lage sein wird, dieses Phänomen der Entfremdung auszulöschen
und die Gottesverehrung abzuschaffen. Anders als Hegel und Feuerbach übernahm
Marx den Terminus, um seine Thesen zur Entfremdung der Arbeit vorzutragen

48

Zhou Yangs Erläuterungen des Begriffs und seiner Geschichte mündeten in
der Warnung, dem Begriff forscherisch nicht zu viel Aufmerksamkeit zu
zollen. Diese Warnung wurde in den sechziger Jahren, soweit wir das aus
öffentlich publiziertem Material ersehen können, befolgt.

1981 stellte Wang Ruoshui den gleichen philosophiegeschichtlichen
Zusammenhang griffig-salopp dar, indem er herausstellte, daß Hegels absoluter

Geist genauso ein Entfremdungsphänomen sei wie die von Feuerbach
kritisierte Religion und daß die Marx'sehe Entfremdungslehre von der
konkreten Entfremdung des Menschen für beide Entfremdungsphänomene
eine Begründung und Erklärung vorlegen könne.49 Damit teilte er
grundsätzlich die Position von Zhou Yang.

lung zu Diskussionen philosophischer Themen seit der Gründung der Volksrepublik),

Jilin 1983, S. 798f.
48 Zhou Yang, s.o. Anm. 37, S. 37.
49 Wang Ruoshui, „Tantan yihua wenti" (Zum Problem der Entfremdung), Xinwen



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 51

Über Marx' Verhältnis zu seinen Ahnen ließ sich aber auch kontrovers
diskutieren. Was heißt beispielsweise in diesem Zusammenhang „Hegel"?
Ru Xin, der Deutsch liest, beschäftigte sich mit dem jungen Hegel, erläuterte

lobend dessen Arbeitsbegriff und betonte Marx' Abhängigkeit, insofern

auch Hegel den Entfremdungsbegriff an dem der Arbeit festgemacht
hatte. Ru Xin nennt am Ende seine Quellen, indem er sich von ihnen
abhebt: Herbert Marcuse, Karl Lowith und Georg Lukacs hätten die
Unterschiede, die trotz allem zwischen dem jungen Hegel und Marx bestünden,
ignoriert.50

Tang Longfa sah den Begriff Entfremdung in den Manuskripten als

von Feuerbachs Anthropologie bestimmt, für den Entfremdung
fälschlicherweise eine allmenschliche und nicht eine historische Kategorie sei. Im
übrigen gingen, so meint Tang, die Manuskripte inhaltlich nicht über den

utopischen Sozialismus eines Wilhelm Weitling oder Moses Heß hinaus.51

Tangs Argumente mündeten verständlicherweise in der vielbeschworenen
These, von einem wissenschaftlichen Kommunismus könne erst von der
Heiligen Familie (1845) an die Rede sein und deshalb seien alle früheren
Schriften Marx' suspekt.52

Diese Abhandlungen bedienten sich meist nur begrenzten Textmaterials.

Obwohl Hegels und Feuerbachs53 Schriften zum Teil in chinesischer
Übersetzung vorliegen, wurden beide oft nur durch Marx' Referat ihrer
Lehren in die Diskussion eingebracht. Ganz auf Namen und Stichworte
beschränkt blieb die Begriffsgeschichte vor Hegel; erwähnt wurden neben
anderen Jean-Jaques Rousseau und Thomas Hobbes54, ohne daß diesen Denkern

in der inhaltlichen Auseinandersetzung mit dem Entfremdungsbegriff

zhanxian 1980, 8, zit. n. RRWT, S. 383-393: 385; übers. D.A. Kelly 1985, s.o.
Anm. 2, S. 25-38.

50 Ru Xin, „Qingnian Heigeer guanyu laodong he yihua de gainian — guanyu yihua
wenti de tansuo zhi yi" (Die Gedanken des jungen Hegel zu Arbeit und Entfremdung

- Beitrag zu einer Untersuchung des Problems der Entfremdung), Zhexue
yanjiu 1978, 8, zit. n.RRWT, S. 349-365: 364.

51 Tang Longfa, „Rendaozhuyi he yihua wenti — 1844 nian jingjixue zhexue shou-

gao dushu biji" (Humanismus und das Problem der Entfremdung — Anmerkungen
zu den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten von 1844), Qiusuo 1981, 4,
zit. n. RRWT, S. 441-456: 445f.

52 Tang Longfa, s.o. S. 451.
53 Vgl. W. Bauer und Shen-chang Hwang, German Impact on Modern Chinese Intellec¬

tual History, Wiesbaden 1982, S. 6 und 9-11 für die Übersetzungen aus der Zeit
vor der Kulturrevolution.

54 Vgl. Chen Xianda, „Two Transitions in the Formation of Marx's Theory of Aliena¬

tion", Social Sciences in China 1982, 2, S. 97-111: 97.



52 BARBARA HENDRISCHKE

vor Ende 1983 viel Aufmerksamkeit gezollt worden wäre, ganz im Gegensatz

zu marxistischen europäischen Verfechtern einer Entfremdungstheorie,
die wie Adam Schaff zur Stärkung der eigenen Position für die Idee

der Entfremdung eine lange und weithin reichende Vorgeschichte in
Ansatz brachten.55

Aber auch wenn in China die Erwähnung anderer Philosophen und
ihrer Lehren nur schlagwortartig knapp blieb, so war diese Erwähnung doch
nicht unwichtig, zumal sie bis in populäre Zeitungsartikel hineinreichte.
Es wurden damit Akzente verschoben: Der historische Philosoph Karl
Marx trat in den Vordergrund, und der unfehlbare Schöpfer des marxistischen

Dogmas trat zurück. Für die Herstellung eines offenen, also
kritischen und revisionsfähigen Marxismus war diese Verschiebung wichtig.

Der frühe und der reife Marx

Wenn in China in den frühen achtziger Jahren die Marx'schen Frühschriften

quasi entdeckt wurden, so fand dort mit fast zwanzig Jahren Verspätung

die gleiche Umformung oder Erweiterung des Marxismus statt, die in
den europäischen sozialistischen Ländern in den sechziger Jahren stattgefunden

hatte. Der polnische Philosoph Adam Schaff gibt in seiner Arbeit
mit dem programmatischen Titel „Marxismus und das menschliche
Individuum" einleitend einen kurzen Überblick über die Wirkungsgeschichte der
Frühschriften56 und kommt zu dem Ergebnis, daß diese nur in einer Zeit
gesellschaftlichen Umbruchs und allgemeiner Verunsicherung Wirkung zeigen

konnten. Zum Zeitpunkt ihrer Publikation in den dreißiger Jahren gab
es deshalb recht wenig Reaktionen. Erst nach Kriegsende, beziehungsweise
in den betroffenen Ländern erst nach dem Ende der Stalin-Ära setzte die

Rezeption ein und damit das Nachdenken der Marxisten über das Verhältnis

zwischen Individuum und Gemeinschaft, also erst zu einem Zeitpunkt,
als sich dieses Verhältnis als gestört herausgestellt hatte. Die Versuche, den
Marxismus stärker anthropologisch — „humanistisch" in der chinesischen
Wortwahl — auszurichten, hatten dabei auch gleichzeitig eine anti-dogmatische

Stoßrichtung, wie zum Beispiel aus den Veröffentlichungen im Umfeld

der jugoslawischen Zeitschrift Praxis deutlich hervorgeht, die sich als

„Organ des internationalen Anti-Stalinismus und des schöpferischen
Marxismus" verstand.57

55 A. Schaff, Entfremdung als soziales Phänomen, Wien 1977, S. 41ff.
56 A. Schaff, Marxismus und das menschliche Individuum, Wien 1965, S. 7ff.
57 G. Petrovic, Revolutionäre Praxis, Freiburg 1969, S. 8.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 53

Was sich hinter den verschiedenen Einschätzungen des Frühwerks
verbarg, wurde bündig von I. Meszaros mit den folgenden Worten zusammengefaßt:

Die zahheichen Versionen des Ansatzes „junger Marx gegen reifen Marx" (oder
umgekehrt) haben etwas gemeinsam, und zwar das Bemühen, die politische
Ökonomie in Gegensatz zur Phüosophie zu bringen, oder die Phüosophie in Gegensatz

zur politischen Ökonomie und Marx als Autorität dazu zu verwenden, eine solche

Pseudo-Gegenüberstellung zu beweisen. Ganz allgemein gesprochen halten es

diejenigen, die das lebensnotwendige — und auf gar keinen Fall spekulative —

philosophische Problem von Freiheit und Individuum meiden oder zurückweisen wollen

mit dem „reifen Politökonomisten" oder dem „wissenschaftlichen" Marx,
während diejenigen, die wünschen, daß es die praktische Kraft des Marxismus (die
von einer Demystifierung der kapitalistischen Wirtschaft nicht zu trennen ist)
nicht geben würde, den „jungen Philosophen Marx" hochschätzen.58

Dabei beschränkten sich die in China vertretenen Positionen auf die des

„Politökonomisten Marx" und auf die von Meszaros selbst, der die anta-
gonisierende Gegenüberstellung von Früh- und Spätwerk ablehnt. Die dritte

Position, die dem „Philosophen" den Vorzug gab, ließ sich, wie Meszaros

richtig andeutet, nur außerhalb des sozialistischen Lagers vertreten.
In bezug auf den Begriff der Entfremdung, der vor allem in Marx'

Frühwerk vorkommt, wurde die Problemstellung mit gehörigem
Selbstbewußtsein von chinesischer Seite aus so gesehen:

Der Streit um Marx' Theorie der Entfremdung ist international schon viele Jahre

geführt worden, und whd heute im theoretischen Bereich unermüdlich fortgesetzt.

Deshalb dürfen wh chinesischen marxistischen Gelehrten es keinesfalls
ablehnen, an diesem Streit teilzunehmen; um die Reinheit des Marxismus zu bewahren

und um im Denken und in der Theorie die Grenze zwischen Marxismus und
Revisionismus klar zu ziehen, müssen wir die Marx'sche Entfremdungstheorie
erforschen und diskutieren.59

Dabei ist der Satz „wird heute unermüdlich fortgesetzt" kaum zu
verifizieren, denn es ist inzwischen um den Begriff recht still geworden, und die

58 I. Meszaros, s.o. Anm. 32, S. 227.
59 Liu Shibai, „Lun Makesi de laodong yihua ülun — xuexi Bali shougao de biji"

(Über Marx Theorie der Entfremdung der Arbeit - Anmerkungen zu den Pariser

Manuskripten), Shehui kexue zhanxian 1981, 1, S. 57-66: 57f.



54 BARBARA HENDRISCHKE

Chinesen befanden sich mit ihrer Entfremdungsdiskussion international
gesehen im Abseits. Der Ausdruck von der „Grenze zwischen Marxismus
und Revisionismus" macht deutlich, daß es auch während der
Entfremdungsdiskussion noch Versuche gab, Fronten zu konstruieren, die sich in
jeder Hinsicht längst aufgelöst hatten. Der Begriff „Revisionismus" war
genauso fraglich geworden wie die Zielgruppe, die damit gemeint sein

konnte. Auf der anderen Seite forderte beispielsweise Wang Ruoshui
dazu auf, den Begriff in dem Sinne neu zu definieren, daß jede Lehre zu
ihrer Aktualisierung immer wieder der Revision bedürfe60, und auf der
anderen Seite etablierte sich allmählich auch im Lager der ehemaligen
„Revisionisten", die früher einmal Entfremdung als hegelianisch abgetan

hatten, eine entspanntere Einstellung gegenüber dem Begriff der

Entfremdung und dem Frühwerk insgesamt — Gorbatschow beispielsweise

verwendet den Begriff hie und da61 und in der DDR fand 1985
eine philologisch ausgerichtete Arbeitstagung über die Manuskripte statt.62

In China gab die Diskussion um Frühwerk und Reifes Werk den
Philosophen einen Anlaß, kontrastierend verschiedene Texte von Marx
gegeneinander zu halten, oder auch verschiedene Textinterpretationen einander
gegenüberzustellen, und zwar im Rahmen einer vergleichsweise unbefangenen

Diskussion, die einige Zeit lang nur wenig politischen Schatten zu werfen

schien.
Diese Gegenüberstellung von Texten umfaßte kontroverse Positionen.

An einem Rande des Meinungsspektrums stand eine Auffassung wie die
Xue Dezhens, der meinte, der Begriff der Entfremdung habe in Marx's
Werk durchgängig eine wichtige Rolle gespielt:

Marx hat in seinen späteren Werken Begriffe und Gedanken wie Entfremdung,
menschliche Natur und Humanismus nicht nur nicht aufgegeben, sondern fortgesetzt

angewendet, ununterbrochen weiterentwickelt, sowie bereichert und
vertieft.63

Oder, in einem zweiten Aufsatz, mit größerer Entschiedenheit:

60 Wang Ruoshui, „Makesizhuyi...", s.o. Anm. 2, S. 59.
61 Vgl. M. Gorbatschow, Perestroika, München 1987, S. 56.
62 W. Bialas/W. Dießner, „Die Ökonomisch-philosophischen Manuskripte in der Ge¬

nesis des Marxismus", Deutsche Zeitschrift für Philosophie 1986, 34, S. 460-463.
63 Xue Dezhen, „Bo zai yihua wenti shang suowei liangge Makesi duili de guandian"

(Widerlegung der Ansicht, daß es beim Problem der Entfremdung zwei gegensätzliche

Positionen von Marx gibt), Jianghan luntan 1981, 5, zit. n. RRWT, S. 457-
470: 458.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 55

Die Theorie von der entfremdeten Arbeit war die theoretische Vorbereitung für
die Lehre vom Mehrwert und für die materialistische Geschichtsauffassung.64

Dafür wurden Beispiele aus den späteren Schriften, und zwar vor allem aus
den Grundrissen angeführt, aus denen auch E. Mandel65 oder A. Schaff66

ähnliche Positionen belegen. Die Grundrisse, in den Werken von Marx und
Engels erst 1980 auf Chinesisch verlegt, werden übrigens, ähnlich wie in
Europa, von den Gegnern der Entfremdungstheorie selten zitiert.67 Xue
Dezhen kam in der Folge zu dem Ergebnis, daß Marx' Philosophie eine
vollkommen einheitliche sei, in der die Entfremdung durchgängig die Rolle

eines Schlüsselbegriffs spiele.68
Ähnlich entschieden wurde diese These von Guo Yin vorgetragen,

allerdings im Rückgriff auf das Frühwerk, das in nuce den gesamten Marx
enthalte. Die Argumente waren: Erstens sei Marx nach Lenins - der auch
weiterhin nur zitiert wird, wenn er recht haben soll — Einschätzung mit
dem Gothaer Programm (1843) „Kommunist" gewesen, also schon vor der
Abfassung der Manuskripte im Jahr 1844, und zweitens enthalte die Lehre
der Manuskripte die Begriffe Klasse und Klassenkampf und sei deshalb
nicht gegensätzlich zu der des reifen Marx; und weiter:

Marx sagt im dritten Manuskript: Hegels Phänomenologie des Geistes sei „die
wahre Geburtsstätte und das Geheimnis der Hegeischen Philosophie". Einige wenden

dieses Wort auf die Manuskripte an und sagen, diese seien die wahre Geburtsstätte

und das Geheimnis des Marxismus. Das ist meiner Ansicht nach korrekt.69

Insbesondere wandte sich Guo gegen den Einwand, die Verknüpfung der

Selbstentfremdung mit der Entfremdung der Arbeit, wie sie in den Manu-

64 Xue Dezhen, „Yihua laodong lun yu Makesi liangge weida faxian de guanxi" (Die
Beziehung zwischen der Theorie von der entfremdeten Arbeit und den beiden

großen Entdeckungen von Marx), Xuexiyu tansuo 1982, 1, S. 21-28: 22.
65 E. Mandel, „The Marxist Theory of Alienation", in W. Lutz, H. Brahe (Hrsg.), On

Revolution, Cambridge, Mass. 1971, S. 36-46: 39ff.
66 A. Schaff, Entfremdung, s.o. Anm. 55, S. 61.
67 Vgl. Tong Xing, „Juti fenxi Makesi zaoqi he houqi de yihua lilun - dui Xue De¬

zhen wenzhang de shangque" (Konkrete Analyse der Theorie der Entfremdung in
Marx' früher und später Phase - Auseinandersetzung mit dem Artikel von Xue
Dezhen), Jianghan luntan 1982, 7, S. 8-13: 12f.

68 Xue Dezhen, „Bozai yihua wenti", s.o. Anm. 63, S. 460f.
69 Guo Yin, „Yihua lilun shi bu shi Makesi chengshu de sixiang?" (Ist die Theorie der

Entfremdung ein reifer Gedanke von Marx?), Wenyiyanjiu 1982, 3, zit. n. Xinhua
wenzhai 1982, 9, S. 23-24: 24.



56 BARBARA HENDRISCHKE

Skripten vorgenommen whd, sei unmarxistisch. Vielmehr sei es gerade so,
daß der Kommunismus mit der Aufhebung des Privateigentums auch die

Aufhebung der Selbstentfremdung mit sich bringen werde, womit der
Verfasser ganz im Sinne der Manuskripte den humanistischen Aspekt der
kommunistischen Utopie betonte.70

Am anderen Ende des Meinungsspektrums stand dann die gleichermaßen

entschiedene These, Marx' Frühwerk sei durchweg nur
vorwissenschaftlich:

Engels hat in Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft
gesagt, daß der Sozialismus erst zur Wissenschaft wurde durch eine materialistische

Geschichtsbetrachtung und durch die Entdeckung des Mehrwerts, der das

Geheimnis der kapitalistischen Produktion entlarvte. Das macht deutlich, daß
der Kommunismus in den Manuskripten noch nicht mit dem wissenschaftlichen
Kommunismus gleichgesetzt werden kann. Wenn man also über Humanismus und
menschliche Natur spricht und nur die Erörterungen in Marx' Frühwerk
berücksichtigt, und diese nicht unter dem Gesichtspunkt von Marx' gedanklicher
Entwicklung untersucht, und gleichzeitig nicht berücksichtigt, daß die Begründer des

Marxismus später den Humanismus und die Theorie von der menschlichen Natur
kritisierten, so ist das offensichtlich eine unwissenschaftliche Methode, das
Problem zu erörtern.71

Dieser als „unwissenschaftlich" deklarierten Methode begegneten die
meisten Verfechter einer marxistischen Orthodoxie nicht damit, daß sie

das Frühwerk platt ablehnten, sondern mit dem Ansatz verschiedener
entwicklungsbedingter Ausprägungen des Marx'schen Denkens.

Dieser Ansatz ließ sich allerdings auch umfunktionieren und für das

Fortwirken humanistischer Vorstellungen einspannen, wie zum Beispiel
die folgende enthusiastische Darlegung von Zhang Guiliang deutlich
macht:

Aber, wie die Erforschung von Marx' Frühwerk deutlich macht, hat Marx von
jeher den Kapitalismus nicht nur auf Grund seiner wirtschaftlichen Widersprüche
und der Gesetze historischer Entwicklung kritisiert. Sobald er die Bühne der
theoretischen Aktivitäten betrat, verlegte er sich auf die Probleme der Natur des

Menschen und der Entfremdung und benutzte den Widerspruch zwischen dem
Faktum der Entfremdung des Menschen von seinem Wesen in der kapitalistischen
Gesellschaft und dem großen Ideal von einer umfassenden Entwicklung des

Menschen, um den Kapitalismus erbarmungslos zu enthüllen und zu kritisieren.72

70 Guo Yin, s.o. S. 24.
71 Tang Longfa, s.o. Anm. 51, S. 452.
72 Zhang Guüiang, „Yihua gainian dui Makesizhuyi chansheng suo qi de zuoyong"

(Die Funktion des Begriffs der Entfremdung bei der Entstehung des Marxismus),
Qiushixuekan 1981, 3, zit. n. RRWT, S. 412-426: 413.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 57

Auch Liu Shibai argumentierte in diesem Sinne, daß die Unterstellung, das

Frühwerk sei hegelianisch und unmarxistisch, „den inneren Bezug
zwischen der wichtigen Wandlungsphase Marx'scher Theorie zu Anfang der
vierziger Jahre und seiner reifen Phase"73 zerstöre.

Meist jedoch diente der Ansatz einzelner Entwicklungsstufen den Gegnern

des Frühwerks zur Festigung ihrer Argumente, weil alle
Entwicklungsstufen nur daran gemessen wurden, wie weit sie den dialektischen
und historischen Materialismus als Revolutionsideologie gefördert hatten.
Der Begriff Entfremdung oder noch besser Entfremdung der Arbeit lasse

sich zwar, so meinten viele Autoren, in diesen Zusammenhang als ein
Ausgangspunkt oder doch zumindest als erste Stufe von Marx' Kritik am
Kapitalismus eingliedern, weil er „krass das bittere Los des Proletariats, das

unter dem kapitalistischen System unterdrückt und ausgebeutet whd",
enthülle74, im späteren Werk stehe jedoch der Begriff nicht mehr im
Zentrum der Argumentation sondern habe nur stützend-ergänzende Funktion.

Die einzelnen Ausprägungen des Marx'schen Denkens wurden selten
als eigenständige Gedankengänge verfolgt, sondern in den früheren wurden
Elemente der späteren, reifen Stufe gesucht und nur diese Elemente erhielten

Beachtung. Es ging also vor allem um den denkerischen Fortschritt.
Chen Xianda sah beispielsweise einen Fortschritt im Begriff der entfremdeten

Arbeit beim jungen Marx gegenüber dem Begriff der Entfremdung
bei Hegel und Feuerbach, weil damit ökonomische Gesichtspunkte ins
Zentrum gerückt seien, und einen noch größeren Fortschritt in der späteren

Theorie Marx', daß Entfremdung nur aufzuheben sei in der Aufhebung
des Widerspruchs zwischen Produktivkräften und Produktionsverhältnissen

— womit in China die Reformpolitik Deng Xiaopings, die zu einer
Steigerung der Produktivkräfte führen sollte, auch mit Notwendigkeit jede
möglicherweise noch vorhandene Entfremdung abschaffen werde. Dieser
willkommene aktuelle Bezug von Chen Xian das Thesen verschaffte seinem
Artikel Eintritt in die englischsprachige, repräsentative Zeitschrift Social
Sciences in China.

Ähnliche Entwicklungsstufen sah auch Tong Xing, der seinen Artikel
direkt gegen Xue Dezhens hohe Bewertung des Frühwerks richtete. Xue
Dezhen habe die Funktion des Begriffs im Spätwerk überbetont. In
Wirklichkeit habe der Begriff mit der Ersetzung der anthropologischen Basis

73 Liu Shibai, s.o. Anm. 59, S. 57.
74 Hu Fuming, „Yihua laodong lilun chutan - du Jingjixue-zhexue shougao" (Ein er¬

ster Versuch zur Theorie der entfremdeten Arbeit — über die Ökonomisch-phüo-
sophischen Manuskripte), Qunzhong 1981, 3, S. 39-45: 45.



58 BARBARA HENDRISCHKE

durch den Historischen Materialismus und die Mehrwerttheorie seine
theoretische Bedeutung verloren und sei gleichbedeutend geworden mit Wörtern

wie Veräußerlichung (waizaihua) oder Fremdwerdung (shuyuanhua),
die in den unterschiedlichen chinesischen Übersetzungen deshalb auch
beliebig miteinander ausgetauscht würden. Wenn Xue Dezhen auch den
Warenfetischismus als Entfremdung begreife, so habe das keine Basis in den
Texten von Marx.75 Mit diesen Argumenten, so beengt und vielleicht sogar
verkehrt sie auch sein mögen (mir liegen die Übersetzungen außerhalb der
Gesammelten Werke nicht vor), wurde die Debatte zu der wichtigen Frage
zurückgeführt, was der Begriff Entfremdung bedeutet, und es wurde das

Problem angeschnitten, daß für manche Philosophen jede spätere
Verwendung des Begriffs damit gleichgesetzt wurde, daß der volle Begriffsinhalt,

wie er in den Manuskripten erläutert whd, gemeint sei. Auch in
Europa ist nach Adam Schaffs kritischen Anmerkungen zu urteilen76 oft
voreilig vom Vorkommen eines einmal definierten Begriffs — ganz gleich
in welchem Zusammenhang und welcher Bedeutung — auf eine kontinuierliche

Verwendung dieses Begriffs in der ursprünglichen Definition
geschlossen worden. Diese formalistische Betrachtungsweise hängt in China
zweifellos damit zusammen, daß die Möglichkeit, der junge Marx hätte
etwas Wichtiges wissen können, was der reife Marx beiseite gelegt habe, für
viele ein denkerisches Tabu darstellte und deshalb eine Relevanz des

Entfremdungsbegriffs nur dadurch beweisbar war, daß er auch im späten Marx
vorkam.

Mit dieser selbst auferlegten Beschränkung stehen die Chinesen nicht
allein, und es hat überhaupt den Anschein, als ob ihre Diskussion der
Kontroverse Frühwerk/Reifes Werk nicht viel anders ablief als in Europa. Auch
Adam Schaff hatte sich, um die Relevanz des Entfremdungsbegriffes
nachzuweisen, erst einmal darum bemüht, mit einzelnen Textzitaten die große
Bedeutung zu belegen, die der Begriff seiner Ansicht nach im Reifen Werk
habe.77 Andererseits haben jedoch in China vorgetragene Argumente die
internationale Diskussionslage nicht bereichert.

Das Problem der En tfremdung

Die Frage nach dem Verhältnis zwischen Entfremdung und dem Privatbesitz

an Produktionsmitteln und die Abgrenzung des Begriffs der Entfrem-

75 Tong Xing, s.o. Anm. 67, S. 13.

76 A. Schaff,Marxismus s.o. Anm. 56, S. 33.
77 A. Schaff, Entfremdung, s.o. Anm. 55, S. 53ff.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 59

dung von dem der Entäußerung bestimmten inhaltlich die Entfremdungsdiskussion.'

Beide Punkte betreffen direkt das Problem der Entstehung
und auch der Möglichkeit zur Abschaffung der Entfremdung und hatten
deshalb besonderen Einfluß auf die ideologische Dimension der
Entfremdungsproblematik, also auf die Frage nach dem möglichen oder sogar
faktischen Vorkommen von Entfremdung in sozialistischen Staatswesen.
Dabei wird jedoch ein dritter Punkt, der in diesem Zusammenhang recht
heikel ist, meist nur kommentarlos referiert, und zwar die Frage nach dem
Verhältnis zwischen Entfremdung und Arbeitsteilung - eine Frage, die
im übrigen auch die osteuropäischen Diskutanten der sechziger Jahre nur
am Rande interessiert zu haben scheint.78

Die Frage nach dem Verhältnis zwischen Privateigentum und
Entfremdung gehörte auch in Europa zu den Grundthemen der
Entfremdungsdiskussion. Dabei war für diejenigen, die mit dogmatischem
Anspruch auf eine rasche ideologische Übertragung des philosophischen
Wortlauts wert legten, die ärgerliche Schwierigkeit, daß Marx nicht klar
gesagt hat, das Privateigentum an Produktionsmitteln habe die Entfremdung
verursacht und damit auch offen läßt, ob nun nach der sozialistischen
Abschaffung des Privateigentums an Produktionsmitteln noch Entfremdung
herrschen kann. Vielmehr heißt es bei Marx in einem Satz, den fast alle
chinesischen Arbeiten zitieren: „Das Privateigentum ist also das Produkt,
das Resultat, die notwendige Konsequenz der entäußerten Arbeit."

Joachim Israel spricht von einer frühen Systemtheorie mit eingebautem

feed-back-Mechanismus und erläutert, daß das Privateigentum die

doppelte Funktion hat, zugleich Produkt der Entfremdung zu sein als

auch Entfremdung zu schaffen.79 Die meisten chinesischen Interpreten,
ganz gleich ob sie die Relevanz der Entfremdungstheorie ablehnen oder
befürworten, halten sich an eine Interpretation, die der von J. Israel nicht
unähnlich ist. In einer Erläuterung des eben zitierten Satzes von Marx
heißt es beispielsweise bei Shang Dewen:

Marx' grundsätzlicher Gedanke zum Zusammenhang zwischen der entfremdeten
Arbeit und dem Privateigentum ist der folgende: die entfremdete Arbeit ist die

Ursache, und das Privateigentum ist das Ergebnis ihrer Entwicklung. Dieser
Gedanke durchzieht einige frühe Manuskripte von Marx. Aber auf Grund der
dialektischen Gesetze ist Marx der Ansicht, daß beide auch einander verursachen, daß
also das Privateigentum zur entfremdeten Arbeit führt und daß auch die entfremdete

Arbeit immer wieder von neuem Privateigentum hervorbringt.80

78 Vgl. A. Kurella, s.o. Anm. 30, S. 259 und A. Schaff, Entfremdung, s.o. S. 15 1.

79 J. Israel, Der Begriff der Entfremdung, Hamburg 1985, S. 78f.
80 Shang Dewen, s.o. Anm. 35, S. 25.



60 BARBARA HENDRISCHKE

Auch Zhang Guiliang erläuterte, Marx habe immer wieder behauptet, die
entfremdete Arbeit sei zwar der Ursprung des Privateigentums, aber mit
der Entwicklung der Produktivkräfte und der Arbeitsteilung seien die

Ausprägungen der Entfremdung täglich größer geworden.81
Dagegen hatte jedoch derselbe Autor in einem früheren Aufsatz

behauptet, die entfremdete Arbeit sei das Ergebnis des Systems des

Privateigentums82 und diese These war auch sogleich mehrfach widerlegt worden.

Li Dehui wies darauf hin, daß Zhang sich widerspreche, wenn er im
selben Aufsatz an anderer Stelle das System des Privateigentums als
Produkt der entfremdeten Arbeit bezeichne.83 Eine Quelle für solche
Mißverständnisse sah Li in der Tatsache, daß Marx in den Manuskripten bei der

Schilderung konkreter Entfremdungsphänomene vom Zeitalter des

Kapitalismus, also vom System des Privateigentums ausgehe.84

Die orthodoxe Theorie, nach der die Entfremdung aus dem System
des Privateigentums resultiert, war zweifellos wohlbekannt. Sie lautet in
der deutschen Formulierung von W. Schufenhauer: „Auf dem Boden der
ökonomischen Entfremdung durch die Herrschaft des Privateigentums
erwachsen alle anderen Erscheinungen der Entfremdung".85 Viele Argumente

erweckten den Anschein, gegen diese These gerichtet zu sein, auch

wenn nur gelegentlich die Stoßrichtung publik gemacht wurde:

Es gibt Leute, die behaupten, in den Manuskripten halte Marx das System des

Privateigentums für den Ursprung der entfremdeten Arbeit.86

In Europa erkannten zwar manche Gegner der Entfremdungstheorie, wie

zum Beispiel T.I. Oizermann, die Komplexität des von den Texten
vorgegebenen Denkzusammenhanges an87, aber trotzdem wurde die These,
Entfremdung entstehe und verschwinde gleichsam automatisch mit einer
Veränderung der Besitzverhältnisse, den Anhängern einer Entfremdungstheorie

förmlich um die Ohren geschlagen. Das führte in der Gegenbewegung
dazu, daß Milan Kangrga in einem programmatischen Artikel in der Praxis

81 Zhang Guiliang, s.o. Anm. 72, S. 424.
82 S. Li Dehui, „Yihua xintan" (Neue Untersuchungen zur Entfremdung), Guonei

zhexue dongtai 1980, 11, zit. n. RRWT, S. 394-401: 399
83 S. Li Dehui, s.o. S. 395.
84 S. Li Dehui, s.o. S. 400.
85 G. Klaus, M. Buhr (Hrsg.), Marxistisch-Leninistisches Wörterbuch der Philosophie,

Hamburg 1972, S. 325.
86 Hei Zhelan, „Bah shougao de jiegou he fangfa" (Struktur und Methode der Pariser

Manuskripte), Guonei zhexue dongtai 1981, 12, zit. n. RRWT, S. 471-477: 475
87 T.I. Oizermann, Die Entfremdung als historische Kategorie, Berlin 1985, S. 81.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 61

die Entfremdung so darstellte, als ob sie mit den Besitzverhältnissen
überhaupt nichts zu tun habe88 — eine These, die in China nicht vorgetragen
wurde und für die es auch keine argumentative Notwendigkeit gab, weil
zumindest bis 1983 das Problem auch von den Gegnern einer
Entfremdungstheorie nicht auf die Besitzverhältnisse reduziert wurde.

Interpretationen wie die von Guo Yin blieben die Ausnahme. Er
bemühte sich, die orthodoxe Abhängigkeitsrichtung beider Begriffe auch in
die Manuskripte hineinzulesen:

Einige Leute meinen, daß die These der Manuskripte, nach der die Entfremdung
des menschlichen Wesens oder die Entfremdung der Arbeit das System des

Privateigentums hervorbringe, mit der Wirklichkeit nicht übereinstimme und auch
theoretisch nicht überzeugend sei. Aber wo in den Manuskripten whd denn gesagt, daß
die Entfremdung des menschlichen Wesens, beziehungsweise die Entfremdung der
Arbeit das System des Privateigentums hervorbringt?89

In den Manuskripten sei nur die Rede davon, daß beide etwas miteinander
zu tun hätten — aber die Abfolge im Auftreten beider sei nicht geklärt:

Aber er (Marx) hat klar gesagt, daß „der Kommunismus die positive Aufhebung
des Privateigentums als menschlicher Selbstentfremdung" ist. Das heißt, wenn
man nicht gründlich das System des Privateigentums abschafft, kann man auch
keinen Kommunismus haben und folglich die Selbstentfremdung des Menschen
nicht abschaffen ...90

Für manche Autoren war die Tatsache, daß die entfremdete Arbeit
überhaupt erst das System des Privateigentums begründet haben soll, ein Indiz
dafür, daß in den Manuskripten Entfremdung noch die gleiche anthropologische

Kategorie ist, die sie für Feuerbach darstellt, und keineswegs eine

88 M. Kangrga, „Das Problem der Entfremdung in Marx' Werk", Praxis 1967, 1,

S. 13-30.
89 Guo Yin, s.o. Anm. 69, S. 23.
90 Guo Yin, s.o. S. 24; für das Zitat aus den Manuskripten s. K. Marx, Ökonomisch¬

philosophische Manuskripte, Marx/Engels Werke, Ergänzungsband, Berlin 1974,
S. 467-588: 536 und Zhong Gong Zhongyang Makesi, Engesi, Liening, Sidalin
zhuzuo bianyiju (Das Büro für die Übersetzung und Herausgabe der Werke von
Marx, Engels, Lenin und Staun im Zentralkomitee der KPCh), Makesi Engesi
quanji, Band 42, Peking 1979, S. 120, Guo Yins eigene verkürzte Übersetzung
stellt jedoch um, so daß die menschliche Entfremdung an die erste Stelle rückt
und verwendet statt des Begriffs „Aufhebung" (yangqi) das Wort „Beenden"
(feichu).



62 BARBARA HENDRISCHKE

historische Kategorie.91 Gerade deshalb sei, so folgerten Tang Longfa und
andere, das Marx'sehe Frühwerk nicht viel wert. Wo in den Manuskripten
von Privateigentum die Rede sei („... der Kommunismus die positive
Aufhebung des Privateigentums als menschlicher Selbstentfremdung ...")
verweise der Begriff nicht auf das ökonomische System im Ganzen, sondern

nur auf gerade jenes Eigentum, das die entfremdete Arbeit hervorgebracht
habe.92 Die Anschauungen des jungen Marx gingen deshalb, so meinte
Tang, über den utopischen Sozialismus eines Moses Hess nicht hinaus.
Hier spielt sicher auch der Horror vor utopischen, also in orthodoxer
Definition93 unwissenschaftlichen Gedankengängen eine Rolle, der vielen
chinesischen Denkern den Zugang zum Entfremdungsbegriff und vor
allem zu der Vorstellung von einer Abschaffung der Entfremdung versperrte,

— eine Vorstellung, die auf jeden Fall in den Manuskripten so wichtig
ist, daß von daher manche in die Diskussion eingebrachten Schlagworte
beleuchtet werden müßten, wie zum Beispiel die Behauptung, die
Entfremdung sei eine anthropologische Kategorie, was meist heißen soll, sie

sei ein nicht aufhebbares wesentliches Attribut des Menschen, oder sie sei

eine historische Kategorie, was meist damit gleichgesetzt whd, daß sie in
sozialistischen Ländern höchstens als Überbleibsel vergangener
Wirtschaftsformen vorkommen könne.94

Statt die Manuskripte falsch auszulegen, stützten sich die Gegner einer
Entfremdungstheorie zunehmend auf Passagen in der Deutschen Ideologie,
wo entgegen dem unbequemen Textbefund in den Manuskripten die
Abhängigkeit zwischen Entfremdung und Privateigentum eindeutiger und
mehr im Sinne der klassischen Nationalökonomie und marxistischen
Orthodoxie dargestellt whd; in Le Zhiqiang's Worten:

Wenn auch zwischen Entfremdung und dem System des Privateigentums ein

Funktionszusammenhang besteht und sie sich gegenseitig bedingen, so ist doch,
von den Ursachen her, nicht das System des Privateigentums das Ergebnis der

Entfremdung, sondern das Ergebnis einer durch bestimmte Produktivkräfte
vorgegebenen Arbeitsteilung der Produktivkräfte. Entfremdung ist nicht die Ursache
des Systems des Privateigentums, sondern umgekehrt sind gerade erst Arbeitsteilung

und das System des Privateigentums die Ursache für die Entstehung und den

Fortbestand der Entfremdung.95

91 Tang Longfa, s.o. Anm. 51, S. 454.
92 Tang Longfa, s.o. S. 450.
93 G. Klaus, M. Buhr, s.o. Anm. 85, S. 125Off.
94 Vgl. A. Schaff, Entfremdung, s.o. Anm. 55, S. 285f., der sich jedoch hütet, den

Begriff Utopie zu verwenden.
95 Le Zhiqiang, „Makesi yihua lilun de zhongyao zhuanzhe" (Eine wichtige Richtungs¬

änderung in Marx' Theorie der Entfremdung), Xueshu yanjiu 1981,4, S. 90-96: 91 f.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 63

Damit wird dann auch, wie Chen Xianda formulierte, die Aufhebung der

Entfremdung mit einer Steigerung der Produktivkräfte verknüpft, die nach
ökonomistischem Rezept angeblich von selbst das Ende der Entfremdung
bringen whd.96

Dieser orthodoxe Gedankengang wurde auf der einen Seite von Gegnern

des Frühwerks und mithin Gegnern einer Entfremdungstheorie
verfolgt, die wie Tang Longfa erläuterten, daß die ökonomische Komponente
der Entfremdung in den späteren Texten in den Mittelpunkt der
Begriffsbedeutung rücke97, aber es gab auch angebliche Befürworter des

Frühwerks, die zu seiner ideologischen Aufwertung die Originalität der darin
entworfenen Thesen herunterspielten und auf die Kontinuität der Begrifflichkeit

pochten.98
Nach der Wende der Entfremdungsdiskussion, die in der 2. Hälfte des

Jahres 1983 mit dem Einstieg in die Kampagne gegen „geistige Verschmutzung"

eingeleitet wurde, setzte sich die Anschauung durch99, daß
Entfremdung das Ergebnis des Privateigentums an Produktionsmitteln sei und
wurde verbindliches Dogma. Damit war in der Folgerung die Entfremdung
als eine historische Kategorie bestimmt, die in einer Gesellschaft, die wie
das sozialistische China den Privatbesitz an Produktionsmitteln aufgehoben

hatte, nicht vorkommen konnte.
Ein weiterer Punkt der Auseinandersetzung war das Verhältnis

zwischen Entfremdung und Entäußerung. T.I. Oizermann beispielsweise
bestand darauf, daß die bürgerliche Entfremdungsdiskussion vor allem auf
einer Verwechslung beider Termini basiere100, G. Lukacs kritisierte im
nachhinein sein eigenes Buch Geschichte und Klassenbewußtsein unter
anderem wegen der Gleichsetzung beider Termini101, und auch die
chinesischen Philosophen warfen einander solche Verwechslung vor: Li Dehui
behauptete, Zhang Guiliang sei zu seiner These, daß die entfremdete
Arbeit das Ergebnis des Privateigentums sei, nur deshalb gekommen, weil er
statt „entäußerter Arbeit", wie es im Text heißt, „entfremdete Arbeit"

96 Chen Xianda, s.o. Anm. 54, S. 110.
97 Tang Longfa, s.o. Anm. 51, S. 456.
98 Z.B. Xue Dezhen, „Bozai yihua ...", s.o. Anm. 63, S. 461, Liu Minzhong, „Ma¬

kesi yihualun chutan" (Erste Untersuchungen zu Marx' Entfremdungstheorie),
Xuexiyu tansuo 1980, 3, zit. n. RRWT, S. 366-382: 380f.

99 Zhang Youren, ,,'Shehuizhuyi yihua' bu neng chengli" (Es kann keine „sozialisti¬
sche Entfremdung" geben),///!©//ce;xt<e 1984, 1,S. 11-18: 13.

100 T.I. Oiserman, „Alienation and the Individual", in H. Apotheker (Hrsg.), Marx¬
ism and Alienation, New York 1965, S. 143-151: 146ff.

101 G. Lukacs, Geschichte und Klassenbewußtsein, Darmstadt und Neuwied 1970,
S. 25f.



64 BARBARA HENDRISCHKE

gesetzt habe.102 Beide Begriffe seien strikt getrennt, auch wenn sie in den

Manuskripten zugegebenermaßen gelegentlich zusammengebracht würden,

- ein Sprachgebrauch, der darauf beruhe, daß die entfremdete Arbeit das

Ergebnis der entäußerten Arbeit sei. Die zeitlose Kategorie, die den
allgemeinen wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Fortgang der menschlichen
Gattung betreffe, sei nicht die Entfremdung, sondern sei die Entäußerung
oder Objektivierung. Nicht umsonst wurde dieser Punkt jedoch nicht mit
Textbeispielen belegt, sondern offensichtlich als Dogma referiert. Lis
Argument ist vor allem deshalb problematisch, weil an der vorliegenden
Textstelle in den Manuskripten103 „entfremdet" wie eine Erläuterung zu
„entäußert" verwendet whd. Daß beide Begriffe nicht so einfach zu trennen

sind, machte auch Yang Shi deutlich, wenn er, der Aufsatz liegt auf
Englisch vor, sagt.

In its negative form, the aüenation of labor contains the tremendous historic
achievement of the development of man's labor.104

Liu Minzhong erinnerte an den Hegeischen Ursprung des Begriffs und hob
dessen dialektischen Gehalt hervor. Die Entfremdung unterscheide sich

von der Vergegenständlichung und von anderen Veränderungen dadurch,
daß der Gegensatz, den sie entstehen läßt, einen dialektischen Prozeß in
Gang bringt — also die Entfremdung als die Hegeische dialektische Negation,

und ihre Aufhebung als deren Negation. Daß jedoch Hegels logische
Problemstellung von Marx in eine wirtschaftliche Problemstellung
umgewandelt worden sei, mache den Wert seiner Entfremdungstheorie aus105,

oder wie es von Liu Shibai formuliert wurde, daß er die Negation der
Negation in den Prozeß der historischen Entwicklung von Gemeineigentum
zu Privateigentum und schließlich dessen Abschaffung überführt habe.106

Dagegen wurde nach der Wende der Entfremdungs-Diskussion der
Begriff so bestimmt, daß er keineswegs die zeitlos gültige Objektivierung
bedeuten konnte. Ma Xun beispielsweise erklärte apodiktisch, die Entfremdung

sei keineswegs die Objektivierung, die mit jeder Arbeit einhergehe,

102 Li Dehui, s.o. Anm. 82, S. 395.
103 Vgl. Makesi Engesi quanji, s.o. Anm. 90, Bd. 42, S. 100 (deutscher Text S. 5 19),

wo „entfremdet" wie eine Erläuterung zu „entäußert" gebraucht whd, was in
der chinesischen Übersetzung korrekt zum Ausdruck kommt.

104 Yang Shi, s.o. Anm. 35, S. 121.
105 Liu Minzhong, s.o. Anm. 98, S. 377.
106 Liu Shibai, s.o. Anm. 59.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 65

sondern sei eine vorübergehende, kapitalismusbedingte Form dieser
Objektivierung.107

Beide Diskussionspunkte, also sowohl die Abhängigkeiten zwischen
Entfremdung und dem Privatbesitz an Produktionsmitteln als auch die
Beziehung zwischen Entfremdung und Entäußerung waren eng mit der Frage
nach einer möglichen Aktualität der Entfremdungstheorie verknüpft.
Wenn nämlich zwischen Entfremdung und Objektivierung keine klare
Grenze zu ziehen ist, kann die Entfremdung, so lautete das Argument,
nicht als historische Kategorie angesehen werden, und wenn sich nicht
nachweisen läßt, daß sie vor allem durch bestimmte Besitzverhältnisse
bedingt ist, könnte sie auch da auftreten, wo das Privateigentum an
Produktionsmitteln anderen Eigentumsformen gewichen ist. Die Frage, ob die

Entfremdung eine durchgängige Eigenart menschlichen Lebens ist oder das

Ergebnis einer besonderen historischen Entwicklung, wurde zwar als solche

durchweg damit beantwortet, sie sei eine historische Kategorie, aber
das Ausmaß ihrer historischen Präsenz wurde erst nach dem erzwungenen
Ende der allgemeinen Diskussion ausschließlich mit dem System des

Privatbesitzes verknüpft.
Die breite Behandlung dieser Diskussionspunkte macht deutlich, daß

es sich nicht um einen simplen Zweifrontenkampf zwischen
„Entfremdungsanhängern" auf der einen und ,,-gegnern" auf der anderen Seite
handelte. Eine solche Frontenbildung läßt sich höchstens mit zeitlicher
Verschiebung konstruieren, insofern ab Ende 1983 alle Befürworter von
Humanismus und Entfremdungstheorie in Bausch und Bogen der „geistigen
Verschmutzung" bezichtigt wurden. In der Diversifikation der Meinungen
bestanden also durchaus Ähnlichkeiten zur osteuropäischen Diskussionslage

der sechziger Jahre. Ein Unterschied war jedoch, daß es nicht zu
einem offenen Meinungsaustausch mit ausländischen Philosophen kam.
Die Offenheit, der Kenntnisstand und die Internationalität der
osteuropäischen Denker war unvergleichbar größer. Nur in Ausschnitten war die
ausländische Diskussion in China zugänglich. So wurde beispielsweise G.
Petrovics Artikel „Alienation" aus der von P. Edwards herausgegebenen

Encyclopedia of Philosophy106 übersetzt, mit Hinweisen auf die psychologische

Anwendung des Begriffs und auf die existentialistische Interpretation

der Selbstentfremdung. Einzelne Referate moderner Richtungen der

107 Vgl. Ma Xun, „Yihua wenti he shehuizhuyi" (Das Problem der Entfremdung
und der Sozialismus), Guangming ribao 21.11.1983.

108 Wang Weizhai (Übers.), „Yihua" (Entfremdung), Xuexi yu tansuo 1981, 4,
S. 73-77, nach G. Petrovic, „Alienation", in P. Edwards, The Encyclopedia of
Philosophy, New York und London 1967, Bd. 7, S. 76-81.



66 BARBARA HENDRISCHKE

europäischen Entfremdungsdiskussion waren von den Lesern kaum zu
überprüfen, weil die betreffenden Texte erst allmählich durch Übersetzungen

oder Neuauflagen zugänglich gemacht werden. Darüberhinaus waren

Ort dieser Referate und Übersetzungen vergleichsweise schwer zugängliche

Fachzeitschriften — anders als bei der oben referierten Marx-Exegese,
die bis in die Tageszeitungen hineinreichte.109 In die sachliche Diskussion
des Problems der Entfremdung fanden die Positionen ausländischer Denker

direkt kaum Eingang. Es wurden pauschal Etiketten zugeteilt, ohne
daß einzelne neue Thesen eine Chance bekommen hätten, Wirkung zu
entfalten. Das gilt besonders für die osteuropäischen Diskutanten (mit
Ausnahme der Jugoslawen). Der Haupteinwand gegen die westeuropäische
Entfremdungsdiskussion war der, daß sie außer Marx noch andere Initiatoren

gehabt habe. Genannt wurden unter anderem Weber, Freud, Sim-
mel, Kierkegaard und Heidegger. Durchweg seien eher psychologische und
kulturelle Entfremdungsphänomene gewürdigt worden als wirtschaftliche
und politische. Also stehe hn Gegensatz zu Marx nicht die Entfremdung
der Arbeit im Zentrum der Entfremdungsdiskussion. Deshalb ergebe die
Diskussion auch keine politischen Lösungen für die Aufhebung der
Entfremdung.110

Die Aktualität der Entfremdung

Die Frage nach der Aktualität von Entfremdung wurde von den Diskutanten

selten als Sondergebiet behandelt. Sie bildete für gewöhnlich den
Schlußteil von Artikeln, die Marx' Begriff der Entfremdung zu erklären
versuchten.

Die Tatsache, daß über dieses Thema in Europa erbittert gestritten
worden war, war bekannt und fand sogar einen gewissen Niederschlag in
den großen Zeitschriften. Zhao Fengqi berichtete 1981 in der Zeit-

109 Um einen Eindruck von der Materiallage zu geben, hier einige ausländische Arti¬
kel aus einer Kurzbibliographie zum Problem der Entfremdung (s. Ai Zhong und
Li Huan s.o. Anm. 47, S. 798f.): B.M. Lieping (SU), Phänomenologie der
Entfremdung; A. Schaff (Polen), Das begriffliche System der Theorie der Entfremdung

von Marx; G. Klaus, M. Buhr (DDR), Was heißt Entfremdung; G. Petrovic
(Jugoslawien), Die Entfremdung; J. Israel (Schweden), Das Problem der
Entfremdung im Sozialismus; D. Wenk (BRD), Die Funktion des Begriffs Entfremdung

im Westen; M. Buhr (DDR), Die Entfremdung, die philosophische Anthropologie

und die „Kritik an Marx"; alle Übersetzungen 1979 und 1980.
110 Zhao Yuesheng, „'Xifang makesizhuyi' de yihua lilun" (Die Theorie der Entfrem¬

dung im „westlichen Marxismus"), ZGZXNJ 1983, S. 181-184.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 67

schrift für Philosophie Zhexue Yanjiu von einer Reise nach Jugoslawien,
die er mit Xing Bense, dem leitenden Herausgeber der Philosophischen
Jahrbücher unternommen hatte. Der Bericht behandelte das breite Spektrum

der Entfremdungsdiskussion in Jugoslawien. Zwar beriefen sich alle
Diskutanten, so meinte Zhao, auf Marx, aber auf unterschiedliche Phasen
seines Werkes. Alle seien sich auch einig über die objektive Existenz von
Entfremdung im Sozialismus, betonten allerdings unterschiedliche Phänomene.

In der Wirtschaft seien die Arbeiter von ihren Produkten isoliert,
weil sie von der Verteilung ausgeschlossen seien. In der Politik herrsche
Entfremdung, weil die Arbeiter von der Macht ausgeschlossen seien, und
im Denken, weil von Menschen hergestellte Produkte auf Menschen
Gewalt ausübten. Auch das Problem der Freiheit sei vielfach thematisiert
worden. Über die Ursachen und die mögliche Abschaffung von Entfremdung

waren jedoch, laut Zhao, die Meinungen der Denker geteilt: Wenn
die Entfremdung ein Überbleibsel alter Verhältnisse sei, so werde sie mit
deren Abschaffung verschwinden. Wenn jedoch die Entfremdung im
Sozialismus auch ein Produkt des Sozialismus sei, müsse dieser verändert werden

und nur durch mehr Selbstregierung könnten wirtschaftliche und
politische Entfremdung überwunden werden. Zhao:

Die jugoslawischen Philosophen sagen, daß an der Selbstregierung das wichtigste
sei, daß den Arbeitern die Macht nicht entrissen werden könne. Sie betonen
besonders die dhekte Verbindung zwischen den Arbeitern und den Produktionsmitteln

und sagen, die Selbstregierung sei der Versuch, die indhekte Verwaltung in
eine direkte Verwaltung durch die Arbeiter umzuwandeln, und sei eine wichtige
Form, diese Umwandlung praktisch durchzuführen. Sie sagen auch, Grundproblem
sei, welche Wirtschaftsstruktur eingerichtet werden solle. Sie meinen, sowohl
China als auch Jugoslawien müßten auf dem gegenwärtigen Stand der Entwicklung

der Produktivkräfte vor allem das Leben der Bevölkerung berücksichtigen
und verbessern. Es sei ganz deutlich, daß, wenn man diesen letzteren Aspekt außer
acht läßt, sich die Produktion nicht entwickeln könne. Sie meinen, wie auch
immer sich die marxistische Philosophie zum Menschen verhalte, müsse sie sich auf
jeden Fall um seine Befreiung bemühen, was keine kleine Sache sei und mit dem
Problem zusammenhänge, wie man den Sozialismus verstehe, und auch mit dem

wichtigen Problem, wie die Entfremdung aufzuheben sei.111

Zhaos Bericht ist wichtig, weil viele Aspekte, die er hervorhebt, auch in
einer Schilderung der chinesischen Diskussionen um die Aktualität der

Entfremdung nicht fehlen dürften. Zudem leistete Zhao damit einen Bei-

111 Zhao Fengqi, „Nansilafu zhexuejie guanyu ren he yihua wenti yanjiu" Die philo¬
sophische Forschung Jugoslawiens zum Problem von Mensch und Entfremdung),
Zhexue yanjiu 1981, 1, S. 76-78: 78.



68 BARBARA HENDRISCHKE

trag zur innerchinesischen Diskussion. In diesem Rahmen ist wohl seine

wichtigste Aussage die, daß der Umverteilung der Macht zur Abschaffung
politischer Entfremdung Priorität zukommt, daß also die wirtschaftliche
Entfremdung nur im Gefolge der politischen Entfremdung aufzuheben ist.

Auch die Entfremdungsdiskussion in der Sowjetunion hat nach einer
chinesischen Darstellung, die vielleicht auf Wang Ruoshui zurückgeht112,
deutliche Parallelen zur Situation in China. Dort hätten in den siebziger
Jahren die Apologeten des politischen Systems gesiegt mit ihrer Behauptung:

Entfremdung sei nicht im Wesen des Menschen begründet, wie manche

westliche Wissenschaftler meinten, sondern sei eine historische Kategorie

und im wesentlichen schon überwunden, wie E.M. Sitnikow festgestellt

habe: Die Entfremdung der Arbeit sei aufgehoben, weil der Arbeiter
freier Herr über seine Arbeit sei, und die Entfremdung der Arbeitsprodukte
existiere nicht mehr, weil das Produkt im Besitz des Arbeiters bleibe;113

die Entfremdung des Menschen vom Menschen sei in einem sozialistischen
System grundsätzlich unmöglich, und die Entfremdung zwischen Einzelnem

und Gemeinschaft sei aufgehoben, weil alle Produktionsmittel
Gemeinbesitz seien. Der chinesische Autor bezweifelte diese Thesen: Russische

Arbeiter fehlten besonders häufig am Arbeitsplatz; sollten sie also

wirklich Herr über ihre Arbeit sein? Wieso werde soviel Ausfall produziert
und wieso sei der Lebensstandard so niedrig, wenn die Entfremdung der

Arbeitsprodukte wirklich aufgehoben sei? Die Entfremdung der Menschen
voneinander bestehe fort, weil neue Unterschiede zwischen ihnen entstanden

seien, und die sozialen Widersprüche bestünden fort, wie an den
reaktionären Gruppen und der Untergrundpresse ersichtlich sei. Sogar die
offiziellen Philosophen müßten zugeben, daß die Entfernung zwischen
Regierenden und Regierten fortbestehe, was ja wohl auch ein Element der
Entfremdung sei.114

Diese Schilderung der Sowjetunion diente den chinesischen Verfassern
einmal zum Beweis dafür, daß im Sozialismus Entfremdung objektiv
existiert, und daß also die sozialistische Entfremdung, wenn sie in China
festgestellt werden muß, keine Besonderheit des chinesischen Systems ist.
Zum anderen wurde damit auch mit propagandistischem Geschick die

politisch-reformerische Relevanz einer Entfremdungsdiskussion aufge-

112 Vgl. z.B. Ai Zhong und Li Huan, s.o. Anm. 47, S. 795 und Wang Ruoshui,
„Tantan yihua wenti", s.o. Anm. 49, S. 391ff.

113 Vgl. die Polemik zwischen E.M. Sitnikow und I. Fetcher, I Fetcher, „Die Sowjet¬
gesellschaft und das Problem der Entfremdung", in H.-H. Schrey, Entfremdung,
Darmstadt 1975, S. 286-336: 286.

114 Ai Zhong und Li Huan, s.o. Anm. 47, S. 788f.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 69

deckt, der sich, wie das Beispiel der Sowjetunion zeige, ein reformunwilliges

System zu seinem eigenen Schaden nicht stellen könne, während im
Gegenzug schon allein die Tatsache, daß in der Volksrepublik China eine
solche Diskussion geführt werden könne, deutlich mache, daß hier Reformen

erwünscht seien.
Die chinesischen Philosophen bewiesen die Aktualität der Entfremdung

dadurch, daß sie im Gegenwartschina Elemente aufsuchten, die den

von Marx dargestellten Entfremdungselementen glichen, und diese
Elemente gleichfalls Entfremdung nannten. Diese emphische Vorgehensweise
scheint grundsätzlich zu überwiegen, auch wenn gewöhnlich eine
Begriffsbestimmung von Entfremdung, eine Erläuterung der Entfremdungstheorie
und ein Passus über die theoretische Möglichkeit aktueller Entfremdung
vorangestellt wurden. Im Aufsuchen und in der Benennung der Elemente
herrschte unter den chinesischen Denkern viel Einigkeit, und hierin sahen
sie wohl auch ihre Hauptaufgabe. Dahinter blieb die Diskussion darüber,
wie es in einem sozialistischen System zu Elementen von Entfremdung
kommen könne, zurück. Sie verlief kontrovers. Die eine Erklärung lautete,
bei den Entfremdungselementen handele es sich um Relikte der alten
Gesellschaft, die andere dagegen sah die Elemente als bedingt vom gegenwärtigen

System. Eine dritte Erklärung, die jedoch nur aus der ablehnenden
Kritik heraus nachweisbar ist, sah die Elemente als geradezu bedingt vom
sozialistischen System.

Was waren die Elemente der Entfremdung? In lockerem Anschluß an
Marx wurden sie in verschiedenen Lebensbereichen aufgesucht. In Zhou
Yangs Rede, die er anläßlich des 100. Todestages von Marx hielt, und die
in der Volkszeitung publiziert wurde, wurden verschiedene Denkansätze
rhetorisch wirkungsvoll zusammengefaßt. Zhou Yang sagte:

Die sozialistische Gesellschaft ist der kapitalistischen in höchstem Maße überlegen.
Das heißt aber nicht, daß es in einer sozialistischen Gesellschaft keine Entfremdung

gibt. Weil wh beim wirtschaftlichen Aufbau keine Erfahrung hatten, haben
wh jenes Reich der Notwendigkeit sozialistischen Aufbaus nicht erkannt und
deswegen in der Vergangenheit nicht wenige Dummheiten gemacht, bis wh schließlich

mit den Ergebnissen konfrontiert wurden. Das ist die Entfremdung auf
wirtschaftlichem Gebiet. Auf Grund der Unvollkommenheit von Demokratie und
Rechtsordnung haben die Beamten des Volkes gelegentlich die ihnen vom Volk
verliehene Macht mißbraucht, um sich zu Herren über das Volk zu machen. Das ist
die Entfremdung im politischen Bereich, oder die Entfremdung der Macht. Auf
dem Gebiet der ideologischen Entfremdung ist besonders typisch der Personenkult,

der manche Ähnlichkeit hat zu der von Feuerbach kritisierten religiösen
Entfremdung. Deshalb ist Entfremdung ein objektiv existierendes Phänomen und
wh dürfen nicht vor diesem Begriff zurückschrecken. Ein gründlicher Materialist
sollte sich nicht davor fürchten, die Realität anzuerkennen. Nur wenn wh zuge-



70 BARBARA HENDRISCHKE

ben, daß es Entfremdung gibt, können wh sie überwinden. Natürlich ist die
Entfremdung im Sozialismus grundsätzlich nicht die gleiche wie die im Kapitalismus,
und außerdem können wh durch das sozialistische System selbst die Entfremdung
überwinden. Die Wurzel der Entfremdung liegt nicht im sozialistischen System,
sondern in Problemen unserer Organisation und anderer Aspekte. Das 3. Plenum
des 11. Parteitages (1978) propagierte die Befreiung des Denkens, d.h. die
Überwindung der ideologischen Entfremdung. Die gegenwärtigen Reformen des politischen

und des whtschafthchen Systems und die in Kürze stattfindende Rektifizierung

der Partei dienen der Überwindung der whtschafthchen und der pohtischen
Entfremdung. Unsere Reformen haben also eine weitreichende Bedeutung. Marx'
Gedanken über Entfremdung sind von großer Bedeutung zur Förderung und
Anleitung der gegenwärtigen Reformen.115

An Elementen der wirtschaftlichen Entfremdung wurden von anderen
Autoren weitere Einzelheiten aufgeführt. Xiao Long erwähnte „Hintertüren"

und Schwarzmarkt und wies darauf hin, daß auch die traditionelle
Arbeitsteilung sich fortgesetzt habe, sowohl bezüglich der Arbeitsgebiete
als auch bezüglich der Arbeitshierarchie - ein Gesichtspunkt der theoretisch

kaum zur Sprache gekommen war.116 Ruan Ming sah das Hauptproblem

in einer inflexiblen Arbeitsordnung, die Talenten keine
Entwicklungsmöglichkeit gebe, weil Ausbildungs- und Arbeitsplätze nicht frei
zugänglich seien.117 Wang Ruoshui konkretisierte die aktuelle Entfremdung
dahingehend, daß sie nicht von Ausbeutung verursacht sei, sondern davon,
daß objektive wirtschaftliche Gesetze nicht beachtet worden seien — also

beispielsweise die ökologischen Folgen der Rodung der Wälder oder die
gesamtwirtschaftlichen Folgen des forcierten Aufbaus der Schwerindustrie.118

Wang erläuterte diese Begriffserweiterung an anderer Stelle
damit, daß whtschaftspolitische Entfremdung da stattfinde, wo die Bedürfnisse

der Bevölkerung nicht im Zentrum stünden119; oder mit den Worten
Ruan Mings:

Das Ziel des Umsturzes der Herrschaft des Kapitals durch das Proletariat ist es,
diese Entfremdung der Arbeit abzuschaffen, um damit zu erreichen, daß die Pro-

115 Zhou Yang, s.o. Anm. 27.
116 Xiao Liang, „Makesi de yihua laodong lilun yu shehuizhuyi shehui de yihua

xianxiang" (Marx' Theorie der entfremdeten Arbeit und die Entfremdungserscheinungen

einer sozialistischen Gesellschaft), Jingji kexue 1982, 1, S. 9-16:
13ff.

117 Ruan Ming, „Ren de yihua dao ren de jiefang" (Von der Entfremdung des Men¬

schen zur Befreiung des Menschen), Xin shiji 1981, 1, zit. n. Xinhua wenzhai
1981, 4, S. 17-20: 17.

118 Wang Ruoshui, „Tantan yihua wenti", s.o. Anm. 49, S. 392f.
119 S. Wang Ruoshui, „Guanyu yihua de gainian", s.o. Anm. 6, S. 496.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 71

duktion direkt die materiellen und geistigen Bedürfnisse der Menschen befriedigt.
Wenn die sozialistische Produktion sich davon entfernt und um der Produktion
wülen oder um leitender Bürokraten willen stattfindet, und die Produkte der
Arbeit auf Lagerhalden rosten und schimmeln, dann sind die Produkte noch immer
Kräfte der Selbstentfremdung der Produzenten und die Entfremdung der Arbeit
kann nicht abgeschafft werden.120

Auch der Warenfetischismus wurde als Element der Entfremdung aufgeführt,

wenn auch mit unterschiedlicher Bewertung; es gab neben Vorschlägen

zu seiner Abschaffung auch die Vorstellung von der Notwendigkeit
eines „sozialistischen Warenfetischismus", wobei die Widersprüchlichkeit,
die darin bestand, etwas als Entfremdung Erkanntes nicht abschaffen zu
wollen, nicht zur Sprache kam.121

Für die Entfremdung auf geistig-kulturellem Gebiet hatte Zhou Yang
mit großen propagandistischen Gespür die passende Lösung parat: die

von Deng Xiaoping propagierte Befreiung des Denkens diene zur
Überwindung der geistigen Entfremdung. Ähnlich formulierte Ruan Ming:
Wissenschaften, Kunst und Literatur brauchten freie, gleiche und praxisorientierte

Diskussion, Kritik und Wettbewerb, zur Überwindung von modernem

Aberglauben, Dogmatismus und geistiger Erstarrung.122
Besonders intensiv war die Darstellung der politischen Entfremdung.

In diesem Bereich waren die Entfremdungselemente den Autoren so deutlich,

daß sie für gewöhnlich daran zu beweisen suchten, daß und warum
in China die Entfremdung fortbestand. Liu Ben beispielsweise erläuterte
gezielt die Ursprünge des Personenkults. Dieser sei nicht nur begriffliche
Entfremdung, sondern basiere, laut Marx, erst einmal auf einer Entfremdung

des wirklichen Lebens, und zwar ursächlich auf den unveränderten
Arbeits- und folglich Machtverhältnissen in der Wirtschaft, die dann ihrerseits

in der Verwaltung die gleichen unverrückbaren Machtverhältnisse
schafften.123 Möglichkeiten zur Aufhebung sah er folglich in Arbeits-
beziehungsweise Machtteilung.124 Ähnlich argumentierte Zhao Zhongying,
wenn er sehr konkret zur Aufhebung der Entfremdung eine Auflösung von

120 Ruan Ming, s.o. Anm. 117, S. 17.
121 Diese These stammt von Li Yunjin, vgl. Xu Maokui und Yang Dawei, „Shehui-

zhuyi jianshe yao liyong shangpin bangwujiao ma?" (Braucht der sozialistische
Aufbau den Warenfetischismus?), Jingji lilun yu jingji guanti 1981, S. 64-67: 67.

122 Ruan Ming, s.o. Anm. 117, S. 19f.
123 Liu Ben, „Quanli chongbai ji qi genyuan" (Der Personenkult und seine Ursprün¬

ge), Xueshu yuekan 1981, 6, zit. n. RRWT, S. 402-411: 405ff.
124 Liu Ben, s.o., S. 410.



72 BARBARA HENDRISCHKE

Machtkonzentrationen forderte.125 Wang Ruoshui meinte, an dem Slogan
„alle folgen dem Vorsitzenden Mao" sei die Richtung verkehrt gewesen —

Loyalität des Volkes gegenüber dem Führer gebe es nur im Feudalismus.
In einem modernen Staat, wofür das westliche Ausland Vorbild sein könne,

habe loyal nur die Führung gegenüber dem Volk zu sein. Während der
Kulturrevolution hätten nicht nur Lin Biao und die „Viererbande" den
Personenkult kreiert, sondern alle — der Autor schließt sich selbst
ausdrücklich ein - hätten daran mitgewirkt, solchen Aberglauben zu verbreiten.

Bei den Kadern in Verwaltung, Verbänden und Betrieben sei es das

gleiche — statt dem Volk zu dienen, hätten sie die Richtung umgekehrt
und ließen sich ihrerseits bedienen.126 Personenkult und Bürokratismus
gelten Wang als die wichtigsten Quellen der vielen aktuellen Widersprüche
zwischen einzelnen Gruppen — Masse, Klassen, Partei, Führung —, aus
denen leicht antagonistische Widersprüche werden könnten.

Während über die Elemente der Entfremdung alle weitgehend einer
Meinung zu sein schienen und die unterschiedlichen Autoren sich nur in
der Akzentuierung voneinander abhoben, waren die Ursachen der
Entfremdung und die Möglichkeiten zu ihrer Aufhebung umstritten. Manche
Autoren beließen es in diesem Zusammenhang bei konkreten Angaben
und erwähnten beispielsweise die Wirren der Kulturrevolution, andere

dagegen stellten sich dem ideologischen Widerspruch, der dem Begriff einer
„Entfremdung im Sozialismus" innewohnte. Wang Ruoshui nannte das

ideologische Problem beim Namen:

Das Problem ist ziemlich komplex. Es ist nicht so, daß mit der Einrichtung des

Systems des Gemeineigentums alle Probleme gelöst wären. Marx und Engels meinten

ursprünglich, weil die ganze Ursache der Entfremdung das System des

Privateigentums sei, brauche nur die Gesellschaft die Produktionsmittel zu verwalten,
und die Entfremdung sei abgeschafft.127

Diese simplifizierende Darstellung der Ansichten von Marx und Engels ist
eines der vielen Beispiele dafür, daß die Philosophen noch immer der von
ihnen selbst kreierten dogmatischen Darstellung der beiden großen Denker
aufsitzen. In Wirklichkeit liege das Problem, so meinte Wang, im
Menschen, und die Lösung der ökonomischen Probleme sei nur eine erste
Voraussetzung für das „Reich der Freiheit":

125 Zhao Zhongying, „Makesi zaoqi zhuzuo zhong guanyu yihua de qiyuan wenti"
(Das Problem des Ursprungs der Entfremdung in Marx' Frühschriften), Sixiang
zhanxian 1981, 1, S. 79-83; 26: 26

126 Wang Ruoshui, „Tantan yihua wenti", s.o. Anm. 49, S. 391.
127 Wang Ruoshui, „Tantan yihua wenti", s.o., S. 391.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 73

Menschen gehen jeweils eigenen Aktivitäten nach, haben jeweils eigene Ziele, und
alle Tätigkeit bildet in ihrer Gesamtheit eine verblendende Kraft, die ihrerseits
den Menschen selbst ergriffen hat — also eine Kraft der Selbstentfremdung. In der

ganzen Vergangenheit war eine Art objektiver Kraft der Selbstentfremdung
beherrschend. Gegenwärtig, in einer Situation, in der die Menschen sich selbst regieren,

ist die Kraft der Selbstentfremdung überwunden. Damit können die
Menschen vollkommen selbstbewußt die Geschichte erschaffen und ins Reich der
Freiheit fliegen, so daß die Entfremdung nicht mehr existent und sie vollkommen
frei zu sein scheinen. Daß gegenwärtig das Privateigentum an Produktionsmitteln
beseitigt und die Ausbeutung abgeschafft ist, sind wichtige Probleme, aber es ist
nicht so, daß es nach der Lösung dieser Probleme keine gesellschaftlichen Probleme

mehr gibt und die Menschen vollständig das Reich der Freiheit betreten
haben. Nein! Es kann noch Entfremdung geben; weil die Menschen die Gesetze
gesellschaftlicher Entwicklung vielleicht noch nicht vollständig kennen, gibt es noch
Verblendung und können noch einige Probleme entstehen; deshalb kann man
noch in unfreiheitliche Situationen geraten.128

Mehrfach tauchten anthropologische oder humanistische Argumente auf,
wenn die Aufhebung der Entfremdung thematisiert wurde. Im Gegensatz
zu dem, was andere meinten, sei es laut Ruan Ming so, daß es gerade
wegen der allgemein niedrigen Ausgangssituation in China sehr wichtig sei,
den Menschen zu achten und ein vernünftiges Miteinander zwischen
Produktion und Produzenten zu schaffen. Die Revolution sei heute in allen
Bereichen ein Kampf zwischen dem Wichtignehmen und dem
Geringschätzen des Menschen.129

Die Grundsätzlichkeit des Problems der Entfremdung wurde deutlich
von Yuan Yayu angesprochen, in einer Diktion, die weniger an Marx als

an neuerer Philosophie orientiert zu sein scheint:

Deshalb ist der Begriff der Entfremdung eine selbstbewußte, sich unaufhörlich
vertiefende Selbsterkenntnis der menschlichen Gattung über ihren eigenen
Zustand, ist das denkerische Ergebnis der langfristigen Entwicklung dieser Erkenntnis.

Die menschliche Selbstentfremdung ist eine besondere Eigenschaft, die der
Mensch unter bestimmten Umständen entwickelt. An dem Verhältnis zwischen
dem Menschen und seiner Tätigkeit, sowie den Produkten (Ergebnissen) seiner

Tätigkeit, insbesondere an der spezifischen Rückwhkung, die diese Tätigkeiten
und ihre Produkte auf das Subjekt der Tätigkeit haben, wird sie deutlich. In dieser

Beziehung oder Rückwhkung zeigen sich die menschlichen Tätigkeiten und
ihre Ergebnisse als eine den Wünschen und Zielen des Subjekts entgegengesetzte,
selbstentfremdende (yiji) Kraft, die ohne Rücksicht auf die Absichten des
Subjekts umgekehrt dieses dirigiert und verwaltet. Das ist ein sich blindlings von selbst
entwickelnder objektiver dialektischer Prozeß. Er faßt viele besondere gesellschaft-

128 Wang Ruoshui, „Tantan yihua wenti", s.o. S. 392.
129 RuanMing, s.o. Anm. 117, S. 17.



74 BARBARA HENDRISCHKE

liehe Widersprüche zusammen. Diesen Prozeß zu erkennen oder zu verstehen war
ein Sieg menschlichen dialektischen Denkens. Die Geschichte menschlichen Denkens

zeigt uns, daß diejenigen, die den Begriff der Entfremdung und den von ihm
widergespiegelten historischen Inhalt besonders gründlich und ausführlich erläutert

haben, gerade die großen Meister der Dialektik (Hegel, Marx) waren. Also
ist der Begriff der Entfremdung auch ein großartiges Ergebnis menschüchen
dialektischen Denkens. Dieser Begriff ist wesentlich dialektisch. Es ist das Wesen der
Theorie der Entfremdung, Menschen dazu zu bringen, spezifische gesellschaftliche

Widersprüche zu erkennen und zu untersuchen.130

Ausgehend von einer dialektischen Funktion des Begriffes verurteilte
Yuan all jene, die es ablehnten, den Begriff der Entfremdung auf
gegenwärtige Zustände anzuwenden, und sich somit der Möglichkeit beraubten,
diese Zustände in Richtung auf eine Abschaffung der Entfremdung hin zu
verändern. Personenkult, Amtsanmaßung, falsche Produktionsziele,
„Beziehungslehre" (die übliche ironische Umschreibung von Korruption) -
wer diese Phänomene nicht als Entfremdung verstehe, falle hinter Feuerbach

zurück. Überdies sei „Entfremdung" kein politischer Begriff und
bedeute immer Selbstentfremdung; deshalb sei Entfremdung nie irgendwelchen

äußeren Feinden anzulasten, und gerade im Sozialismus sei alle
vorkommende Entfremdung Selbstentfremdung, weil es immer das Volk sei,
das sich selbst entfremde, womit Yuan all jene angriff, die Entfremdungsphänomene

der radikalen Fraktion anlasteten oder als Widerspruch
zwischen einzelnen Gruppen definierten.131 Konkret setzte Yuan ähnlich wie
auch Wang Ruoshui beim Menschen als handelndem Subjekt an, der beim
Aufbau des Sozialismus aus mangelnder Einsicht, vor allem im wirtschaftlichen

Sektor, viele Fehler gemacht habe.132 Inhaltlich ist mit dieser These

einer der wenigen Punkte erreicht, wo argumentative Anknüpfungen an
ausländische Positionen — in diesem Fall vielleicht A. Schaffs Begriff von
der soziotechnischen Funktion der Entfremdungstheorie133 erreicht
werden.

Was das Problem einer Entfremdung im Sozialismus angeht, so habe
ich in meinem Material keine Äußerung gefunden, die den Sozialismus des

gegenwärtigen politischen Systems als Ursache der Entfremdung benannt

130 Yuan Yayu, „Yihua gainian de lilun yiyi he xianshi yiyi" (Die theoretische und
die reale Bedeutung des Begriffs der Entfremdung), Shehui kexue yanjiu 1982,
4, zit. n. Xinhua wenzhai 1982, 12, S. 15-17: 15.

131 Vgl. z.B. Huang Nansen, „Guanyu ren de lilun de ruogan wenti" (Einige Proble¬

me in der Theorie vom Menschen), Zhexue yanjiu 1983, 4, S. 23-37, übers.
Chinese Studies in Philosophy 1984/85, 16,2, S. 31-64: 35 und 36.

132 Yuan Yayu, s.o. Anm. 130, S. 17.

133 A. Schaff, Entfremdung, s.o. Anm. 55, S. 291.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 75

hätte. Daß es jedoch auch solche Äußerungen gegeben haben muß, oder
daß Äußerungen wie die eben zitierte von Yuan Yayu also solche
interpretiert wurden, geht aus den ab Ende 1983 publizierten Gegenpolemiken
hervor. So heißt es bei Xing Bensì:

Manche gehen noch weiter und behaupten, daß gewisse Übelstände und Mängel,
die bei uns existieren, Entfremdung seien, in der Annahme, daß das sozialistische
System selbst Entfremdung hervorbringen könne. Was immer die Intentionen der
Autoren sein mögen, so führt diese extreme Anschauung reahter dazu, den
Sozialismus in Zweifel zu ziehen und abzulehnen.134

Auch Hu Qiaomu attackierte heftig die These, das sozialistische System
sei die Ursache von Entfremdung; genauso heftig argumentierte er jedoch
gegen die gemäßigte, unter anderen von Zhou Yang vertretene These, daß
die Besonderheit des sozialistischen Systems gerade darin bestehe,
Entfremdung überwinden zu können:

Aber diese These steht im Widerspruch zu der Ansicht (ihrer Vertreter), daß

Entfremdung ein noch in der sozialistischen Gesellschaft gültiges Gesetz ist, denn
Gesetze können von Menschen nicht „überwunden" werden. Oder sie wollen
sagen, daß die Menschen nur das Gesetz der Entfremdung zu entdecken brauchen,
um dann auf Grund der Entdeckung dieses Gesetzes die Auswhkungen kontrollieren

zu können, und daß dies die Grundbedeutung von „überwinden" sei. Aber
Entfremdung ist nicht wie Wasser und wie Feuer, die wohltätig genauso wie
schädlich sein können. Was den Sozialismus angeht, so ist die Entfremdung nicht
eine gewöhnliche Schwäche oder ein irrationales Phänomen, sondern eine
„Katastrophe", die ausreicht, um das sozialistische System zu zerstören. Deshalb kann
es nur zynisch gemeint sein, daß die Überlegenheit des Soziahsmus nur darin
bestehen soll, daß er die Entstehung und die Entwicklung einer derartigen
Katastrophe kontrollieren kann.13S

S. Schräm nennt Hus Text „hybride" und erläutert, der Artikel verdeutliche

die intellektuelle Isolation und den Provinzialismus von Hu und
seiner Generation oder Fraktion von Parteikadern.136 Unter der Hand soll
sich auch die philosophische Fachwelt über die sehr schwächliche
Beweisführung des Politbüromitglieds Hu Qiaomu gewundert haben; in der

134 Xing Bensì, „Yihua wenti he jingshen wuran" (Das Problem der Entfremdung
und geistige Verschmutzung), Renmin ribao 5.11.1983.

135 Hu Qiaomu, „Guanyu rendaozhuyi he yihua wenti" (Humanismus und das Pro¬

blem der Entfremdung), Renmin ribao 27.1.1984, zit. n. Hongqi zazhi 1984,
2, S. 2-28: 26.

136 S. Schräm, „Economics in Command? Ideology and Policy Since the Thhd
Plenum", 1978-1984, China Quarterly 99, 1984, S. 417-461: 445.



76 BARBARA HENDRISCHKE

Tat geht es Hu nicht um gesellschaftsanalytische oder gar textexegetische
Fragen, sondern nur darum, ob das Bekenntnis zur eigenen Entfremdung
propagandistisch tragbar oder gar opportun ist, und im Gegensatz zu
Zhou Yang verneint er diese Frage. Er arbeitet zwar im wesentlichen mit
Zitaten der marxistischen Klassiker, aber es gibt deutlich positivistische
Zwischentöne, so als ob ein Begriff, der wie „Entfremdung" eine mit
einem negativen Werturteil verknüpfte Zustandsbeschreibung abgibt,
grundsätzlich unpassend wäre.

Durchweg war bis Ende 1983 die Übertragung des Begriffs der
Entfremdung auf die Situation im gegenwärtigen China übersetzt in politische
Meinungsäußerung provokativ, das heißt die Philosophen rückten
grundsätzliche politische Reformen in den Mittelpunkt. Autoren wie Wang
Fengxian, der die Entwicklung der Produktivkräfte als zentral für die
Aufhebung der Entfremdung ansah und damit den Begriff konformistisch im
Sinne der Wirtschaftsreformer interpretierte, blieben die Ausnahme.137 Für
die meisten Autoren begründeten die entfremdeten Machtstrukturen die
wirtschaftliche Entfremdung - ähnlich wie in dem Jugoslawienbericht die
Schlüsselrolle des Systems der Selbstregierung hervorgehoben worden war.
Möglichkeiten zur Überwindung von Entfremdung wurden also erst
einmal in einer Veränderung der gesellschaftlichen Verhältnisse und nur in
deren Konsequenz in einer Steigerung der Produktivkräfte gesehen. An
einem wichtigen Punkt befanden sich also die Anhänger der
Entfremdungstheorie im Widerspruch zu den Inhalten des offiziellen Reformprogramms,

das die Durchführung gründlicher politischer Reformen erst für
die Zeit nach einem durchgreifenden Erfolg der wirtschaftlichen Reformen

vorsah.138 Es gab jedoch, im Unterschied zur europäischen
Diskussionslage139, keinen Versuch, diese Priorität des Politischen nicht im
empirischen Befund an Entfremdungselementen sondern in der Entfremdungstheorie

selbst zu begründen.

137 Wang Fengxian, „Makesi de yihua lilun yu ren de quanmian fazhan" (Marx'
Theorie der Entfremdung und die umfassende Entwicklung des Menschen),
Jiaoyu yanjiu 1981, 1, S. 18-24: 23.

138 Vgl. z.B. Deng Xiaoping, s.o. Anm. 1, S. 255ff. („Die gegenwärtige Lage und
unsere Aufgaben", 1980).

139 Vgl. z.B. I. Meszaros, s.o. Anm. 30.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 77

Das Ende der Diskussion

In ihrem äußeren Ablauf bestand die Entfremdungsdiskussion durch die
Zäsur, die von dem Ausbruch der Kampagne gegen „geistige Verschmutzung"

gesetzt wurde, aus zwei Abschnitten. Im ersten Abschnitt wurde
überwiegend die Ansicht vertreten, daß Entfremdung, in welcher Definition

auch immer, ein durchaus aktueller Begriff sei. Wer anderer Meinung
war, schwieg — zum Beispiel die um die Zeitschrift Zhexue yanjiu versammelten

Philosophen, die erst in der zweiten Hälfte des Jahres 1983 in
Vorbereitung auf die Kampagne gegen „geistige Verschmutzung" das

Thema massiv aufgriffen, um den Begriff der sozialistischen Entfremdung
zu kritisieren.

Ende 1983 und Anfang 1984 publizierten Wang Zhen140, Xing Ben-
si141 und Hu Qiaomu142 definitive Artikel dazu, daß der Begriff einer
„Entfremdung im Sozialismus" zur „geistigen Verschmutzung" gehöre,
und die Argumente dieser Artikel wurden monatelang in zahllosen
Einzelaufsätzen aufgenommen und verbreitet. Die gegenteilige Auffassung zu
vertreten, war einige Zeit lang nicht möglich. Weil es im Zusammenhang
meines Aufsatzes darum geht, der philosophischen Diskussion eine
Eigendynamik nachzuweisen, wurde hier nur der erste Abschnitt der
Entfremdungsdiskussion nachgezeichnet, als relativ offen verschiedene Textexegesen

und Begriffsanalysen gegeneinander gehalten wurden. Bei einer
Darstellung des gesamten Diskussionsverlaufs müßte aus sachlichen Gründen
stärker auf das politische Geschehen, das den Ausbruch der Kampagne
gegen „geistige Verschmutzung" initiierte, rekurriert werden, als es in meinem

Referat der Fall ist, das sich am Wortlaut von als philosophisch
deklarierten Texten zu orientieren versucht. Der politische Hintergrund findet
dagegen Berücksichtigung in D.C. Kelly's Arbeit über Wang Ruoshuis Rolle
in der Entfremdungsdiskussion. Kelly spricht im Anschluß an manche
Personen-fixierte Analysen der Hongkonger Chinabeobachter von einer
„Entfremdungsfraktion", angeführt von Wang Ruoshui, Xing Bensi, Ru Xin
und anderen143, die „der kritische Flügel einer utopischen Bewegung sind,

140 Wang Zhen, „Fangzhi he qingchu sixiang zhanxian jingshen wuran, gaoju make¬

sizhuyi shehuizhuyi qizhi" (Die geistige Verschmutzung an der Front des Denkens

verhüten und ausmerzen, das sozialistische Banner des Marxismus hochhalten),

Renmin ribao 25.10.1983.
141 Xing Bensi, s.o. Anm. 134.
142 Hu Qiaomu, s.o. Anm. 135.
143 D.A. Kelly, „Wang Ruoshui", s.o. Anm. 2, S. 113f.



78 BARBARA HENDRISCHKE

einer Bewegung für Werte, die für wichtiger gehalten werden als Politik".144
Abgesehen davon, daß Kelly sich im Widerspruch zu seinen Protagonisten
und auch zu seinen eigenen Analysen befindet, wenn er die „Politik"
derartig hintanstellt, ist diese Formulierung auch von irreführender Allgemeinheit.

Sie macht es möglich, daß der Autor die Entfremdungsfraktion ohne
weitere Erläuterung an einer Stelle mit den osteuropäischen Intellektuellen
der Nach-Stalin-Ära145 und an anderer Stelle mit (west)deutschen
Nachkriegsintellektuellen und ihrer Aufarbeitung der Nazi-Zeit vergleichen
kann146, ein Vergleich, der nicht leicht nachzuvollziehen ist. Die im einzelnen

zu Marx' Texten vorgebrachten Argumente hält Kelly für Scheingefechte,

oder, um Werner Meissners Formulierung zu benutzen, Metaphern für
politische Gegensätze.147 Diese Darstellung mag zwar Berechtigung haben,
wie wir inzwischen aus der nachträglichen Analyse anderer Diskussionskampagnen

der Volksrepublik wissen, aber ich bin der Auffassung, daß die
Versuche präziser Textanalyse, wie sie während der Entfremdungsdiskussion

von den Diskutanten unternommen wurden, zumindest doppelbödig
waren, daß sich also im Rahmen solcher Text- und Begriffsanalysen die
chinesische Marxismus-Rezeption differenziert und erweitert hat und
damit auch, in den Worten Hans Kühners, „ein geistiges Instrument zur
Beurteilung der Realität" entwickelt wurde148, wobei wh in China immer
davon ausgehen müssen, daß das Instrument der räumlich und historisch
weit entfernten marxistischen Philosophie sehr schwer herzustellen und
sehr mühsam zu handhaben ist. Im übrigen kommt bei Kelly, wie mir
scheint, der ideologische Stellenwert des Begriffs einer sozialistischen
Entfremdung nicht deutlich heraus, im Gegensatz zu der Darstellung von
Stuart Schräm, der in seiner Übersicht über die ideologische Entwicklung
der Jahre 1978 bis 1984 klar macht, daß es bei dem Begriff darum ging,
die offizielle These vom Vorrang der wirtschaftlichen vor der politischen
Entwicklung in Frage zu stellen.149

Die philosophische Forschung hat sich, wie mir scheint, im Gang der
Entfremdungsdebatte als reformfähig erwiesen. In den über 600 Artikeln,

144 D.A. Kelly, „Wang Ruoshui and Socialist Alienation", in M. Goldmann (Hrsg.),
China's Intellectuals and the State: In Search ofa New Relationship, Cambridge
und London 1987, S. 159-182: 181.

145 D.A. Kelly, s.o. S. 162.
146 D.A. Kelly, s.o. S. 344, Anm. 70.
147 W. Meissner, Philosophie und Politik in China, München 1986, S. 14ff.
148 Hans Kühner, Abenteuer der Dialektik in China, München 1977, S. 7.
149 S. R. Schräm, s.o. Anm. 136, S. 435ff.



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 79

die zum Thema Entfremdung zwischen 1978 und 1983 erschienen sein
sollen150, wurden methodisch und inhaltlich neue Wege beschritten.

Dabei war methodisch wohl die wichtigste Neuerung ein kritischer
Ansatz im Umgang mit Marx' Texten, die erstmalig auch kontrastierend
gegeneinander gehalten wurden, anstatt wie üblich nur ergänzend oder
klärend. Neu war auch, daß das eigene Philosophieren in größere diskursive

Zusammenhänge hineingestellt wurde, die eigenen Textinterpretationen
der Klassiker an denen nicht-chinesischer Philosophen — wenn auch

meist stillschweigend — gemessen wurden und die internationale neo-marxistische

Arena als das Feld bestimmt wurde, in dem Argumente sich
bewähren müßten. Das von einer solchen Bewährung de facto nicht die Rede
sein kann, ändert nichts an der Tatsache, daß für den chinesischen Kontext

der letzten Jahrzehnte ein solcher Außenbezug eine Neuerung
bedeutet. Der Marxismus als philosophische Richtung wurde damit als etwas
im transnationalen Rahmen diskursiv zu gestaltendes bestimmt, und nicht
als das längst vorgefundene Dogma, dessen Diskussion nur unter dem
Gesichtspunkt der Orthodoxie möglich war.

Als methodischer Neuansatz kann vielleicht auch eine stärkere Beachtung

dialektischer Denkweisen gewertet werden, die im Nachdenken über
Entfremdung und Entäußerung sowie die damit entstehenden Widersprüche

oft deutlich wurde; lag doch gerade in der Nichtakzeptanz dialektischer

Methodik, wie sie zum Beispiel an Hu Qiaomus oben zitierter Polemik

gegen Zhou Yang sehr deutlich whd, eine der Hauptschwierigkeiten
der chinesischen Marx-Rezeption. Dagegen bedienten sich Äußerungen wie
die von Yuan Yayu oder von Zhou Yang, die zu einer Akzeptanz der aktuellen

Entfremdung vor allem deshalb aufforderten, weil diese Akzeptanz
die erste Voraussetzung zur Aufhebung von Entfremdung sei, durchaus
dialektischer Denkweisen.

Was die inhaltliche Erneuerung angeht, so können die einleitenden
Fragen nach der neuen Rolle der Philosophie im Reformchina positiv
beantwortet werden. Sowohl zur Autorisierung der neuen Herrschaft als

auch zur gesellschaftlichen Umstrukturierung wurden von den Philosophen

gewisse Beiträge geleistet. Es gelang jedoch nicht, beides dauerhaft
zu verbinden, also etwa eine Ideologie der gesellschaftlichen Umstrukturierung

als Mittel zur Regimeautorisierung zu etablieren, wie es Zhou Yang
mit der Kampagne für die Aufhebung der Entfremdung vorgehabt hatte.

Der Autorisierung diente erst einmal der Versuch, die marxistische
Philosophie wiederzubeleben und dabei aktuelle wirtschafts- und gesell-

150 Vgl. Xing Bensi, s.o. Anm. 134.



80 BARBARA HENDRISCHKE

schaftspolitische Themen aufzugreifen, wobei es in der Entfremdungsdiskussion

vor allem um die gesellschaftspolitische Thematik ging. Im
Zentrum stand das Bemühen, die nach-maoistische Empörung des Einzelnen

gegen gesellschaftliche Zwänge in ein marxistisches Gewand zu kleiden —

so als ob Marx gerade diese Empörung bereits definiert und systematisiert
hätte. Dabei waren die Philosophen im Rückgriff auf das Marx'sche Frühwerk

recht erfolgreich, wie die große öffentliche Resonanz auf die
Entfremdungsdiskussion deutlich machte. Mit der Einführung des Begriffs
einer „Entfremdung im Sozialismus" wurde eine Marxismus-Revision
eingeleitet, die es erlaubte, mit marxistischen Begriffen den aktuellen
gesellschaftlichen Zustand zu analysieren und manche reformerische Perspektiven

zu entwerfen.
Der gesellschaftlichen Umstrukturierung dienten die Philosophen

damit, daß sie mit der Vorstellung von einer möglichen Abschaffung der

Entfremdung ein grundsätzliches Korrektiv entwarfen, dem ein Bündel
politischer, sozialer und wirtschaftlicher Maßnahmen hätte entsprechen müssen.

Die Entfremdungsthéorie hätte nach Formulierungen wie der von
Zhou Yang für die nach-revolutionäre Gesellschaft die gleiche
Zukunftsperspektive entwickeln können, wie es die Hoffnung auf Befreiung vor
1949 getan hatte. Dabei konnte die Entfremdungstheorie in China
wahrscheinlich auch deswegen mit einer Breitenwirkung rechnen, weil darin
eine zyklische Geschichtsvorstellung mitschwingt, die manchen chinesischen

Vorstellungen entgegenkommt — so als ob heute nur der Zustand
wieder hergestellt werden müßte, der einstmals vor dem Einsetzen der
Arbeitsteilung geherrscht hatte.

Die Abschaffung der Entfremdung wurde von allen, die sich dazu positiv

äußerten, vor allem als politische Aufgabe verstanden. Weil an diesem
Punkt die Philosophen in Konflikt kamen mit dem grundlegenden Dogma
der Reformer vom Primat der whtschafthchen Reformen, wurden sie mit»
äußerem Druck am Weiterdenken gehindert. Darunter litt gewiß auch die

Autorisierungsfunktion der Philosophie, und es könnte sein, daß in China
in Zukunft, ähnlich wie in der Sowjetunion oder in Osteuropa, kein
ernsthafter Versuch mehr gemacht wird, einen modernen Staat marxistisch zu
sanktionieren.

Die Innovation der philosophischen Forschung blieb also innerhalb
eines engen Rahmens politischer Gegebenheiten, wie es für eine marxistische

Philosophie in einem am Marxismus orientierten Staatswesen
vielleicht nicht anders denkbar ist. Auch die Entfremdungsdebatte in
Osteuropa wurde schließlich auf äußeren Druck hin beendet. Wichtige
Protagonisten der Entfremdungsdiskussion wie Zhou Yang, Wang Ruoshui oder



DIE DISKUSSION DER ENTFREMDUNG IN CHINA 81

Ru Xin, denen die Diskussion viele Anregungen verdankte, sind von Berufs

wegen Propagandisten.
Kontrovers war während der Entfremdungsdiskussion nicht nur die

Frage nach der Aktualität einer Theorie der Entfremdung. Es ging auch
grundsätzlich um die Relevanz einer solchen Theorie, die stark in der
vor-marxistischen Philosophie verwurzelt war, um die Rolle des Marx'schen

opus, das sich bei genauerem Hinsehen als ein primär philosophisches

(also nicht nur polit-ökonomisches) entpuppte, und um die
Auseinandersetzung mit Marx' idealistisch geprägtem, am bürgerlichen Individuum

orientierten Menschenbild, das vielen chinesischen Grundvorstellungen

zuwider ist. Das Bewußtsein der Fremdartigkeit marxistischer
Philosophie, die für gewöhnlich leichtfertig überspielt whd, dürfte mit der
Diskussion dieser Punkte gewachsen sein, genauso wie die Einsicht in die
tiefen Risse im Gebäude einer offiziellen Ideologie, die sich auf eine solche
räumlich wie zeitlich fernliegende Philosophie zu stützen behauptet.

Die Kampagne gegen „geistige Verschmutzung" währte knapp zwei
Jahre. Anschließend konnte die philosophische Forschung in etwa wieder
da ansetzen, wo sie 1983 aufgehört hatte, wie zum Beispiel aus der im
Jahr 1986 erschienenen Neuauflage von Wang Ruoshuis Schriften deutlich
wurde.151 Die Entfremdungsdiskussion wurde jedoch nicht wieder
aufgenommen, und es gab auch keine anderen Versuche, in großem Stil
marxistische Theorie zu aktualisieren, was vielleicht damit zusammenhängt, daß
sich eine aus dem Westen importierte ideologische Pluralität rasch ausbreitet

und im Gefolge davon Deng Xiaopings Spruch von der Katze, die
schwarz oder weiß sein kann, solange sie nur Mäuse fängt, an Gewicht
zunimmt.

151 Wang Ruoshui, Wei rendaozhuyi bianhu (Zur Verteidigung des Humanismus),
Peking 1986.


	Die Diskussion der Entfremdung in China

