
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 42 (1988)

Heft: 2

Artikel: Theosophie (hikma) und Philosophie (falsafa) : ein Beitrag zur Frage
der hikmat al-mašriq/al-išrq

Autor: Radtke, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEOSOPHIE (HIKMA) UND PHILOSOPHIE (FALSAFA)
Ein Beitrag zur Frage der hikmat al-masriqlal-isräq

Bernd Radtke

Ansäri aus Herat schreibt in der mitte des 5./11. jhs. in seinen Tabaqât
us-süfiyya, einer teilweise im Herater dialekt verfaßten Übersetzung, be-
arbeitung und erweiterung der arabischen Tabaqât as-süfiyya des 1021

gestorbenen SulamT (GAS 1, 672, Nr. 2), über den mystiker Abu Bakr
al-Warräq at-Tirmidi, der 906-7 starb (TM 546), diese Worte: "Er war ein
gotterkennender hakîm, kein süß, der süfi ist etwas anderes" (hakîm büd
cärif ma süfi, süfi cîzë dîgarë—st) (Ansäri, Tabaqât 262,-1; statt hkm lese

ich hakim). Leider äussert sich Ansäri nicht näher über den unterschied
von süßund hakim.

Etwa 120 jähre vor Ansäri gab Gacfar al-HuldT, der grosse sammler
sufischen Schrifttums in Bagdad (GAS 1, 661, Nr. 30; SulamT, Tabaqât
454, 6f), auf die frage, ob er Schriften des Hakîm at-Tirmidï gesammelt
habe, die antwort: "Nein — ich rechne ihn nicht zu den süfiyyal" (Sulamï,
Tabaqât 454, lOf). Hakîm Tirmidï war landsmann und Zeitgenosse von
Abu Bakr al-Warräq und starb um 910 in Tirmid (HT 38).

Im westen, in Ägypten und Syrien, treffen wir in der ersten hälfte
des 9. jhs. Du n-Nün al Misrî, später als einer der gründungsväter des

tasawwuf, der bewegung der süfiyya, betrachtet (Encyclopaedia Coptica,
s. n. Dhü 1-Nün), der in der ältesten über ihn erhaltenen nachricht in den
Murüg ad-dahab des Mascüdiaus der ersten hälfte des 10. jhs. hakîm zâhid,
also nicht süß, genannt wird (TM 552; auch Hatîb Bagdâdï, Ta°rih Bagdad
8, 393, nr. 4497) — wobei Mascûdï die bezeichnung sä/Tdurchaus geläufig
war (Murüg 6, index, s.v. süf). Ibn Hafff aus Schiras schließlich empfiehlt
im 10. jh. in seinem Kitâb al-Iqtisâd (GAS 1, 664, nr. 3) dem schüler,
zu beginn des mystischen pfades einen in der sunna feststehenden hakim
aufzusuchen (Iqtisäd 77b,-l 1 M/8a,-4 P). Ibn Hafif nennt aber neben
hakim im selben werk die bezeichnungen süß und mutasawwif (Iqtisäd
77b,ll M/8,5 P).

Weitere belege für hakim: Hilya 2,122,-2 (Abu Muslim al-Hawlanï); Hilya
4,23,-5 (Wahb b. Munabbih); Hilya 4,82,2 (Maymün b. Mihrän); Hilya 10,
137,7 (Abu Ayyüb ist schüler der hukamä0 unter den cubbäd); Hilya 10,
155,-7 CAbü cAmr al-Marwazï). - Auch Muhlsibï zitiert öfter anonyme
hukamä3 (Ricäya 79,-5; Makäsib 201,-2; dazu van Ess, Gedankenwelt 26ff.);
ebenfalls Hariäz (Sidq 27,10). MakkT stellt einmal waïï, siddiq und hakîm



THEOSOPHIE (HIKMA UND PHILOSOPHIE (FALSAFA) 157

nebeneinander (Qüt, l,72f.); zur Stellung der hukamä3 in der islamischen
mystik vgl. auch Meier, Knigge 487.

Die bezeichnung hakim ist im 9. und 10. jh. nicht auf mystiker beschränkt
gewesen. So trägt eine anzahl der von Ethé und Lazard registrierten älteren

neupersischen dichter den beinamen hakîm — z.b. der um 860
gestorbene Hanzala-i Bâdgîsî (Ethé, Vorläufer 38/ Lazard, Poètes l,17f.:
Hanzala; ibid. 40/1,19: Fayrüz-T Masriql; ibid. 50: Habbäz-i Naysäbüri).
Gähiz nennt einen Qudäma, den er näher als hakim al-masriq bezeichnet,
der kenntnis der alchimie besessen habe (Hayawân 5,95; Rasä3il 1,200).

Im osten, d.h. in der gegend von Balh, Tirmid sowie in Transoxanien,
in Samarqand, scheint hakim im 9. und 10. jh. aber auch eine gebräuchliche

bezeichnung für mystiker, manchmal auch für theologen gewesen zu
sein, wie es das beispiel des Hakîm as-Samarqandi"aus der ersten hälfte des

10. jhs. zeigt (GAS 1, 606, nr. 12). In der stadtchronik von Balh, den
Fada°ü-i Bai}} aus dem 13. jh., die auf älteren quellen fusst (TM 537f.),
finden wir die in sufischen Tabaqät-weiken — wie den genannten TabaqUt
as-süfiyya Sulamls — als sufiyya aufgeführten Hätim al-Asamm, Ahmad
b. Hidröya, den eingangs genannten Abu Bakr al-Warräq und Muhammad
b. al-Fadl al-Balhl als hakim bzw. hukamä3 bezeichnet. Den terminus süß
kennt der Verfasser der Fadä3il-i Bali} nicht (TM 551 f.). Dass es sich hier
nicht um eine persönliche terminologie des Verfassers der Baiher
stadtchronik handelt, zeigt eine bemerkung in der Hilyat al-awliyä3 des Abu
Nucaym al-Isbahärii. Dort sagt Abu Nucaym über den hakim Muhammad b.

al-Fadl al-Balhl: "Es gibt eine gruppe der jüngeren hukamä3al-masriq.
Zu ihnen gehört Muhammad b. al-Fadl" (Hilya 10, 232,-4f.).

Hukamä3 al-masriq, hakim al-masriq — diese worte können assoziatio-
nen wecken: Henri Corbin hatte, gestützt auf äusserungen von Avicenna
(Pines, Philosophie orientale 5ff.; vor allem 23ff.; auch Gardet, Pensée

23ff.) und Suhrawardî Maqtül (SuhrawardI, Hikmat al-isräq 10,11 -11,11)
in auseinandersetzung u.a. mit Carlo Alfonso Nallino (Corbin, einleitung
zu SuhrawardI, Opera 1, XXVff; einleitung zu SuhrawardI, Opera 2, 5ff.;
vgl. dazu Nallino, Filosofia orientale), die existenz einer philosophisch-
theosophischen tradition des Ostens, einer hikmat al-masriq, postuliert.
Diese philosophie oder théosophie des Ostens, die nach Corbin und SuhrawardI

Maqtül zugleich eine hikmat al-isräq, eine philosophie oder
théosophie der erleuchtung ist (stellen bei Corbin, einleitung Suhrawardî,
Opera 2, 6ff), soll nach Suhrawardî Maqtül die mit platonischen dementen

verbundene geistige tradition des vorislamischen Persien und des

weiteren orients fortsetzen — so SuhrawardI in der einleitung zu seinem
hauptwerk Hikmat al-isräq (Opera 2, 10,1 Iff.) und am ende des Kitäb al-



158 BERND RADTKE

masarf wal-mutärahät (Opera 1, 502f, § 223). Suhrawardî hatte als mit-
glieder dieser schule östlicher weisheit und philosophie namentlich (Opera
1, 503,Iff.) aufgeführt: Du n-Nün al-Misri (hier 26), Sahl b. cAbdalläh
at-Tustari (gest. 283/896; vgl. Böwering, Mystical Vision 43-99), den
berühmten Abu Yazld al-Bastäml, Abu 1-Hasan al-Haraqänl (gest. 425/1029;
Nur ul-culüm 103ff.), Halläg sowie eine gruppe von leuten, die über die

schekhina (sakina) sprachen (unklar, wer gemeint ist; die sakîna spielt
im hauptwerk Hakim Tirmidls, Hatm bzw. Sirat al-awliyä3 eine grosse
rolle; vgl. Hatm. index, s.v. sakina). An anderer stelle (Opera 1, 74,Iff.)
nennt Suhrawardî Maqtül Bastami und Tustarl die wahren nachfolger
Piatons, die wahren Philosophen. - Corbin seinerseits hatte die heimat
der gnostisch-platonischen tradition in die nordöstlichen randgebiete Irans
verlegt (Philosophie islamique 1, 37ff).

Der geltungsbereich von masriq/magrib ist bisher in der diskussion wenig
beachtet worden. Allgemein ist "osten" Bagdad und die östlich davon
gelegenen, "westen" Syrien und die westlich davon gelegenen gebiete (Meier,
Kubrä 38 und anm. 4; vgl. auch Gâmï,Nafahät 577: als aussage einer profe-
tentradition; freundlicher hinweis von F. Meier). Nach dieser Einteilung
würde Du n-Nün in den "westen" gehören und Bagdad im "osten" liegen.
Sollte Avicenna masriq/magrib in diesem sinn verstanden haben, so können
Bagdad, bzw. die Bagdader Philosophen für ihn nicht zum "westen" gehört
haben (wie Pines, Philosophie orientale lOf. voraussetzt). Es gibt ein gegen-
beispiel: Ansäri erzählt, dass der mystiker cAlf b. Gacfar as-Sïrawânï aus dem
Srrawän des Westens (STrawän-i ma'grib) stammte. Für Ansäri, der im "osten",
in Herat, schrieb, wird mit diesem ort das Sfrawän im persischen Iraq, 200 km
östlich von Bagdad gelegen, gemeint sein. In Syrien und den westlich davon
gelegenen gebieten ist kein ort Srrawän nachzuweisen (vgl. Adab al-mulük,
Einleitung).

Man kann die Frage stellen, ob mit den hukamä0 von Balh und Tirmid
(eine liste gibt auch Chabbi, Réflexions 48f.) weitere träger der iranischen,
neuplatonisch-gnostisch durchwirkten tradition gefunden sind und somit
Corbins vielfach umstrittene darstellungen eine vielleicht unerwartete
Unterstützung bekämen. — Was wissen wir über leben und lehre dieser
hukamä3 al-masriq?

Zunächst ist zu sagen, dass es sich um eine mystik der Oberschicht zu
handeln scheint. Hakîm Tirmid! war ein wohlhabender mann, er besass ein

grosses anwesen in Tirmid (Bad3 20,7ff; Bad3 20,-2 ist allerdings statt
däri härati zu lesen). Ahmad b. Hidröya war mit der Oberschicht Balhs
verwandt (TM 544). Abu Bakr al-Warräq war, wie der laqab sagt,
wahrscheinlich buchhändler, also wohl auch nicht arm. Diese hukamä3 scheinen

abkömmlinge der arabischen einwanderer und eroberer gewesen zu



THEOSOPHIE (HIKMA UND PHILOSOPHIE (FALSAFA 159

sein — zumindest könnte das bei Hakîm Tirmid! der fall gewesen sein

(HT 15). Vielleicht ist die Vermutung erlaubt, dass die politischen erschüt-

terungen des 9. jhs., u.a. der Zusammenbruch der arabischen Verwaltung
im osten (vgl. Meier, Eigenart 54), der äussere anlass für mitglieder der
alten arabischen Oberschicht gewesen ist, sich einem verinnerlichten leben
zuzuwenden. Für diese Vermutung könnten einige stellen der autobiografie
Hakîm Tirmidîs (HT 7ff.: der traumbericht geht von der bedrohung der
heimat Tirmidîs durch ein heer türkischer Soldaten aus) und der Fadn°il-i-
Balfy - vom ende des 2./8. jhs. wird der laqab cäbid häufig (TM 54 Iff;
u.a. nr 15, 16, 19, 35, 37) herangezogen werden. Es passt hierhin, dass

Hakim Tirmid! sich entschieden gegen tendenzen des tark al-makäsib und
extreme weit- und Staatsverneinung stellt - tendenzen, deren träger etwa
die auch im 9. jh. im osten entstandene bewegung der karrämiyya war, die
mehrheitlich von den unteren schichten der bevölkerung getragen wurde.

Zur Stellung Tirmidîs zur karrämiyya vgl. TM 564; extremen weltverzicht
geisselt Tirmidï Hatm/Sira 362,-2ff.; das Hatm 363,1 genannte hasts verstehe
ich als gras, nicht als die berauschende droge. — Ein hauptteil der erörterun-
gen von Hatm/Sira gut der frage, wie, nach massgabe der bedingung mystischer

entwicklung, der wahre imam beschaffen sein muss; vgl. dazu Drei
Schriften, Einleitung. — Für den "westen" wären Muhâsibïs äusserungen
Makäsib 207-212 anzuführen: Muhäsibi wendet sich hier gegen den quietis-
mus von cAbdalläh b. Yazid und cAbdak, die er beide ausdrücklich als as-

süfiyyän bezeichnet.
Quietismus scheint auch ein Charakteristikum der lehre der sog. süfiyyat

al-muctazila zu sein; vgl. Nasi3, Usui 49f., § 83-83 und kommentar van Ess

zur stelle; zur Verfasserschaft des K. al-Usül vgl. auch Madelung, Frühe; als

ergänzung zu Madelungs ausführungen wäre jetzt noch Dahabi", Siyar 10, 549,
nr. 181 zu nennen, wo auch von einem Kitäb al-Usül des Gacfar b. Harb
gesprochen wird.

Die mystik der ostiranischen hukamä3 wurde von "intellektuellen"
getragen: Hakîm Tirmid! war ein ausgebildeter cälim, faqih und muhaddit
(Bad3 14, 3ff.; HT 1), ebenfalls Ahmad b. Hidröya (TM 544). Abu Bakr
al-Warräq war onkel mütterlicherseits des berühmten traditionariers
Abu cîsâ at-Tirmidl (Ansäri, Tabaqât 262,1). Über ihn sagt Ansäri ferner:
"Er hat die thora, das evangelium, den psalter und die himmlischen
bûcher" — was immer damit gemeint sein mag — "gelesen und einen diwan
verfasst" (Ansäri, Tabaqât 262,6f). Von Muhammad b. al-Fadl al-Balhl
wird der titel eines bûches Kitäb riyädat an-nafs (Sulamï, Haqâ°iq 165b,
-4 F/212a, 3f. L), das aber bisher nicht aufgefunden wurde, überliefert.
Ebenfalls verloren sind die Schriften des Abu Bakr al-Warräq, deren zehn
titel vom Verfasser der Fadâ°ïl-i Balh mitgeteilt werden und von denen



160 BERND RADTKE

gesagt wird, dass sie noch im 12. jh. bis in den Iraq weit verbreitet waren
(TM 546).

So sind wir, um die lehren dieser hukamä3 al-masriq kennenzulernen,
allein auf das zeugnis eines einzigen autors angewiesen: auf die zahlreichen
erhaltenen Schriften des Hakîm at-Tirmidï (vgl. HT 39-58) — und es
besteht selbstverständlich die gefahr, dass man die Schlüsse, die man anhand
der Schriften eines einzigen autors zieht, auf andere persönlichkeiten überträgt

und womöglich eine geistesströmung oder sogar eine schule
konstruiert, wo man es nur mit den anschauungen einer isolierten persönlichkeit

zu tun hat.
Entkräftet können diese befürchtungen werden, wenn man bedenkt,

dass Hakîm Tirmidî schon zu lebzeiten ein bekannter autor war, dessen

bûcher gelesen, und wie man wohl annehmen darf, auch in ihrer terminologie

und ihrem gedanklichen gehalt verstanden wurden. So schickte er
eine kopie seines hauptwerkes Sirat al-awliyä3 - allgemein bisher unter
dem titel Hatm al-awliyä 3/al-wiläya bekannt (Einleitung Drei Schriften;
HT 39f.) - nach Ray (Einleitung Drei Schriften; HT 40); er korrespondierte

mit dem hakim von Ball}, Muhammad b. al-Fadl (HT 48; 119ff),
mit einwohnern der stadt Sarahs (Einleitung Drei Schriften) und mit dem

mystiker Abu cUtmän al-Hïrï in Naysäbür (HT 46f ; 117; Einleitung Drei
Schriften).

In groben zügen lässt sich das Weltbild Hakîm Tirmidîs wie folgt
skizzieren: Der unnennbare und unerkennbare Gott,

Gott ist "jenseits" der namen begriffe) und der Vernunft (vgl. HT 59); zum
weiteren hier 33f.; da der grundlegende text (Hatm 335, 3ff.) sehr verderbt ist,
gebe ich hier denjenigen meiner neuedition (entspricht Hatm 336,5 ff.):
qäla: wa-mä muntahä l-wähid al-fard? fa-mä warä3a häda mimmä tadbut
al-cuqül? hai taqdir an türida say°an? fa-innamä tasir al-qülüb bi-cuqülihä
ilä mahall yucqal wa-innamä yucqal mä zahara fa-idä ntahä ilä l-maclüm

wa-waqafa calä man lä yu°qal canhu warä°a dälika say3 wa-qad batuna canhu

fa-bi-ayy ism yadcühu wa-fiayy mulk yazhar lahü wa-yuhaddituhü?

verborgen in einer kuppel von licht (Hatm 4i%,3; Bad3 30,-9ff ; hier 36),
wird umgeben von lichtreichen: seinen aus ihm hervorgetretenen eigen-
schaften (HT 59f Diese lichtreiche sind die gottesweit, arabisch darA llâh
oder auch öfter malaküt genannt (Hatm 365,-5f Unterhalb der gottesweit

befindet sich die erschaffene weit, die vom gottesthron, dem räum,

Nazä°ir 141,4-6 (vgl. auch Nwyia, Exégèse 154) sagt Tirmidî: "Das erste
Geschöpf war der geist (ruh). Er ist der lufthauch (rih) der göttlichen milde. Von
ihr nahm Gott einen teü und schuf den räum (makän), und das ist die luft



THEOSOPHIE (HIKMA UND PHILOSOPHIE (FALSAFA) 161

(druck: hwy). Im räum schuf Gott den gottesthron, die tafel, das schreibrohr
so wie licht und finsternis, wasser und feuer". cIlm al-awliyä3 206,12 heisst
es: "Gott schuf in seiner huld (lutf) den räum; der ist die luft (hs.: hwy), und
er setzte den gottesthron an den rand der obersten luftsfäre (al-gaww al-aclä)" ;

ibd. 118,12-15: "Die luft (hs.: hw°y), auf der der gottesthron ruht, ist der
feine und lautere teil der luft (mä raqqa min al-hawä3 (hs.: hw3y) wa-safä).
Die luft ist aus dem geist geschaffen, und das erste, was Gott geschaffen hat,
ist der geist. Dann spaltete er vom geist die luft ab". Zuletzt sei noch 77a/

42b,1 Iff. angeführt: "Der himmel heisst (arabisch) samä3, weil er in die höhe
gestiegen ist (li-annahä samai ilä l-culuww): der gottesthron nämlich befand
sich auf dem wasser. Da sprach Gott zum lufthauch (wind, rih): 'Ströme
dahin (im) mit meinem thron!' Als der gottesthron bei der grenze der luft
(hadd al-hawä3) stehenblieb, da kam Gottes machtstrenge (sultänuhü) zusammen

mit dem wind. Er schlug die Oberfläche des wassers. Da erhob sich aus
dem wasser etwas dampfartiges. Es stieg empor und blieb unterhalb des

gottesthrones (duna l-cars) in der luft stehen und wurde himmel genannt". —

Wir haben also die reihenfolge: göttliche eigenschaft "müde": erschafft den
wind- oder luftartigen geist, dieser erschafft den räum, der gleichzeitig die
luft ist — laut Wörterbüchern hat hawä3 neben luft auch die bedeutung
"räum" — an der obersten grenze dieses erschaffenen kosmos wird der gottesthron

plaziert. Diese sfäre wird, da sie Gott, bzw. den reichen der göttlichen
eigenschaften, "nahe" ist, oft auch qurba (gottesnähe) oder makän al-qurba
(Hatm 328,-6), oft auch nur makän genannt. — Tirmidî scheint hier, in der
ihm eigentümlichen art, Vorstellungen der "islamischen" kosmologie (gottesthron,

schreibrohr usw., dazu vgl. TM 555) mit vielleicht manichäischen
zu verbinden. Dafür lässt sich anführen: Der schiitische theologe Hisam b.
al-Hakam (gest. 299/815), schüler des zum islam bekehrten Abu §äkir ad-

Daysânî, der vor seiner konversion den manichäern nahestand (wie van Ess,
Dirär 258 vermutet), setzte den räum (makän) mit dem gottesthron gleich
<Ascari, Maqälät 32,6). Bei Hisäm b. al-Hakam entsteht der räum allerdings
durch die bewegung (haraka) Gottes, nicht, wie bei Tirmidî, durch eine
abspaltung vom luftartigen geist. Tirmidî näher scheint eine äusserung zu
stehen, die der qädi cAbdalgabbär verzeichnet (Mugrii 5,18,-lf./Monot,
Penseurs 6 If.). Quelle des qädis ist al-Hasan b. Müsä an-Nawbahtî (zu ihm
Monot, ibid. 53ff.). Nawbahtî berichtet, dass al-Hasan b. cAü" al-Basri,
bekannt als Abu Sa'ïd al-Husri, über die manichäische sekte der miqïâsiyya
(zu ihr vgl. Vajda, Zindiqs 177) und deren auseinandersetzungen über räum
und luft (makän und hawä3) referiert habe. Abu Sa^d al-Husri trägt im
Fihrist (Tagaddud 215,-2f.) den laqab as-süfT. Er wird hier als muctazilitischer
renégat bezeichnet (käna min al-muctazila tumma fallata wa-abdaca), gehört
also auch zur grappe der süfiyyat al-muctazila (hier 29; ich werde mich an
anderer stelle zu dieser frage näher äussern). In die Tabaqât al-muctazila
des Ibn al-Murtadä" wurde er nicht mehr aufgenommen. - Aus der notiz
Nawbaljtïs kann soviel entnommen werden, dass die beziehung makän -
hawä3 in manichäischen kreisen diskutiert wurde. — Im von manichäischen
gedanken tangierten Umm al-kitäb heisst es (UK 81/Halm, Gnosis 145),
dass aus fünf urewigen lichtem eine luft (hawä3e) entsteht. Diese feine luft
(hawäy-i latif) umfasst die gesamte Schöpfung. In einer parallelstelle (UK 120/



162 BERND RADTKE

Halm, Gnosis 155) wird diese luft päk, säfi, latif, rühäni genannt. Behandelt
ist die stelle auch bei Tijdens, Umm 421f. Der von Tijdens als parallele
herangezogene text Sahrastânîs erwähnt die luft allerdings nicht. — Neben diesen

diffusen manichäischen Vorstellungen könnte eine andere tradition auf
Tirmidî gewirkt haben: Das Sefer Yesira (zu ihm vgl. Scholem, Mystique juive
88f.) nennt ün vierten kapitel den geist (rüah) Gottes das erste geschöpf
(69/trad. 5): aus diesem hauchartigen geist formt Gott einen weiteren geist
(wind) und legt damit die vier grenzen des himmels fest (73/trad. 5). Also
auch hier die reihenfolge: geist Gottes (hauchartig) - luft; zum Sefer Yesira

und Tirmidî auch hier 36f. und Radtke, Iranian.

abwärts über die jenseitsweit des paradieses zum diesseits der erde reicht,
die als flache scheibe u.a. auf dem weltfisch ruht (cIlm al-awliyä3 117,
-1 Off.; vgl. auch Radtke, Wirklichkeitsverständnis 67; ders., Weltsicht).

Der mensch besitzt, diesem dreigegliederten Weltbild entsprechend
— gottesweit, jenseitsweit, erdenweit — drei organe, um mit diesem kosmos
in wahrnehmende und erkennende beziehung zu treten: Die seele (nafs)
verkehrt mit dem verstand (dihn) und den fünf sinnen mit der erdenweit
(HT 64f der sie durch lüste (sahawât; HT 64) und trieb (hawä; HT 64f
verhaftet ist. Das andere gesicht der seele, ihr "guter aspekt" oder auch die

"gute seele" genannt, ist der geist (ruh).

HT 66 und anm. 195; es handelt sich hier offensichtlich um die Tirmidîsche
Umformung der lehre von den zwei gesichtern der seele, die letztlich auf Plato
zurückgeht; vgl. Goldziher, Wesen der Seele 28; Merlan, Monopsychism 42,
anm. 3; Corbin, Récit 3, (99), not. 160; Bülow, Gundissalinus 126, anm. 1;
für das europäische Mittelalter vgl. etwa auch Ps.-Beda, De mundi constitutione

108-110: Anime autem due sunt vires, una superior, altera inferior.
Superior celestibus et incorruptibilus adheret, et alta concupiscit, vocaturque
rationalitas, spiritus, domina mens, animus. Inferior est que voluptatibus
corporis consentit, vocaturque sensualitas, animalitas, famula mens. Für die
islamische philosophie vgl. auch Jolivet, Kindi 15; in der Theologie des
Aristoteles: 33,-7; 87,-5ff.; 91,-5; Aflätüniyya 81,6ff. Mu°adalat an-nafs;
zu dieser schrift hier 166); weitere literatur bei Gardet, Pensée 100, not. 3.

Dieser ist im gegensatz zur erdentstammenden seele (HT 64; auch Adab
al-muluk 21,8f)jenseitig-himmlischer natur (HT66 ;Adab al-mulük 21,4f
Er steigt in jedem schlaf oder träum durch die jenseitsweit bis zur grenze
der erschaffenen weit, dem gottesthron, empor, hat hier bildhafte erleb-
nisse und kehrt beim aufwachen wieder zurück.

So Hatm 373,5ff.; der ruh kann im träum mit der anrede Gottes begnadet
werden (Nawädir 118,16; 119,1); gewöhnlich ist es bei Tirmidi aber die seele

(nafs), die im schlaf zu Gott emporsteigt und der selbstoffenbarang Gottes



THEOSOPHIE (HIKMA UND PHILOSOPHIE (FALSAFA) 163

(zuhnr) teilhaftig wird; so Nazcfir 92,2ff.; Nawädir 116,-lff.; Salat 151,9ff.;
hs. Leipzig I76b,5ff.; Nawädir 281,20ff.; hs. Velieddin 191a,-3; dieser
widersprach löst sich vielleicht, wenn man Furüq 65b,5 heranzieht, wo Tirmidî
erklärt, dass die Wörter nafs und ruh verwechselt werden können. Man könne
sagen, die nafs verlasse den körper im schlaf, ebenso sei aber richtig, wenn
man sagt, der ruh verlasse den leib im schlaf. — Dass die seele den menschen
beim schlaf verlässt, findet Tirmid,", wie andere, in koran 39/42 ausgedrückt
(HT 67 und anm. 201). Zu nennen wären Ibn öurayg (Muhlsibï, Ricäya
445,7ff.) und Muqätü b. Sulaymän (Ibn al-Qayyim, Ruh 266,5). Für Makkî
steigt jedoch der geist im schlaf zum gottesthron empor (Qüt 4,174,-3), für
Tustari wiederum ist es die seele (Sulamï, Haqä°iq 218a,-3ff. F/276a,-8ff. L).

- Zur gottesschau auf erden im träum vgl. auch Ritter, Meer 447f.

Das dritte glied der menschlichen Wesenheit ist der intellekt (caql).

Man könnte bei Tirmidî von einer trichotomie von körper, seele (nafs/rüh)
und intellekt sprechen. Der aristoteliker Afdaluddîn-i Kâsânî aus dem 13. jh.
(hier 36) unterscheidet zwischen leib (tan), seele (gän) als lebensprinzip
des körpers und intellekt (hirad) (Musannaßt 2,604,3ff.). - Zur frage der
trichotomie in der christlichen théologie vgl. Jacob von Edessa, Hexaemeron
325b,lff./versio 277; Moses bar Kepha, Seele 98ff., 31. kap.

Mit ihm steigt der mensch erkennend durch die gottesweit, die lichtreiche
der gotteseigenschaften, empor, bis er sich an der grenze der gottesweit,
im Übergang in das unerkennbare innere Gottes auflöst oder geradezu
zerrissen wird.

HT 87f. ; der text hier 160. Tirmidîs worte erinnern an ps.-Dionysios Areopaghi,

De Niv. Nom. 594: Caeterum si sermonem omnem cognitionemque
transcendât, supraque mentem sit et essentiam, ut qui omnia suo ambitu
contineat ac complectatur, et anticipet, quin et omnem captum superet, cum
neque sub sensum cadat, neque ejus sit imaginatio, nec opinatio, neque
nomen, neque sermo Die islamische mystik theosophischer ausprägung des

9. jhs. zeigt sich, ebenso wie die théologie, vom neuplatonismus tangiert.
Damit soll nicht gesagt werden, dass Tirmidî neuplatonische Schriften kannte;
von einem direkten einfluss etwa der Theologie des Aristoteles und anderer
Plotiniana arabica ist bei ihm nichts zu merken. Es gab in der heimat Tirmidis
eine frühe, vom neuplatonismus beeinflusste théologie: die des Gahm b.
Safwän (gest. 746, also lange vor den Übersetzungen der Plotiniana arabica).
Gahm trägt die nisbe at-Tirmidîund seine lehre soll zuerst in Tirmid
bekanntgeworden sein (Ritter, Fahäris zu Ascari, Maqälät, s.n.). Eine "gahmitische"
tradition soll es in Tirmid bis in das 5./11. jh. gegeben haben (Watt,Fo/7narive
Period 148; zur bedeutung von gahmiyya vgl. van Ess, Dirär 21f.; Watt, ibid.,
index, s.n.). Einer der haupttradenten Tirmidîs, Sälih b. Muhammad at-TirmidT
wird von späteren autoren als "gahmit" beschimpft (HT 21, nr. 142). Tirmidîs

gotteslehre mag in anlehnung, aber zugleich in bewusster abgrenzung von



164 BERND RADTKE

"gahmitischen" gedanken formuliert sein: für Gahm ist Gott über den dingen,
über dem sein (vgl. den text des ps.-Dionysios); er kann nicht ding sein;
dazu Frank, Neoplatonism 402) genannt werden (lä yuqäl innahü say3;

Ascarî, Maqälät 181,2; 518,5). Für Tirmidî ist das wesen Gottes zwar
unerkennbar, Gott ist über den begriffen und der Vernunft (hier 30), aber Gottes
wesen ist "etwas": Gottes wesen ist say3 muhtagib (hs. Leipzig 55a,7),
huwiyya (Daqä3iq 25b,-S;hs. Leipzig 21a,-5f.) bätin (Hatm 335,12),bätiniyya
(hs. Leipzig 2\a,-8f.), gayb (hs. Leipzig 29a,3) und dar (ibid.). Gottes wesen
ist also ein nicht beschreibbares sein, es ist "ohne wie" (hs. Leipzig 21a,-6).
Er sagt z.b., dass in koran 6/103 (lä tudrikuhü l-absär) mit dem -hü die

huwiyya Gottes gemeint sei, die weder im diesseits noch im jenseits erkannt
werden könne. Die jenseitsschau gilt allein den eigenschaften Gottes (hs. Leipzig

21a,-5f.). - Zur huwiyya vgl. auch Endress, Proclus 77-109. - Es mag
allerdings auch sein, dass Tirmidî in der ablehnung der erkennbarkeit des

göttlichen wesens der hanafitischen schultradition folgte. Abu Hanîfa hatte
gelehrt, dass Gottes quidditas (mähiyya) auf erden nicht der vernunfterkennt-
nis zugänglich sei (van Ess, Dirär 277f.).

Die weit ist eine Schöpfung der göttlichen eigenschaften, des zähir-
aspektes Gottes (Radtke, Der Mystiker 240; hs. Leipzig 60b,-3ff.; cIlm
al-awliyä* 36,7-38,3). Die manifesten eigenschaften sind die regenten der
weit (cIlm al-awliyä 36,12ff.). Ihr hervortreten oder hervorgebrachtwerden
aus dem wesen Gottes wird von Tirmidî mit den verben azhara und abraza
beschrieben (HT 59), nie mit den in den Plotiniana arabica verwendeten
verben inbatta, inbaPata, inbagasa (vgl. Endress, Proclus 109-111);
wiederaufgenommen wird Tirmidîs terminologie von Ibn al-cArabî; vgl. Nyberg,
Kleine Schriften 37; zum Verhältnis Tirmidî - Ibn al-cArabi vgl. hier 170). -
Eine entfernte ähnüchkeit weist Tirmidîs lehre mit anschauungen auf, die in
kreisen schütischer gulät und der muctazüa vertreten wurden: mit der lehre
vom tafwid, die besagt, dass der unerkennbare Gott die Schöpfung und leitung
der weit einem zweiten Gott, einem demiurgen, überlassen habe (fawwada).
Qummî berichtet von der Mufawwida: "Sie meinen, dass der eine, urewige
eine (zweite) vollkommene person eingesetzt habe (aqäma), die nicht dem
wandel unterworfen sei (wörtlich: in der keine zunähme und abnähme
herrscht). Dieser person habe er die lenkung und Schöpfung (der weit)
übertragen. Diese person sei Muhammad, CAH, Fatima, al-Hasan, al-Husayn und
die übrigen imame Sie erlassen es sich, den einen, vorewigen zu suchen, der
diesen einen, vollkommenen eingesetzt hat, dem (die Schöpfung und lenkung
der weit) überlassen wurde, nämlich Muhammad, der es ist, der die himmel
und erde, berge, menschen und ginnen geschaffen hat und die weit mit
(allem), was in ihr ist. Sie meinen, dass es nicht ihre pflicht sei, den urewigen-
vorewigen zu erkennen, sondern dass sie nur Muhammad erkennen müssen,
dass Muhammad der schöpfer sei, dem die erschaffung der weit überlassen
(übertragen) wurde. Sie meinen auch, dass die namen, mit denen Gott
benannt wird und mit denen (lies bihä für druck bihT) er in seinem buch benannt
wird, die namen der geschöpfe seien, denen die Schöpfung übertragen wurde
— dass aber der urewig-vorewige diese geschöpfe eigentlich geschaffen habe,
dass er auch allein diese geschöpfe geschaffen habe (und nicht mehr die übrige
Schöpfung). Diese namen wie: Allah, wähid, samad, qähir, häliq, bäh3, hayy,



THEOSOPHIE (HIKMA UND PHILOSOPHIE (FALSAFA 165

da3im können nicht auf den urewigen bezogen werden" (Qummî, Maqälät
60,Iff.; auch übersetzt Halm, Schatten 2, 248; vgl. auch ibid. 249, anm. 185;
ders., Gnosis 231). Mit Tirmidî stimmen hier die folgenden hauptlinien überein:

Der unerkennbare Gott lässt die weit durch eine zweite instanz erschaffen:

bei den gulät durch die vergöttlichte pentade der imame, bei Tirmidî
durch die götthchen eigenschaften. Die namen Gottes sind namen seiner
eigenschaften, des demiurgen, nicht seines wesens.

In der mu°tazüa wird die lehre vom tafwid der schule des Ahmad b. Häbit
(Hä'if;) zugeschrieben, der Jesus für den demiurgen hielt (EI, s.v. Ahmad b.

Häbit). Ahmads schüler Fadl al-Hadatf wurde zu den schon genannten süfiyyat
al-muctazila gezählt (van Ess, Frühe muct. Häresiographie 43f./arab. text
50,5ff.;hier 159).

Das erkennende durchschreiten der gottesweit ist jedoch für Tirmidî kein
makrokosmischer Vorgang, sondern vollzieht sich im menschlichen inneren.

Denn hier, im herzen des menschen, ist ein wirkliches substrat der
gottesweit, ein göttlicher lichtkern des menschen vorhanden, der einer
natur mit den gottesreichen und dem licht Gottes ist — und durch dieses
licht Gottes, bzw. der göttlichen eigenschaften im inneren des menschen
"wandert" der intellekt.

Zu ähnlichen Vorstellungen im Umm al-kitäb vgl. Radtke, Iranian. Gott ist
nur erkennbar durch seine namen/eigenschaften (hier 34f.). Das sind
makrokosmisch lichtreiche, die sich um das wesen Gottes gruppieren. Ein substrat
findet sich im herzen (qalb) des menschen, meistens ma°rifa oder cilm
genannt. Es wird erkannt durch die Vernunft in der dem herzen vorgelagerten
brüst (sadr) (HT 69f.; 71 f.). Tirmidî nennt das herzenslicht sogar den teil
Gottes im menschen (hs. Leipzig 37b,6: qad qasama lahü hazzan min nafsihi).
Wären die eigenschaftslichtreiche unerschaffene manifestationen des
göttlichen wesens, so hätten wir hier die lehre vom göttlichen funken (dazu
Radtke, Ibn Tufayl). Tirmidî äussert sich jedoch nicht eindeutig. Er
gebraucht, wie gesagt (hier 164), die verben azhara und abraza, auffälligerweise
jedoch nicht halaqa.

Die erkenntnis der gottesreiche und das aufgehen in Gott bedürfen gewisser

bedingungen von seiten des menschen: der vita purgativa, der läuterung
von den begierden der erdenweit (HT 84f. ; 103f) und der jenseitsweit
(HT 126ff Sodann muss die erkennende tätigkeit des Intellekts von einer
fortwährenden erhellung oder erleuchtung begleitet werden. Tirmidî nennt
diese erleuchtungen catäyä, die der mystiker durch göttliche begnadung
aus den makrokosmischen gotteslichtreichen erhält (HT 85; 109f). Der
pfad des mystikers teüt sich somit in drei stufen: vita purgativa, vita
illuminativa und vita unitiva — wie etwa schon bei dem neuplatoniker
Proclus (Altmann/Stern, Isaac 185ff), der ebenfalls die vita illuminativa



166 BERND RADTKE

als begnadung durch göttliche lichtgeschenke (metadoseis) beschreibt
(Proclus, Alkibiades 30,17).

Man wird nicht fehlgehen, wenn man das Tirmidîsche system als eine

synkretistische konstruktion beschreibt. Deren grundlage bilden — neben
den persönlichen mystischen erlebnissen (hierzu grundsätzlich TM 554) —

lehren islamischer théologie: wesen und eigenschaften Gottes (HT 59);
das jenseits; die gestalt der erdenweit (TM 555) und vieles andere mehr,
das hier nicht ausgeführt werden kann. Dazu tritt das °ilm al-bïïtin (TM
559; Bäten, in: Encyclopaedia Iranica), die Wissenschaft vom inneren
oder die Wissenschaft von der seele, die im 9. jh. von den grossen meistern
herausgearbeitete wissenschaftliche mystik "orthodoxen" Zuschnitts, eine

psychagogik, mit deren hilfe mancher wildwuchs der früheren mystik des
8. jhs. bekämpft wurde - auch und gerade in den Schriften Hakm Tirmidîs

(dazu Radtke, Basra).
Zu théologie und Seelenwissenschaft, cilm al-bätin, gesellen sich bei

Tirmidî gedanken neuplatonisch-gnostisch-hermetischer herkunft: Die
vier- bzw. dreigliederung der weit erinnert an die neuplatonische gliede-

rung: das eine, der intellekt, die seele, die materie (erde): das unnennbare,
unerkennbare eine, aus dem die weit des nüs, arabisch caql hervorgeht
— Tirmidî kennt den begriff caql akbar (Hatm 196,lf; 332,8f, so zu
lesen, nicht cadl akbar) — die weit der seele, die weit der materie, in der
die seele versunken ist.

Gnostisch hingegen ist die Vorstellung des in einer lichtkuppel wesen-
den Gottes (Bad3 30,-9f.; Hatm 418,3), im islamischen bereich im Umm
al-kitäb bekannt (z.b. Umm al-kitäb, abschnitt 63; dazu Halm, Schatten
45; zur beziehung Tirmidî — Umm al-kitäb vgl. Radtke, Iranian);
gnostisch die lehre von den lichtreichen der eigenschaften Gottes (HT 148,
anm. 163). Schliesslich finden sich einige Wendungen Tirmidîs im
hermetischen Schrifttum wieder, so in der schrift Föns vitae, von der auch eine
persische Übersetzung von Afdaluddîn-i Kasanï vorliegt (zu einzelheiten
vgl. vorläufig Radtke, Iranian).

Ich ergreife hier die gelegenheit darauf hinzuweisen, dass es, was bisher
unbekannt war, eine persische Übersetzung des Peri psyches logos kephalaiôdës
des Gregorios Thaumaturgos von Afdaluddîn-i Kâsânî gibt (Musannafât
2,459-466) mit dem titel: Muhtasari dar häl-i nafs (Modjtehedy, Käshäni 33
ist sinngemäss zu ergänzen). Es handelt sich um die kürzere version der schrift
(vgl. die arabische edition bei Gätje, Psychologie 121 ff.; dazu auch Ulimann,
Disputatio 114ff.).

Es lassen sich, neben den bereits behandelten (hier 162), weitere
Verbindungen zum jüdisch-gnostischen Sefer Yesira ziehen, so in der betonung
der zahl zehn als vollkommener zahl.



THEOSOPHIE (HIKMA UND PHILOSOPHIE (FALSAFA 167

Tirmidî zählt Hatm 333,-4ff. zehn gottesreiche auf, die der mystiker erkennend

durchschreiten muss. Da der text der edition sehr schlecht ist, gebe ich
meinen eigenen: nuqila minhä ilä mulk al-gabarüt li-yuqawwam bihi fa-$abara
nafsahü wa-qamacahä bi-sultän al-gabarüt hattä dallât wa-hasacat tumma
naqalahü minhä ilä mulk as-sultän li-yuhaddab fa-däbat tilka l-cudad aliati
ft nafsihï wa-hiya usui tilka s-sahawïït qad särat cuddatan tabitatan tumma
naqalahü minhä Uà mulk al-ealälli-yu°addab tumma naqalahü minhä ilä mulk
al-gamal li-yunaqqä tumma ilä mulk al-cazama li-yutahhar tumma ilä mulk
al-bahä3 li-yutayyab tumma ilä mulk al-bahga li-yuwassac tumma ilä mulk
al-hayba li-yurabbä tumma ilä mulk ar-rahma li-yurattab wa-yuqawwä wa-
yusaèè<tc tumma ilä mulk al-fardiyya li-yucdä fal-lutf yacdühu war-ra3fa
tagmacuhü. Durch das erkennen dieser zehn reiche erwirbt sich der mystiker
zehn eigenschaften (Hatm 333,-7). Zehn ist die vollkommene zahl (Hatm
411,6), zehn jähre bedurfte der profet, um reife zu erlangen (Hatm 41 l,3ff.).
— Im Sefer Yesira wird die weit aus zehn zahlenelementen geschaffen (sephi-
röt; vgl. Scholem, Mystique juive 88ff.; Sefer Yesira 1, § 1 und 2; dazu Halm,
Kosmologie 48). Der kommentator Sacadyä Gaon setzt diese zehn zahlen-
elemente mit zehn namen Gottes gleich, diese zehn namen wiederum mit den
zehn kategorien des Aristoteles (Sefer Yesira 20,-4ff./transl. 39f.). - Von
einem einfluss der aristotelischen kategorienlehre bei Tirmidî zu sprechen
(so Marquet, Néoplatonisme 2,158), ist aber selbstverständlich ganz abwegig.

Ich bezeichne das Tirmidische gedankensystem als eine theopsophie: als

den versuch, mystisches erleben auf der grundlage islamischer théologie,
erweitert durch diffuse neuplatonisch-gnostisch-hermetische gedanken,
zu beschreiben, eine art denkerischer mystik: arabisch hikma. Diese hikma
ist keine philosophie (falsafa). Das wird deutüch, wenn man sie mit der
zeitgenössischen philosophie (falsafa) vergleicht, etwa mit den Schriften
Kindis oder den Plotiniana arabica, vor allem der sogenannten Theologie
des Aristoteles. Gewiss sind in manchem die grundkonzepte ähnlich, wenn
man etwa Kindìs Risala ß n-nafs mit Schriften Hakîm Tirmidîs vergleicht.
Bei Kindîist die seele von göttlicher Substanz (min gawhar al-bäri3, Rasä3il
1,273,4f; 275,-6f). Sie nimmt hier also den platz ein, den bei Tirmid! das

göttliche licht im herzen hat, denn sie ist wie das herzenslicht bei Tirmid!
von der Substanz des göttlichen lichtes (min nur al-bäri3). Die seele kann
zur weit des intellektes, cälam al-caql, der weit des göttlichen lichtes, von
Kindî wie von Tirmidî auch malaküt (Rasa°il 1,276,1) genannt, emporsteigen

und dort mit dem göttlichen licht einswerden. Bei Tirmidî steigt
der intellekt durch die göttlichen lichtreiche empor, um im inneren Gottes
aufzugehen. Auch Kindî kennt vita purgativa und illumination, die den
aufstieg der seele begleitet (Jolivet, Intellect 150; Altmann/Stern Isaac
186). Der mensch erlangt die erleuchtete erkenntnis durch sittliche
Vervollkommnung und denkerische Schulung, die sich der aristotelisch-neuplatonischen

spätantiken denktradition verbunden weiss. — Und hier liegt



168 BERND RADTKE

der entscheidende unterschied zwischen dieser auf neuplatonischer grund-
lage errichteten falsafa und der théosophie - hikma — eines Tirmidî. Zwar
strebt auch Tirmidî neben sittlicher Vervollkommnung die denkerische er-

klärung der Welterscheinungen an. Er sucht nach den cilal, den causae der

weit-, seelen- und gesetzeserscheinungen. Er findet diese nun aber nicht
wie die Philosophen und Juristen durch abstraktion und Spekulation,
durch Syllogismen oder analogieschlüsse, die sich auf dem sinnlichen
augenschein gründen, sondern durch eine art mythologisierenden denken
und sinnen.

Der mystiker kann die causae der religiösen Satzungen erkennen. Das ist das

thema von Tirmidîs schrift cTlal as-sarîca (HT 51 f.; vgl. TM 559): der mystiker
kann die causae von gebot und verbot (cilal al-amr wan-nahy) finden und die

in ihnen verborgene Weisheit Gottes (cHal 36a,8ff.). Für Gazali ist dieses

streben torheit (Munqid 46,3f.; vgl. dazu auch Daylamï, Bätiniyya 26,18ff.;
66,18ff.).

Tirmidîs beiname hakim sollte daher nicht mit philosoph übersetzt und
darunter eine persönlichkeit verstanden werden, die in antiker denktradi-
tion geschult ist (TM 563f).

Recht gut ist die geistesgeschichtliche Stellung der Tirmidlschen
théosophie mit der der alten ismacîlitischen théosophie — hikma — (dazu
Meier, in: Oriens 8 (1955): 193f) zu vergleichen. Dieser fehlt jedoch im
vergleich zu Tirmidî jegliches mystische element, die beschreibung mystischer

Seelenerlebnisse. Es versuchte dann ja unter anderen Näsir-i Husraw
in seinem Gämic ul-hikmatayn die alte, vor allem gnostisch bestimmte
ismacîlitische théosophie mit dem neuplatonischen system zu verbinden,
zu vereinigen, wie der buchtitel besagt (dazu Halm, Kosmologie 128ff).
— Tirmidîs Schriften sind somit auch ein beweis dafür, dass eine spirituelle
interpretation des islams nicht allein ein schütisches Privileg war, denn
seine théosophie trägt ganz ausgesprochen schia-feindliche züge (HT 91,
vgl. auch seine schrift ar-Radd calä r-räfida, HT 42; zum Verhältnis Tirmidîs

zum schiitischen guluww vgl. Radtke, Iranian).
Kommen wir noch einmal zur frage der hikmat al-masriq /al-isräq

zurück. Wir wissen jetzt: Es hat im 3./9. jh. im islamisch-iranischen osten
eine théosophie gegeben, von der wir aber leider nur durch die Schriften
eines einzigen autors kenntnis besitzen.

Nicholsons ausführangen über Du n-Nün al-Misri (hier 26) bedürfen einer revision

(Enquiry 313ff.). Ich möchte die behauptung aufstellen, dass die
alchimistischen Schriften Du n-Nün untergeschoben sind, ohne hier den beweis
anzutreten. Auch wird Du n-Nün schwerlich "a student of Greek wisdom"



THEOSOPHIE (HIKMA UND PHILOSOPHIE (FALSAFA 169

(Nicholson, Enquiry 318f.) gewesen sein, wenn man darunter die kenntnis der
neuplatonischen Übersetzungsliteratur versteht.

Die träger der östlichen théosophie hiessen, wie ein zeugnis aus dem 4./
10. jh. zeigt (hier 27), hukamä3 al-masriq. Diese théosophie war eine
hikmat al-masriq, eine théosophie des ostens, und eine hikmat al-isräq,
eine théosophie der erleuchtung — allerdings ohne jegliche bewusste an-
knüpfung an altiranische traditionen. Sie wies keinerlei terminologische
und systematische ähnlichkeiten mit der später von Suhrawardî Maqtül
herausgebildeten théosophie der erleuchtung auf — und auch nicht mit den

äusserungen Avicennas über die hikmat al-masriqiyyin.

Allerdings sind bei Hakîm Tirmidî diffuse iranische Vorstellungen festzustellen,

die aber nie - ganz anders als bei Suhrawardî Maqtül — als solche
gekennzeichnet werden; für einzelheiten vgl. Radtke, Iranian.

Alles das zeigt, dass der begriff hakim al-masriq nicht auf eine spezielle

gruppe angewandt wurde. Er bezeichnete allgemein einen denkerisch
interessierten menschen aus den östlichen gebieten der islamischen
Ökumene (vgl die eingrenzung hier 158), der durchaus nicht in einer
iranischen geistestradition stehen musste, auch nicht unbedingt mystiker oder
theosoph war. Und so sollte man auch dem Suhrawardïschen gebrauch
vielleicht nicht allzu konkretes historisches bewusstsein unterstellen. Es

gab zu seiner zeit den begriff hikmat al-masriq/hakim al-masriq, womöglich

verbunden mit vagen erinnerungen an eine alte théosophie des Ostens.

Allerdings: unsere hukamä3 al-masriq, vornehmlich den hakim von Tirmid
scheint SuhrawardI nicht gekannt zu haben. Er nahm den begriff hikmat/
hakim al-masriq auf und benutzte ihn nach seinem persönlichen bild der
geistigen geschichte.

Warum waren Abu Bakr al-Warräq und Hakim Tirmid! keine süßs
— wenigstens nicht für Ansäri und Gacfar al-Huldl? Diese frage könnte nur
durch eine begriffsgeschichte von "süß" beantwortet werden. Soviel kann
hier gesagt werden: Als allgemeinbegriff für die verschiedenen richtungen
der mystik hatte sich "süß" im 9.-10. jh. noch nicht durchgesetzt (vgl. dazu

auch Radtke, Basra).
Im iranisch-islamischen osten konnte im 9.-10. jh. hakim einen theo-

sophischen mystiker bezeichnen. Diese alte théosophie — zu unterscheiden
von der neueren eines SuhrawardI Maqtül und Ibn al-cArabï (Schimmel,
Myst. Dirnen. 368ff. ist sinngemäss zu ergänzen) — war eine erweiterung
des mystischen cilm al-bätin um diffuse neuplatonisch-gnostisch-hermeti-
sche demente. Diese hikma unterschied sich — trotz mancher berührungs-



170 BERND RADTKE

punkte — von der zeitgenössischen falsafa grundlegend durch ihre denkform:

ein mythologisierendes sinnen, das keinerlei beeinflussung durch die

philosophische denktradition der antike aufwies. Auf die sufik hatte diese

hikma zunächst wenig einfluss (HT 94f.). Erst im werk des Ibn al-cArabî,
eines Hakîm Tirmidî verwandten geistes, sollte die Tirmidlsche begrifflichkeit

eine auferstehung erfahren — und es wäre eine lohnende aufgäbe zu
untersuchen, inwieweit auch das system Ibn al-cArabïs, nicht nur seine

terminologie, von Tirmidî beeinflusst ist.

BIBLIOGRAPHIE

cAbdalgabbär, Mugni

Abu Nucaym, Hilya

Adab al-mulük

Afdaluddüvi Kääani,
Musannaßt

Afläfüniyya

Altmann/Stern, Isaac

Ansäri, Tabaqât

Ascari, Maqälät

Ps.-Beda, De mundi consti¬
tutione

Böwering, Mystical Vision

Bülow, Gundissalinus

Chabbi, Réflexions

Corbin, Philosophie
islamique

Corbin, Récit

Dahabï, Siyar

Daylami, Bätiniyya

Al-Qïdî cAbdal|abbâr, al-Mugni fî abwâb at-tawhîd wal-
°adl. 4ff. Kairo 1380/1962ff.
Abu Nucaym al-Isbahâni, Hilyat al-awliyä0. 1-10. Kairo
135 Iff.
Adab al-mulük. Ein Handbuch zur islamischen Mystik
aus dem 4./10. Jh. Ed. Bernd Radtke (erscheint als BTS
37).
Afdaluddüi-i Kâsanï, Musannaßt. 1-2. Edd. M. Mînuwî
und Y. Mahdawî. Teheran 1331-37 I.
cAbdarrahmän Badawî, al-Aflätüniyya al-muhdata °inda
l-carab. Kairo 1955.
Alexander Altmann & S.M. Stern, Isaac Israeli. London
1958.
cAbdulläh-i Ansäri, Tabaqât us-süfiyya. Ed. cAbdulhayy-i
Habibi. Kabul 13405.
Abu 1-Hasan al-Ascari, Maqälät al-islämiyyin. Ed. H. Ritter.

Leipzig 1929ff. (BI 1).
Ps.-Beda Venerabilis, De mundi celestis terrestrisque
constitutione. Ed. Charles Burnett. London 1985.
Gerhard Böwering, The Mystical Vision of Existence in
Classical Islam. Berlin - New York 1980.
G. Bülow, Des Dominicus Gundissalinus Schrift von der
Unsterblichkeit der Seele. Beiträge zur Geschichte der
Phüosophie des Mittelalters. 2, Heft 3. Münster 1897.

Jacqueline Chabbi, "Réflexions sur le soufisme iranien
primitif". JA 266 (1978): 37ff.
Henri Corbin, Histoire de la philosophie islamique 1.

Paris 1964.
Henri Corbin, Avicenne et la récit visionnaire. 1-3.

Teheran 1954ff.
Samsaddîn ad-Dahabï, Siyar aclâm an-nubalä3. 1-23.

Beirat 1983. 3. Aufl.
Muhammad b. al-Hasan ad-Daylamî, Bayän madhab al-

bätiniyya wa-butlânihï. Ed. R. Strothmann. Istanbul-
Leipzig 1939 (Bi'11).



THEOSOPHIE (HIKMA UND PHILOSOPHIE (FALSAFA 171

Ps.-Dionysius Areopagita,
De Div. Nom.

Endress, Proclus
van Ess, Dirär

van Ess, Frühe
van Ess, Gedankenwelt
Ethé, Vorläufer

Fadä°il-i Balf)

Frank, Neoplatonism

Gätje, Psychologie

Gähiz, Hayawän

öäh.jz,Rasä3il
Gami, Naßhat

Gardet, Pensée

GAS

Gazali", Munqid

Goldziher, Wesen der Seele

Halm, Gnosis

Halm, Kosmologie

Halm, Schatten

Haraqäni, Nur ul-culüm

Hanäz,Sidq
Hatîb Bagdâdï, Ta3riì)

HT
IbnHafif, Iqtisäd

Ibn al-Murtadâ, Tabaqât

Ibn an-Nadîm, Fihrist

Ibn al-Qayyim, Ruh

Ps.-Dionysius Areopagita, De divinis nominibus. Ed. J. P.

Migne.PG3,585ff.
Gerhard Endress, Proclus Arabus. Beirut 1973 (BTS 10).
Josef van Ess, "Dirär b. °Amr und die 'Cahmiya'", Der
Islam 43 (1967):'241ff.; 44 (1968): Iff.
-, Frühe muctazilitische Häresiographie. Beirat 1971.

~,Die Gedankenwelt des Härif al-Muhäsibi. Bonn 1961.
Hermann Ethé, Rûdagi3s Vorläufer und Zeitgenossen. In:
Morgenländische Forschungen. Festschrift Heinrich L.
Fleischer, 33ff.
Fadä3il-i Ball}. Ed. cAbdulhayy-i Habîbî. Teheran 1350
S/1972.
Richard M. Frank, "The Neoplatonism of Gahm Ibn
Safwän", Le Muséon 78, (1965): 395ff.
Helmut Gätje, Studien zur Überlieferung der aristotelischen

Psychologie im Islam. Heidelberg 1971.
Abu ^tmän al-Gähiz,.K. al-Hayawän. 1-7. Ed. cAbdassa-

läm M. Härün. Kairo 1937-45.
-,Rasä°ilal-Gähiz. 1-2. Ed. CA.M. Härün. Kairo 1964-5.
cAbdurrahmän-i Gami, Nafahät ul-uns. Ed. TawhîdïPur.
Teheran 1336 3.

Louis Gardet, La pensée religieuse d'Avicenne (Ibn Sina).
Paris 1951.
Fuat Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums. Iff.
Leiden 1965ff.
Muhammad al-GazälT, al-Munqid min ad-daläl. Ed. F.
Jabre. Beirat 1969.
Ignaz Goldziher, Kitäb ma°äni an-nafs. Buch vom Wesen

der Seele. Berlin 1907.
Heinz Halm, Die islamische Gnosis. Zürich - München
1962.

-, Kosmologie und Heilslehre der frühen Ismä°tltya.
Wiesbaden 1978.

-, "Das 'Buch der Schatten'", Der Islam 55 (1978):
219ff.;58(1981): 15ff.
Abu 1-Hasan-i Haraqäni, Nur ul-culüm. Ed. cAbdurraff-i
Haqiqat. Teheran 1359 s.

Abu Sa°id al-Harräz, K. as-sidq. Ed. A. J. Arberry.
Al-Hatib al-Bagdldï, Ta3Ah Bagdad. 1-14. Kairo
1931."

s. Radtke, HT.
Ibn Hafif, K. al-Iqtisäd. Hs. Princeton 2654, 77aff.

M/Pertev652 P.

Ibn al-Murtadä, Tabaqât al-muctazila. Ed. S. Diwald-
WUzer. Beirut'-Wiesbaden 1961 (BI 21).
Ibn an-Nadîm, K. al-Fihrist. Ed. R. Tagaddud. Teheran
1350 s/1971.
Ibn Qayyim al-Gawziyya. K. ar-Rüh. Kairo 1376/1956.

1349/



172 BERND RADTKE

Jacob von Edessa,
Hexaemeron

Jolivet, Intellect
Kindî, Rasaci

Lazard, Poètes

Madelung, Frühe

Makkî, Qüt
Marquet, Néoplatonisme

Mas'oidï, Murüg

Meier, Eigenart

Meier, Knigge
Meier, Kubrä

Merlan, Monopsychism

Modjtehedy, Käshäni

Monot, Penseurs

Moses bar Kepha, Buch

Muhâsibî, Makäsib

Muhâsibï, Rfäya

Nallino, Filosofia orientale

Nasi3, Usui
Näsir-i Husraw, Gami0

Nicholson, Enquiry

Nwyia, Exégèse

Nyberg, Kleinere Schriften

Pines, Philosophie orientale

Jacob von Edessa, Hexaemeron. Edd. I.-B. Chabot et
A. Vaschalde. CSCO 92/versio 97.
Jean Jolivet, L'intellect selon Kindi. Leiden 1971.
Yacqüb b. Ishâq al-Kindî, Rasä3il falsafiyya. 1-2. Ed.
Muhammad Abu Rìda. Kairo 195 Off.
Gilbert Lazard, Les premiers poètes persans. 1-2. Paris
1964.
Wilferd Madelung, "Frühe muctazilitische Häresiogra-
phie: das Kitäb al-Usül des Gacßr b. Harbl", Der Islam
57(1980): 220ff.
Abu Tähb al-Makkî, Qüt al-qulüb. 1-4. Kairo 1351/1932.
Yves Marquet, Al-Hakîm at-Tirmidi et le néoplatonisme
de son temps. Dakar 1976.
Abu 1-Hasan al-Mas'ïïdî, Murüg ad-dahab. 1-7. Ed. Ch.
Pellat. Beirat 1965-79.
Fritz Meier, "Über die Eigenart der älteren persischen
Dichtung", Iranzamin 1, Nr. 5/6: 53ff.

-, "Ein Knigge für Sufi's", RSO 32 (1957): 485ff.

-, Die FawäPih al-gamäl wa-ßwätih al-galäl des Nagm
ad-din al-Kubrä. Wiesbaden 1957.

Philip Merlan, Monopsychism Mysticism Metaconscious-
ness. Den Haag 1963.
Karim Modjtehedy, Afzaladdin Käshäni. Thèse. Sorbonne
1964. Masch.

Guy Monot, Penseurs musulmans et religions iraniennes.
Paris 1974.
Moses bar Kepha, Buch von der Seele. Übers, von Oskar

Braun, Freiburg i. Breisgau 1891.
Härit al-Muhâsibî, al-Masä°il fi... wal-Makäsib. Ed. cAbd
a'l-Qädir Ahmad cAtä. Kairo 1969.

-, K. ar-Rfäya li-huqüq Allah. Ed. Margareth Smith.
London 1940.
Carlo A. Nallino, "Filosofia 'orientale' od "illuminativa'
d'Avicennal", Raccolta di scritti editi e inediti 6: 218ff.
Rom 1948.
s. van Ess, Frühe.
Nâ§ir-i Husraw, Garni0 ul-hïkmatayn. Edd. H. Corbin und
M. Mocin. Teheran - Paris 1953.

Reynold A. Nicholson, "A Historical Enquiry Concerning

the Origin and Development of Sufiism", JRAS
1906: 303ff.
Paul Nwyia, Exégèse coranique et langage mystique.
Beirut 1970.
H. S. Nyberg, efemere Schriften des Ibn al-cArabi. Leiden
1919.
Salomo Pines, "La 'philosophie orientale' d'Avicenne et
sa polémique contre les bagdadiens", Archives d'histoire
doctrinale et littéraire du Moyen Age (1953): Iff.



THEOSOPHIE (HIKMA UND PHILOSOPHIE (FALSAFA 173

Proclus, A lcibiades

Qummï, Maqälät

Radtke, Basra

Radtke, HT

Radtke, Ibn Tufayl

Radtke, Der Mystiker

Radtke, Iranian

Radtke, Weltsicht

Radtke, Wirklichkeits¬
verständnis

Ritter, Meer
Schimmel, Myst. Dirnen.

Scholem, Mystique juive

Sefer Yesira
Suhrawardî, Opera

SulamT, Haqä°iq

Sulamï, Tabaqât
Theol. Arist.

Tijdens, Umm

Tumidi, Bad0

Tirmidî, Daqä°iq
Tirmidî, Drei Schriften

Tirmidî, Furïïq
Tirmidî, Hatm
Tirmidî, hs. Leipzig
Tirmidî, °Hal

Tirmidî, cHm al-awliyä3
Tirmidî, Nawädir
Tirmidî, Nazärir

Proclus Diadochus, Commentary of the First Alcibiades
ofPlato. Ed. L.G. Westerink. Amsterdam 1954.
Sacd b. cAbdallâh al-Qummï, K. al-Maqälät wal-firaq.
Ed. Muhammad G. Maäkür. Teheran 1963.
Bernd Radtke, Basra und cAbbadiïn. Erscheint in: Der
Islam.

-, Al-Hakîm at-Tirmidi. Ein islamischer Theosoph des

3./9. Jahrhunderts. Freiburg 1980.

-, "The Anthropological Bases of the Mystical Union in
Ibn Tufayl", The World of Hayyb. Yaqzan. London 198'.

-, "Der Mystiker al-Hakim at-Tirmidi", Der Islam 57
(1980): 237ff.

-, "Iranian and Gnostic Elements in Early Tasawwuf",
ISMEO(198'):X.
-, Weltsieht und Methodik der islamischen
Universalhistoriker, (erscheint in BTS).

-, "Das Wirklichkeitsverständnis islamischer
Universalhistoriker", Der Islam 62 (1985): 59ff.
Hellmut Ritter: Das Meer der Seele. Leiden 1955.
Annemarie Schimmel, Mystische Dimensionen des Islam.
Köln 1985.
Gershom G. Scholem, Les grands courants de la mystique
juive. Paris 1950.
Sefer Yesira. Ed. Mayer Lambert. Paris 1891.
Yahyâ b. Habas as-Suhrawardî, Opera metaphysica et
mystica. 1-3. Edd. H. Corbin et S. Hossein Nasr. Istanbul
-Teheran/Paris 1945-1970.
Abu cAbdarrahmân as-Sulamî, Haqä3iq at-tafsir. Hs. Fatih
262=F/Hs. British Museum Or 9433 L.

-, Tabaqât as-süfiyya. Ed. N. Suraybâ. Kairo 1372/1953.
Ps.-Aristoteles, Theologie. Ed. cAbdarrahmân Badawî.
In: Plotinus apud arabes. Kairo 1955.
E. F. Tijdens, Der mythologisch-gnostische Hintergrund
des "Umm al-kitäb". In: Acta Iranica. Troisième serie.
Vol. VII, 24Iff.
Muhammad b. cAlî al-Hakîm at-Tirmidî, Bad3 sa3n Abi
cAbdallah. Ed. O. Yahyâ. In: Tirmidî, Hatm.
-,Daqä°iqal-culüm. In: Hs. Ismaü Saibl, 1571, 24bff.

-, Drei Schriften des Theosophen von Tirmid. Ed. B.
Radtke. (erscheint in BI 35).
-,al-Furûq. In: Hs. Paris 5018, 54bff.

-, Hatm al-awliyä3, Ed. O. Yahyâ. Beirut 1965.
-,Hs. Leipzig 212.

-, °Ilalas-sarica, Hs. Velieddin 770, 34aff.

-, cTlm al-awliyä3, Hs. Göttingen 256.

-, Nawädir al-usül. Istanbul 1294h.

-, Tahsîl nazä°ir al-qur3än. Ed. Husnî N. Zaydän. Kairo
1970.

'



174 BERND RADTKE

Tirmidî, Saßt

Tirmidî, hs. Velieddin
TM

Ulimann, Disputatio

Umm al-kitäb
Vajda, Zindiqs

Watt, Formative

-, K. as-Salät wa-maqäsidihä. Ed. Husnï N. Zaydän.
Kairo 1965.

-, Hs. Velieddin 770.
Bernd Radtke, "Theologen und Mystiker in Huräsän und
Transoxanien", ZDMG 136 (1986): 536ff.
Manfred Ulimann, "Zur arabischen Überlieferung der
Disputatio ad Tatianum des Gregorios Thaumaturgos",
Der Islam 54 (1977): 114ff.
Umm al-kitäb, Ed. W. Ivanow, Der Islam 23 (1936): Iff.
Georges Vajda, "Les zindiqs en pays d'Islam au début de

la période abbaside", RSO 17(1938): 173ff.
Wüliam Montgomery Watt, The Formative Period of
Islamic Thought. Edinburgh 1973.


	Theosophie (hikma) und Philosophie (falsafa) : ein Beitrag zur Frage der hikmat al-mašriq/al-išrāq

