Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 42 (1988)

Heft: 2

Artikel: Theosophie (hikma) und Philosophie (falsafa) : ein Beitrag zur Frage
der hikmat al-masrig/al-iSrq

Autor: Radtke, Bernd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146819

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEOSOPHIE (HIKMA) UND PHILOSOPHIE (FALSAFA)
Ein Beitrag zur Frage der hikmat al-masriq /al-israq

Bernd Radtke

Ansaril aus Herat schreibt in der mitte des 5./11. jhs. in seinen Tabagqat
us-sufiyya, einer teilweise im Herater dialekt verfafdten tibersetzung, be-
arbeitung und erweiterung der arabischen Tabaqat as-siifiyya des 1021
gestorbenen Sulami (GAS 1, 672, Nr. 2), iiber den mystiker Abu Bakr
al-Warraq at-Tirmidi, der 906-7 starb (TM 546), diese Worte: “Er war ein
gotterkennender hakim, kein siifi, der siifi ist etwas anderes” (hakim bud
“arif ma sufi, sufi ¢ize digaré—st) (Ansari, Tabagat 262,-1; statt hkm lese
ich hakim). Leider dussert sich Ansari nicht ndher iiber den unterschied
von szfi und hakim.

Etwa 120 jahre vor Ansari gab Ga‘far al-Huldt, der grosse sammler
sufischen schrifttums in Bagdad (GAS 1, 661, Nr. 30; Sulami, Tabaqgat
454, 6f.), auf die frage, ob er schriften des Hakim at-Tirmidi gesammelt
habe, die antwort: “Nein — ich rechne ihn nicht zu den szfiyya!” (Sulami,
Tabagat 454, 10f.). Hakim Tirmidi war landsmann und zeitgenosse von
Abu Bakr al-Warraq und starb um 910 in Tirmid (HT 38).

Im westen, in Agypten und Syrien, treffen wir in der ersten hilfte
des 9. jhs. DG n-Nan al Misri, spiter als einer der griindungsviter des
tasawwuf, der bewegung der sifiyya, betrachtet (Encyclopaedia Coptica,
s.n. Dhu I-Ntun), der in der iltesten iber ihn erhaltenen nachricht in den
Muriig ad-dahab des Mas®udrt aus der ersten hilfte des 10. jhs. hakim zahid,
also nicht siif7, genannt wird (TM 552; auch Hatib Bagdadi, Ta’rih Bagdad
8, 393, nr. 4497) — wobei Mas‘lidi die bezeichnung s#f7 durchaus geldufig
war (Murug 6, index, s.v. suf). Ibn Hafif aus Schiras schlieflich empfiehlt
im 10. jh. in seinem Kitab al-Iqtisad (GAS 1, 664, nr. 3) dem schiiler,
zu beginn des mystischen pfades einen in der sunna feststehenden hakim
aufzusuchen (Igtisad 77b,-11 M/8a,-4 P). Ibn Hafif nennt aber neben
hakim im selben werk die bezeichnungen sufi und mutasawwif (Iqtisad
770,11 M/8,5 P).

Weitere belege fiir hakim: Hilya 2,122,-2 (Abu Muslim al-Hawlani); Hilya
4,23,-5 (Wahb b. Munabbih); Hilya 4,82,2 (Maymun b. Mihran); Hilya 10,
137,7 (AbU Ayyub ist schiiler der hukama’ unter den “ubbad); Hilya 10,
1557 (Abu “Amr al-Marwazi). — Auch Muhasibi zitiert 6fter anonyme
hukama@® (RiGya 79,-5; Makasib 201,-2; dazu van Ess, Gedankenwelt 26ff.);
ebenfalls Harraz (Sidg 27,10). Makki stellt einmal walf, siddiq und hakim



THEOSOPHIE (HIKMA) UND PHILOSOPHIE (FALSAFA) 157

nebeneinander (Qut, 1,72f); zur stellung der hukama® in der islamischen
mystik vgl. auch Meier, Knigge 487.

Die bezeichnung hakim ist im 9. und 10. jh. nicht auf mystiker beschrinkt
gewesen. So trigt eine anzahl der von Ethé und Lazard registrierten dlte-
ren neupersischen dichter den beinamen hakiin — z.b. der um 860 ge-
storbene Hanzala-i Badgisi (Ethé, Vorliaufer 38/ Lazard, Poétes 1,17f.:
Hanzala; ibid. 40/ 1,19: Fayrtizi Masriqi; ibid. 50: Habbaz-i Naysabiiri).
Gahlz nennt einen Qudama, den er nédher als hakim al—masrlq bezeichnet,
der kenntnis der alchimie besessen habe (I_Iayawan 5,95; Rasa’il 1,200).

Im osten, d.h. in der gegend von Balh, Tirmid sowie in Transoxanien,
in Samarqand, scheint Aakim im 9. und 10. jh. aber auch eine gebrduch-
liche bezeichnung fiir mystiker, manchmal auch fiir theologen gewesen zu
sein, wie es das beispiel des Hakim as-SamarqgandT aus der ersten hilfte des
10. jhs. zeigt (GAS 1, 606, nr. 12). In der stadtchronik von Balh, den
Fada’il-i Balp aus dem 13. jh., die auf ilteren quellen fusst (TM 537f.),
finden wir die in sufischen Tabagat-werken — wie den genannten Tabaqat
as-sifiyya Sulamis — als suﬁyya aufgefiihrten Hatim al-Asamm, Ahmad
b. Hidroya, den eingangs genannten Abl Bakr al-Warraq und Muhammad
b. al-Fadl al-Bal}i als hakim bzw. hukama’ bezeichnet. Den terminus sufi
kennt der verfasser der Fada’il-i Balfy nicht (TM 551f.). Dass es sich hier
nicht um eine personliche terminologie des verfassers der Baljer stadt-
chronik handelt, zeigt eine bemerkung in der Hilyat al-awliya® des Abu
Nufaym al-Isbahani. Dort sagt Abli Nu“aym iiber den Agkim Muhammad b.
al-Fadl al-Balhi: “Es gibt eine gruppe der jiingeren hukama®al-masriq.
Zu ihnen gehort .. . Muhammad b. al-Fadl” (Hilya 10, 232,-4f.).

Hukama’® al—masrzq, hakim al—masrzq — diese worte konnen assoziatio-
nen wecken: Henri Corbin hatte, gestiitzt auf dusserungen von Avicenna
(Pines, Philosophie orientale 5ff.; vor allem 23ff.; auch Gardet, Pensée
23ff.) und Suhrawardi Maqtul (Suhrawardi, Hikmat al-israg 10,11-11,11)
in auseinandersetzung u.a. mit Carlo Alfonso Nallino (Corbin, einleitung
zu Suhrawardi, Opera 1, XXVff.; einleitung zu Suhrawardi, Opera 2, 5ff.;
vgl. dazu Nallino, Filosofia orientale), die existenz einer philosophisch-
theosophischen tradition des ostens, einer hikmat al-masrig, postuliert.
Diese philosophie oder theosophie des ostens, die nach Corbin und Suhra-
wardl Maqtul zugleich eine hikmat al-iSrag, eine philosophie oder theo-
sophie der erleuchtung ist (stellen bei Corbin, einleitung Suhrawardr,
Opera 2, 6ff.), soll nach Suhrawardi Maqtul die mit platonischen elemen-
ten verbundene geistige tradition des vorislamischen Persien und des
weiteren orients fortsetzen — so Suhrawardi in der einleitung zu seinem
hauptwerk Hikmat al-iSraq (Opera 2, 10,11ff.) und am ende des Kitab al-



158 BERND RADTKE

masari® wal-mutarahat (Opera 1, 502f., § 223). Suhrawardi hatte als mit-
glieder dieser schule ostlicher weisheit und philosophie namentlich (Opera
1, 503,1ff.) aufgefiihrt: DU n-Nun al-MisrT (hier 26), Sahl b. “Abdallah
at-Tustari (gest. 283/896; vgl. Bowering, Mystical Vision 43-99), den be-
riihmten Abu Yazid al-Bastami, Abul I-Hasan al-Haraqani (gest. 425/1029;
Nur ul-‘ulum 103ff.), Hallag sowie eine gruppe von leuten, die iiber die
schekhina (sakina) sprachen (unklar, wer gemeint ist; die sakina spielt
im hauptwerk Hakim Tirmidis, Hatm bzw. Sirat al-awliya@’ eine grosse
rolle; vgl. Hatm. index, s.v. sakina). An anderer stelle (Opera 1, 74,11f.)
nennt Suhrawardi Maqtul Bastami und Tustari die wahren nachfolger
Platons, die wahren philosophen. — Corbin seinerseits hatte die heimat
der gnostisch-platonischen tradition in die nordostlichen randgebiete Irans
verlegt (Philosophie islamique 1, 371f.).

Der geltungsbereich von masrig/magrib ist bisher in der diskussion wenig be-
achtet worden. Allgemein ist “osten” Bagdad und die Ostlich davon gele-
genen, “westen” Syrien und die westlich davon gelegenen gebiete (Meier,
Kubra 38 und anm. 4; vgl. auch Gami, Nafahat 577: als aussage einer profe-
tentradition; freundlicher hinweis von F. Meier). Nach dieser Einteilung
wiirde Du n-Nun in den ‘“westen” gehoren und Bagdad im ‘“‘osten” liegen.
Solite Avicenna masrig/magrib in diesem sinn verstanden haben, so kénnen
Bagdad, bzw. die Bagdader philosophen fiir ihn nicht zum “westen” gehort
haben (wie Pines, Philosophie orientale 10f. voraussetzt). Es gibt ein gegen-
beispiel: Ansarf erzihlt, dass der mystiker “Ali b. Ga“far as-Sirawani aus dem
Sirawan des westens (Sirawan-i magrib) stammte. Fiir Ansari, der im “osten”,
in Herat, schrieb, wird mit diesem ort das Sirawan im persischen Irag, 200 km
Ostlich von Bagdad gelegen, gemeint sein. In Syrien und den westlich davon
gelegenen gebieten ist kein ort Sirawan nachzuweisen (vgl. Adab al-muliik,
Einleitung).

Man kann die Frage stellen, ob mit den hukama’ von Balh und Tirmid
(eine liste gibt auch Chabbi, Réflexions 48f.) weitere trager der iranischen,
neuplatonisch-gnostisch durchwirkten tradition gefunden sind und somit
Corbins vielfach umstrittene darstellungen eine vielleicht unerwartete
unterstiitzung bekdmen. — Was wissen wir iiber leben und lehre dieser
hukama’ al-masriq?

Zunichst ist zu sagen, dass es sich um eine mystik der oberschicht zu
handeln scheint. Hakim Tirmidi war ein wohlhabender mann, er besass ein
grosses anwesen in Tirmid (Bad’ 20,7ff.; Bad® 20,-2 ist allerdings statt
dari harati zu lesen). Ahmad b. Hidroya war mit der oberschicht Balhs
verwandt (TM 544). Abu Bakr al-Warraq war, wie der lagab sagt, wahr-
scheinlich buchhindler, also wohl auch nicht arm. Diese hukama’ schei-
nen abkdmmlinge der arabischen einwanderer und eroberer gewesen zu



THEOSOPHIE (HIKMA) UND PHILOSOPHIE (FALSAFA) 159

sein — zumindest konnte das bei Hakim Tirmidi der fall gewesen sein
(HT 15). Vielleicht ist die vermutung erlaubt, dass die politischen erschiit-
terungen des 9. jhs., u.a. der zusammenbruch der arabischen verwaltung
im osten (vgl. Meier, Eigenart 54), der dussere anlass fiir mitglieder der
alten arabischen oberschicht gewesen ist, sich einem verinnerlichten leben
zuzuwenden. Fiir diese vermutung konnten einige stellen der autobiografie
Hakim Tirmidis (HT 7ff.: der traumbericht geht von der bedrohung der
heimat Tirmidis durch ein heer tiirkischer soldaten aus) und der Fada’il-i-
Baljp — vom ende des 2./8. jhs. wird der lagab ‘abid hiufig (TM 541ff ;
u.a. nr. 15, 16, 19, 35, 37) herangezogen werden. Es passt hierhin, dass
Hakim Tirmidi sich entschieden gegen tendenzen des tark al-makasib und
extreme welt- und staatsverneinung stellt — tendenzen, deren triger etwa
die auch im 9. jh. im osten entstandene bewegung der karramiyya war, die
mehrheitlich von den unteren schichten der bevdlkerung getragen wurde.

Zur stellung Tirmidis zur karramiyya vgl. TM 564; extremen weltverzicht
geisselt Tirmidi Hatm/Sira 362,-2ff.; das Hatm 363,1 genannte hasi§ verstehe
ich als gras, nicht als die berauschende droge. — Ein hauptteil der erérterun-
gen von Hatm/Sira gilt der frage, wie, nach massgabe der bedingung mysti-
scher entwicklung, der wahre imam beschaffen sein muss; vgl. dazu Drei
Schriften, Einleitung. — Fir den “westen” wiren Muhasibis dusserungen
Makasib 207-212 anzufiihren: Muhasibl wendet sich hier gegen den quietis-
mus von ®Abdallah b. Yazid und °Abdak, die er beide ausdriicklich als as-
sifiyyan bezeichnet.

Quietismus scheint auch ein charakteristikum der lehre der sog. sitfiyyat
al-mu€tazila zu sein; vgl. Nasi°, Usil 49f., § 83-83 und kommentar van Ess
zur stelle; zur verfasserschaft des K. al-Ustil vgl. auch Madelung, Friihe; als
erginzung zu Madelungs ausfilhrungen wire jetzt noch Dahabf, Siyar 10, 549,
nr. 181 zu nennen, wo auch von einem Kitab al-Usul des Ga®far b. Harb ge-
sprochen wird.

Die mystik der ostiranischen hukama® wurde von “intellektuellen” ge-
tragen: Hakim Tirmidi war ein ausgebildeter “@lim, fagih und muhaddit
(Bad’® 14, 3ff.; HT 1), ebenfalls Ahmad b. Hidroya (TM 544). Abu Bakr
al—Wargﬁq war onkel miitterlicherseits des beriilhmten traditionariers
Abu “Isa at-Tirmidi (Ansari, Tabagat 262,1). Uber ihn sagt Ansari ferner:
“Er hat die thora, das evangelium, den psalter und die himmlischen
biicher” — was immer damit gemeint sein mag — “‘gelesen und einen diwan
verfasst” (Ansari, Tabagat 262,6f.). Von Muhammad b. al-Fadl al-Balhi
wird der titel eines buches Kitab riyadat an-nafs (Sulami, Haqa’iq 165D,
-4 F/212a, 3f. L), das aber bisher nicht aufgefunden wurde, iiberliefert.
Ebenfalls verloren sind die schriften des Abu Bakr al-Warraq, deren zehn
titel vom verfasser der Fada’il-i Balh mitgeteilt werden und von denen



160 BERND RADTKE

gesagt wird, dass sie noch im 12. jh. bis in den Iraq weit verbreitet waren
(TM 546).

So sind wir, um die lehren dieser hukama’ al-masrig kennenzulernen,
allein auf das zeugnis eines einzigen autors angewiesen: auf die zahlreichen
erhaltenen schriften des Hakim at-Tirmidi (vgl. HT 39-58) — und es be-
steht selbstverstindlich die gefahr, dass man die schliisse, die man anhand
der schriften eines einzigen autors zieht, auf andere persénlichkeiten iiber-
tragt und womdoglich eine geistesstromung oder sogar eine schule kon-
struiert, wo man es nur mit den anschauungen einer isolierten persoénlich-
keit zu tun hat.

Entkriaftet konnen diese befiirchtungen werden, wenn man bedenkt,
dass Hakim Tirmidi schon zu lebzeiten ein bekannter autor war, dessen
biicher gelesen, und wie man wohl annehmen darf, auch in ihrer termino-
logie und ihrem gedanklichen gehalt verstanden wurden. So schickte er
eine kopie seines hauptwerkes Sirat al-awliya® — allgemein bisher unter
dem titel Hatm al-awliya’/al-wilaya bekannt (Einleitung Drei Schriften;
HT 39f) — nach Ray (Einleitung Drei Schriften, HT 40); er korrespon-
dierte mit dem hakim von Ballj, Muhammad b. al-Fadl (AT 48; 119ff.),
mit einwohnern der stadt Sarahs (Einleitung Drei Schriften) und mit dem
mystiker Abu ‘Utman al-Hiri in Naysabur (HT 46f.; 117; Einleitung Drei
Schriften).

In groben ziigen ldsst sich das weltbild Hakim Tirmidis wie folgt
skizzieren: Der unnennbare und unerkennbare Gott,

Gott ist “jenseits” der namen (= begriffe) und der vernunft (vgl. HT 59); zum
weiteren hier 33f.; da der grundlegende text (Hatm 335, 3ff.) sehr verderbt ist,
gebe ich hier denjenigen meiner neuedition (entspricht Hatm 336,5 ff.):

qala: wa-ma muntaha l-wahid al-fard? fa-ma wara’a hadd mimma tadbut
al-uqul? hal taqdir an turida Say°an? fa-innama tasir al-qulub bi-‘uquliha
ila mahall yu°qal wa-innama yu®qal ma zahara fa-ida ntaha ila l-ma“lum
wa-waqafa “ala man la yu°qal ‘anhu wara’a dalika $ay’ wa-qad batuna “anhu
fa-bi-ayy ism yad uhuwa-fi ayy mulk yazhar lahit wa-yuhaddituhu?

verborgen in einer kuppel von licht (Hatm 418,3; Bad’ 30,-91f.; hier 36),
wird umgeben von lichtreichen: seinen aus ihm hervorgetretenen eigen-
schaften (HT 59f.). Diese lichtreiche sind die gotteswelt, arabisch dar Allah
oder auch ofter malakiit genannt (Hatm 365,-5f.). Unterhalb der gottes-
welt befindet sich die erschaffene welt, die vom gottesthron, dem raum,

Naza’ir 141,4-6 (vgl. auch Nwyia, Exégése 154) sagt Tirmidi: “Das erste Ge-
schopf war der geist (rith). Er ist der lufthauch (rih) der gottlichen milde. Von
ihr nahm Gott einen teil und schuf den raum (makan), und das ist die luft



THEOSOPHIE (HIKMA) UND PHILOSOPHIE (FALSAFA) 161

(druck: hwy). Im raum schuf Gott den gottesthron, die tafel, das schreibrohr
so wie licht und finsternis, wasser und feuer”. lim al-awliy@® 206,12 heisst
es: “Gott schuf in seiner huld (/utf) den raum; der ist die luft (hs.: Awy), und
er setzte den gottesthron an den rand der obersten luftsfire (al-gaww al-ala)”’;
ibd. 118,12-15: “Die luft (hs.: Aw?), auf der der gottesthron ruht, ist der
feine und lautere teil der luft (ma raqqa min al-hawa’ (hs.: hw’y) wa-safa).
Die luft ist aus dem geist geschaffen, und das erste, was Gott geschaffen hat,
ist der geist. Dann spaltete er vom geist die luft ab”. Zuletzt sei noch 7lal
42b,1 1ff. angefiihrt: “Der himmel heisst (arabisch) sama”, weil er in die héhe
gestiegen ist (li-annaha samat ila 1-uluww): der gottesthron nimlich befand
sich auf dem wasser. Da sprach Gott zum lufthauch (wind, r7h): ‘Stréme
dahin (isri) mit meinem thron!’ Als der gottesthron bei der grenze der luft
(hadd al-hawa®) stehenblieb, da kam Gottes machtstrenge (sultanuhi) zusam-
men mit dem wind. Er schlug die oberfliche des wassers. Da erhob sich aus
dem wasser etwas dampfartiges. Es stieg empor und blieb unterhalb des
gottesthrones (duna I-ar$) in der luft stehen und wurde himmel genannt”. —
Wir haben also die reihenfolge: gottliche eigenschaft “milde”: erschafft den
wind- oder luftartigen geist, dieser erschafft den raum, der gleichzeitig die
luft ist — laut wérterbiichern hat hawa”’ neben luft auch die bedeutung
“raum” — an der obersten grenze dieses erschaffenen kosmos wird der gottes-
thron plaziert. Diese sfire wird, da sie Gott, bzw. den reichen der g6ttlichen
eigenschaften, ““nahe” ist, oft auch qurba (gottesnihe) oder makan al-qurba
(Hatm 328,-6), oft auch nur makan genannt. — Tirmidi scheint hier, in der
ihm eigentiimlichen art, vorstellungen der “islamischen” kosmologie (gottes-
thron, schreibrohr usw., dazu vgl. TM 555) mit vielleicht manichédischen
zu verbinden. Dafiir lisst sich anfiihren: Der schiitische theologe Hisam b.
al-Hakam (gest. 299/815), schiiler des zum islam bekehrten Abii Sakir ad-
Daysani, der vor seiner konversion den manichiern nahestand (wie van Ess,
Dirar 258 vermutet), setzte den raum (makan) mit dem gottesthron gleich
(AsCari, Maqalat 32,6). Bei HiSam b. al-Hakam entsteht der raum allerdings
durch die bewegung (haraka) Gottes, nicht, wie bei Tirmidi, durch eine
abspaltung vom luftartigen geist. Tirmidi niher scheint eine dusserung zu
stehen, die der qadi °Abdalgabbar verzeichnet (MugnT 5,18,-1f./Monot,
Penseurs 61f.). Quelle des gadis ist al-Hasan b. Miusa an-Nawbahti (zu ihm
Monot, ibid. 53ff.). Nawbahti berichtet, dass al-Hasan b. “Ali al-Basri, be-
kannt als Abu Sald al-Husri, iiber die manichdische sekte der miglasiyya
(zu ihr vgl. Vajda, Zindigs 177) und deren auseinandersetzungen iiber raum
und luft (makan und hawa”) referiert habe. Abu Sa€d al- HusrT trdgt im
Fihrist (Tagaddud 215 ,-2f.) den laqab as-sufi. Er wird hier als muCtazilitischer
renegat bezeichnet (kana min al-mu‘tazila tumma hallata wa-abda‘a), gehdrt
also auch zur gruppe der sufiyyat al-mu‘tazila (hier 29; ich werde mich an
anderer stelle zu dieser frage niher dussern). In die Tabaqat al-mu‘tazila
des Ibn al-Murtada wurde er nicht mehr aufgenommen. — Aus der notiz
Nawbaltis kann soviel entnommen werden, dass die beziehung makan —
hawa? in manichdischen kreisen diskutiert wurde. — Im von manichiischen
gedanken tangierten Umm al-kitab heisst es (UK 81/Halm, Gnosis 145),
dass aus fiinf urewigen lichtern eine luft (hawa’¢) entsteht. Diese feine luft
(haway-i latif) umfasst die gesamte schépfung. In einer parallelstelle (UK 120/



162 BERND RADTKE

Halm, Gnosis 155) wird diese luft pak, safi, latif, ruhani genannt. Behandelt
ist die stelle auch bei Tijdens, Umm 421f. Der von Tijdens als parallele heran-
gezogene text Sahrastanis erwihnt die luft allerdings nicht. — Neben diesen
diffusen manichidischen vorstellungen koénnte eine andere tradition auf
Tirmidi gewirkt haben: Das Sefer Yesira (zu ihm vgl. Scholem, Mystique juive
88f.) nennt im vierten kapitel den geist (ruah) Gottes das erste geschopf
(69/trad. 5): aus diesem hauchartigen geist formt Gott einen weiteren geist
(wind) und legt damit die vier grenzen des himmels fest (73/trad. 5). Also
auch hier die reihenfolge: geist Gottes (hauchartig) — luft; zum Sefer Yesira
und Tirmidi auch hier 36f. und Radtke, Iranian.

abwirts iiber die jenseitswelt des paradieses zum diesseits der erde reicht,
die als flache scheibe u.a. auf dem weltfisch ruht (°/lm al-awliya® 117,
-10ff.; vgl. auch Radtke, Wirklichkeitsverstindnis 67; ders., Weltsicht).

Der mensch besitzt, diesem dreigegliederten weltbild entsprechend
— gotteswelt, jenseitswelt, erdenwelt — drei organe, um mit diesem kosmos
in wahrnehmende und erkennende beziehung zu treten: Die seele (nafs)
verkehrt mit dem verstand (dikn) und den funf sinnen mit der erdenwelt
(HT 64f.), der sie durch liste (Sehawat; HT 64) und trieb (hawa; HT 64f.)
verhaftet ist. Das andere gesicht der seele, ihr “guter aspekt” oder auch die
“gute seele” genannt, ist der geist (rith).

HT 66 und anm. 195; es handelt sich hier offensichtlich um die Tirmidische
umformung der lehre von den zwei gesichtern der seele, die letztlich auf Plato
zuriickgeht; vgl. Goldziher, Wesen der Seele 28; Merlan, Monopsychism 42,
anm. 3; Corbin, Récit 3, (99), not. 160; Billow, Gundissalinus 126, anm. 1;
fiir das europidische Mittelalter vgl. etwa auch Ps.-Beda, De mundi constitu-
tione 108-110: Anime autem due sunt vires, una superior, altera inferior.
Superior celestibus et incorruptibilus adheret, et alta concupiscit, vocaturque
rationalitas, spiritus, domina mens, animus. Inferior est que voluptatibus
corporis consentit, vocaturque sensualitas, animalitas, famula mens. Fiir die
islamische philosophie vgl. auch Jolivet, Kindi 15; in der Theologie des
Aristoteles: 33,7, 87-5ff.; 91,-5; Aflatiiniyya 81,6ff. (= Muadalat an-nafs,
zu dieser schrift hier 166); weitere literatur bei Gardet, Pensée 100, not. 3.

Dieser ist im gegensatz zur erdentstammenden seele (HT 64; auch Adab
al-muluk 21,8f.) jenseitig-himmlischer natur (HT 66; Adab al-muliik 21 ,4f.).
Er steigt in jedem schlaf oder traum durch die jenseitswelt bis zur grenze
der erschaffenen welt, dem gottesthron, empor, hat hier bildhafte erleb-
nisse und kehrt beim aufwachen wieder zuriick.

So Hatm 373,5ff.; der ruh kann im traum mit der anrede Gottes begnadet
werden (Nawadir 118,16; 119,1); gewohnlich ist es bei Tirmidi aber die seele
(nafs), die im schlaf zu Gott emporsteigt und der selbstoffenbarung Gottes



THEOSOPHIE (HIKMA) UND PHILOSOPHIE (FALSAFA) 163

(zuh@tr) teilhaftig wird; so Na._zd"ir 92,2ff.; Nawadir 116,-1ff.; Salat 151,9ff.;
hs. Leipzig 176b,5ff.; Nawadir 281,20ff.; hs. Velieddin 191a,-3; dieser wider-
spruch 10st sich vielleicht, wenn man Furizg 65b,5 heranzieht, wo Tirmidl
erklirt, dass die worter nafs und ruh verwechselt werden kdnnen. Man konne
sagen, die nafs verlasse den korper im schlaf, ebenso sei aber richtig, wenn
man sagt, der rih verlasse den leib im schlaf. — Dass die seele den menschen
beim schlaf verldsst, findet Tirmidi, wie andere, in koran 39/42 ausgedriickt
(HT 67 und anm. 201). Zu nennen wiren Ibn Gurayg (Muhasibi, RiGya
445,7ff.) und Muqatil b. Sulayman (Ibn al-Qayyim, Rith 266,5). Fir Makkt
steigt jedoch der geist im schlaf zum gottesthron empor (Qut 4,174,-3), fiir
Tustarl wiederum ist es die seele (Sulami, Haqa’iq 218a,-3ff. F/276a,-8ff. L).
— Zur gottesschau auf erden im traum vgl. auch Ritter, Meer 447f.

Das dritte glied der menschlichen wesenheit ist der intellekt (‘agl).

Man konnte bei Tirmidi von einer trichotomie von korper, seele (nafs/riih)
und intellekt sprechen. Der aristoteliker Afdaluddin-i Kasani aus dem 13. jh.
(hier 36) unterscheidet zwischen leib (tan), seele (§dn) als lebensprinzip
des korpers und intellekt (hirad) (Mugannafat 2,604,3ff.). — Zur frage der
trichotomie in der christlichen theologie vgl. Jacob von Edessa, Hexaemeron
325b,1ff./versio 277; Moses bar Kepha, Seele 98ff., 31. kap.

Mit ihm steigt der mensch erkennend durch die gotteswelt, die lichtreiche
der gotteseigenschaften, empor, bis er sich an der grenze der gotteswelt,
im iibergang in das unerkennbare innere Gottes auflost oder geradezu zer-
rissen wird.

HT 87f.; der text hier 160. Tirmidis worte erinnern an ps.-Dionysios Areopa-
gita, De Niv. Nom. 594: Caeterum si sermonem omnem cognitionemque
transcendat, supraque mentem sit et essentiam, ut qui omnia suo ambitu
contineat ac complectatur, et anticipet, quin et omnem captum superet, cum
neque sub sensum cadat, neque ejus sit imaginatio, nec opinatio, neque
nomen, neque sermo ... Die islamische mystik theosophischer ausprigung des
9. jhs. zeigt sich, ebenso wie die theologie, vom neuplatonismus tangiert.
Damit soll nicht gesagt werden, dass Tirmidi neuplatonische schriften kannte;
von einem direkten einfluss etwa der Theologie des Aristoteles und anderer
Plotiniana arabica ist bei ihm nichts zu merken. Es gab in der heimat Tirmidis
eine frilhe, vom neuplatonismus beeinflusste theologie: die des Gahm b.
Safwan (gest. 746, also lange vor den iibersetzungen der Plotiniana arabica).
Gahm trigt die nisbe at-Tirmidi und seine lehre soll zuerst in Tirmid bekannt-
geworden sein (Ritter, Fahdris zu A§Cari, Maqalat, s.n.). Eine “gahmitische”
tradition soll es in Tirmid bis in das 5./11. jh. gegeben haben (Watt, Formative
Period 148; zur bedeutung von gahmiyya vgl. van Ess, Dirar 21f.; Watt, ibid.,
index, s.n.). Einer der haupttradenten Tirmidis, Salih b. Muhammad at-Tirmidf
wird von spiteren autoren als “gahmit” beschimpft (HT 27, nr. 142). Tirmi-
dis gotteslehre mag in anlehnung, aber zugleich in bewusster abgrenzung von



164

BERND RADTKE

‘“¢ahmitischen” gedanken formuliert sein: fiir Gahm ist Gott iiber den dingen,
iiber dem sein (vgl. den text des ps.-Dionysios); er kann nicht ding (= sein;
dazu Frank, Neoplatonism 402) genannt werden (@ yuqal innahd 3ay®;
AsCari, Maqaiat 181,2; 518,5). Fir Tirmid7i ist das wesen Gottes zwar uner-
kennbar, Gott ist iiber den begriffen und der vernunft (hier 30), aber Gottes
wesen ist “etwas”: Gottes wesen ist §ay”? muhtagib (hs. Leipzig 55a,7),
huwiyya (Daqa’iq 25b,-8; hs. Leipzig 21a,-5f.) batin (Hatm 335,12), batiniyya
(hs. Leipzig 21a,-8f.), gayb (hs. Leipzig 29a,3) und dat (ibid.). Gottes wesen
ist also ein nicht beschreibbares sein, es ist “ohne wie” (hs. Leipzig 21a,-6).
Er sagt z.b., dass in koran 6/103 (la tudrikuhi l-absar) mit dem -hu die
huwiyya Gottes gemeint sei, die weder im diesseits noch im jenseits erkannt
werden k6nne. Die jenseitsschau gilt allein den eigenschaften Gottes (hs. Leip-
zig 21a,-5f.). — Zur huwiyya vgl. auch Endress, Proclus 77-109. — Es mag
allerdings auch sein, dass Tirmidi in der ablehnung der erkennbarkeit des
gottlichen wesens der hanafitischen schultradition folgte. Abli Hanifa hatte
gelehrt, dass Gottes quidditas (mahiyya) auf erden nicht der vernunfterkennt-
nis zuginglich sei (van Ess, Dirar 277f.).

Die welt ist eine schopfung der gottlichen eigenschaften, des zahir-
aspektes Gottes (Radtke, Der Mystiker 240; hs. Leipzig 60b,-3ff.; “llm
alawliya® 36,7-38,3). Die manifesten eigenschaften sind die regenten der
welt (¢llm al-awliya’ 36,12ff.). Ihr hervortreten oder hervorgebrachtwerden
aus dem wesen Gottes wird von Tirmidi mit den verben azhara und abraza
beschrieben (HT 59), nie mit den in den Plotiniana arabica verwendeten
verben inbatta, inba“ata, inbagasa (vgl. Endress, Proclus 109-111); wieder-
aufgenommen wird Tirmidis terminologie von Ibn al-°Arabi; vgl. Nyberg,
Kleine Schriften 37; zum verhiltnis Tirmidi — Ibn al-°Arabi vgl. hier 170). —
Eine entfernte dhnlichkeit weist Tirmidis lehre mit anschauungen auf, die in
kreisen schiitischer gulat und der mu°®tazila vertreten wurden: mit der lehre
vom fafwid, die besagt, dass der unerkennbare Gott die schopfung und leitung
der welt einem zweiten Gott, einem demiurgen, iiberlassen habe (fawwada).
Qummi berichtet von der Mufawwida: “Sie meinen, dass der eine, urewige
eine (zweite) vollkommene person eingesetzt habe (agama), die nicht dem
wandel unterworfen sei (wortlich: in der keine zunahme und abnahme
herrscht). Dieser person habe er die lenkung und schépfung (der welt) iiber-
tragen. Diese person sei Muhammad, °Ali, Fatima, al-Hasan, al-Husayn und
die iibrigen imame ... Sie erlassen es sich, den einen, vorewigen zu suchen, der
diesen einen, vollkommenen eingesetzt hat, dem (die schépfung und lenkung
der welt) iiberlassen wurde, ndmlich Muhammad, der es ist, der die himmel
und erde, berge, menschen und ginnen geschaffen hat und die welt mit
(allem), was in ihr ist. Sie meinen, dass es nicht ihre pflicht sei, den urewigen-
vorewigen zu erkennen, sondern dass sie nur Muhammad erkennen miissen,
dass Muhammad der schépfer sei, dem die erschaffung der welt iiberlassen
(iibertragen) wurde. Sie meinen auch, dass die namen, mit denen Gott be-
nannt wird und mit denen (lies biha fiir druck bihi) er in seinem buch benannt
wird, die namen der geschopfe seien, denen die schopfung iibertragen wurde
— dass aber der urewig-vorewige diese geschopfe eigentlich geschaffen habe,
dass er auch allein diese geschopfe geschaffen habe (und nicht mehr die iibrige
schopfung). Diese namen wie: Allah, wahid, samad, qahir, haliq, bari®, hayy,



THEOSOPHIE (HIKMA) UND PHILOSOPHIE (FALSAFA) 165

da’im konnen nicht auf den urewigen bezogen werden” (Qummi, Magalat
60,1ff.; auch iibersetzt Halm, Schatten 2, 248; vgl. auch ibid. 249, anm. 185;
ders., Gnosis 231). Mit Tirmidl stimmen hier die folgenden hauptlinien iiber-
ein: Der unerkennbare Gott lisst die welt durch eine zweite instanz erschaf-
fen: bei den gulat durch die vergdttlichte pentade der imame, bei Tirmidi
durch die gottlichen eigenschaften. Die namen Gottes sind namen seiner
eigenschaften, des demiurgen, nicht seines wesens.

In der mu‘tazila wird die lehre vom tafwid der schule des Ahmad b. Habit
(Hait) zugeschrieben, der Jesus fiir den demiurgen hielt (EZ, s.v. Ahmad b.
Habit). Ahmads schiiler Fadl al-Hadati wurde zu den schon genannten si ifiyyat
al-mu‘tazila gezdhlt (van Ess, Friihe mu‘t. Hdresiographie 43f. /arab text
50,5ff.; hier 159).

Das erkennende durchschreiten der gotteswelt ist jedoch fiir Tirmidi kein
makrokosmischer vorgang, sondern vollzieht sich im menschlichen inne-
ren. Denn hier, im herzen des menschen, ist ein wirkliches substrat der
gotteswelt, ein gottlicher lichtkern des menschen vorhanden, der einer
natur mit den gottesreichen und dem licht Gottes ist — und durch dieses
licht Gottes, bzw. der gottlichen eigenschaften im inneren des menschen
“wandert” der intellekt.

Zu idhnlichen vorstellungen im Umm al-kitab vgl. Radtke, Iranian. Gott ist
nur erkennbar durch seine namen/eigenschaften (hier 34f.). Das sind makro-
kosmisch lichtreiche, die sich um das wesen Gottes gruppieren. Ein substrat
findet sich im herzen (qalb) des menschen, meistens marifa oder Silm ge-
nannt. Es wird erkannt durch die vernunft in der dem herzen vorgelagerten
brust (sadr) (HT 69f.; 71f.). Tirmidl nennt das herzenslicht sogar den teil
Gottes im menschen (hs. Leipzig 37b,6: qad qasama lahii hazzan min nafsihi).
Wiren die eigenschaftslichtreiche unerschaffene manifestationen des gott-
lichen wesens, so hitten wir hier die lehre vom gottlichen funken (dazu
Radtke, Ibn Tufayl). Tirmidi dussert sich jedoch nicht eindeutig. Er ge-
braucht, wie gesagt (hier 164), die verben azhara und abraza, auffilligerweise
jedoch nicht halaqa.

Die erkenntnis der gottesreiche und das aufgehen in Gott bediirfen gewis-
ser bedingungen von seiten des menschen: der vita purgativa, der lduterung
von den begierden der erdenwelt (HT 84f.; 103f.) und der jenseitswelt
(HT 126ff.). Sodann muss die erkennende titigkeit des intellekts von einer
fortwihrenden erhellung oder erleuchtung begleitet werden. Tirmidi nennt
diese erleuchtungen “afaya, die der mystiker durch gottliche begnadung
aus den makrokosmischen gotteslichtreichen erhilt (HT 85; 109f.). Der
pfad des mystikers teilt sich somit in drei stufen: Vita purgativa, vita
illuminativa und vita unitiva — wie etwa schon bei dem neuplatoniker
Proclus (Altmann/Stern, Isaac 185ff.), der ebenfalls die vita illuminativa



166 BERND RADTKE

als begnadung durch gottliche lichtgeschenke (metadoseis) beschreibt
(Proclus, Alkibiades 30,17).

Man wird nicht fehlgehen, wenn man das Tirmidische system als eine
synkretistische konstruktion beschreibt. Deren grundlage bilden — neben
den personlichen mystischen erlebnissen (hierzu grundsitzlich 7M 554) —
lehren islamischer theologie: wesen und eigenschaften Gottes (47T 59);
das jenseits; die gestalt der erdenwelt (7M 555) und vieles andere mehr,
das hier nicht ausgefiihrt werden kann. Dazu tritt das “ilm al-batin (TM
559; Baten, in: Encyclopaedia Iranica), die wissenschaft vom inneren
oder die wissenschaft von der seele, die im 9. jh. von den grossen meistern
herausgearbeitete wissenschaftliche mystik ‘“‘orthodoxen’ zuschnitts, eine
psychagogik, mit deren hilfe mancher wildwuchs der frilheren mystik des
8. jhs. bekimpft wurde — auch und gerade in den schriften Hakm Tirmi-
dis (dazu Radtke, Basra).

Zu theologie und seelenwissenschaft, “ilm al-batin, gesellen sich bei
Tirmidi gedanken neuplatonisch-gnostisch-hermetischer herkunft: Die
vier- bzw. dreigliederung der welt erinnert an die neuplatonische gliede-
rung: das eine, der intellekt, die seele, die materie (erde): das unnennbare,
unerkennbare eine, aus dem die welt des niis, arabisch “agl/ hervorgeht
— Tirmidi kennt den begriff “aql akbar (Hatm 196,1f.; 332,8f., so zu
lesen, nicht ‘adl akbar) — die welt der seele, die welt der materie, in der
die seele versunken ist.

Gnostisch hingegen ist die vorstellung des in einer lichtkuppel wesen-
den Gottes (Bad” 30,-9f.; Hatm 418,3), im islamischen bereich im Umm
al-kitab bekannt (z.b. Umm al-kitab, abschnitt 63; dazu Halm, Schatten
45; zur beziehung Tirmidi — Umm al-kitab vgl. Radtke, Iranian); gno-
stisch die lehre von den lichtreichen der eigenschaften Gottes (HT 148,
anm. 163). Schliesslich finden sich einige wendungen Tirmidis im herme-
tischen schrifttum wieder, so in der schrift Fons vitae, von der auch eine
persische iibersetzung von Afdaluddin-i Kasani vorliegt (zu einzelheiten
vgl. vorldufig Radtke, franian).

Ich ergreife hier die gelegenheit darauf hinzuweisen, dass es, was bisher unbe-
kannt war, eine persische iibersetzung des Peri psychés logos kephalaiodés
des Gregorios Thaumaturgos von Afdaluddin<i Kas$ani gibt (Musannafat
2,459-466) mit dem titel: Mujtasari dar hal-i nafs (Modjtehedy, Kashani 33
ist sinngemaiss zu erginzen). Es handelt sich um die kiirzere version der schrift
(vgl. die arabische edition bei Gitje, Psychologie 121ff.; dazu auch Ullmann,
Disputatio 114ff.).

Es lassen sich, neben den bereits behandelten (hier 162), weitere verbin-
dungen zum jidisch-gnostischen Sefer Yesira zichen, so in der betonung
der zahl zehn als vollkommener zahl.



THEOSOPHIE (HIKMA) UND PHILOSOPHIE (FALSAFA) 167

Tirmidi z&hlt Hatm 333,-4ff. zehn gottesreiche auf, die der mystiker erken-
nend durchschreiten muss. Da der text der edition sehr schlecht ist, gebe ich
meinen eigenen: nuqila minh@ ild mulk al-gabarfit li-yugawwam bihi fa-gabara
nafsahii wa-qamaaha@ bi-sultdn al-abariit hattd dallat wa-pasaat tumma
naqalahi minha ila mulk as-sultan li- yuhaddab fa-dabat tilka 1-udad allatt
fT nafsihT wa-hiya usil tilka §-Sahaw@t qad sarat “uddatan tabitatan tumma
naqalahu minha ila mulk al-galdlli-yu’addab tumma naqalahii minha ila mulk
al-gamal li- yunaqqa tumma ila mulk al-azama li-yutahhar tumma ild mulk
al-bah@® li-yutayyab tumma ild mulk al-bahga li-yuwa$§a® tumma ild mulk
al-hayba li-yurabba tumma ila mulk ar-rahma li-yurattab wa-yuqgawwa wa-
yuagga® tumma ila mulk al-fardiyya li-yu®da fal-lutf ya°dithu war-ra’fa
tagma“uhil. Durch das erkennen dieser zehn reiche erwirbt sich der mystiker
zehn eigenschaften (Hatm 333,-7). Zehn ist die vollkommene zahl (Hatm
411,6), zehn jahre bedurfte der profet, um reife zu erlangen (Hatm 411,3ff.).
— Im Sefer Yesira wird die welt aus zehn zahlenelementen geschaffen (sephi-
rot; vgl. Scholem, Mystique juive 88ff.; Sefer Yesira 1, § 1 und 2; dazu Halm,
Kosmologie 48). Der kommentator Sa®adyd Gaon setzt diese zehn zahlen-
elemente mit zehn namen Gottes gleich, diese zehn namen wiederum mit den
zehn kategorien des Aristoteles (Sefer Yesira 20,-4ff./transl. 39f.). — Von
einem einfluss der aristotelischen kategorienlehre bei Tirmidi zu sprechen
(so Marquet, Néoplatonisme 2,158), ist aber selbstverstindlich ganz abwegig.

Ich bezeichne das Tirmidische gedankensystem als eine theopsophie: als
den versuch, mystisches erleben auf der grundlage islamischer theologie,
erweitert durch diffuse neuplatonisch-gnostisch-hermetische gedanken,
zu beschreiben, eine art denkerischer mystik: arabisch hikma. Diese hikma
ist keine philosophie (falsafa). Das wird deutlich, wenn man sie mit der
zeitgendssischen philosophie (falsafa) vergleicht, etwa mit den schriften
Kindis oder den Plotiniana arabica, vor allem der sogenannten Theologie
des Aristoteles. Gewiss sind in manchem die grundkonzepte dhnlich, wenn
man etwa Kindis Risala fi n-nafs mit schriften Hakim Tirmidis vergleicht.
Bei Kindi ist die seele von gottlicher substanz (min gawhar al-bari?, Rasa’il
1,273,41.; 275,-6f.). Sie nimmt hier also den platz ein, den bei Tirmidi das
gottliche licht im herzen hat, denn sie ist wie das herzenslicht bei Tirmidi
von der substanz des gottlichen lichtes (min nur al-bari®). Die seele kann
zur welt des intellektes, ‘alam al-°aql, der welt des gottlichen lichtes, von
Kindi wie von Tirmidi auch malakiit (Rasa’il 1,276,1) genannt, empor-
steigen und dort mit dem gottlichen licht einswerden. Bei Tirmidi steigt
der intellekt durch die gottlichen lichtreiche empor, um im inneren Gottes
aufzugehen. Auch Kindi kennt vita purgativa und illumination, die den
aufstieg der seele begleitet (Jolivet, /ntellect 150; Altmann/Stern Isaac
186). Der mensch erlangt die erleuchtete erkenntnis durch sittliche ver-
vollkommnung und denkerische schulung, die sich der aristotelisch-neu-
platonischen spidtantiken denktradition verbunden weiss. — Und hier liegt



168 BERND RADTKE

der entscheidende unterschied zwischen dieser auf neuplatonischer grund-
lage errichteten falsafa und der theosophie — hikma — eines Tirmidi. Zwar
strebt auch Tirmidi neben sittlicher vervollkommnung die denkerische er-
klirung der welterscheinungen an. Er sucht nach den “ilal, den causae der
welt-, seelen- und gesetzeserscheinungen. Er findet diese nun aber nicht
wie die philosophen und juristen durch abstraktion und spekulation,
durch syllogismen oder analogieschliisse, die sich auf dem sinnlichen
augenschein griinden, sondern durch eine art mythologisierenden denken
und sinnen.

Der mystiker kann die causae der religiosen satzungen erkennen. Das ist das
thema von Tirmidis schrift “/lal a§-§ari’a (HT 51f.;vgl. TM 559): der mystiker
kann die causae von gebot und verbot (ilal al-amr wan-nahy) finden und die
in ihnen verborgene weisheit Gottes (°/lal 36a,8ff.). Fir Gazali ist dieses
streben torheit (Munqid 46,3f.; vgl. dazu auch Daylami, Batiniyya 26,18ff.;
66,18ff.).

Tirmidis beiname hakim sollte daher nicht mit philosoph tibersetzt und
darunter eine persdnlichkeit verstanden werden, die in antiker denktradi-
tion geschult ist (TM 563f)).

Recht gut ist die geistesgeschichtliche stellung der Tirmidischen
theosophie mit der der alten isma‘ilitischen theosophie — hikma — (dazu
Meier, in: Oriens 8 (1955): 193f.) zu vergleichen. Dieser fehlt jedoch im
vergleich zu Tirmidi jegliches mystische element, die beschreibung mysti-
scher seelenerlebnisse. Es versuchte dann ja unter anderen Nasir-i Husraw
in seinem Gami® ul-hikmatayn die alte, vor allem gnostisch bestimmte
isma‘ilitische theosophie mit dem neuplatonischen system zu verbinden,
zu vereinigen, wie der buchtitel besagt (dazu Halm, Kosmologie 128ff.).
— Tirmidis schriften sind somit auch ein beweis dafiir, dass eine spirituelle
interpretation des islams nicht allein ein schiitisches privileg war, denn
seine theosophie tréigt ganz ausgesprochen schia-feindliche ziige (HT 91,
vgl. auch seine schrift ar-Radd “ala r-rafida, HT 42; zum verhéltnis Tirmi-
dis zum schiitischen guluww vgl. Radtke, Iranian).

Kommen wir noch einmal zur frage der hikmat al-masriq/al-iSraq zu-
rick. Wir wissen jetzt: Es hat im 3./9. jh. im islamisch-iranischen osten
eine theosophie gegeben, von der wir aber leider nur durch die schriften
eines einzigen autors kenntnis besitzen.

Nicholsons ausfiihrungen iiber Du n-Niin al-Misri (hier 26) bediirfen einer revi-
sion (Enquiry 313ff.). Ich m6chte die behauptung aufstellen, dass die alchimi-
stischen schriften DU n-NOn untergeschoben sind, ohne hier den beweis an-
zutreten. Auch wird DU n-Nun schwerlich “a student of Greek wisdom”



THEOSOPHIE (HIKMA) UND PHILOSOPHIE (FALSAFA) 169

(Nicholson, Enquiry 318f.) gewesen sein, wenn man darunter die kenntnis der
neuplatonischen iibersetzungsliteratur versteht.

Die triager der Ostlichen theosophie hiessen, wie ein zeugnis aus dem 4./
10. jh. zeigt (hier 27), hukama® al-masriq. Diese theosophie war eine
hikmat al-masrig, eine theosophie des ostens, und eine hikmat al-iSrag,
eine theosophie der erleuchtung — allerdings ohne jegliche bewusste an-
kniipfung an altiranische traditionen. Sie wies keinerlei terminologische
und systematische dhnlichkeiten mit der spiter von Suhrawardi Magqtiil
herausgebildeten theosophie der erleuchtung auf — und auch nicht mit den
dusserungen Avicennas iiber die hikmat al-masrigiyyin.

Allerdings sind bei Hakim TirmidT diffuse iranische vorstellungen festzustel-
len, die aber nie — ganz anders als bei Suhrawardi Maqttil — als solche gekenn-
zeichnet werden,; fiir einzelheiten vgl. Radtke, Iranian.

Alles das zeigt, dass der begriff hakim al-masrig nicht auf eine spezielle
gruppe angewandt wurde. Er bezeichnete allgemein einen denkerisch
interessierten menschen aus den Ostlichen gebieten der islamischen 6ku-
mene (vgl die eingrenzung hier 158), der durchaus nicht in einer irani-
schen geistestradition stehen musste, auch nicht unbedingt mystiker oder
theosoph war. Und so sollte man auch dem Suhrawardischen gebrauch
vielleicht nicht allzu konkretes historisches bewusstsein unterstellen. Es
gab zu seiner zeit den begriff hikmat al-masriq/hakim al-masriq, womog-
lich verbunden mit vagen erinnerungen an eine alte theosophie des ostens.
Allerdings: unsere hukama® al-masriq, vornehmlich den hakim von Tirmid
scheint Suhrawardf nicht gekannt zu haben. Er nahm den begriff hikmat/
hakim al-masriq auf und benutzte ihn nach seinem personlichen bild der
geistigen geschichte.

Warum waren Abll Bakr al-Warraq und Hakim Tirmidi keine sifis
— wenigstens nicht fiir Angari und Ga®far al-Huldi? Diese frage konnte nur
durch eine begriffsgeschichte von “s&fi”” beantwortet werden. Soviel kann
hier gesagt werden: Als allgemeinbegriff fiir die verschiedenen richtungen
der mystik hatte sich “s@fi”’ im 9.-10. jh. noch nicht durchgesetzt (vgl. da-
zu auch Radtke, Basra).

Im iranisch-islamischen osten konnte im 9.-10. jh. hakim einen theo-
sophischen mystiker bezeichnen. Diese alte theosophie — zu unterscheiden
von der neueren eines Suhrawardi Maqtal und Ibn al-°Arabi (Schimmel,
Myst. Dimen. 368ff. ist sinngemiss zu erginzen) — war eine erweiterung
des mystischen €ilm al-batin um diffuse neuplatonisch-gnostisch-hermeti-
sche elemente. Diese hikma unterschied sich — trotz mancher berithrungs-



170

BERND RADTKE

punkte — von der zeitgenOssischen falsafa grundlegend durch ihre denk-
form: ein mythologisierendes sinnen, das keinerlei beeinflussung durch die
philosophische denktradition der antike aufwies. Auf die sufik hatte diese
hikma zunichst wenig einfluss (HT 94f.). Erst im werk des Ibn al-Arabi,
eines Hakim Tirmidi verwandten geistes, sollte die Tirmidische begrifflich-
keit eine auferstehung erfahren — und es wire eine lohnende aufgabe zu
untersuchen, inwieweit auch das system Ibn al-Arabis, nicht nur seine
terminologie, von Tirmidi beeinflusst ist.

CAbdalgabbar, Mugni
Abu Nuaym, Hilya
Adab al-mulik
Afdaluddin-i Kasani,
Musannafat
Aflatuniyya
Altmann/Stern, Isaac
Ansari, Tabaqat
AsCari, Maqalat
Ps.-Beda, De mundi consti-
tutione

Bowering, Mystical Vision

Biilow, Gundissalinus

Chabbi, Réflexions

Corbin, Philosophie
islamique

Corbin, Récit

Dahabi, Siyar

Daylami, Batiniyya

BIBLIOGRAPHIE

Al-Qadi °Abdalgabbar, al-Mugni fi abwab at-tawhid wal-
adl. 4ff. Kairo 1380/1962ff.

AbT Nuaym al-Isbahani, Hilyat al-awliya®. 1-10. Kairo
13511f.

Adab al-muliik. Ein Handbuch zur islamischen Mystik
aus dem 4./10. Jh. Ed. Bernd Radtke (erscheint als BTS
37).

Afdaluddin-i Ka$ani, Musannafat. 1-2. Edd. M. Minuwi
und Y. Mahdawi. Teheran 1331-37 §.

®Abdarrahman Badawi, al-Aflatiniyya al-muhdata “inda
I-grab. Kairo 1955.

Alexander Altmann & S. M. Stern, Isaac Israeli. London
1958.

€Abdullah-i Ansari, Tabaqat us-sifiyya. Ed. “Abdulhayy-i
Habibi. Kabul 1340 §.

Abil 1-Hasan al-A$Cari, Maqalat al-islamiyyin. Ed. H. Rit-
ter. Leipzig 1929ff. (BI 1).

Ps.-Beda Venerabilis, De mundi celestis terrestrisque
constitutione. Ed. Charles Burnett. London 1985.
Gerhard Bowering, The Mystical Vision of Existence in
Classical Islam. Berlin- New York 1980.

G. Biilow, Des Dominicus Gundissalinus Schrift von der
Unsterblichkeit der Seele. Beitrige zur Geschichte der
Philosophie des Mittelalters. 2, Heft 3. Miinster 1897.
Jacqueline Chabbi, “Réflexions sur le soufisme iranien
primitif”’. JA 266 (1978): 37ff.

Henri Corbin, Histoire de la philosophie islamique 1.
Paris 1964.

Henri Corbin, Avicenne et la récit visionnaire. 1-3.
Teheran 1954ff,

Samsaddin ad-Dahabi, Siyar aSldm an-nubalad®. 1-23.
Beirut 1983. 3. Aufl.

Muhammad b. al-Hasan ad-Daylami, Bayan madhab al-
batiniyya wa-butlanihi. Ed. R. Strothmann. Istanbul-
Leipzig 1939 (BI 11).



THEOSOPHIE (HTKMA) UND PHILOSOPHIE (FALSAFA)

Ps.-Dionysius Areopagita,
De Div. Nom.

Endress, Proclus

van Ess, Dirar

van Ess, Friihe

van Ess, Gedankenwelt

Ethé, Vorliufer

Fada®il-i Balp

Frank, Neoplatonism

Gitje, Psychologie

Gahiz, Hayawan

Gahiz, Rasa’il
Gami, Nafahat

Gardet, Pensée

GAS

Gazih', Munqid

Goldziher, Wesen der Seele
Halm, Gnosis

Halm, Kosmologie

Halm, Schatten

Haraqani, Nir ul-‘uliim

Harraz, Sidq
Hatib Bagdadi, Tarip

HT
Ibn Hafif, Iqtisad

Ibn al-Murtada, Tabaqat
Ibn an-Nadim, Fihrist

Ibn al-Qayyim, R7ih

171

Ps.-Dionysius Areopagita, De divinis nominibus. Ed. J.P.
Migne. PG 3, 585ff.

Gerhard Endress, Proclus Arabus. Beirut 1973 (BTS 10).
Josef van Ess, “Dirar b. “Amr und die ‘Cahmiya’”, Der
Islam 43 (1967): 241ff.; 44 (1968): 1ff.

--, Friihe mu‘tazilitische Hiresiographie. Beirut 1971.

-, Die Gedankenwelt des Harit al-Muhasibi. Bonn 1961.
Hermann Ethé, Ridagi’s Vorliufer und Zeitgenossen. In:
Morgenlindische Forschungen. Festschrift Heinrich L.
Fleischer, 33ff.

Fada®il-i Balp. Ed. “Abdulhayy-i Habibi. Teheran 1350
§/1972.

Richard M. Frank, “The Neoplatonism of Gahm Ibn
Safwan”, Le Muséon 78, (1965): 395ff.

Helmut Gitje, Studien zur Uberlieferung der aristoteli-
schen Psychologie im Islam. Heidelberg 1971.

Abl “Utman al-Gahiz, K. al-Hayawan. 1-7. Ed. “Abdassa-
lam M. Harlin. Kairo 1937-45.

—, Rasa®il al-Gahiz. 1-2. Ed. °A. M. Harin. Kairo 1964-5.
®Abdurrahman-i Gami, Nafahdt ul-uns. Ed. TawhidT Plr.
Teheran 1336 8.

Louis Gardet, La pensée religieuse d’Avicenne (Ibn Sina).
Paris 1951.

Fuat Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums. 1ff.
Leiden 1965ff.

Muhammad al-Gazali, al-Mungqid min ad-daldl. Ed. F.
Jabre. Beirut 1969.

Ignaz Goldziher, Kitab ma“ani an-nafs. Buch vom Wesen
der Seele. Berlin 1907.

Heinz Halm, Die islamische Gnosis. Ziirich-Miinchen
1962.

—, Kosmologie und Heilslehre der friihen Ismalliya.
Wiesbaden 1978.

-, “Das ‘Buch der Schatten’”, Der Islam 55 (1978):
219ff.; 58 (1981): 15ff.

Abil I-Hasan-i Haraqani, Nir ul-‘ulim. Ed. “Abdurrafi®i
Haqiqat. Teheran 1359 §.

Abu Sa®id al-Harraz, K. as-sidq. Ed. A.J. Arberry.
Al-Hatib al-Bagdadi, Ta’rih Bagdad. 1-14. Kairo 1349/
1931.

s. Radtke, HT.

Ibn Hafif, K. al-Iqtisad. Hs. Princeton 2654, 77aff.
= M/Pertev 652 =P.

Ibn al-Murtada, Tabaqat al-mu‘tazila. Ed. S. Diwald-
Wilzer. Beirut - Wiesbaden 1961 (BI 21).

Ibn an-Nadim, K. al-Fihrist. Ed. R. Tagaddud. Teheran
13508/1971.

Ibn Qayyim al-Gawziyya. K. ar-Ruh. Kairo 1376/1956.



172

Jacob von Edessa,
Hexaemeron

Jolivet, Intellect

Kindi, Rasa?il

Lazard, Poétes

Madelung, Friihe

Makki, Qut

Marquet, Néoplatonisme

Mas%adi, Murig

Meier, Eigenart

Meier, Knigge
Meier, Kubra

Merlan, Monopsychism
Modjtehedy, Kashani
Monot, Penseurs

Moses bar Kepha, Buch
Muhasibi, Makasib

Muldsibi, Ri‘Gya

Nallino, Filosofia orientale

Nasi°, Usiil
Nasir-i Husraw, Gami®

Nicholson, Enquiry

Nwyia, Exégése

Nyberg, Kleinere Schriften

Pines, Philosophie orientale

BERND RADTKE

Jacob von Edessa, Hexaemeron. Edd. 1.-B. Chabot et
A. Vaschalde. CSCO 92/versio 97.

Jean Jolivet, L’intellect selon Kindi. Leiden 1971.
Ya‘qub b. Ishdaq al-Kindi, Rasz’l falsafiyya. 1-2. Ed.
Muhammad Abl Rida. Kairo 1950ff.

Gilbert Lazard, Les premiers poétes persans. 1-2. Paris
1964.

Wilferd Madelung, ‘‘Friihe muCtazilitische Hiresiogra-
phie: das Kitab al-Usial des Gafar b. Harb?”, Der Islam
57 (1980): 220ff.

Abt Talib al-Makki, Qut al-qulib. 1-4. Kairo 1351/1932.
Yves Marquet, Al-Hakim at-Tirmidi et le néoplatonisme
de son temps. Dakar 1976.

Abl 1-Hasan al-Mas®udi, Muriig ad-dehab. 1-7. Ed. Ch.
Pellat. Beirut 1965-79.

Fritz Meier, “Uber die Eigenart der dlteren persischen
Dichtung”, Iranzamin 1, Nr. 5/6: 53ff.

-, “Ein Knigge fiir Sufi’s”, RSO 32 (1957): 485ff.

-, Die Fawa’ih al-famal wa-fawatih al-galal des Nagm
ad-din al-Kubra. Wiesbaden 1957.

Philip Merlan, Monopsychism Mysticism Metaconscious-
ness. Den Haag 1963.

Karim Modjtehedy, Afzaladdin Kashani. Thése. Sorbonne
1964. Masch.

Guy Monot, Penseurs musulmans et religions iraniennes.
Paris 1974.

Moses bar Kepha, Buch von der Seele. Ubers. von Oskar
Braun, Freiburg i. Breisgau 1891.

Harit al-Muhasibi, al-Masa’il fT ... wal-Makasib. Ed. “Abd
al-Qadir Ahmad °Ata. Kairo 1969.

-, K. ar-Ri%Gya li-huqiiq Allah. Ed. Margareth Smith.
London 1940.

Carlo A. Nallino, “Filosofia ‘orientale’ od ‘illuminativa’
d’Avicenna?”, Raccolta di scritti editi e inediti 6: 218ff.
Rom 1948.

s. van Ess, Friihe.

Nasir-i Jusraw, Gami® ul-hikmatayn. Edd. H. Corbin und
M. Mofin. Teheran - Paris 1953.

Reynold A. Nicholson, “A Historical Enquiry Concern-
ing the Origin and Development of Sufiism’, JRAS
1906: 303ff.

Paul Nwyia, Exégése coranique et langage mystique.
Beirut 1970.

H.S. Nyberg, Kleinere Schriften des Ibn al-Arabi. Leiden
1919.

Salomo Pines, “La ‘philosophie orientale’ d’Avicenne et
sa polémique contre les bagdadiens”, Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du Moyen Age (1953): 1ff.



THEOSOPHIE (HTKMA) UND PHILOSOPHIE (FALSAFA) 173

Proclus, Alcibiades

Qummi, Magalat

Radtke, Basra

Radtke, HT

Radtke, Ibn Tufayl

Radtke, Der Mystiker

Radtke, Iranian

Radtke, Weltsicht

Radtke, Wirklichkeits-
verstindnis

Ritter, Meer

Schimmel, Myst. Dimen.

Scholem, Mystique juive

Sefer Yesira

Suhrawardi, Opera

Sulami, Haqa’iq

Sulami, Tabaqat
Theol. Arist,

Tijdens, Umm

Tirmidi, Bad?

Tirmidi, Daqa?iq
Tirmidi, Drei Schriften

TirmidT, Furug
Tirmidi, Hatm

Tirmidi, hs. Leipzig
Tirmidi, “/lal

Tirmidi, “fim al-awliya®
Tirmidi, Nawadir
Tirmidi, Nazair

Proclus Diadochus, Commentary of the First Alcibiades
of Plato. Ed. L. G. Westerink. Amsterdam 1954.

Sa®d b. “Abdallah al-Qummi, K. al-Maqaiat wal-firaq.
Ed, Muhammad G. Magkur. Teheran 1963.

Bernd Radtke, Basra und Abbadan. Erscheint in: Der
Islam.

-, Al-Hakim at-Tirmidi. Ein islamischer Theosoph des
3./9. Jahrhunderts. Freiburg 1980.

-, “The Anthropological Bases of the Mystical Union in
Ibn Tufayl”, The World of Hayy b. Yaqzan. London 198°.
-, “Der Mystiker al-Hakim at-Tirmidi”, Der Islam 57
(1980): 237ff,

-, “Iranian and Gnostic Elements in Early Tasawwuf”,
ISMEO (198°): X.

-, Weltsicht und Methodik der islamischen Universal-
historiker. (erscheint in BTS).

-, “Das Wirklichkeitsverstindnis islamischer Universal-
historiker”, Der Islam 62 (1985): 59ff.

Hellmut Ritter: Das Meer der Seele. Leiden 1955.
Annemarie Schimmel, Mystische Dimensionen des Islam.
Koln 1985.

Gershom G. Scholem, Les grands courants de la mystique
juive. Paris 1950.

Sefer Yesira. Ed. Mayer Lambert. Paris 1891.

Yahya b. Haba$ as-Suhrawardi, Opera metaphysica et
mystica. 1-3. Edd. H. Corbin et S. Hossein Nasr. Istanbul
- Teheran/Paris 1945-1970.

AbT °Abdarrahman as-Sulami, Hzqd?iq at-tafsir. Hs. Fatih
262=F[Hs. British Museum Or 9433 = L.

-, Tabaqat ag-siifiyya. Ed. N. Surayba. Kairo 1372/1953.
Ps.-Aristoteles, Theologie. Ed. °®Abdarrahman Badawfi.
In: Plotinus apud arabes. Kairo 1955.

E.F. Tijdens, Der mythologisch-gnostische Hintergrund
des “Umm al-kitab”. In: Acta Iranica. Troisi¢éme serie.
Vol. VII, 241ff.

Muhammad b. “Alf al-Hakim at-Tirmidi, Bad” §a°n Abi
°Abdallah. Ed. O. Yahya. In: Tirmidi, Hatm.

-, Daqa®iq al-ulim. In: Hs. Ismail Saib I, 1571, 24bff.
-, Drei Schriften des Theosophen von Tirmid. Ed. B.
Radtke. (erscheint in BI 35).

—,al-Furug. In: Hs. Paris 5018, 54bff.

-, fJatm al-awliya®, Ed. O. Yahya. Beirut 1965.

-, Hs. Leipzig 212.

-, “llal a3-$ari%a, Hs. Velieddin 770, 34aff.

-, ’Ilm al-awliya®, Hs. Gottingen 256.

-, Nawadir al-usul. Istanbul 1294h.

—, Tahsil naza?ir al-qur’an. Ed. Husni N. Zaydan. Kairo
1970.



174

Tirmidi, Salat

Tirmidi, hs. Velieddin
™

Ullmann, Disputatio

Umm al-kitab
Vajda, Zindigs

Watt, Formative

BERND RADTKE

-, K. as-Salat wa-maqasidiha. Ed. Husni N. Zaydan.
Kairo 1965.

-, Hs. Velieddin 770.

Bernd Radtke, “Theologen und Mystiker in Hurasan und
Transoxanien”, ZDMG 136 (1986): 536ff.

Manfred Ullmann, “Zur arabischen Uberlieferung der
Disputatio ad Tatianum des Gregorios Thaumaturgos”,
Der Islam 54 (1977): 114ff.

Umm al-kitab, Ed. W. Ivanow, Der Islam 23 (1936): 1ff.
Georges Vajda, “Les zindigs en pays d’Islam au début de
la période abbaside”, RSO 17 (1938): 173ff.

William Montgomery Watt, The Formative Period of
Islamic Thought. Edinburgh 1973.



	Theosophie (hikma) und Philosophie (falsafa) : ein Beitrag zur Frage der hikmat al-mašriq/al-išrāq

