
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 42 (1988)

Heft: 2

Artikel: Die Frau als Person in der Epik Nizamis

Autor: Bürgel, J.C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS*

J.C. Bürgel

Wer sich mit erzählender Literatur des islamischen Mittelalters befasst,
wird bald einmal mit einigem Erstaunen gewahr, dass ihm hier ein anderes
Frauenbild entgegentritt als jenes, überwiegend negative, das man in Texten

von Theologen und Rechtsgelehrten anzutreffen gewohnt ist. Bezeichnend

für diese negative Frauensicht sind etwa Aussagen von (Pseudo-)al-
Ghazzali in seinem Fürstenspiegel "Geschmolzenes Gold: Ratschläge für
Könige"1, dessen letztes Kapitel den Frauen gewidmet ist. Der Mann solle,
heisst es da, die Frauen freundlich behandeln, indem er zehn Dinge
bedenke. Es genügt, einige wenige davon hier anzuführen: (1) Die Frau kann
ihren Mann nicht Verstössen, während er dieses Recht in bezug auf sie hat.
(2) Sie kann nichts anschaffen ohne seine Erlaubnis; er darf es ohne die
ihre. (3) Solange sie an ihn gebunden ist, darf sie keinen andern Gatten
heiraten, er darf es. (4) Sie darf das Haus ohne seine Erlaubnis nicht
verlassen, er darf es ohne die ihre. (6) Sie fürchtet sich vor ihm, er nicht vor
ihr. (9) Sie dient ihm ständig, er ihr nie. (10) Sie richtet sich zugrunde,
wenn er krank ist; er grämt sich nicht, mag sie auch sterben.

Aus all dem folgt für unsern Autor, dass die Frau die Gefangene (asTr)
des Mannes ist. Ein weiterer Grund, weshalb der Mann die Frau freundlich

behandeln solle, liegt für al-Ghazzali bzw. den anonymen Verfasser
in deren mangelhaftem Verstand. Doch eben aus diesem Grund dürfe sich
auch niemand nach ihren Ansichten richten noch ihre Reden beachten,
denn wer sich auf ihre Absichten einlasse, dem ergehe es wie dem
persischen König Chosrou in der Geschichte mit Schirin und dem Fischer, die

Das Folgende ist die überarbeitete und erweiterte Fassung eines Vortrags, den ich
im Rahmen eines Symposiums über "Die menschliche Person im islamischen Denken

— Geschichte und Gegenwart eines Konzepts" am Wissenschaftskolleg zu
Berlin (9.-11. Juli 1987) gehalten habe. Die übrigen Beiträge erscheinen in der
Zeitschrift Arabica. Da mein Beitrag wegen der persischen Thematik dort nicht
hingepasst hatte, erscheint er im Einvernehmen mit Prof. M. Arkoun, dem Anreger
des Symposiums und Mitherausgeber der genannten Zeitschrift an dieser Stelle.
Die wissenschaftliche Tränskription arabischer und persischer Namen ist auf ein
Minimum beschränkt, bei erneutem Auftreten des Wortes in der Regel weggelassen.

at-Tibr al-masbük fi nasä'ih al-multtk, Kairo; Maktabat al-KulIîyât al-Azhafïya
1378/1968, 136.



138 J.C. BÜRGEL

damit endet, dass der Herrscher öffentlich ausrufen lässt: "Keiner soll sich
nach dem Rat der Frauen richten, denn wer nach ihm verfährt und
handelt, verliert zwei Drachmen, wo er eine einsetzt!"2 Die hier vom Autor
des Fürstenspiegels eingefügte Erzählung impliziert ein Schirin-Bild, das

dem Nizamis in seinem unten zu besprechenden Epos diametral entgegengesetzt

ist. Das Kapitel schliesst mit den Worten: "Wahrhaftig, alles Elend
und Unglück, alle Heimsuchungen, die über den Mann kommen, sind
durch die Frauen verursacht, wie der Dichter sagt:

Das Treiben der Frauen ist schuld, dass Jünglinge wider Gott
sich auflehnen und in Furcht vor dem Sultan leben.
Wären sie nicht, kein Räuber dächte daran,
seine Seele für billiges Geld zu verkaufen.
Ihretwegen sind Adam und Joseph gefallen
in Ungehorsam, wie es die Offenbarung berichtet3.
Und so auch Harut, der gestürzte Engel in Babel,
aufgehängt am Schöpfe, inmitten von Stümpfen4.
Ziellos irrte Madschun5 aus Liebe zu ihnen umher,
und Wunderdinge passieren im "Sindbad"6 mit Frauen.
Alles Unheil wurzelt in ihnen und eines nur
kommt nie und nimmer von ihnen: die Treue7

Die gleiche Geschichte steht auch in Tausendundeiner Nacht, vgl. Die Erzählungen
aus den tausendundein Nächten. Vollständige deutsche Ausgabe übertragen von
E. Littmann, Wiesbaden: Insel III, 494-6.
Adams Sündenfall ist im Koran eine Folge der Versuchung durch den Teufel, also
nicht durch Eva vermittelt. Dagegen wird Joseph auch im Koran (Sure 12) von der
Frau des "Mächtigen von Ägypten", deren dort nicht erwähnter Name in der
Tradition Sulaika lautet, versucht und dann ob seiner Weigerung von ihr der
unsittlichen Annäherung beschuldigt.
Härüt ist einer der beiden Engel, die nach dem koranischen Bericht die Menschen
in der Magie unterwiesen. Sie wurden durch eine schöne Frau verfuhrt und "in
Babü gefangen gesetzt, wo sie seitdem mit ausgesuchten Martern gefoltert
werden." Die Legende entstammt einem jüdischen Midrasch, s. Wensinck/Kramers,
Handwörterbuch des Islam, s. v. Härüt und Märüt.
Der berühmte beduinische Dichter, der durch seine unglückliche Liebe zu Laüa
den Verstand verlor; die Gestalt ist früh sagenumwoben und vielleicht, wie manche
schon im 10. Jh. behaupteten, die Erfindung eines verliebten Umayyadenprinzen.
Der Text des Gedichts ist auch hier auf typische Weise ungenau, wenn er von
"Frauen" spricht, während die cudhritische Liebe, zu deren frühesten Vertretern
Madschnun gehört, sich gerade durch ihre streng monogyne Einstellung auszeichnet.

Gemeint ist der aus dem Indischen stammende Erzählzyklus von den sieben weisen

Meistern oder der Tücke der Weiber, Littmann IV, 259-371.
at-Tibr al-masbük 146.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 139

Für die Wirkungsgeschichte dieses Textes spielt es kaum eine Rolle, dass

die Verfasserschaft al-Ghazzalis neuerdings als fraglich gilt8. Für den
muslimischen Leser war und ist — mit Ausnahme eines kleinen Kreises von
Gelehrten — dies ein Text der grössten islamischen Autorität auf dem
Gebiet der Theologie und der Ethik. Ähnliche Zeugnisse einer geringschätzigen

bis verachtenden Bewertung des weiblichen Geschlechts liessen sich
leicht beibringen, doch dürfte schon dieses eine im Hinblick auf seine

Massgeblichkeit genügen.
Werden diese offensichtlich weit verbreiteten Auffassungen in der

narrativen Literatur des islamischen Mittelalters vielfach bestätigt, so findet
sich dort auch ein Gegenbild, die Vision einer Art Frau und eine
Frauenverehrung, die, so möchten wir glauben, die tieferen Sehnsüchte des Mannes

wie auch der Frau spiegeln9.
Eine Reihe der von (Pseudo)al-Ghazzali angeführten Punkte werden in

dieser Literatur immer aufs neue indirekt widerlegt, indem folgende
Überzeugungen zum Tragen kommen:
1. Die echte Liebesbeziehung ist eine Zweierbeziehung. Das Interesse des

Liebenden richtet sich auf eine einzige Frau, die er oft nur aus Berichten
oder von einem Bildnis kennt. Auf der Stelle in sie verliebt, bricht er auf
und setzt, ohne rechts oder links zu schauen, sein Leben aufs Spiel, bis er
das Ziel seiner Sehnsucht erlangt hat10.
2. Die Frau erscheint dabei keineswegs als gegenüber dem Mann minderwertig,

sondern als an Verstand und Tugend ihm mindestens gleichrangig,
oft sogar ausgesprochen überlegen.
3. Um der geliebten Frau willen nimmt der Mann zwar zahlreiche Mühen
und Gefahren auf sich, die Frau stürzt ihn aber keineswegs ins Unglück,
sondern schenkt ihm mit der Vereinigung das Lebensglück, das dann im
Märchen fortwährt, bis "der Zerstörer aller Freuden" ihm ein Ende setzt.
4. Die Frau dient keineswegs nur dem Mann, er dient ihr mindestens
ebenso willig.

8 Vgl. F. Meier, in: ZDMG 93/1939, 395-408.
9 Vgl. mein "Love, Lust, and Longing: Eroticism in Early Islam as Reflected in

Literary Sources", in: A. Lutfi al-Sayyid Marsot (hrsg.), Society and the Sexes

in Medieval Islam. Sixth Levi Della Vida Biennial Conference, Malibu: Undena
Publications, 1979,81-118.

10 Vgl. mein "Dies Bildnis ist bezaubernd schön!" Zum Motiv "Love through sight
of picture" in der klassischen Literatur des islamischen Orients, in: F. Deuchler
u.a. (hrsg.), Von Angesicht zu Angesicht. Festschrift für Michael Stettier, Bern
1983, 31-39; überarbeitete und erweiterte englische Fassung in Vf., The Feather
of Simurgh. The 'Licit Magic' of the Arts in Medieval Islam, New York University
Press 1988, 119-37.



140 J.C. BÜRGEL

5. Die Frau fürchtet sich nicht vor dem Mann, eher ist es im Märchen
manchmal umgekehrt.
6. Nicht nur die Frau grämt sich um den Mann, wenn er stirbt, der Mann,
wie wir aus zahllosen udhritischen Liebesgeschichten wissen, grämt sich
ebenso um die geliebte, aber ihm unerreichbare Frau, oft genug bis zu
Siechtum und Tod.

Auch die frühe arabische Liebeslyrik scheint die düstere Diagnose
al-Ghazzalis Lügen zu strafen. Die in ihr besungene Beziehung ist
selbstverständlich immer monogyn. Selbst wenn der Dichter, was keineswegs
selten ist, nacheinander oder auch gleichzeitig mehrere Liebchen verehrt,
so versichert er doch, wie etwa die Diwane von cUmar ibn ab! RabPa

(st. um 712), Bassar ibn Burd (st. 783) oder cAbbäs ibn al-Ahnaf (st. 804)
bezeugen, der im Gedicht Angeredeten, dass sie die einzige sei, dass zu-
mindestens die Beziehung zu ihr seine einzige ernsthafte sei, oder er bittet
sie um Verzeihung wegen etwelcher früherer Fehltritte11. Die monogyne
Beziehung wird sogar in Parallele zum Eingottglauben gesetzt12. Und die

Überhöhung der Frau in der Lyrik grenzt in der Tat oft an Vergöttlichung
und nimmt deutlich sakrale Züge an13. Wenn das Märchen das Mädchen,
um es über die Ebene des Alltäglichen hinauszuheben, eine Prinzessin
oder, nicht selten, gar eine Ginnïya, eine Fee sein lässt, so rückt die Lyrik
mit ihren verklärenden Metaphern und Hyperbeln die Frau in ein Reich
unwirklicher Idealität, oft auch in eine magische Sphäre14. "Bist du ein
Mensch, oder bist du vom Reiche der Engel? " fragt etwa Ibn Hazm die

11 Beispiele: Sarh Diwän cUmar ibn abi Rab'fa, Kairo 1384/1965 Nr. 130: "Sie hat
keinen Platz gelassen in meinem Herzen (für andere Frauen) ausser was ich in meinen

Worten scherzend sprach!" DTwän cAbbäs ibn al-Ahnaf, Beirut: Dar Sädir
1385/1965, 15 "Die Liebe zu jemand ausser dir, o Gebieterin, habe ich mir
verwehrt!" DTwän Bassär ibn Burd (ed. Ibn cÄsür), Kairo 1369/1950, I, 206: "Nicht
ist, bei Gott, ein Weib im Osten oder im Westen/ das heut ausser dir ich begehre

ganz ernsthaft und nicht nur im Spiel!"
12 Typisch sind z.B. Verse des Andalusiers Ibn Hazm, s. J. T. Monroe, Hispano-

Arabie Poetry, A Student Anthology, Berkeley: University of California Press

1974, 170f.
13 Vgl. dazu Vf. "Profanisierung sakraler Sprache als Stümittel in klassischer arabi¬

scher Dichtung", im Druck (1. Internationales Fück-Symposium der Universität
Halle 1987).

14 Vgl. dazu A. E. Khairallah, Love, Madness, and Poetry. An Interpretation of the
Magnün Legend (Beiruter Texte und Studien Band 25), Beirut/Wiesbaden: Steiner
1980, 74f.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 141

Geliebte in einem seiner Gedichte15. Die Frau bleibt also weithin ein
abstraktes Wesen. Der namentlich in der Lyrik häufige Vergleich der
Geliebten mit einem Götzenbild, einer Statue, einer Puppe, scheint hierfür
symptomatisch zu sein.

Neben dem Märchen und der Lyrik sind nun noch die Adab-Literatur
und die Versepik zu nennen. In beiden begegnen uns ebenfalls Frauenbilder,

die mit al-Ghazzalis Sicht nicht übereinstimmen, wobei freilich die
der Realität näherstehende Adab-Erzählung, die ja dem Anspruch nach
immer faktisch, historisch, in der Tat aber oft dennoch fiktiv ist16, vom
wirklichen Frauenschicksal, etwa dem der Sklavin, durchaus Herzbewegendes

und Tragisches zu berichten weiss, während die Versepik in dieser
Hinsicht meist näher beim Märchen steht. Alles das kann hier nicht weiter
ausgeführt werden.

Zusammenfassend können wir also festhalten, dass die Lyrik und die
epische Literatur (Prosa-Märchen und Versepik) des islamischen Mittelalters

zwar ein weibliches Ideal kennen, — das böse, verrufene Weib fehlt
daneben durchaus nicht — dass aber der Charakter dieser Frauengestalten
oft schemenhaft bleibt und über Charme und physische Schönheit kaum
hinausreicht.

Es gibt jedoch Ausnahmen, Frauen, die ihren Liebhabern weder als

willfährige Objekte noch als unnahbare Halbgöttinnen oder grausame
Despotinnen, sondern als Menschen begegnen, in der Lyrik etwa die noch
ganz spontan und eigenwillig reagierenden Liebchen des genannten cUmar,
in der Epik einige Frauengestalten des Schähnäme17, die Wis in Gorgäriis
Wis und Rämin1* und in besonderem Masse Frauengestalten in NizämTs

Epik. Davon soll im folgenden näher die Rede sein.

15 Monroe, I.e. 171, C 1: vgl. dazu Vf. "Vom Reich der Engel oder menschlich?
Zur Beschreibung schöner Menschen in klassischer islamischer Literatur", in:
Th. Stemmler (Hrsg.) Schöne Frauen - Schöne Männer. Literarische
Schönheitsbeschreibungen (2. Kolloquium der Forschungsstelle für europäische Literatur des

Mittelalters), Mannheim 1988, 109-143.
16 Ein Bewusstsein dafür zeigt sich mitunter im Buch der Lieder (Kitäb al-aghànî)

des Abu 1-Farag al-Isfahärii, wenn er mitteilt, dass der oder jener einen als historisch

eingeführten Bericht für erfunden halte.
17 D. Kaleghi-Motlagh, Die Frauen im Schahname. Ihre Geschichte und Stellung

unter gleichzeitiger Berücksichtigung vor- und nachislamischer Quellen (Islam-
kundliche Untersuchungen Bd. 12), Freiburg i. Br.: Schwarz 1971.

18 Vgl. Vf. "Die Liebesvorstellungen im persischen Epos Wis und Ramin", in: Asiati¬
sche Studien 23/1979, 65-98.



142 J.C. BÜRGEL

II.

In der persischen Literatur entwickelte sich das romantische Versepos, das

— nach Modellen, die z.T. dem hellenistischen Liebesroman entlehnt
sind - Geschichten grosser Liebender gestaltet19. Von seinen fünf Epen
sind die mittleren drei romantisch: Chosrou und Schirin, Lailä und Mad-
schnün und Die Sieben Idole (Haft Paikar) mit dem Helden Bahräm Gür.
Das erste Epos, die Schatzkammer der Geheimnisse (Mahzan al-asrär), ist
ein ethisch-didaktisches Werk, das letzte und umfangreichste, das
Alexanderbuch (Iskandarnäme), ein Werk über Alexander den Grossen, vereinigt
in sich heroische, romantische und didaktische Elemente. Frauen begegnen

uns nicht nur in den drei romantischen Epen, sondern auch, wenngleich

in weniger zentralen Rollen, im ersten und im fünften Epos.
Ehe wir uns diesen Frauengestalten zuwenden, seien noch einige

Vorbemerkungen gestattet. Nizami hat, sieht man von einigen eingestreuten
Erzählungen ab, historische Stoffe gestaltet. Die Helden seiner romantischen

Epen sind historisch bezeugte Persönlichkeiten; das heisst freilich
nicht, dass nicht auch Fiktion im Spiel wäre. Bausani umschrieb Nizamis
Verhältnis zur Wirklichkeit als "un realismo simbolico", um es damit
sowohl von der mythischen Welt des Schahname wie von den symbolischen
Allegorien eines Gami abzuheben21. Nizami selber hat sich zu dieser

Frage im Prolog zum Alexander-Epos geäussert und festgestellt, dass ihm
eine "Lüge", die dem Wahren (rast) ähnele, lieber sei als eine Wahrheit, die

von der (moralischen) "Richtigkeit" (durustt) entfernt sei22, d.h. er hat
sich für Fiktion mit Wahrheitsgehalt ausgesprochen, aristotelisch gesagt,
für eine Mimesis der Wirklichkeit, so "wie sie sein sollte", ganz im Sinne des

von Johannes von Salisbury (st. 1180) formulierten Prinzips
mittelalterlich-abendländischer Poetik "mendacia poetarum inserviunt veritati"^.

19 Zum romantischen persischen Epos vgl. Vf. "The Romance", in: E. Yarshater,
(ed.) Persian Literature (Columbia Lectures on Iranian Studies 3), The Persian

Heritage Foundation, New York 1988, 161-78.
20 Zu Nizami vgl. Vf. Artikel "Nizami" in Kindlers Enzyklopädie Die Grossen der

Weltgeschichte III, Zürich 1973, 527-39; wiederabgedruckt in Exempta historica.
Epochen der Weltgeschichte in Biographien. Mittelalter. Dichter und Maler des

Orients, Frankfurt a.M.: Fischer 1984, 125-44.
21 Nezami di Ganje, Le sette principesse, a cura di Alessandro Bausani (Scrittori

D'Oriente 6), Bari; Leonardo da Vinci 1967, 18,20).
22 dorughi ke mänande bäsad be-räst beh az rästi kaz dorosti godäst, Sarafname

(1. Teü des Alexanderbuchs), ed. Dastgirdi, 75,4.
23 Vgl. zu diesem Thema Vf., "Die beste Dichtung ist die lügenreichste. Wesen und

Bedeutung eines literarischen Streites des arabischen Mittelalters im Lichte kom-
paratistischer Betrachtung", in: Oriens 23-4/1970-71, 7-102, spez., den Abschnitt
"Streben nach höherer Wahrheit in arabischer und persischer Poesie", 87ff.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 143

Praktisch bedeutet das, dass Nizami in die überlieferten Stoffe
eingreift und nach Gutdünken Änderungen an seinen Vorlagen vornimmt,
Änderungen, die, wie der russische Iranist Berteis in seinem Standardwerk
über Nizami gezeigt hat, seinen ethischen Intentionen entspringen24. Nicht
zufällig betreffen einige dieser Änderungen weibliche Hauptgestalten in
seinem Werk, nämlich zunächst Schirin, die Partnerin Chosrous in dem
ihren Namen tragenden Epos, und sodann die harfenspielende Sklavin
Fitne in Haft Paikar. Beide Frauen werden erst durch diese Nizamischen
Eingriffe zu dem, was wir Person nennen können.

Es kommt nun aber noch etwas Wesentliches hinzu. Nizamis Frauenbild

ist durch eigenes Erleben ganz wesentlich mitgeprägt. Aus
autobiographischen Einsprengseln in den Prologen und Epilogen seiner Epen,
namentlich des zweiten, erfahren wir, dass der Dichter als "Honorar" für
sein erstes Epos vom Fürsten von Darband (heute Derbent) am Kaspischen
Meer eine kiptschakische Sklavin namens Apak erhalten hatte25. Sie muss
entzückend gewesen sein und eine willensstarke Persönlichkeit obendrein.
Nizami erwähnt im Epilog zu Chosrou und Schirin, dass sie den Nachstellungen

der Männer am Hof von Darband dezidiert widerstanden habe. Er
machte diese Sklavin, die er nach islamischem Gesetz auch als Konkubine
hätte benutzen können, zu seiner legalen Gattin, was gleichzeitig die
Erhebung in den freien Stand implizierte26. Nach wenigen Jahren aber
wurde sie ihm durch den Tod entrissen. Die Zeilen, in denen er den Tod
Schirins mit dem seiner eigenen Frau in Beziehung setzt, sind ergreifend:

"Du, dem diese Erzählung etwas zu sagen hat — was wähnst du, du hättest
nur eine Sage gelesen? Bei dieser Erzählung gilt es, Tränen zu vergiessen,
bitteres Rosenwasser über Schirin zu verströmen im Gedanken daran, dass
diese kurzlebige Rose in ihrer Jugend dem Sturm anheimfiel. Flüchtig war sie

wie mein kiptschakisches Götterbild, ja, mir war oft, als sei sie selber Apak,
die greifengestaltige, feine, kluge, die der Fürst von Darband mir gesandt.

24 Vgl. E. E. Berteis, Izbrannyje trudy. Nizami i Fuzuli. Moskau 1962, 225; 316;
323f.

25 Der Name lautet bei Nizami Äfäq, was aussieht wie der im persischen durchaus
bekannte Plural von arabisch ufuq "Horizont". Der Name wurde aber von
Berteis als turk. Apak "Schneewittchen" gedeutet, vgl. Berteis, I.e. 117-21;
484-86. Wenn das richtig ist, so schwingt doch für den persischen Leser die andere,
sehr viel tiefere Bedeutung zweifellos immer mit.

26 Berteis wollte hierin ein völlig singuläres, geradezu unislamisches Verhalten
Nizamis erblicken; dabei hat er übersehen, dass die Ausbüdung und Heirat einer
Sklavin im Hadith als gutes Werk empfohlen wird. Freilich ändert dieser Sachverhalt

nichts an Nizamis noblem Verhalten.



144 J.C. BÜRGEL

In Seide war sie gehüllt; doch dieser ihr Panzer war stärker als Eisen, wenn
einer ihr zu nahekommen wollte. Die Grossen am Hofe hatte sie sich vom
Leibe gehalten; mir aber bettete sie das gemeinsame Lager. Nun ist sie wie
eine Turkmenen-Nomadin entschwunden.."27

Berteis hat also wohl zurecht den Schluss gezogen, dass man in Schirin
ein literarisches Denkmal für Apak zu erblicken habe. Man könnte aber
weiter gehen und auch in zwei späteren ähnlich eindrücklichen
Frauengestalten, Fitne in Haft Paikar und Nüschäbe im Alexanderbuch, Projektionen

der gleichen unvergessenen Frau erblicken.
Darüber hinaus gilt, dass alle positiven Frauengestalten, d.h. auch die

Greisin in einer der Erzählungen des ersten Epos, die eine Erinnerung an
die Mutter Nizamis darstellen könnte, sowie die Laila im dritten Epos,
gemeinsame Züge aufweisen. Sie treten dem Mann, meist ist es ihr Geliebter

oder Gatte, unerschrocken gegenüber und sagen ihm ohne Zaudern,
was sie von ihm denken, d.h. sie verleugnen erstens ihr eigenes Wesen

nicht, sondern bleiben sich selber treu, und sie helfen zweitens dem Mann
zu einer Erkenntnis seiner selbst, so dass er, indem er den Rat, die
Mahnung der Frau beherzigt, innerlich reift. Und das Thema der menschlichen

Reifung und Läuterung ist ja das eigentliche Thema Nizamis. Das
wollen wir jetzt anhand der einzelnen Epen näher betrachten.

Im ersten Epos Schatzkammer der Geheimnisse werden zwanzig
ethische Themen erörtert und mit je einer kurzen Erzählung illustriert.
Das Buch hat weithin Fürstenspiegel-Charakter, was übrigens ja für das

gesamte Oeuvre Nizamis gilt28. Gleich in den ersten Kapiteln wird die

Gerechtigkeit thematisiert. Im vierten, "Über die Rücksicht auf die
Untertanen" (Dar rfäyat az raciyyat), erzählt Nizami, wie eine alte Frau dem
Sultan Sandschar, dem grossen Seldschuken-Herrscher, der von 1097-1157
im östlichen Persien regierte, entgegentritt und ihm in geharnischter Rede
seine Ungerechtigkeit vorhält, die sie soeben am eigenen Leib erfahren hat,
da betrunkene Soldaten des Königs auf der Suche nach einem Mörder sie

an den Haaren aus dem Haus und vors Dorf gezerrt haben. Darüber hinaus

27 Hosrou u Sinn ed. Dastgirdi 429f.; deutsch in Nizami, Chosrou und Schirin,
Übertragung aus dem Persischen, Nachwort und Erläuterungen, von J. C. Bürgel,
Zürich: Manesse 1980., 326f.

28 Vgl. dazu jetzt das Kapitel "Romance as Mirror: Allegories of Kingship and
Justice" in dem ebenso kenntnis- wie einsichtsreichen Buch von Julie Meisami,
Medieval Persian Court Poetry, Princeton: Princeton University Press 1987, 180-
236; Bausani spricht von der Idee eines "heiligen Königtums" (regalità sacra), die
namentlich Nizamis Haft Paikar zugrundeliege, Nezami di Ganje (wie Anm. 19)11.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 145

belehrt sie ihn über den Zusammenhang von Gerechtigkeit und Gedeihen
in einem Staatswesen und ebenso über das Gegenteil, die staatsuntergrabenden

Folgen der Tyrannei.

Erweisest du, o Herrscher, mir nicht Recht,
ergeht es dir am Jüngsten Tage schlecht!
An dir seh ich nicht Recht noch Redlichkeit,
nicht, dass du dich von Tyrannei befreist.
Von Königen kommt Stütze sonst und Halt,
von dir kommt nur Erniedrigung, Gewalt.

Ein Sklave bist du, der sich König nennt.
Wie wäre König der, der raubt und brennt?
Der wahre König gute Herrschaft übt
und seine Untertanen schützt und liebt,
so dass sie alle ihm gehorsam sind,
in Herz und Geist ihm freundschaftlich gesinnt.
Du hast die Welt in Unordnung gebracht!
Seit du regierst, was hast du gut gemacht?
Das Reich der Türken wurde einmal gross,
weil man im Land Gerechtigkeit genoss.
In Trümmern liegt des Städters Wohngemach
durch dich, des Bauern Acker kornlos, brach.
Die alten Frauen sollst du froh erhalten!
So lausche denn dem Ratschlag einer Alten:

Als König sollst das Unrecht du vermindern,
wer Wunden hat, sie ihm mit Balsam lindern.
Um Huld ersuchen ist der Schwachen Schuld,
du aber schuldest ihnen deine Huld!
Lausch dieser Seelen Flehen, hab Erbarmen!
Beschütz das kleine Häuflein deiner Armen!

Dem Sultan wird in dieser sehr kurzen berichtartigen Erzählung das Wort
nicht erteilt, er nimmt keinen Anlauf, sich zu verteidigen; es ist, als ob ihm
die Rede der Alten die Sprache verschlagen hätte. Aber Erfolg war der
Mahnung der mutigen Greisin, jedenfalls nach Meinung Nizamis, dennoch
nicht beschieden.

Sandschar, der Herr im Lande Chorasan,
verwarf dies Wort und schuf dem Unheil Bahn.29

29 Mahzan ol-asrar, ed. Dastgirdi 91-93.



146 J.C. BÜRGEL

So kommentiert der Dichter den Auftritt der Alten, d.h. er führt den
Niedergang der Seldschuken, der ihm vor Augen stand, auf die Ungerechtigkeit

Sandschars zurück, was ganz der Tradition der persischen
Fürstenspiegel-Ethik entspricht, wie sie im Schahname, in Nizäm al-Mulks Buch
der Staatskunst (Siyäsatnäme) und andern Fürstenspiegeln bezeugt ist30.
Sandschar also, an sich ein ungewöhnlich erfolgreicher Herrscher und in
der Regel in persischer Literatur als Symbol eines solchen auch vorgeführt,
erscheint hier als ungerecht und uneinsichtig. Das wird sich in den späteren

Epen ändern: Da kommen die Herrscher, früher oder später, zur
Einsicht; freilich sind die Frauen, die sie belehren, auch keine Greisinnen aus
dem Volk, sondern junge, charmante Damen, meist obendrein aus
fürstlichem Geblüt.

Bereits im zweiten Epos erreicht Nizamis Darstellung eines weiblichen
Charakters ihren Gipfel, was zweifellos darin begründet liegt, dass, wie
gesagt, Schirin das unmittelbare literarische Spiegelbild jener von Nizami
erlebten und geliebten Gestalt, der kurz zuvor verstorbenen Apak ist31.
Doch das persönliche Erleben und Fühlen des Dichters, so sehr es in jeder
Zeile des Werkes glüht, ist dennoch objektiviert, Gesetzen der Kunst
unterworfen, auf eine allgemeingültige Ebene emporgehoben32.

Rein äusserlich betrachtet, geht es in diesem Epos, dessen Helden der
Kaiser Chosrou Parvez, der letzte grosse Sassanide (reg. 590-628), und
seine Gemahlin, die armenische Prinzessin Schirin sind, vor allem um eine

gesellschaftlich-moralische Konvention (die freilich im Islam wie auch,
bis vor kurzem noch, in der christlichen Kultur von enormer Bedeutung
war), das Verbot vorehelicher Vereinigung. Schirin ist trotz ihrer grossen
Liebe nicht bereit, sich Chosrou hinzugeben, bevor dieser sich nicht offiziell

mit ihr vermählt hat. Dies war dem jungen, frisch verliebten Mädchen
von seiner Tante, Königin Mähln Bänü von Armenien, an deren Hof sie

aufwuchs, eingeschärft worden, Schirin hatte sich mit heiligem Eid auf die

30 Vgl. W. Kauth in Verbindung mit S. Nadjmabadi, Das altiranische Fürstenideal von
Xenophon bis Ferdousi. Nach den antiken und einheimischen Quellen dargestellt,
Wiesbaden 1975.

31 Nach Bausani wäre Schirin sogar "forse l'unica donna veramente viva di tutta la
letteratura persiana", I.e. 8. Ich würde ihr mindestens die Wis an die Seite stellen.
Die negative Beurteilung des Gorganischen Epos durch F. Gabrieli und Bausani
(vgl. A. Pagliaro/A. Bausani, La letteratura persiana. Nuova edizione aggiornata,
Mailand: Sansoni-Accademia 1968, 387) sowie durch weitere Gelehrte teile ich
nicht; vgl. dazu meinen Anm. 18 erwähnten Aufsatz.

32 Vgl. das Nachwort zu meiner Anm. 27 genannten deutschen Übertragung des

Epos.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 147

Einhaltung dieses Gebots verpflichtet und auch Chosrou ein entsprechendes

Versprechen abgenommen. Aus den wiederholten Versuchen des

leidenschaftlichen, überschäumenden Jünglings und ihrem beharrlichen
Widerstand erwächst eine Grundstruktur des Werks. Werbung und
Verweigerung erreichen einen dramatischen Höhepunkt im Kapitel "Chosrou
leidet durch Schirin Qual und geht fort nach Byzanz"33. Viele der
Argumente, die ein drängender, redebegabter Liebhaber noch heute verwenden
könnte, aber ebenso auch die Grundsätze des auf seine Ehre bedachten
jungen Mädchens sind in diesem Kapitel versammelt. Hören wir nur einige
wenige Proben:

Er küsste ihre Lippen und rief:

"O meine Herrin! Gib ein Korn dem Vogel in deiner Schlinge! Lass dein
vergangenes Leben hinter dir und heute einen neuen Tag mit neuer Kost beginnen!

Du und ich, wir sind hier allein! Wozu noch Vorsicht üben? Sei eine
Weile lang die Meine, das Herz verbrennt mir! Bist du mein Schicksal, so sei

es heute! Wie lange narrst du meine Hoffnung wie ein Baum ohne Früchte?
Darf man die frische Perle liegen lassen, wenn sie sich frisch doch am

besten durchbohren lässt? etc."34

Schirin antwortet u.a.:

"Hüte dich, dein Versprechen zu brechen! Dem Könige steht es schlecht an,
sein Wort nicht zu halten, und Freveltat schadet seinem Namen in der Welt.
Begehre nicht den Trank, der meine Ehre verschüttet, nicht den Genuss, der
mich auf immer in Verruf bringt! Schon ehe die Leidenschaft mich ergriff,
war mein Herz voller Liebe zu dir. Jetzt, da es die Leidenschaft kennt, wie
könnte es erkalten! Wollte ich mich nach dem Wert der Liebe im Basar meines
Lebens richten, so möchte ich wohl ständig neue Geschäfte mit dir tätigen!
Allein, man darf sich nicht nur stets dem Nardspiel widmen, nicht immer nur
das eigene Vergnügen suchen. Zur Hälfte ist die Welt der Freude wegen, zur
Hälfte des guten Namens wegen da. Darf man denn der Natur die Zügel
schiessen lassen, wenn dies zwei ehrenwerte Menschen in Schande bringt?
Nein! Wir sollten aus Ehrfurcht vor Gott die eigene Ehre hüten! Eine Frau
zu zwingen ist nicht mannhaft. Willst du dein Mannestum beweisen, so
bezwinge dich selber! etc."35

33 Hosrou u Sirin 141-44; deutsch (mit den Kapitelüberschriften "Chosrou umwirbt
Schirin, doch sie verweigert sich ihm" und "Chosrou verlässt Schirin") I.e. 98-
110.

34 Deutsche Übersetzung I.e. 98f.
35 Ebenda 103f.



148 J.C. BÜRGEL

Die Betonung der Ehe als Voraussetzung legaler Beziehung fungiert aber

nicht nur als ein retardierendes Element in der dramatischen Struktur,
sie stellt auch eine vom Dichter intendierte Kritik und Korrektur an
einem früheren romantischen Epos und dessen weiblicher Hauptfigur dar,
Fahroddin Gorganis um 1050 entstandenem Epos Wis und Ramin, dessen

Einfluss auf Chosrou und Schirin in vielen einzelnen Zügen greifbar ist.
Wis gibt sich, obwohl offiziell mit dem alternden König Mobad vermählt,
dessen jüngerem Bruder Ramin hin, sich mit einem blossen Treueversprechen

begnügend. Gewiss, Mobad wird Wis gegenüber vom Schicksal zur
Impotenz verdammt, so dass der Ehebruch nur juristisch stattfindet. Doch
für den muslimischen Leser blieb die Geschichte nichtsdestoweniger
anstössig36. Nizami betont denn auch, dass Schirin rein geblieben sei von
der "Schande der Wis". Und dennoch, wenn man sein Epos liest, wird
deutlich, dass es ihm doch auch noch um anderes ging als die Erfüllung
dieses Moralgesetzes. Er wollte das Bild einer Frau gestalten, die ihre
Würde zu wahren weiss, indem sie ihren Prinzipien treu bleibt. Dabei
erscheint Schirin nicht etwa als säuerlicher Sittenapostel, noch ist sie die
über jede Versuchung erhabene Heilige von der Art etwa der heroischen
Mardschuma in cAttärs Ilählnäme^. Schirin leidet darunter, dass sie ihren
Geliebten abweisen muss, fürchtet ihn zu verlieren, ist innerlich hin- und
hergerissen und steht doch treu zu ihrem Grundsatz: Solange Chosrou
andere Frauen hat — zunächst die aus politischen Motiven geehelichte
ungeliebte Maria, Tochter des byzantinischen Kaisers (ein Sohn aus dieser
Ehe wird später den Vater ermorden), dann die nach Marias Tod zum
Zeitvertreib heimgeführte Isfahaner Kokotte Schak(k)ar ("Zucker")
— solange also Chosrou noch anderweitig gebunden ist, weist Schirin alle
seine Anträge ab. Die Auseinandersetzung, die bald in langen erregten
Dialogen, bald in Form von Briefwechsel stattfindet, erreicht einen
Höhepunkt, als es in einer rauhen Winternacht zu einer Begegnung zwischen
den Liebenden kommt, in einer Szene, die deutlich nach dem Vorbild
einer ähnlich dramatischen Begegnung zwischen Wis und Ramin geformt
ist und sich in späteren Epen von Nachahmern Nizamis noch wieder ähnlich

finden wird38.

36 Vgl. J. Rypka, History of Iranian Literature. Dordrecht: Reidei 1968, 177f.
37 Vgl. H. Ritter, Das Meer der Seele. Mensch, Welt und Gott in den Geschichten

des Fariduddrh cAttär, Nachdruck mit Zusätzen und Verbesserungen, Leiden:
Brill 1978,353-56.

38 Z.B. in Hwägu-ye Kermänis Homäy u Homäyun, vgl. dazu Vf. "Homäy u Homä-

yun. A Little Known Persian Romance of the 14th Century", erscheint in den
Akten des ersten Internationalen Kongresses der europäischen Iranistenvereinigung

(Societas Iranologica Europaea), Turin 1987, hrsg. von G. Gnoli. im Druck.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 149

Während der Jagd gerät Chosrou vor das Bergschloss der Schirin und
erhofft sich ein Schäferstündchen. Doch die Prinzessin lässt ihn nicht ein,
hält ihm stattdessen vom Erker herab eine geharnischte Strafpredigt, wirft
ihm seinen Egoismus vor, sein Techtelmechtel mit Schakar. Wie schon bei
früherer Gelegenheit spielt sie auch hier wieder mit der Bedeutung der
beiden Namen Schakar "Zucker" und Schirin "Süss", ersteres meine
den Stoff, die Materie, letzteres dagegen den Geist, die Idee; sie rät ihm
ironisch, sich mit dem Zucker der Schakar zu vertrösten, da er für ihre,
Schirins, Süsse offenbar noch nicht reif sei. Und auch das Bekenntnis zur
monogynen Beziehung oder besser gesagt: zur Ausschliesslichkeit der
Liebe bekommt Chosrou zu hören:

"Zwei Herzensdiebe haben, ist nichts für ein Herz; zwitterhaften Herzens sein,
verbietet die Vernunft. Merkur stehen zwei Sternbilder wohl an; du aber bist
die Sonne, dir geziemt ein einziges Haus!39... Halte dich an die fürstlichen
Spielregeln! Polo spielt man mit einem Ball, mit zehn Bällen jongliert der
Inder... Ich habe nur dein Antlitz als einzige Kibla vor Augen. Du dagegen
hast deren Tausende.."40

Chosrous Versuche, sich zu rechtfertigen, Schirin zu überreden, dass sie

ihn wenigstens einlassen möge in dieser unwirtlichen Winternacht, verhallen

erfolglos; unverrichteter Dinge muss er schliesslich von dannen ziehen.
Doch kaum ist er weggeritten, wird Schirin von Reue ob ihrer Härte
gepackt und unverzüglich macht sie sich auf und reitet ihm nach. Alles fügt
sich nun zunächst zum Guten. Es kommt zur Versöhnung; Chosrou, der
sich von Schakar getrennt hat, hält endlich Hochzeit mit Schirin und
glücklich leben und regieren sie miteinander. Bald aber bricht das Verhängnis

herein. Chosrou wird von seinem Sohn Schiroye aus der Ehe mit Maria
ermordet und die geliebte Frau folgt ihm freiwillig in den Tod, entleibt
sich an der Bahre ihres Gatten.

Schirins Bedeutung für den Reifungsprozess des Helden in diesem
Epos ist unverkennbar und geht weit über das hier Angedeutete hinaus.
Eine ähnlich reich modulierte, seelisch nuancierte weibliche Gestalt ist in
der mir bekannten persischen Epik nur die Wis in Gorganis Epos, selbst
in Nizamis Oeuvre hat Schirin kein Pendant. Wohl aber gibt es weitere
Frauengestalten von ähnlich eindrücklichem Zuschnitt in den späteren
Epen unseres Dichters.

39 Astronomische Anspielung: Jeder der fünf Planeten des ptolemäischen Kosmos
hatte unter den zwölf Zodiakalzeichen zwei "Häuser", Sonne und Mond dagegen
je nur eines.

40 Hosrou u Sirin 308f. deutsche Übertr. 224f.



150 J.C. BÜRGEL

Die Rolle der Frau für die Reifung und Läuterung des männlichen Helden

ist nämlich auch in den folgenden Epen nicht gering, nur dass der

Dichter die Dinge nun neu gewichtet und seine Anliegen anders, mit knapperen

Mitteln zum Ausdruck bringt. Verschaffen wir uns davon in aller
gebotenen Kürze einen Eindruck.

Im dritten Epos, Laila und Madschnun, behandelt Nizami die berühmte

traurige Liebesgeschichte eines beduinischen Paars. Schon im Schulalter
ineinander verliebt, ist ihnen, als sie erwachsen sind, die Vereinigung nicht
beschieden, weil die Eltern der Laila den sonderbar verschwärmten,
dichtenden Jüngling als Freier ihrer Tochter nicht annehmen. Laila wird einem
anderen Mann vermählt, bleibt aber im Herzen ihrem Madschnun verhaftet.

Aus dem ganzen Epos wollen wir nur eine einzige Szene herausgreifen,
die für unser Thema besonders aussagestark ist: Als es Laila einmal gelingt,
ein Stelldichein mit Madschnun zustandezubringen, weil ihr Gatte
abwesend ist und vergessen hat, für die übliche Bewachung zu sorgen, lässt
sie den Geliebten zwar rufen, gleichzeitig aber ausrichten, er dürfe ihr
nur bis auf zehn Schritte nahen, weil sonst "die Nähe sie verbrennen"
würde41. Das ist gutes cudhritisches Verhalten42 ; darüber hinaus aber ist
wohl auch diese Szene als eine Warnung vor der "Schande" der Wis zu
verstehen. Nizami zeigt also in diesem Epos nicht nur — was oft betont
worden ist und auf der Hand liegt — die Rolle der Geliebten als Inspiratorin

des Dichters43, er behandelt hier wiederum das Thema der Würde der
Frau, oder, um es auch noch mit einem schlichteren, moderneren Wort
zu sagen, der weiblichen Identität, also der Frau als Person. Laila bleibt
in ihrer hoffnungslosen Lage sich selber treu: sie verrät weder ihr Herz,
noch ihr Ethos.

Dieses immer mit Mut und Willenskraft gepaarte Sich-Selber-Treu-
bleiben, verbunden mit einer Erziehungsfunktion der Frau gegenüber dem

41 Magnün u Laili, ed. Dastgirdi 209f.
42 Es erinnert z.B. daran, dass der cudhritische Dichter Dschamü und seine Angebete¬

te Buthaina, die ebenfalls die Gattin eines anderen Mannes war, nachts zusammenkamen,

aber nur plauderten, weü sie jede Berührung als einen sittlichen Verstoss
empfunden hätten, vgl. Vf. Love, Lust, and Longing (wie Anm. 9) 93f.

43 Vgl. das Nachwort R. Gelpkes zu seiner Verdeutschung dieses Epos: Nizami,
Laila und Madschnun. Der berühmteste Liebesroman des Morgenlandes, Zürich:
Manesse 1963; J. S. Meisami, I.e. (wie Anm. 28) 158-72 betrachtet die Auffassung
Gelpkes als verfehlt und sieht stattdessen im Epos die Darstellung einer egoistischen,

asozialen, alles zerstörenden Liebe, die nichts mit mystischem Entwerden
zu tun habe. Sie scheint mir dabei zu übersehen, dass auch die mystischen Eremiten

"asozial" sind. Die Gestalt Madschnuns ist nicht mit modernen Vorstellungen
von Selbstverwirklichung und sozialer Verantwortung zu messen.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 151

Mann, wird nun in den letzten beiden Epen nochmals thematisiert, wenn
auch nur in Episoden.

Im vierten Epos, Haft Paikar oder Die Sieben Idole, greift Nizami eine
kurze Erzählung aus dem Schahname auf und gestaltet sie auf für ihn
tpyische Weise um. In Firdousis Fassung reitet der Sassanide Vahram V.
(reg. 421-38), genannt Bahram Gur, mit seiner Lieblingssklavin, der

Harfenspielerin Azade, aus, um zu jagen. Er lässt sich von ihr, die hinter
ihm auf dem Kamel (hayüri) sitzt, ein schwieriges Jagdkunststück
aufgeben, das er sogleich auch vollführt. Doch als die Sklavin ihm das erwartete

Lob schuldig bleibt, schleudert er sie vom Sattel und reitet über sie hin,
sodass sie zu Tode getrampelt liegen bleibt44.

Nizami vermeidet den grausamen Schluss und erfindet einen neuen
zweiten Teil der Geschichte. Die Sklavin bleibt auch hier das Lob schuldig,
indem sie trocken bemerkt, ein solcher Meisterschuss — es ging (anders als

bei Firdousi) darum, einem Wildesel Huf und Ohr mit einem Pfeil
zusammenzuheften — sei nur das Resultat langen Übens, was letztlich für jede
Kunst gelte. Bahram Gur übergibt sie daraufhin einem seiner pensionierten
Offiziere zur Exekution, der aber verschont sie. Und nun beginnt die kluge
junge Dame — wieder sehen wir Nizamis Apak vor uns — ihr auf Einsicht
und Versöhnung zielendes Werk der "Rache" vorzubereiten. Sie nimmt
ein eben geborenes Kälbchen und trägt es von nun an täglich einmal auf
den 60 Stufen hohen Dachaltan des Landguts ihres Beschützers empor und
wieder hinunter45. Das tut sie so sieben Jahre lang, bis also das Kälbchen
ein ausgewachsener Stier geworden ist. Dann, als Bahram einmal zum
Jagen in die Gegend kommt, wird er eingeladen und die Sklavin führt ihm
ihren Schwergewichtsbravourakt vor. Nun jedoch zeigt der König, der sie

nicht erkennt, da er sie seit jenem längst bereuten Todesbefehl nicht mehr
unter den Lebenden glaubt, sich unbeeindruckt. Sie habe das eben, äussert
er herablassend, entsprechend lange geübt. Das aber ist genau der von
Fitne erhoffte Moment. Sie erinnert den König an jenen Vorfall vor sieben
Jahren, er erkennt sie, ist gerührt, überglücküch, dass sie noch lebt, bittet
sie um Verzeihung und macht sie zu seiner Gemahlin46. Doch hören wir
den Dichter selber (in der Übertragung des Verfassers):

44 Ferdousi, Sahname, ed. M. N. O. Osmanov, Moskau: Akademia Nauk SSSR, Insti¬
tut Narodov Azii, 1968, VII, 273-5.

45 Dem Text nach handelt es sich um Stufen; auf persischen Miniaturen sieht man
aber statt einer Treppe meist eine Leiter.

46 Haft Paikar, ed. Dastgirdi 107-120; Heft Peiker. Ein romantisches Epos des

NizamïGenge'ï, hrsg. von H. Ritter u. J. Rypka (Monografie Archivu Orientalniho,
Vol. 3). Prag: Orientalni Ustav 1934, 87-99.



152 J.C. BÜRGEL

Er sprach: "nicht deine Stärke wohnt diesem Stücke inn;
vielmehr hast du die Sache geübt von Anbeginn!
So Stufe sacht um Stufe in langen Jahren hast
durch stetes Exerzieren der Last dich angepasst,
dass du sie nun von aller Beschwerde ledig trägst,
auf deines Wollens Waage sie nunmehr federnd wägst."
Auf ihre Knie nieder fiel da das Silberbild,
erhob den Heilruf, welcher die höchste Form erfüllt,
rief: "O, da lädt der König aufs Haupt sich Schulden gross:
Der Ochse wäre Übung, der Esel — übungslos?

Ich, die ich diesen Farren zum hohen Dache hob,
erhalte nur für Übung, und sonst für nichts ein Lob?
Weshalb denn ist, wenn du nur ein Eslein klein erjagt,
der Übung blosser Name bereits zuviel gewagt?!"
Die Rüge jener Türkin der König wohl vernahm,
voll Demut wie ein Inder er eilig vor sie kam
und löst' vom Mond den Schleier und sah sie und vor Freud
er auf die Mondenwangen sich Tränenperlen streut'.
Er nahm sie in die Arme, hielt um Verzeihung an,
der aus Narzissenaugen das Rosenwasser rann..47

Die zauberhafte Erzählung, die die erzieherische Funktion diesmal nicht
einer Königin oder Prinzessin, sondern einer Sklavin überträgt, wirkt wie
eine gedrängte Zusammenfassung des Geschehens zwischen Chosrou und
Schirin. Die Entwicklung führt von einer anfänglich unter falschen Erwartungen

angetretenen Liebesbeziehung über eine Entfremdung, die auf
seiten des Mannes bis zur Absicht physischer Vernichtung der Geliebten
geht, zur Versöhnung, d.h. einem erneuten und nun geläuterten Erkennen,
wobei der Frau eine wesentliche Rolle zufällt dank ihrer tieferen Einsicht
und höheren Moral. Dass schliesslich ein König von einer Sklavin eine
Lehre annimmt, gibt diesem Frauenlob Nizamis noch ein zusätzliches,
fast revolutionäres Pathos.

Das Thema des Erkennens und der durch die Begegnung mit einer
Frau gewonnenen Einsicht, Selbsterkenntnis und Reifung wird schliesslich

nochmals im letzten Epos, dem Alexanderbuch, beleuchtet. Auf
Alexanders Eroberungszug in den Osten unterwerfen sich ihm die lokalen
Herrscher in der Regel freiwillig. Um so erzürnter ist er, dass eine Frau,
Nuschabe, die Königin von Barda, keine Anstalten macht, ihm zu huldigen

Verkleidet als sein eigener Gesandter, begibt sich der grosse Krieger

47 Zitiert aus Vf., "Die Geschichte von Bahram Gur und seinem Sklavenmädchen.
Ein Kabinettstück persischer Erzählkunst, eingeleitet und metrisch übertragen",
in: bustan 8/1967, 2. Heft, 26-35.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 153

an den Hof Nuschabes und überbringt der Fürstin die Aufforderung
Alexanders, sich dessen Macht zu beugen. Sie jedoch erkennt ihn; und das

sind ihre Worte:

"Heil sei einem König wie dir, der seine eigene Botschaft selber überbringt,
kühn wie ein Löwe!. Denn ich spüre es in meinem Herzen, dass du, o Held mit
diesem Haupt und dieser Aura der Chosroen, kein Vermittler bist, sondern
ein edler König, kein Gesandter sondern der Sendende! Deine Botschaft ist
wie ein tödlicher Schwertstreich — wer würde es wagen, ihn gegen mich zu
führen? Der König aber spricht mit seinem Schwert und seines Schwertes
Spitze zuckt empor. Was redest du denn von Alexanders Schwert? Du bist ja
Alexander! Zieh dich nun aus der Schlinge! Du hast mich an deinen Hof
gerufen und bist selber an dem meinen in die Falle gegangen. Zeige mehr Reife,
denn dieser Schritt war unreif! Mein Glück hat dich zu mir gesandt — o auf
mein Heil bedachtes Horoskop!"48

Doch als nun Alexander noch weiter seine Identität zu leugnen sucht,
— als Gesandter, so überlegt er, hätte er Immunität genossen, als Alexander

selber, und mit solchem Ansinnen erkannt, fühlt er sich wehrlos
ausgeliefert und empfindet heillose Furcht — überführt ihn Nuschabe durch
ein Porträt, dabei aber eingestehend, dass es ihr unter allen Herrscherbildern,

die ihre Maler ihr aus allen Reichen der Welt gebracht haben, das

liebste sei. Sein Zorn verraucht und seine Furcht verfliegt. Er fühlt sich

nun angezogen von der charmanten Fürstin, die ihrerseits ihm ihre
Neigung soeben gestanden hat. Eine Liebesszene scheint sich anzubahnen;
doch beide widerstehen dieser Versuchung. Stattdessen folgt ein reizendes
Tête-à-tête, bei welchem die fürstliche Frau auf eine ebenso anmutige wie
tiefsinnige Weise dem Welteroberer eine Lehre über die Fragwürdigkeit
weltlicher Macht und irdischen Reichtums erteilt, indem sie ihn in einem
Raum voll köstlicher Speisen an einen Tisch lädt, dessen Schüsseln statt
mit Obst mit Gold, Juwelen und Perlen gefüllt sind49.

Unser kurzer Überblick hat gezeigt, dass Nizami die Frau als Person,
die dem Mann ebenbürtige oder gar überlegene Persönlichkeit gestaltet.
Und er tut dies in bewusster Frontstellung gegen die gängigen Auffassungen

seiner Zeit. In der Geschichte von Bahram Gur zitiert der Erzähler
eines dieser Vorurteüe, bevor er berichtet, welches aberwitzige Jagdkunststück

Fitne sich für Bahram ausgeheckt hat:

48 Sarafname, ed. Dastgirdi 284, aus meiner in Arbeit befindlichen Übertragung des

Epos.
49 Ebenda 275-308.



154 J.C. BÜRGEL

Sie war ein Weib, und Weiber schwatzen oft unbedacht50.

In der zuletzt behandelten Erzählung werden solche Vorurteile dem Helden

selber in den Mund gelegt. Als er sich in der Falle glaubt, der Willkür
Nuschabes ausgesetzt, denkt er im Stillen:

Trau einem Weibe nicht, sei sie auch fromm51

Doch die Frau, mit der er's zu tun hat, straft auch in diesem Fall das

gängige Vorurteil Lügen. Alexander sieht seinen Irrtum ein und sein Ärger
wandelt sich in Verehrung.

Einem möglichen Einwand muss zum Schluss noch begegnet werden.

Angesichts der erzieherischen Funktion, die Nizami den Frauen überträgt,
könnte sich die Frage stellen, ob der Dichter in diesen Gestalten vielleicht
die "Vernunftseele" (nafs riätiqa) symbolisiert. Ohne Vorgang wäre
solches Verfahren nicht; denken wir nur daran, dass Ibn Sihä schon in seiner

mystischen Erzählung - Corbin spricht von "récit visionnaire" — Salomon
und Absâl — Seelenkräfte durch Frauen repräsentiert hatte52.

Ich möchte auch für Nizami eine solche implizierte Symbolik nicht
ausschliessen. Aber es ist die Wirklichkeit selber, die hier zum Symbol
wird, "realismo simbolico", nicht eine zum Symbol zurechtgestutzte
umgebogene Realität, wie wir sie bei andern persischen Dichtern antreffen.

Gehen doch mystische Dichter oft so weit, Geschichten mit mehr als

zweifelhafter Moral für ihre Botschaften auszuschlachten, ohne sich an
dem auf der realen Ebene anstössigen Geschehen zu stören53.

50 Haft Paikar, ed. Dastgirdi 109,6. Nach Julie Meisami, I.e. (wie Anm. 28) 174f.,
hätte man in diesen Kommentaren einen vom Autor (Nizami) abgelösten Erzähler,

"narratorial persona", zu erblicken, dessen Kommentare mit den Auffassungen

Nizamis nicht immer übereinstimmen, vielmehr mitunter in einem
"ironischen" Gegensatz dazu stehen.

51 Sarafname, ed. Dastgirdi 290,7.
52 H. Corbin, Avicenne et le récit visionnaire (Bibliothèque iranienne vol. 4), Teheran

-Paris 1954,236-79.
53 Ein Beispiel ist die Einleitungsgeschichte des Mathnawi von Rumi, in der ein

König den Liebhaber einer von ihm erworbenen liebeskranken Sklavin — es ist ein
Schmied, über den der Erzähler nichts Ehrenrühriges berichtet, — ausfindig macht
und durch Gift hinsiechen und so hässlich werden lässt, dass die Liebe der Sklavin
zu ihm erlischt und sein bald danach eintretender Tod ihr nichts mehr ausmacht.
Der König symbolisiert Gott, die Sklavin die Seele, der Schmied die Welt.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 155

Nizamis Frauenbild ist erstaunlich in einer Gesellschaft, in der die

eingangs zitierten, im Namen al-Ghazzalis verbreiteten Auffassungen und
Einstellungen gegenüber der Frau vorherrschten und praktiziert wurden. Doch
mag es in der Tat das gelebte Beispiel einer jungen, als Sklavin verkauften
und verschenkten Kiptschakin, ihre Anmut, ihre Klugheit, ihre Würde sein,

was hinter diesen poetischen Bildern steht, in ihnen verewigt ist, so
bedurfte es doch, um es wahrzunehmen, auch eines so hochherzigen Geistes,
und um es überzeugend zu gestalten, eines so grossen Dichters wie Nizami
es gewesen ist.


	Die Frau als Person in der Epik Nizamis

