Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 42 (1988)

Heft: 2

Artikel: Die Frau als Person in der Epik Nizamis
Autor: Birgel, J.C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146818

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS*

J. C. Biirgel

Wer sich mit erzdhlender Literatur des islamischen Mittelalters befasst,
wird bald einmal mit einigem Erstaunen gewahr, dass ihm hier ein anderes
Frauenbild entgegentritt als jenes, iiberwiegend negative, das man in Tex-
ten von Theologen und Rechtsgelehrten anzutreffen gewohnt ist. Bezeich-
nend fiir diese negative Frauensicht sind etwa Aussagen von (Pseudo-)al-
Ghazzali in seinem Firstenspiegel “Geschmolzenes Gold: Ratschlige fiir
Konige”1, dessen letztes Kapitel den Frauen gewidmet ist. Der Mann solle,
heisst es da, die Frauen freundlich behandeln, indem er zehn Dinge be-
denke. Es geniigt, einige wenige davon hier anzufiithren: (1) Die Frau kann
ihren Mann nicht verstossen, wihrend er dieses Recht in bezug auf sie hat.
(2) Sie kann nichts anschaffen ohne seine Erlaubnis; er darf es ohne die
ihre. (3) Solange sie an ihn gebunden ist, darf sie keinen andern Gatten
heiraten, er darf es. (4) Sie darf das Haus ohne seine Erlaubnis nicht ver-
lassen, er darf es ohne die ihre. (6) Sie fiirchtet sich vor ihm, er nicht vor
ihr. (9) Sie dient ihm stindig, er ihr nie. (10) Sie richtet sich zugrunde,
wenn er krank ist; er graimt sich nicht, mag sie auch sterben.

Aus all dem folgt fiir unsern Autor, dass die Frau die Gefangene (asir)
des Mannes ist. Ein weiterer Grund, weshalb der Mann die Frau freund-
lich behandeln solle, liegt fiir al-Ghazzali bzw. den anonymen Verfasser
in deren mangelhaftem Verstand. Doch eben aus diesem Grund diirfe sich
auch niemand nach ihren Ansichten richten noch ihre Reden beachten,
denn wer sich auf ihre Absichten einlasse, dem ergehe es wie dem persi-
schen Konig Chosrou in der Geschichte mit Schirin und dem Fischer, die

* Das Folgende ist die iiberarbeitete und erweiterte Fassung eines Vortrags, den ich

im Rahmen eines Symposiums iiber “Die menschliche Person im islamischen Den-
ken — Geschichte und Gegenwart eines Konzepts” am Wissenschaftskolleg zu
Berlin (9.-11. Juli 1987) gehalten habe. Die iibrigen Beitrige erscheinen in der
Zeitschrift Arabica. Da mein Beitrag wegen der persischen Thematik dort nicht
hingepasst hatte, erscheint er im Einvernehmen mit Prof. M. Arkoun, dem Anreger
des Symposiums und Mitherausgeber der genannten Zeitschrift an dieser Stelle.
Die wissenschaftliche Transkription arabischer und persischer Namen ist auf ein
Minimum beschrinkt, bei erneutem Auftreten des Wortes in der Regel wegge-
lassen.

1 at-Tibr al-masb@ik fi nasd’ih al-mulitk, Kairo; Maktabat al-Kulliyat al-Azharlya
1378/1968, 136.



138 J.C.BURGEL

damit endet, dass der Herrscher 6ffentlich ausrufen lisst: “Keiner soll sich
nach dem Rat der Frauen richten, denn wer nach ihm verfihrt und han-
delt, verliert zwei Drachmen, wo er eine einsetzt!”’2 Die hier vom Autor
des Firstenspiegels eingefiigte Erzahlung impliziert ein Schirin-Bild, das
dem Nizamis in seinem unten zu besprechenden Epos diametral entgegen-
gesetzt ist. Das Kapitel schliesst mit den Worten: “Wahrhaftig, alles Elend
und Ungliick, alle Heimsuchungen, die iiber den Mann kommen, sind
durch die Frauen verursacht, wie der Dichter sagt:

Das Treiben der Frauen ist schuld, dass Jiinglinge wider Gott
sich auflehnen und in Furcht vor dem Sultan leben.
Wiren sie nicht, kein Rduber didchte daran,

seine Seele fiir billiges Geld zu verkaufen.

Thretwegen sind Adam und Joseph gefallen

in Ungehorsam, wie es die Offenbarung berichtet3.
Und so auch Harut, der gestiirzte Engel in Babel,
aufgehingt am Schopfe, inmitten von Stiimpfen4.
Ziellos irrte MadschunS aus Liebe zu ihnen umher,

und Wunderdinge passieren im “Sindbad”’6 mit Frauen.
Alles Unheil wurzelt in ihnen und eines nur

kommt nie und nimmer von ihnen: die Treue7!

2 Die gleiche Geschichte steht auch in Tausendundeiner Nacht, vgl. Die Erzdhlungen
aus den tausendundein Ndchten. Vollstindige deutsche Ausgabe ... libertragen von
E. Littmann, Wiesbaden: Insel III, 494-6.

3 Adams Siindenfall ist im Koran eine Folge der Versuchung durch den Teufel, also
nicht durch Eva vermittelt. Dagegen wird Joseph auch im Koran (Sure 12) von der
Frau des “Michtigen von Agypten”, deren dort nicht erwdhnter Name in der
Tradition Sulaika lautet, versucht und dann ob seiner Weigerung von ihr der un-
sittlichen Anndherung beschuldigt.

4 Harut ist einer der beiden Engel, die nach dem koranischen Bericht die Menschen
in der Magie unterwiesen. Sie wurden durch eine schéne Frau verfithrt und “in
Babil gefangen gesetzt, wo sie seitdem mit ausgesuchten Martern gefoltert wer-
den.” Die Legende entstammt einem jiidischen Midrasch, s. Wensinck/Kramers,
Handwdérterbuch des Islam, s.v. Harut und Marut.

5 Der beriihmte beduinische Dichter, der durch seine ungliickliche Liebe zu Laila
den Verstand verlor; die Gestalt ist friih sagenumwoben und vielleicht, wie manche
schon im 10. Jh. behaupteten, die Erfindung eines verliebten Umayyadenprinzen.
Der Text des Gedichts ist auch hier auf typische Weise ungenau, wenn er von
“Frauen” spricht, wihrend die ®udhritische Liebe, zu deren friihesten Vertretern
Madschnun gehort, sich gerade durch ihre streng monogyne Einstellung auszeich-
net.

6 Gemeint ist der aus dem Indischen stammende Erzdhlzyklus von den sieben wei-
sen Meistern oder der Tiicke der Weiber, Littmann IV, 259-371.

7 at-Tibr al-masbuk 146.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 139

Fir die Wirkungsgeschichte dieses Textes spielt es kaum eine Rolle, dass
die Verfasserschaft al-Ghazzalis neuerdings als fraglich gilt8. Fir den
muslimischen Leser war und ist — mit Ausnahme eines kleinen Kreises von
Gelehrten — dies ein Text der grossten islamischen Autoritit auf dem
Gebiet der Theologie und der Ethik. Ahnliche Zeugnisse einer geringschit-
zigen bis verachtenden Bewertung des weiblichen Geschlechts liessen sich
leicht beibringen, doch diirfte schon dieses eine im Hinblick auf seine
Massgeblichkeit geniigen.

Werden diese offensichtlich weit verbreiteten Auffassungen in der nar-
rativen Literatur des islamischen Mittelalters vielfach bestitigt, so findet
sich dort auch ein Gegenbild, die Vision einer Art Frau und eine Frauen-
verehrung, die, so mdchten wir glauben, die tieferen Sehnsiichte des Man-
nes wie auch der Frau spiegeln? .

Eine Reihe der von (Pseudo)al-Ghazzali angefithrten Punkte werden in
dieser Literatur immer aufs neue indirekt widerlegt, indem folgende Uber-
zeugungen zum Tragen kommen:

1. Die echte Liebesbeziehung ist eine Zweierbeziehung. Das Interesse des
Liebenden richtet sich auf eine einzige Frau, die er oft nur aus Berichten
oder von einem Bildnis kennt. Auf der Stelle in sie verliebt, bricht er auf
und setzt, ohne rechts oder links zu schauen, sein Leben aufs Spiel, bis er
das Ziel seiner Sehnsucht erlangt hatl0.

2. Die Frau erscheint dabei keineswegs als gegeniiber dem Mann minder-
wertig, sondern als an Verstand und Tugend ihm mindestens gleichrangig,
oft sogar ausgesprochen iiberlegen.

3. Um der geliebten Frau willen nimmt der Mann zwar zahlreiche Mithen
und Gefahren auf sich, die Frau stiirzt ihn aber keineswegs ins Ungliick,
sondern schenkt ihm mit der Vereinigung das Lebensgliick, das dann im
Mirchen fortwihrt, bis “der Zerstorer aller Freuden” ihm ein Ende setzt.
4. Die Frau dient keineswegs nur dem Mann, er dient ihr mindestens
ebenso willig.

8 Vgl F. Meier, in: ZDMG 93/1939, 395-408.

9 Vgl. mein “Love, Lust, and Longing: Eroticism in Early Islam as Reflected in
Literary Sources”, in: A. Lutfi al-Sayyid Marsot (hrsg.), Society and the Sexes
in Medieval Islam. Sixth Levi Della Vida Biennial Conference, Malibu: Undena
Publications, 1979, 81-118.

10 Vgl. mein “Dies Bildnis ist bezaubernd schén!”’ Zum Motiv “Love through sight
of picture” in der klassischen Literatur des islamischen Orients, in: F. Deuchler
u.a. (hrsg.), Von Angesicht zu Angesicht. Festschrift fiir Michael Stettler, Bern
1983, 31-39; iiberarbeitete und erweiterte englische Fassung in Vf., The Feather
of Simurgh. The ‘Licit Magic’ of the Arts in Medieval Islam, New York University
Press 1988, 119-37.



140 J.C.BURGEL

5. Die Frau furchtet sich nicht vor dem Mann, eher ist es im Mérchen
manchmal umgekehrt.

6. Nicht nur die Frau grimt sich um den Mann, wenn er stirbt, der Mann,
wie wir aus zahllosen udhritischen Liebesgeschichten wissen, grimt sich
ebenso um die geliebte, aber ihm unerreichbare Frau, oft genug bis zu
Siechtum und Tod.

Auch die frithe arabische Liebeslyrik scheint die diistere Diagnose
al-Ghazzalis Liigen zu strafen. Die in ihr besungene Beziehung ist selbst-
verstindlich immer monogyn. Selbst wenn der Dichter, was keineswegs
selten ist, nacheinander oder auch gleichzeitig mehrere Liebchen verehrt,
so versichert er doch, wie etwa die Diwane von “Umar ibn abi Rabi‘a
(st.um 712), Bassar ibn Burd (st. 783) oder “Abbas ibn al-Ahnaf (st. 804)
bezeugen, der im Gedicht Angeredeten, dass sie die einzige sei, dass zu-
mindestens die Beziehung zu ihr seine einzige ernsthafte sei, oder er bittet
sie um Verzeihung wegen etwelcher fritherer Fehltritte!!. Die monogyne
Beziehung wird sogar in Parallele zum Eingottglauben gesetzt!2. Und die
Uberhoéhung der Frau in der Lyrik grenzt in der Tat oft an Vergottlichung
und nimmt deutlich sakrale Ziige an!3. Wenn das Mirchen das Midchen,
um es iber die Ebene des Alltidglichen hinauszuheben, eine Prinzessin
oder, nicht selten, gar eine Ginnfya, eine Fee sein ldsst, so riickt die Lyrik
mit ihren verklirenden Metaphern und Hyperbeln die Frau in ein Reich
unwirklicher Idealitit, oft auch in eine magische Sphirel4. “Bist du ein
Mensch, oder bist du vom Reiche der Engel?  fragt etwa Ibn Hazm die

11 Beispiele: S’arb Diwan “Umar ibn abi Rabia, Kairo 1384/1965 Nr. 130: “Sie hat
keinen Platz gelassen in meinem Herzen (fiir andere Frauen) ausser was ich in mei-
nen Worten scherzend sprach!” Diwan “Abbas ibn al-Ahnaf, Beirut: Dar Sadir
1385/1965, 15 “Die Liebe zu jemand ausser dir, o Gebieterin, habe ich mir ver-
wehrt!” DTwa@n Ba§sar ibn Burd (ed. Ibn ©AStr), Kairo 1369/1950, I, 206: “Nicht
ist, bei Gott, ein Weib im Osten oder im Westen/ das heut ausser dir ich begehre
ganz ernsthaft und nicht nur im Spiel!”

12 Typisch sind z.B. Verse des Andalusiers Ibn Hazm, s.J. T. Monroe, Hispano-
Arabic Poetry, A Student Anthology, Berkeley: University of California Press
1974, 170f.

13 Vgl. dazu Vf. “Profanisierung sakraler Sprache als Stilmittel in klassischer arabi-
scher Dichtung”, im Druck (1. Internationales Fiick-Symposium der Universitit
Halle 1987).

14 Vgl. dazu A.E. Khairallah, Love, Madness, and Poetry. An Interpretation of the
Magnun Legend (Beiruter Texte und Studien Band 25), Beirut/Wiesbaden: Steiner
1980, 74f.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 141

Geliebte in einem seiner GedichtelS. Die Frau bleibt also weithin ein
abstraktes Wesen. Der namentlich in der Lyrik hiufige Vergleich der Ge-
liebten mit einem Gotzenbild, einer Statue, einer Puppe, scheint hierfiir
symptomatisch zu sein.

Neben dem Mirchen und der Lyrik sind nun noch die Adab-Literatur
und die Versepik zu nennen. In beiden begegnen uns ebenfalls Frauen-
bilder, die mit al-Ghazzalis Sicht nicht tibereinstimmen, wobei freilich die
der Realitit ndherstehende Adab-Erzihlung, die ja dem Anspruch nach
immer faktisch, historisch, in der Tat aber oft dennoch fiktiv istl6, vom
wirklichen Frauenschicksal, etwa dem der Sklavin, durchaus Herzbewegen-
des und Tragisches zu berichten weiss, wihrend die Versepik in dieser Hin-
sicht meist ndher beim Mirchen steht. Alles das kann hier nicht weiter aus-
gefiihrt werden.

Zusammenfassend konnen wir also festhalten, dass die Lyrik und die
epische Literatur (Prosa-Mirchen und Versepik) des islamischen Mittel-
alters zwar ein weibliches Ideal kennen, — das bose, verrufene Weib fehlt
daneben durchaus nicht — dass aber der Charakter dieser Frauengestalten
oft schemenhaft bleibt und iiber Charme und physische Schonheit kaum
hinausreicht. ' .

Es gibt jedoch Ausnahmen, Frauen, die ihren Liebhabern weder als
willfahrige Objekte noch als unnahbare Halbgodttinnen oder grausame
Despotinnen, sondern als Menschen begegnen, in der Lyrik etwa die noch
ganz spontan und eigenwillig reagierenden Liebchen des genannten ‘Umar,
in der Epik einige Frauengestalten des Schahnamel’, die Wis in Gorganis
Wis und Raminl® und in besonderem Masse Frauengestalten in Nizamis
Epik. Davon soll im folgenden niher die Rede sein.

15 Monroe, 1.c. 171, C 1: vgl. dazu Vf. “Vom Reich der Engel oder menschlich?
Zur Beschreibung schoner Menschen in klassischer islamischer Literatur’, in:
Th. Stemmler (Hrsg.) Schone Frauen — Schine Ménner. Literarische Schonheits-
beschreibungen (2. Kolloquium der Forschungsstelle fiir europdische Literatur des
Mittelalters), Mannheim 1988, 109-143.

16 Ein Bewusstsein dafiir zeigt sich mitunter im Buch der Lieder (Kitab al-aghani)
des Abu |-Farag al-Isfahani, wenn er mitteilt, dass der oder jener einen als histo-
risch eingefiihrten Bericht fiir erfunden halte.

17 D. Kaleghi-Motlagh, Die Frauen im Schahname. lhre Geschichte und Stellung
unter gleichzeitiger Beriicksichtigung vor- und nachislamischer Quellen (Islam-
kundliche Untersuchungen Bd. 12), Freiburg i. Br.: Schwarz 1971.

18 Vgl. Vf. “Die Liebesvorstellungen im persischen Epos Wis und Ramin”, in: Asiati-
sche Studien 23/1979, 65-98.



142 J.C. BURGEL
I1.

In der persischen Literatur entwickelte sich das romantische Versepos, das
— nach Modellen, die z.T. dem hellenistischen Liebesroman entlehnt
sind — Geschichten grosser Liebender gestaltet!®. Von seinen fiinf Epen
sind die mittleren drei romantisch: Chosrou und Schirin, Laila und Mad-
schnun und Die Sieben Idole (Haft Paikar) mit dem Helden Bahram Gur.
Das erste Epos, die Schatzkammer der Geheimnisse (Mahzan al-asrar), ist
ein ethisch-didaktisches Werk, das letzte und umfangreichste, das Alexan-
derbuch (Iskandarname), ein Werk iiber Alexander den Grossen, vereinigt
in sich heroische, romantische und didaktische Elemente. Frauen begeg-
nen uns nicht nur in den drei romantischen Epen, sondern auch, wenn-
gleich in weniger zentralen Rollen, im ersten und im fiinften Epos.

Ehe wir uns diesen Frauengestalten zuwenden, seien noch einige Vor-
bemerkungen gestattet. Nizami hat, sieht man von einigen eingestreuten
Erzihlungen ab, historische Stoffe gestaltet. Die Helden seiner romanti-
schen Epen sind historisch bezeugte Personlichkeiten; das heisst freilich
nicht, dass nicht auch Fiktion im Spiel wire. Bausani umschrieb Nizamis
Verhiltnis zur Wirklichkeit als “un realismo simbolico”, um es damit so-
wohl von der mythischen Welt des Schahname wie von den symbolischen
Allegorien eines Gami abzuheben2?!. Nizami selber hat sich zu dieser
Frage im Prolog zum Alexander-Epos gedussert und festgestellt, dass ihm
eine ‘“‘Liige”’, die dem Wahren (r@st) dhnele, lieber sei als eine Wahrheit, die
von der (moralischen) “Richtigkeit” (durusti) entfernt sei22, d.h. er hat
sich fiir Fiktion mit Wahrheitsgehalt ausgesprochen, aristotelisch gesagt,
fiir eine Mimesis der Wirklichkeit, so “‘wie sie sein sollte’’, ganz im Sinne des
von Johannes von Salisbury (st. 1180) formulierten Prinzips mittelalter-
lich-abendlindischer Poetik “mendacia poetarum inserviunt veritati23.

19 Zum romantischen persischen Epos vgl. Vf. “The Romance”, in: E. Yarshater,
(ed.) Persian Literature (Columbia Lectures on Iranian Studies 3), The Persian
Heritage Foundation, New York 1988, 161-78.

20 Zu Nizami vgl. Vf. Artikel “Nizami” in Kindlers Enzyklopidie Die Grossen der
Weltgeschichte 111, Ziirich 1973, 527-39; wieder abgedruckt in Exempla historica.
Epochen der Weltgeschichte in Biographien. Mittelalter. Dichter und Maler des
Orients, Frankfurt a.M.: Fischer 1984, 125-44,

21 Nezami di Ganje, Le sette principesse, a cura di Alessandro Bausani (Scrittori
D’Oriente 6), Bari; Leonardo da Vinci 1967, 18,20).

22 dorughi ke manande basad be-rast beh az rasti kaz dorosti godast, Sarafname
(1. Teil des Alexanderbuchs), ed. Dastgirdi, 75,4.

23 Vgl. zu diesem Thema Vf., “Die beste Dichtung ist die liigenreichste. Wesen und
Bedeutung eines literarischen Streites des arabischen Mittelalters im Lichte kom-
paratistischer Betrachtung”, in: Oriens 23-4/1970-71, 7-102, spez., den Abschnitt
“Streben nach héherer Wahrheit in arabischer und persischer Poesie™, 8 7ff.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 143

Praktisch bedeutet das, dass Nizami in die iiberlieferten Stoffe ein-
greift und nach Gutdiinken Anderungen an seinen Vorlagen vornimmt,
Anderungen, die, wie der russische Iranist Bertels in seinem Standardwerk
tiber Nizami gezeigt hat, seinen ethischen Intentionen entspringen24. Nicht
zufillig betreffen einige dieser Anderungen weibliche Hauptgestalten in
seinem Werk, ndmlich zunichst Schirin, die Partnerin Chosrous in dem
ihren Namen tragenden Epos, und sodann die harfenspielende Sklavin
Fitne in Haft Paikar. Beide Frauen werden erst durch diese Nizamischen
Eingriffe zu dem, was wir Person nennen koénnen.

Es kommt nun aber noch etwas Wesentliches hinzu. Nizamis Frauen-
bild ist durch eigenes Erleben ganz wesentlich mitgeprigt. Aus autobio-
graphischen Einsprengseln in den Prologen und Epilogen seiner Epen,
namentlich des zweiten, erfahren wir, dass der Dichter als “Honorar™ fiir
sein erstes Epos vom Fiirsten von Darband (heute Derbent) am Kaspischen
Meer eine kiptschakische Sklavin namens Apak erhalten hatte? . Sie muss
entziickend gewesen sein und eine willensstarke Persénlichkeit obendrein.
Nizami erwidhnt im Epilog zu Chosrou und Schirin, dass sie den Nachstel-
lungen der Manner am Hof von Darband dezidiert widerstanden habe. Er
machte diese Sklavin, die er nach islamischem Gesetz auch als Konkubine
hitte benutzen konnen, zu seiner legalen Gattin, was gleichzeitig die Er-
hebung in den freien Stand implizierte26. Nach wenigen Jahren aber
wurde sie ihm durch den Tod entrissen. Die Zeilen, in denen er den Tod
Schirins mit dem seiner eigenen Frau in Beziehung setzt, sind ergreifend:

“Du, dem diese Erzdhlung etwas zu sagen hat — was wiahnst du, du hittest
nur eine Sage gelesen? Bei dieser Erzihlung gilt es, Trinen zu vergiessen,
bitteres Rosenwasser iiber Schirin zu verstrémen im Gedanken daran, dass
diese kurzlebige Rose in ihrer Jugend dem Sturm anheimfiel. Fliichtig war sie
wie mein kiptschakisches Gotterbild, ja, mir war oft, als sei sie selber Apak,
die greifengestaltige, feine, kluge, die der Fiirst von Darband mir gesandt.

24 Vgl. E.E. Bertels, Izbrannyje trudy. Nizami i Fuzuli. Moskau 1962, 225; 316;
3238,

25 Der Name lautet bei Nizami Kfﬁq, was aussieht wie der im persischen durchaus
bekannte Plural von arabisch ufuq = “Horizont”. Der Name wurde aber von
Bertels als turk. Apak = “Schneewittchen” gedeutet, vgl. Bertels, 1.c. 117-21;
484-86. Wenn das richtig ist, so schwingt doch fiir den persischen Leser die andere,
sehr viel tiefere Bedeutung zweifellos immer mit.

26 Bertels wollte hierin ein vollig singulires, geradezu unislamisches Verhalten
Nizamis erblicken; dabei hat er iibersehen, dass die Ausbildung und Heirat einer
Sklavin im Hadith als gutes Werk empfohlen wird. Freilich dindert dieser Sachver-
halt nichts an Nizamis noblem Verhalten.



144 J.C.BURGEL

In Seide war sie gehiillt; doch dieser ihr Panzer war stirker als Eisen, wenn
einer ihr zu nahekommen wollte. Die Grossen am Hofe hatte sie sich vom
Leibe gehalten; mir aber bettete sie das gemeinsame Lager. Nun ist sie wie
eine Turkmenen-Nomadin entschwunden..””27

Bertels hat also wohl zurecht den Schluss gezogen, dass man in Schirin
ein literarisches Denkmal fiir Apak zu erblicken habe. Man kdénnte aber
weiter gehen und auch in zwei spiteren dhnlich eindriicklichen Frauen-
gestalten, Fitne in Haft Paikar und Nischabe im Alexanderbuch, Projek-
tionen der gleichen unvergessenen Frau erblicken.

Dariiber hinaus gilt, dass alle positiven Frauengestalten, d.h. auch die
Greisin in einer der Erzihlungen des ersten Epos, die eine Erinnerung an
die Mutter Nizamis darstellen konnte, sowie die Laila im dritten Epos,
gemeinsame Ziige aufweisen. Sie treten dem Mann, meist ist es ihr Gelieb-
ter oder Gatte, unerschrocken gegeniiber und sagen ihm ohne Zaudern,
was sie von ihm denken, d.h. sie verleugnen erstens ihr eigenes Wesen
nicht, sondern bleiben sich selber treu, und sie helfen zweitens dem Mann
zu einer Erkenntnis seiner selbst, so dass er, indem er den Rat, die Mah-
nung der Frau beherzigt, innerlich reift. Und das Thema der mensch-
lichen Reifung und Liuterung ist ja das eigentliche Thema Nizamis. Das
wollen wir jetzt anhand der einzelnen Epen niher betrachten.

Im ersten Epos Schatzkammer der Geheimnisse werden zwanzig
ethische Themen erortert und mit je einer kurzen Erzdhlung illustriert.
Das Buch hat weithin Firstenspiegel-Charakter, was iibrigens ja fiir das
gesamte Oeuvre Nizamis gilt28. Gleich in den ersten Kapiteln wird die
Gerechtigkeit thematisiert. Im vierten, “Uber die Riicksicht auf die Unter-
tanen” (Dar ri‘@yat az raiyyat), erzdhlt Nizami, wie eine alte Frau dem
Sultan Sandschar, dem grossen Seldschuken-Herrscher, der von 1097-1157
im Ostlichen Persien regierte, entgegentritt und ihm in geharnischter Rede
seine Ungerechtigkeit vorhilt, die sie soeben am eigenen Leib erfahren hat,
da betrunkene Soldaten des Konigs auf der Suche nach einem Morder sie
an den Haaren aus dem Haus und vors Dorf gezerrt haben. Dariiber hinaus

27 Hosrou u Sirin ed. Dastgirdi 429f.; deutsch in Nizami, Chosrou und Schirin,
Ubertragung aus dem Persischen, Nachwort und Erliuterungen, von J. C. Biirgel,
Ziirich: Manesse 1980., 326f.

28 Vgl. dazu jetzt das Kapitel ‘“Romance as Mirror: Allegories of Kingship and
Justice” in dem ebenso kenntnis- wie einsichtsreichen Buch von Julie Meisami,
Medieval Persian Court Poetry, Princeton: Princeton University Press 1987, 180-
236; Bausani spricht von der Idee eines ‘“‘heiligen Konigtums (regalita sacra), die
namentlich Nizamis Haft Paikar zugrundeliege, Nezami di Ganje (wie Anm. 19) 11.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 145

belehrt sie ihn iiber den Zusammenhang von Gerechtigkeit und Gedeihen
in einem Staatswesen und ebenso iiber das Gegenteil, die staatsuntergra-
benden Folgen der Tyrannei.

Erweisest du, o Herrscher, mir nicht Recht,
ergeht es dir am Jiingsten Tage schlecht!

An dir seh ich nicht Recht noch Redlichkeit,
nicht, dass du dich von Tyrannei befreist.
Von K&nigen kommt Stiitze sonst und Halt,
von dir kommt nur Erniedrigung, Gewalt.

Ein Sklave bist du, der sich K6nig nennt.

Wie wiire Konig der, der raubt und brennt?
Der wahre Konig gute Herrschaft iibt

und seine Untertanen schiitzt und liebt,

so dass sie alle ihm gehorsam sind,

in Herz und Geist ihm freundschaftlich gesinnt.
Du hast die Welt in Unordnung gebracht!
Seit du regierst, was hast du gut gemacht?
Das Reich der Tiirken wurde einmal gross,
weil man im Land Gerechtigkeit genoss.

In Trimmern liegt des Stidters Wohngemach
durch dich, des Bauern Acker kornlos, brach.
Die alten Frauen sollst du froh erhalten!

So lausche denn dem Ratschlag einer Alten:

Als Konig sollst das Unrecht du vermindern,
wer Wunden hat, sie ihm mit Balsam lindern.
Um Huld ersuchen ist der Schwachen Schuld,
du aber schuldest ihnen deine Huld!

Lausch dieser Seelen Flehen, hab Erbarmen!
Beschiitz das kleine Hauflein deiner Armen!

Dem Sultan wird in dieser sehr kurzen berichtartigen Erzdhlung das Wort
nicht erteilt, er nimmt keinen Anlauf, sich zu verteidigen; es ist, als ob ihm
die Rede der Alten die Sprache verschlagen hitte. Aber Erfolg war der
Mahnung der mutigen Greisin, jedenfalls nach Meinung Nizamis, dennoch
nicht beschieden.

Sandschar, der Herr im Lande Chorasan,
verwarf dies Wort und schuf dem Unheil Bahn.29

29 Mahzan ol-asrar, ed. Dastgirdi 91-93.



146 J.C. BURGEL

So kommentiert der Dichter den Auftritt der Alten, d.h. er fithrt den Nie-
dergang der Seldschuken, der ihm vor Augen stand, auf die Ungerechtig-
keit Sandschars zuriick, was ganz der Tradition der persischen Fiirsten-
spiegel-Ethik entspricht, wie sie im Schahname, in Nizam al-Mulks Buch
der Staatskunst (Siyasatname) und andern Fiirstenspiegeln bezeugt ist30.
Sandschar also, an sich ein ungewoOhnlich erfolgreicher Herrscher und in
der Regel in persischer Literatur als Symbol eines solchen auch vorgefiihrt,
erscheint hier als ungerecht und uneinsichtig. Das wird sich in den spite-
ren Epen dndern: Da kommen die Herrscher, frither oder spiter, zur Ein-
sicht; freilich sind die Frauen, die sie belehren, auch keine Greisinnen aus
dem Volk, sondern junge, charmante Damen, meist obendrein aus fiirst-
lichem Gebliit.

Bereits im zweiten Epos erreicht Nizamis Darstellung eines weiblichen
Charakters ihren Gipfel, was zweifellos darin begriindet liegt, dass, wie ge-
sagt, Schirin das unmittelbare literarische Spiegelbild jener von Nizami er-
lebten und geliebten Gestalt, der kurz zuvor verstorbenen Apak ist3l.
Doch das personliche Erleben und Fiihlen des Dichters, so sehr es in jeder
Zeile des Werkes gliiht, ist dennoch objektiviert, Gesetzen der Kunst unter-
worfen, auf eine allgemeingiiltige Ebene emporgehoben32.

Rein dusserlich betrachtet, geht es in diesem Epos, dessen Helden der
Kaiser Chosrou Parvez, der letzte grosse Sassanide (reg. 590-628), und
seine Gemahlin, die armenische Prinzessin Schirin sind, vor allem um eine
gesellschaftlich-moralische Konvention (die freilich im Islam wie auch,
bis vor kurzem noch, in der christlichen Kultur von enormer Bedeutung
war), das Verbot vorehelicher Vereinigung. Schirin ist trotz ihrer grossen
Liebe nicht bereit, sich Chosrou hinzugeben, bevor dieser sich nicht offi-
ziell mit ihr verméahlt hat. Dies war dem jungen, frisch verliebten Mddchen
von seiner Tante, Konigin Mahin Bant von Armenien, an deren Hof sie
aufwuchs, eingeschirft worden, Schirin hatte sich mit heiligem Eid auf die

30 Vgl. W. Kauth in Verbindung mit S. Nadjmabadi, Das altiranische Fiirstenideal von
Xenophon bis Ferdousi. Nach den antiken und einheimischen Quellen dargestellt,
Wiesbaden 1975.

31 Nach Bausani wire Schirin sogar “forse I'unica donna veramente viva di tutta la
letteratura persiana”, l.c. 8. Ich wiirde ihr mindestens die Wis an die Seite stellen.
Die negative Beurteilung des Gorganischen Epos durch F. Gabrieli und Bausani
(vgl. A. Pagliaro/A. Bausani, La letteratura persiana. Nuova edizione aggiornata,
Mailand: Sansoni-Accademia 1968, 387) sowie durch weitere Gelehrte teile ich
nicht; vgl. dazu meinen Anm. 18 erwihnten Aufsatz.

32 Vgl. das Nachwort zu meiner Anm. 27 genannten deutschen Ubertragung des
Epos.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 147

Einhaltung dieses Gebots verpflichtet und auch Chosrou ein entsprechen-
des Versprechen abgenommen. Aus den wiederholten Versuchen des
leidenschaftlichen, iiberschdumenden Jiinglings und ihrem beharrlichen
Widerstand erwichst eine Grundstruktur des Werks. Werbung und Ver-
weigerung erreichen einen dramatischen Hohepunkt im Kapitel “Chosrou
leidet durch Schirin Qual und geht fort nach Byzanz’33. Viele der Argu-
mente, die ein dringender, redebegabter Liebhaber noch heute verwenden
konnte, aber ebenso auch die Grundsitze des auf seine Ehre bedachten
jungen Midchens sind in diesem Kapitel versammelt. Héren wir nur einige
wenige Proben:
Er kiisste ihre Lippen und rief:

“O meine Herrin! Gib ein Korn dem Vogel in deiner Schlinge! Lass dein ver-
gangenes Leben hinter dir und heute einen neuen Tag mit neuer Kost begin-
nen! Du und ich, wir sind hier allein! Wozu noch Vorsicht iiben? Sei eine
Weile lang die Meine, das Herz verbrennt mir! Bist du mein Schicksal, so sei
es heute! Wie lange narrst du meine Hoffnung wie ein Baum ohne Friichte?
... Darf man die frische Perle liegen lassen, wenn sie sich frisch doch am
besten durchbohren lisst? etc.”34

Schirin antwortet u.a.:

“Hite dich, dein Versprechen zu brechen! Dem Konige steht es schlecht an,
sein Wort nicht zu halten, und Freveltat schadet seinem Namen in der Welt.
Begehre nicht den Trank, der meine Ehre verschiittet, nicht den Genuss, der
mich auf immer in Verruf bringt! ... Schon ehe die Leidenschaft mich ergriff,
war mein Herz voller Liebe zu dir. Jetzt, da es die Leidenschaft kennt, wie
kénnte es erkalten! Wollte ich mich nach dem Wert der Liebe im Basar meines
Lebens richten, so mdchte ich wohl stindig neue Geschifte mit dir tatigen!
Allein, man darf sich nicht nur stets dem Nardspiel widmen, nicht immer nur
das eigene Vergniigen suchen. Zur Hilfte ist die Welt der Freude wegen, zur
Hilfte des guten Namens wegen da. Darf man denn der Natur die Ziigel
schiessen lassen, wenn dies zwei ehrenwerte Menschen in Schande bringt?
Nein! Wir sollten aus Ehrfurcht vor Gott die eigene Ehre hiiten! Eine Frau
zu zwingen ist nicht mannhaft. Willst du dein Mannestum beweisen, so be-
zwinge dich selber! etc.”35

33 Hosrouu Sirin 141-44; deutsch (mit den Kapiteliiberschriften “Chosrou umwirbt
Schirin, doch sie verweigert sich ihm” und “Chosrou verlidsst Schirin”) l.c. 98-
110.

34 Deutsche Ubersetzung l.c. 98f.

35 Ebenda 103f.



148 J.C. BURGEL

Die Betonung der Ehe als Voraussetzung legaler Beziehung fungiert aber
nicht nur als ein retardierendes Element in der dramatischen Struktur,
sie stellt auch eine vom Dichter intendierte Kritik und Korrektur an
einem fritheren romantischen Epos und dessen weiblicher Hauptfigur dar,
Fahroddin Gorganis um 1050 entstandenem Epos Wis und Ramin, dessen
Einfluss auf Chosrou und Schirin in vielen einzelnen Zigen greifbar ist.
Wis gibt sich, obwohl offiziell mit dem alternden Ko6nig Mobad verméhlt,
dessen jiungerem Bruder Ramin hin, sich mit einem blossen Treueverspre-
chen begniigend. Gewiss, Mobad wird Wis gegeniiber vom Schicksal zur
Impotenz verdammt, so dass der Ehebruch nur juristisch stattfindet. Doch
fur den muslimischen Leser blieb die Geschichte nichtsdestoweniger
anstossig36 . Nizami betont denn auch, dass Schirin rein geblieben sei von
der “‘Schande der Wis”. Und dennoch, wenn man sein Epos liest, wird
deutlich, dass es ihm doch auch noch um anderes ging als die Erfiillung
dieses Moralgesetzes. Er wollte das Bild einer Frau gestalten, die ihre
Wiirde zu wahren weiss, indem sie ihren Prinzipien treu bleibt. Dabei er-
scheint Schirin nicht etwa als sduerlicher Sittenapostel, noch ist sie die
iber jede Versuchung erhabene Heilige von der Art etwa der heroischen
Mardschuma in SAttars llahiname37 . Schirin leidet darunter, dass sie ihren
Geliebten abweisen muss, fiirchtet ihn zu verlieren, ist innerlich hin- und
hergerissen und steht doch treu zu ihrem Grundsatz: Solange Chosrou
andere Frauen hat — zunidchst die aus politischen Motiven geehelichte
ungeliebte Maria, Tochter des byzantinischen Kaisers (ein Sohn aus dieser
Ehe wird spiter den Vater ermorden), dann die nach Marias Tod zum
Zeitvertreib heimgefithrte Isfahaner Kokotte Schak(k)ar (“Zucker”)
— solange also Chosrou noch anderweitig gebunden ist, weist Schirin alle
seine Antrige ab. Die Auseinandersetzung, die bald in langen erregten
Dialogen, bald in Form von Briefwechsel stattfindet, erreicht einen Hohe-
punkt, als es in einer rauhen Winternacht zu einer Begegnung zwischen
den Liebenden kommt, in einer Szene, die deutlich nach dem Vorbild
einer dhnlich dramatischen Begegnung zwischen Wis und Ramin geformt
ist und sich in spateren Epen von Nachahmern Nizamis noch wieder dhn-
lich finden wird38.

36 Vgl. J. Rypka, History of Iranian Literature. Dordrecht: Reidel 1968, 177f.

37 Vgl. H. Ritter, Das Meer der Seele. Mensch, Welt und Gott in den Geschichten
des Fariduddin “Attar, Nachdruck mit Zusitzen und Verbesserungen, Leiden:
Brill 1978, 353-56.

38 Z.B.in Hwagu-ye Kermanis Homay u Homayun, vgl. dazu V{. “Homay u Homa-
yun. A Little Known Persian Romance of the 14th Century”, erscheint in den
Akten des ersten Internationalen Kongresses der europdischen Iranistenvereini-
gung (Societas Iranologica Europaea), Turin 1987, hrsg. von G. Gnoli. im Druck.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 149

Wihrend der Jagd gerdt Chosrou vor das Bergschloss der Schirin und
erhofft sich ein Schiferstindchen. Doch die Prinzessin lisst ihn nicht ein,
hilt ihm stattdessen vom Erker herab eine geharnischte Strafpredigt, wirft
ihm seinen Egoismus vor, sein Techtelmechtel mit Schakar. Wie schon bei
friiherer Gelegenheit spielt sie auch hier wieder mit der Bedeutung der
beiden Namen Schakar = “Zucker” und Schirin = “Siiss”, ersteres meine
den Stoff, die Materie, letzteres dagegen den Geist, die Idee; sie rdt ihm
ironisch, sich mit dem Zucker der Schakar zu vertrosten, da er fiir ihre,
Schirins, Siisse offenbar noch nicht reif sei. Und auch das Bekenntnis zur
monogynen Beziehung oder besser gesagt: zur Ausschliesslichkeit der
Liebe bekommt Chosrou zu horen:

“Zwei Herzensdiebe haben, ist nichts fiir ein Herz; zwitterhaften Herzens sein,
verbietet die Vernunft. Merkur stehen zwei Sternbilder wohl an; du aber bist
die Sonne, dir geziemt ein einziges Haus!39... Halte dich an die fiirstlichen
Spielregeln! Polo spielt man mit einem Ball, mit zehn Billen jongliert der
Inder... Ich habe nur dein Antlitz als einzige Kibla vor Augen. Du dagegen
hast deren Tausende..”’40

Chosrous Versuche, sich zu rechtfertigen, Schirin zu iiberreden, dass sie
ihn wenigstens einlassen moge in dieser unwirtlichen Winternacht, verhal-
len erfolglos; unverrichteter Dinge muss er schliesslich von dannen ziehen.
Doch kaum ist er weggeritten, wird Schirin von Reue ob ihrer Harte ge-
packt und unverziiglich macht sie sich auf und reitet ihm nach. Alles fiigt
sich nun zunichst zum Guten. Es kommt zur Versdhnung; Chosrou, der
sich von Schakar getrennt hat, hilt endlich Hochzeit mit Schirin und
gliicklich leben und regieren sie miteinander. Bald aber bricht das Verhing-
nis herein. Chosrou wird von seinem Sohn Schiroye aus der Ehe mit Maria
ermordet und die geliebte Frau folgt ihm freiwillig in den Tod, entleibt
sich an der Bahre ihres Gatten.

Schirins Bedeutung fiir den Reifungsprozess des Helden in diesem
Epos ist unverkennbar und geht weit iiber das hier Angedeutete hinaus.
Eine dhnlich reich modulierte, seelisch niiancierte weibliche Gestalt ist in
der mir bekannten persischen Epik nur die Wis in Gorganis Epos, selbst
in Nizamis Qeuvre hat Schirin kein Pendant. Wohl aber gibt es weitere
Frauengestalten von #hnlich eindriicklichem Zuschnitt in den spéteren
Epen unseres Dichters.

39 Astronomische Anspielung: Jeder der fiinf Planeten des ptolemiischen Kosmos

hatte unter den zwolf Zodiakalzeichen zwei ‘“Héduser”, Sonne und Mond dagegen
je nur eines.
40 Hosrou u Sirin 308f. deutsche Ubertr. 224f.



150 J.C.BURGEL

Die Rolle der Frau fiir die Reifung und Liuterung des mannlichen Hel-
den ist nimlich auch in den folgenden Epen nicht gering, nur dass der
Dichter die Dinge nun neu gewichtet und seine Anliegen anders, mit knap-
peren Mitteln zum Ausdruck bringt. Verschaffen wir uns davon in aller
gebotenen Kiirze einen Eindruck.

Im dritten Epos, Laila und Madschnun, behandelt Nizami die beriihm-
te traurige Liebesgeschichte eines beduinischen Paars. Schon im Schulalter
ineinander verliebt, ist ihnen, als sie erwachsen sind, die Vereinigung nicht
beschieden, weil die Eltern der Laila den sonderbar verschwarmten, dich-
tenden Jiingling als Freier ihrer Tochter nicht annehmen. Laila wird einem
anderen Mann vermihlt, bleibt aber im Herzen ihrem Madschnun verhaf-
tet. Aus dem ganzen Epos wollen wir nur eine einzige Szene herausgreifen,
die fiir unser Thema besonders aussagestark ist: Als es Laila einmal gelingt,
ein Stelldichein mit Madschnun zustandezubringen, weil ihr Gatte ab-
wesend ist und vergessen hat, fir die iibliche Bewachung zu sorgen, ldsst
sie den Geliebten zwar rufen, gleichzeitig aber ausrichten, er diirfe ihr
nur bis auf zehn Schritte nahen, weil sonst ‘““die Nihe sie verbrennen”
wiirde4l. Das ist gutes “udhritisches Verhalten42 ; dariiber hinaus aber ist
wohl auch diese Szene als eine Warnung vor der “Schande” der Wis zu
verstehen. Nizami zeigt also in diesem Epos nicht nur — was oft betont
worden ist und auf der Hand liegt — die Rolle der Geliebten als Inspirato-
rin des Dichters43, er behandelt hier wiederum das Thema der Wiirde der
Frau, oder, um es auch noch mit einem schlichteren, moderneren Wort
zu sagen, der weiblichen Identitit, also der Frau als Person. Laila bleibt
in ihrer hoffnungslosen Lage sich selber treu: sie verrit weder ihr Herz,
noch ihr Ethos.

Dieses immer mit Mut und Willenskraft gepaarte Sich-Selber-Treu-
bleiben, verbunden mit einer Erziehungsfunktion der Frau gegeniiber dem

41 Magnun u Laili, ed. Dastgirdi 209f.

42 Es erinnert z.B. daran, dass der “udhritische Dichter Dschamil und seine Angebete-
te Buthaina, die ebenfalls die Gattin eines anderen Mannes war, nachts zusammen-
kamen, aber nur plauderten, weil sie jede Berithrung als einen sittlichen Verstoss
empfunden hitten, vgl. Vf. Love, Lust, and Longing (wie Anm. 9) 93f.

43 Vgl. das Nachwort R. Gelpkes zu seiner Verdeutschung dieses Epos: Nizami,
Laila und Madschnun. Der beriihmteste Liebesroman des Morgenlandes, Ziirich:
Manesse 1963; J.S. Meisami, l.c. (wie Anm. 28) 158-72 betrachtet die Auffassung
Gelpkes als verfehlt und sieht stattdessen im Epos die Darstellung einer egoisti-
schen, asozialen, alles zerstorenden Liebe, die nichts mit mystischem Entwerden
zu tun habe. Sie scheint mir dabei zu iibersehen, dass auch die mystischen Eremi-
ten ‘“‘asozial” sind. Die Gestalt Madschnuns ist nicht mit modernen Vorstellungen
von Selbstverwirklichung und sozialer Verantwortung zu messen.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 151

Mann, wird nun in den letzten beiden Epen nochmals thematisiert, wenn
auch nur in Episoden.

Im vierten Epos, Haft Paikar oder Die Sieben Idole, greift Nizami eine
kurze Erzdhlung aus dem Schahname auf und gestaltet sie auf fir ihn
tpyische Weise um. In Firdousis Fassung reitet der Sassanide Vahram V.
(reg. 421-38), genannt Bahram Gur, mit seiner Lieblingssklavin, der
Harfenspielerin Azade, aus, um zu jagen. Er ldsst sich von ihr, die hinter
ihm auf dem Kamel (hayiin) sitzt, ein schwieriges Jagdkunststiick auf-
geben, das er sogleich auch vollfiihrt. Doch als die Sklavin ihm das erwarte-
te Lob schuldig bleibt, schleudert er siec vom Sattel und reitet iiber sie hin,
sodass sie zu Tode getrampelt liegen bleibt#4.

Nizami vermeidet den grausamen Schluss und erfindet einen neuen
zweiten Teil der Geschichte. Die Sklavin bleibt auch hier das Lob schuldig,
indem sie trocken bemerkt, ein solcher Meisterschuss — es ging (anders als
bei Firdousi) darum, einem Wildesel Huf und Ohr mit einem Pfeil zusam-
menzuheften — sei nur das Resultat langen Ubens, was letztlich fiir jede
Kunst gelte. Bahram Gur iibergibt sie daraufhin einem seiner pensionierten
Offiziere zur Exekution, der aber verschont sie. Und nun beginnt die kluge
junge Dame — wieder sehen wir Nizamis Apak vor uns — ihr auf Einsicht
und Versdhnung zielendes Werk der ‘“Rache” vorzubereiten. Sie nimmt
ein eben geborenes Kilbchen und trigt es von nun an téglich einmal auf
den 60 Stufen hohen Dachaltan des Landguts ihres Beschiitzers empor und
wieder hinunter4S . Das tut sie so sieben Jahre lang, bis also das Kélbchen
ein ausgewachsener Stier geworden ist. Dann, als Bahram einmal zum
Jagen in die Gegend kommt, wird er eingeladen und die Sklavin fithrt ihm
ihren Schwergewichtsbravourakt vor. Nun jedoch zeigt der Konig, der sie
nicht erkennt, da er sie seit jenem lingst bereuten Todesbefehl nicht mehr
unter den Lebenden glaubt, sich unbeeindruckt. Sie habe das eben, dussert
er herablassend, entsprechend lange geiibt. Das aber ist genau der von
Fitne erhoffte Moment. Sie erinnert den K6nig an jenen Vorfall vor sieben
Jahren, er erkennt sie, ist geriihrt, {ibergliicklich, dass sie noch lebt, bittet
sie um Verzeihung und macht sie zu seiner Gemahlin. Doch horen wir
den Dichter selber (in der Ubertragung des Verfassers):

44 Ferdousi, S‘ahname, ed. M. N. O. Osmanov, Moskau: Akademia Nauk SSSR, Insti-
tut Narodov Azii, 1968, VII, 273-5.

45 Dem Text nach handelt es sich um Stufen; auf persischen Miniaturen sieht man
aber statt einer Treppe meist eine Leiter.

46 Haft Paikar, ed. Dastgirdi 107-120; Heft Peiker. Ein romantisches Epos des
Nizami Genge’i, hrsg. von H. Ritter u. J. Rypka (Monografie Archivu Orientalniho,
Vol. 3). Prag: Orientalni Ustav 1934, 87-99.



152 J.C. BURGEL

Er sprach: “nicht deine Stirke wohnt diesem Stiicke inn;
vielmehr hast du die Sache geiibt von Anbeginn!

So Stufe sacht um Stufe in langen Jahren hast

durch stetes Exerzieren der Last dich angepasst,

dass du sie nun von aller Beschwerde ledig triagst,

auf deines Wollens Waage sie nunmehr federnd wigst.”
Auf ihre Knie nieder fiel da das Silberbild,

erhob den Heilruf, welcher die héchste Form erfiillt,

rief: “O, da lidt der Konig aufs Haupt sich Schulden gross:
Der Ochse wire Ubung, der Esel — iibungslos?

Ich, die ich diesen Farren zum hohen Dache hob,

erhalte nur fiir Ubung, und sonst fiir nichts ein Lob?
Weshalb denn ist, wenn du nur ein Eslein klein erjagt,

der Ubung blosser Name bereits zuviel gewagt?!”

Die Riige jener Tiirkin der K6nig wohl vernahm,

voll Demut wie ein Inder er eilig vor sie kam

und 16st’ vom Mond den Schleier und sah sie und vor Freud
er auf die Mondenwangen sich Trédnenperlen streut’.

Er nahm sie in die Arme, hielt um Verzeihung an,

der aus Narzissenaugen das Rosenwasser rann..47

Die zauberhafte Erzihlung, die die erzieherische Funktion diesmal nicht
einer Konigin oder Prinzessin, sondern einer Sklavin iibertriagt, wirkt wie
eine gedringte Zusammenfassung des Geschehens zwischen Chosrou und
Schirin. Die Entwicklung fuhrt von einer anfinglich unter falschen Erwar-
tungen angetretenen Liebesbeziehung iiber eine Entfremdung, die auf
seiten des Mannes bis zur Absicht physischer Vernichtung der Geliebten
geht, zur Versdhnung, d.h. einem erneuten und nun gelduterten Erkennen,
wobei der Frau eine wesentliche Rolle zufillt dank ihrer tieferen Einsicht
und hoéheren Moral. Dass schliesslich ein Konig von einer Sklavin eine
Lehre annimmt, gibt diesem Frauenlob Nizamis noch ein zusitzliches,
fast revolutionires Pathos.

Das Thema des Erkennens und der durch die Begegnung mit einer
Frau gewonnenen Einsicht, Selbsterkenntnis und Reifung wird schliess-
lich nochmals im letzten Epos, dem Alexanderbuch, beleuchtet. Auf
Alexanders Eroberungszug in den Osten unterwerfen sich ihm die lokalen
Herrscher in der Regel freiwillig. Um so erziirnter ist er, dass eine Frau,
Nuschabe, die Konigin von Barda, keine Anstalten macht, ihm zu huldi-
gen. Verkleidet als sein eigener Gesandter, begibt sich der grosse Krieger

47 Zitiert aus Vf., “Die Geschichte von Bahram Gur und seinem Sklavenmidchen.
Ein Kabinettstiick persischer Erzihlkunst, eingeleitet und metrisch iibertragen”,
in: bustan 8/1967, 2. Heft, 26-35.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 153

an den Hof Nuschabes und iiberbringt der Fiirstin die Aufforderung
Alexanders, sich dessen Macht zu beugen. Sie jedoch erkennt ihn; und das
sind ihre Worte:

“Heil sei einem Koénig wie dir, der seine eigene Botschaft selber iiberbringt,
kiihn wie ein Lowe!. Denn ich spiire es in meinem Herzen, dass du, o Held mit
diesem Haupt und dieser Aura der Chosroen, kein Vermittler bist, sondern
ein edler Konig, kein Gesandter sondern der Sendende! Deine Botschaft ist
wie ein tddlicher Schwertstreich — wer wiirde es wagen, ihn gegen mich zu
fiihren? Der KOnig aber spricht mit seinem Schwert und seines Schwertes
Spitze zuckt empor. Was redest du denn von Alexanders Schwert? Du bist ja
Alexander! Zieh dich nun aus der Schlinge! Du hast mich an deinen Hof ge-
rufen und bist selber an dem meinen in die Falle gegangen. Zeige mehr Reife,
denn dieser Schritt war unreif! Mein Gliick hat dich zu mir gesandt — o auf
mein Heil bedachtes Horoskop!’48

Doch als nun Alexander noch weiter seine Identitit zu leugnen sucht,
— als Gesandter, so iiberlegt er, hiitte er Immunitit genossen, als Alexan-
der selber, und mit solchem Ansinnen erkannt, fiihlt er sich wehrlos aus-
geliefert und empfindet heillose Furcht — iiberfithrt ihn Nuschabe durch
ein Portrdt, dabei aber eingestehend, dass es ihr unter allen Herrscher-
bildern, die ihre Maler ihr aus allen Reichen der Welt gebracht haben, das
liebste sei. Sein Zorn verraucht und seine Furcht verfliegt. Er fuhlt sich
nun angezogen von der charmanten Firstin, die ihrerseits ihm ihre Nei-
gung soeben gestanden hat. Eine Liebesszene scheint sich anzubahnen;
doch beide widerstehen dieser Versuchung. Stattdessen folgt ein reizendes
Téte-a-téte, bei welchem die fiirstliche Frau auf eine ebenso anmutige wie
tiefsinnige Weise dem Welteroberer eine Lehre iiber die Fragwiirdigkeit
weltlicher Macht und irdischen Reichtums erteilt, indem sie ihn in einem
Raum voll kostlicher Speisen an einen Tisch 14dt, dessen Schiisseln statt
mit Obst mit Gold, Juwelen und Perlen gefuillt sind49.

Unser kurzer Uberblick hat gezeigt, dass Nizami die Frau als Person,
die dem Mann ebenbiirtige oder gar iiberlegene Personlichkeit gestaltet.
Und er tut dies in bewusster Frontstellung gegen die gingigen Auffassun-
gen seiner Zeit. In der Geschichte von Bahram Gur zitiert der Erzdhler
eines dieser Vorurteile, bevor er berichtet, welches aberwitzige Jagdkunst-
stiick Fitne sich fiir Bahram ausgeheckt hat:

48 Sarafname, ed. Dastgirdi 284, aus meiner in Arbeit befindlichen Ubertragung des
Epos.
49 Ebenda 275-308.



154 J.C. BURGEL

Sie war ein Weib, und Weiber schwatzen oft unbedacht30.

In der zuletzt behandelten Erzidhlung werden solche Vorurteile dem Hel-
den selber in den Mund gelegt. Als er sich in der Falle glaubt, der Willkiir
Nuschabes ausgesetzt, denkt er im Stillen:

Trau einem Weibe nicht, sei sie auch fromm51!

Doch die Frau, mit der er’s zu tun hat, straft auch in diesem Fall das
gingige Vorurteil Ligen. Alexander sieht seinen Irrtum ein und sein Arger
wandelt sich in Verehrung.

Einem moglichen Einwand muss zum Schluss noch begegnet werden.
Angesichts der erzieherischen Funktion, die Nizami den Frauen iibertrigt,
konnte sich die Frage stellen, ob der Dichter in diesen Gestalten vielleicht
die “Vernunftseele” (nafs natiqga) symbolisiert. Ohne Vorgang wire sol-
ches Verfahren nicht; denken wir nur daran, dass Ibn Sina schon in seiner
mystischen Erzidhlung — Corbin spricht von “récit visionnaire” — Salaman
und Absal — Seelenkrifte durch Frauen reprisentiert hattes2.

Ich mochte auch fiir Nizami eine solche implizierte Symbolik nicht
ausschliessen. Aber es ist die Wirklichkeit selber, die hier zum Symbol
wird, ‘realismo simbolico”, nicht eine zum Symbol zurechtgestutzte
umgebogene Realitit, wie wir sie bei andern persischen Dichtern antref-
fen. Gehen doch mystische Dichter oft so weit, Geschichten mit mehr als
zweifelhafter Moral fiir ihre Botschaften auszuschlachten, ohne sich an
dem auf der realen Ebene anstossigen Geschehen zu stérens3.

50 Haft Paikar, ed. Dastgirdi 109,6. Nach Julie Meisami, l.c. (wie Anm. 28) 174f.,
hitte man in diesen Kommentaren einen vom Autor (Nizami) abgelosten Erzih-
ler, ““narratorial persona”, zu erblicken, dessen Kommentare mit den Auffassun-
gen Nizamis nicht immer iibereinstimmen, vielmehr mitunter in einem ‘‘ironi-
schen” Gegensatz dazu stehen.

51 Sarafname, ed. Dastgirdi 290,7.

52 H. Corbin, Avicenne et le récit visionnaire (Bibliothéque iranienne vol. 4), Teheran
— Paris 1954, 236-79.

53 Ein Beispiel ist die Einleitungsgeschichte des Mathnawi von Rumi, in der ein
Koénig den Liebhaber einer von ihm erworbenen liebeskranken Sklavin — es ist ein
Schmied, iiber den der Erzihler nichts Ehrenriihriges berichtet, — ausfindig macht
und durch Gift hinsiechen und so hisslich werden lidsst, dass die Liebe der Sklavin
zu ihm erlischt und sein bald danach eintretender Tod ihr nichts mehr ausmacht.
Der K6nig symbolisiert Gott, die Sklavin die Seele, der Schmied die Welt.



DIE FRAU ALS PERSON IN DER EPIK NIZAMIS 155

Nizamis Frauenbild ist erstaunlich in einer Gesellschaft, in der die ein-
gangs zitierten, im Namen al-Ghazzalis verbreiteten Auffassungen und Ein-
stellungen gegeniiber der Frau vorherrschten und praktiziert wurden. Doch
mag es in der Tat das gelebte Beispiel einer jungen, als Sklavin verkauften
und verschenkten Kiptschakin, ihre Anmut, ihre Klugheit, ihre Wiirde sein,
was hinter diesen poetischen Bildern steht, in ihnen verewigt ist, so be-
durfte es doch, um es wahrzunehmen, auch eines so hochherzigen Geistes,

und um es iiberzeugend zu gestalten, eines so grossen Dichters wie Nizami
es gewesen ist. ‘



	Die Frau als Person in der Epik Nizamis

