
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 42 (1988)

Heft: 1

Artikel: Die Rolle von Ruhe und Isolation in der Morita-Psychotherapie

Autor: Rhyner, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE ROLLE VON RUHE UND ISOLATION
IN DER MORITA-PSYCHOTHERAPIE

Bruno Rhyner

Einleitung

Die Morita-Therapie ist eine typisch japanische Form der Psychotherapie,
die um das Jahr 1919 von Morita Shôma (1874-1938) nach langen Jahren
des Suchens zur Behandlung von gewissen Formen neurotischer Störungen

entwickelt worden ist.
Was wir heutzutage als neurotische und psycho-somatische Störungen

bezeichnen, nannte man in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
Neurasthenie (Nervenschwäche), oder einfach Nervosität (jap: shinkeishitsu),
deren Ursachen man in einer Erkrankung des Organismus und des

Nervensystems, also auf rein somatischer Ebene, sah. Dementsprechend bemühten

sich die damals gängigen Therapien um eine allgemeine Stärkung des

"geschwächten" Organismus, wobei man annahm, dass die Probleme der

"schwachblütigen Nervösen" durch diese allgemeine Stärkung von alleine
verschwinden würden.

Morita, der als Psychiater in Tôkyô mit vielen der westlichen Methoden

in Berührung kam, postulierte als erster Japaner die psychogene
Entstehung der Neurosen, wobei er sein Augenmerk von den Symptomen weg
auf die psychische Einstellung der Patienten legte. Das von Morita in der

Folge entwickelte eigene Therapieverfahren wird meist im familiären
Rahmen einer Spezialklinik durchgeführt, deren älteste und grösste das

Sansei-Spital in Kyoto ist. Die Morita-Psychotherapie umfasst vier Phasen:
In der erste Phase, der sogenannten absoluten Bettruhe, wird der Patient
während fünf bis sieben Tagen von der Aussenwelt isoliert und mit sich
selber konfrontiert. In der zweiten Phase verbringt er drei Tage im Garten
mit Beobachten der Natur und kleineren Arbeiten. Die dritte Phase ist
eigentliche Arbeitstherapie; notwendige Arbeiten in Haus, Küche und
Garten werden durchgeführt. Die vierte Phase umfasst neben der Arbeit
bereits die Wiedereingliederung ins gesellschaftliche Leben. Das ganze
Therapieprogramm dauert im Schnitt vierzig Tage, wobei die Kosten
normalerweise von der staatlichen Krankenkasse übernommen werden. Zwei
Drittel der Patienten leiden unter Anthropophobie, ein für die
stressbelasteten, vertikalen Sozialstrukturen Japans typisches Phänomen. Ausgeübt

wird die Morita-Therapie noch fast ausschliesslich von Ärzten, die



RUHE UND ISOLATION 121

auch deren Herkunft von der westlichen Wissenschaft (Medizin, Psychiatrie)

stark hervorheben.
Neben der Psychiatrie hatte Morita jedoch noch ein anderes starkes

Interesse, dem er sein Leben lang nachging; dies war der Buddhismus,
insbesondere der Zen-Buddhismus. Bereits als Junge übte Morita im Dorftempel

Zazen, und 1910 nahm er als Mitglied der Ryôshikai-Zen-Gruppe, zu
der u.a. der Zen-Philosoph Nishida Kitarô und der Schriftsteller Natsume
Sôseki gehörten, an einem Sesshin im Engaku-ji teil und machte bei Shaku
Sôen (1859—1919), dem Meister von Suzuki Daisetsu, sanzen, d.h. er
erhielt ein Köan und musste vor dem Meister erscheinen, um seine Antworten
zu präsentieren. Ausserdem praktizierte Morita die "Methode der
Innenschau" (naikanhö) von Zen-Meister Hakuin. In seinen eigenen Schriften
und vor allem in seinen zahlreichen mündlichen Vorträgen pflegte Morita
viele seiner Anschauungen durch Zen-Worte und Beispiele zu erklären.

Morita brauchte lange, bis seine Therapie von den Gelehrten,
insbesondere den Medizinern, anerkannt wurde. Das Verdikt, das er am meisten
fürchtete, war: "Medizin heisst Krankheiten mit Medikamenten heilen,
die Theorie von Morita ist Religion."1 Diese Furcht, wissenschaftlich
nicht anerkannt zu werden, und die Angst vor einer Qualifikation der
Morita-Therapie als Religion, anscheinend etwas vom Schlimmsten, was
einer neuen Theorie in einem wissenschaftsgläubigen Zeitalter passieren
kann, sind meiner Ansicht nach die Hauptgründe, weshalb Morita und
seine Nachfolger eine Assoziierung der Morita-Therapie mit dem Zen-
Buddhismus meist abgelehnt und die Herkunft ihrer Therapieform von
der hochangesehenen westlichen Medizin so ausdrücklich betont haben2.

Anhand der Elemente Ruhe und Isolation soll im Folgenden aufgezeigt

werden, wie Morita, ausgehend von westlichen Therapiemethoden,
zu seiner eigenen Therapieform gefunden hat.

Inoue, Tsuneshichi. "Daikannon yokochô no omoide". In: Morita Shôma hyöden
geppô. Tôkyô: Hakuyôsha. Ausgabe Mai 1974, S. 3.
So z.B. Nomura, Akichika. "Psychotherapy in Japan — Morita's psychotherapy".
In: Shinkeishitsu, Vol. 3, No. 1, 1962, S. 25-29 und Suzuki, Tomonori. "Morita
ryôhô to Zen.". In: Seishin igaku, Vol. 8, No. 11, 1966, S. 55-58.



122 BRUNO RHYER

Westliche Vorbilder: Mitchell und O. Binswanger

Der amerikanische Arzt Silas Weir Mitchell (1829-1914) entwickelte in
den siebziger Jahren des 19. Jahrhunderts die erste Standardmethode zur
Behandlung der Neurasthenie. Die Hauptelemente seiner Behandlungsmethode

waren Bettruhe und Überfütterung, weshalb die Methode im
deutschsprachigen Raum unter dem Namen "Mastkur" bekannt wurde;
Mitchell selber bevorzugte die Bezeichnung Rest Treatment. Mitchell
verschrieb seinen "nervenschwachen" Patienten, bei denen man einen

Mangel an "Fett, Blut und anderen Elementen" vermutete, vier bis fünf
Wochen Bettruhe, die die Aufnahme grosser Nahrungsmengen ermöglichen

sollte. Eine Pflegerin betreute den Patienten den ganzen Tag, gab
ihm die häufigen Mahlzeiten ein, wusch ihn, oder las ihm vor. Um
eventuellen schädlichen Folgen allzulanger Bettruhe vorzubeugen, wurden
Massagen und Elektrotherapie verwendet.

Der Schweizer Otto Binswanger (1852-1919), ein Onkel des weit
bekannteren Ludwig Binswanger, war seit 1882 Psychiatrie-Professor in
Jena und ein typischer Vertreter seiner Zeit, d.h. der materialistischen
Psychiatrie. Für ihn galt: "Die psychischen Krankheiten sind
Allgemeinerkrankungen der Grosshirnrinde.''3 Die Neurasthenie basierte seiner
Ansicht nach auf einer "pathologischen Übererregbarkeit der centralen
Nervensubstanz", die "Dauerermüdung und Erschöpfung" hervorruft4. Durch
klimatische Kuren und Ruhe- und Erholungskuren wollte Otto Binswanger
eine allgemeine Kräftigung des Patienten erreichen. Die therapeutischen
Massnahmen Binswangers bauen im wesentlichen auf Mitchell auf. Die
Bettruhe wird auch in schweren Fällen auf 8—14 Tage reduziert, in leichten

Fällen wird ganz auf sie verzichtet. Die Isolierung von seiner bisherigen
Umgebung soll den Patienten für die suggestiven Einwirkungen des Arztes
empfänglich machen und gleichzeitig eine "Ruhestellung des Gehirns"
bewirken. Auch bei Binswanger wird der Patient systematisch überernährt.
Das hervorstechendste Merkmal der Binswanger'schen Therapieform ist
jedoch ein bis ins kleinste Detail ausgearbeiteter Stundenplan, der die
Tätigkeiten des Patienten (Essen, Massage, Elektro- und Hydrotherapie,
Lektüre, Zeichnen, Malen, Spaziergänge, gesellige Unterhaltungen etc.)

3 Binswanger, Otto. "Allgemeine Psychiatrie". In: Binswanger, O. und Siemerling,
E. (Hrsg.), Lehrbuch der Psychiatrie, Jena: Verlag Gustav Fischer, 1904, S. 1.

4 Binswanger, Otto. Die Pathologie und Therapie der Neurasthenie. Jena: Verlag
Gustav Fischer, 1896, S. 20.



RUHE UND ISOLATION 123

minutiös regelt; in Japan bezeichnete man deshalb die Binswanger'sche
Therapie als "Methode des geregelten Lebens" (seiki seikatsu hö).

Morita arbeitete während Jahren mit diesen Methoden, war dann
aber mit den erzielten Resultaten nicht zufrieden, was ihn zur Entwicklung

seiner eigenen Therapieform bewegte.

Exkurs: Die Entstehung der Neurosen nach Morita

Um im Folgenden die Intentionen von Moritas absoluter Bettruhe
richtig verstehen zu können, muss man seine Vorstellungen über die
Neurosenentstehung kennen.

Die Basis bildet für Morita der Mensch mit seiner "Begierde nach
Leben" (sei no yokubö); die Kehrseite der Begierde nach Leben ist die
Furcht vor dem Tode (shi no kyöfu); die beiden Begriffe gehören zusammen

wie die zwei Seiten einer Münze. Ebenfalls auf die Kehrseite der
Münze gehört die "hypochondrische Grundstimmung", für Morita die
Voraussetzung für das Enstehen einer Neurose; unter hypochondrischer
Grundstimmung versteht er die ständige Angst vor Einschränkungen des

eigenen Wohlbefindens, seien diese körperlicher oder psychischer Art.
Bei Menschen mit einem starken Lebensverlangen ist meist auch diese

Angst vor Einschränkungen des eigenen Wohlbefindens ausgeprägt
vorhanden. Ein Auslöseerlebnis führt den Patienten dazu, ein an und für
sich normales Phänomen, z.B. eine gewisse Angst, öffentlich aufzutreten,
beseitigen zu wollen. Er stellt sich in Gedanken vor, dass diese Angst,
diese Unsicherheit nicht sein sollte, dass man sie zuerst beseitigen müsse,
bevor er sich in der Öffentlichkeit zeigen könne; Morita nennt dies den
'Widerspruch der Gedanken" (shisö no mujun) oder auch "Beseitigungswunsch".

Die Aufmerksamkeit bleibt an dem Phänomen der Angst hängen,

wodurch der Beseitigungswunsch noch grösser wird, was wiederum
vermehrte Aufmerksamkeit nach sich zieht; Morita nennt diesen Teufelskreis,

dieses Wechselspiel "psychische Interaktion" (seishin kögo sayö).
Durch den Widerspruch der Gedanken und die psychische Interaktion
kommt es schliesslich zur Fixierung des Symptoms; in unserem hier
angenommenen Fall wäre dies die Unmöglichkeit, öffentlich aufzutreten.
Heilung in der Morita-Therapie bedeutet nicht unbedingt die Beseitigung
des Symptoms, sondern das Annehmen seiner selbst, so wie man ist
(arugamamä). Graphisch dargestellt sieht der soeben besprochene Prozess
wie folgt aus:



124 BRUNO RHYNER

Heilung

psychische

Symptome

Interaktion

Morita-Psycho-
therapie

Widerspruch der
Gedanken/
Beseitigungswunsch

x

hypochondrische
Grundstimmung /
Mensch, Begierde
nach Leben

Auf die Ähnlichkeit respektive Parallelität dieser Vorstellungen mit dem
buddhistischen Weg, insbesondere aber mit der Koan-Übung im Rinzai-
Zen, habe ich an einem anderen Ort5 hingewiesen. Was hier noch
anzufügen wäre, ist die Klassifizierung der Neurosen nach Morita:

Neurosen

Psychische
Störungen

shinkeishitsu (sensitiv, introvertiert)

allgemeine shinkeishitsu
anfallsweise auftretende Neurosen
Zwangsneurosen

Hysterie (sensitiv, extravertiert)

Psychosen

Siehe: Rhyner, Bruno. "Morita Psychotherapy and Zen-Buddhism: A Comparison
of Theoretical Concepts". In: Psychologia, Vol. 31, No. 1., 1988, S. 7-14 und
Rhyner, Bruno. Morita-Psychotherapie und Zen-Buddhismus. Dissertation, Universität

Zürich. In der Reihe "Ethnologische Schriften Zürich", 1988.



RUHE UND ISOLATION 125

Morita unterteilt die shinkeishitsu-Neuiosen in drei Arten, deren äussere

Erscheinungsbilder verschieden, die Art und Weise ihrer Entstehung
jedoch gemeinsam sind. Allgemeine shinkeishitsu-Nemosen zeigen oft
körperliche Symptome wie Müdigkeit, Kopfweh, Schlaflosigkeit, aber
auch mangelnde Konzentrationsfähigkeit, Minderwertigkeitsgefühle, die
Unfähigkeit zu studieren, etc. Bei den anfallsweise auftretenden Neurosen
leidet der Patient an verschiedenen Arten von Anfällen, wie z.B. Herzklopfen,

Schwindel, Ohnmacht, Schmerzen, Atemnot, etc. Bei den
Zwangsneurosen handelt es sich in der Morita-Therapie vor allem um Zwangs-
vorstellungen, wie z.B. die Furcht zu erröten oder anderen Menschen in
die Augen zu schauen (die oft behandelte Anthropophobie gehört
hierher); Zwangshandlungen zählte Morita erst später zu dieser Kategorie.

Ruhe und Isolation bei Morita

Wie verwendet nun Morita die Elemente Ruhe und Isolation in seiner
ersten Phase der absoluten Bettruhe? Da Morita, wie wir gesehen haben,
nicht mehr an eine körperliche Bedingtheit der Neurosen glaubt, spielt
Überernähung oder ein spezielle Diät keine Rolle mehr. Auch dient die
Isolation von der gewohnten Umgebung nicht mehr dazu, "dem erregten
Gemüthe Ruhe und Erholung zu gewähren"6. Im Gegenteil, Morita
verschärft die Bettruhe ganz entschieden: ausser Essen, Liegen und auf die
Toilette gehen ist dem Patienten nichts erlaubt; also keine Gespräche,
keine Lektüre, kein Hören von Musik, keine Ablenkung irgendwelcher Art.
Kein Stundenplan gliedert den langen Tag, und keine Pflegerin kümmert
sich um ihn und lenkt ihn ab. Der Patient ist während dieser Phase der
absoluten Bettruhe ganz sich selbst überlassen, findet sich als ein ganz auf
sich selbst Zurückgeworfener vor. Es gibt kein Entrinnen vor sich selbst
und seinen Problemen mehr. Der Patient liegt Stunde um Stunde in
seinem Zimmer, Gedanken tauchen auf und vergehen wieder, und unweigerlich

wird er sich auch mit seinen Symptomen, mit seinen Ängsten befassen
müssen. Doch in seiner Situation kann er sich nur noch schwer ablenken,
seine Ängste kommen immer wieder und lassen ihn nicht mehr los. Der
Patient befindet sich in der gleichen psychischen Situation wie ein Rinzai-
Zen-Mönch mit seinem Köan, dem "glühenden Eisenball im Mund, den
man weder schlucken noch ausspeien kann", nur mit dem Unterschied,

6 Mitchell, Silas Weir. Neurasthenie und Hysterie (Fat and Blood), Berlin: Hirsch¬
wald, 1887, S. 26.



126 BRUNO RHYNER

dass der Patient sein Problem nicht von einem Meister bekommen hat,
sondern sozusagen ein natürliches Köan, nämlich sein neurotisches
Problem, das er mit seinem Verstand zu lösen versucht, in sich trägt.

Was hat Morita selbst mit seiner absoluten Bettruhe beabsichtigt? In
seinem Standardwerk "Wesen und Therapie der Neurose" (shinkeishitsu
no hontai to ryöhö; 1928) schreibt er dazu: "Mit dieser Methode kann
man zuerst einmal den psychischen Zustand des Patienten während der
Ruhezeit beobachten und so Hinweise für die Diagnose bekommen.
Und ausserdem, was der Kern dieser Therapie ist, wird der psychische
Konflikt des Patienten grundlegend zerstört, und (die absolute Bettruhe,
d. Verf.) lässt (den Patienten, d. Verf.) den psychischen Zustand des, wie
ich es nenne, 'Konflikt gleich Erlösung' (hanmon soku gedatsü) intuitiv
erfassen (taitoku saseru)."1

Mit den Hinweisen zur Diagnose meint Morita seine Erfahrung, dass

reine shinkeishitsu-Neurotiker die Therapieanordnungen strikte befolgen
und die absolute Bettruhe durchhalten, während andere Patienten, wie
Hysteriker oder latente Schizophrene, die Ruheperiode nicht einhalten
und aufgeben.

Der springende Punkt der absoluten Bettruhe ist jedoch, den Patienten
etwas, Morita nennt es "Konflikt gleich Erlösung", "intuitiv erfassen"
(taitoku), d.h. erfahren zu lassen. Tai ist das Schriftzeichen für Körper,
toku bedeutet 'gewinnen, erwerben'; damit will angedeutet sein, dass

der ganze Mensch an diesem Prozess beteiligt ist, es findet eine Er-fahrung
statt, die mehr ist als nur logisches Begreifen, die den Menschen in seiner
Ganzheit mit einbezieht. Morita bezeichnet deshalb seine Therapie auch
ausdrücklich als "Erfahrungs-Therapie" (taiken ryöhö).

Was erfährt nun der Patient während der absoluten Bettruhe? Und
was meint Morita mit seinem "Konflikt gleich Erlösung"? Liest oder hört
man Erfahrungsberichte von Morita-Therapie-Patienten, so stösst man auf
ein fast allen gemeinsames Erlebnismuster während der absoluten
Bettruhe: nach einem gemächlichen, aber steten Ansteigen der inneren Spannung

in den ersten Tagen kommt es meistens um den fünften Tag zu
einem Höhepunkt, einer heftigen Krise, die dann plötzlich in ein Gefühl
tiefer Ruhe übergeht. Eine Patientin (35), die an Hypochondrie (Furcht
vor Krankheiten) litt; berichtete, dass sie am vierten Tag der absoluten
Bettruhe anfing, über ihre Vergangenheit nachzudenken, und dann plötz-

7 Morita, Shôma. Shinkeisthitsu no hontai to ryôhô. 26. Auflage, Tôkyô: Haku-
yôsha, 1984, S. 104.



RUHE UND ISOLATION 127

lieh Kopfweh bekam. Über den fünften Tag teilt sie mit: "Dieser Tag war
besonders schmerzvoll. Die Vergangenheit ging mir nicht mehr aus dem
Kopf. Alles war mir verleidet und ich konnte es kaum mehr aushalten.
Geräusche wurden unerträglich, und ich konnte nicht entfliehen.
Dies ist es, dachte ich, hielt die Augen geschlossen und litt nur. In dem
Augenblick, als man mir das Essen brachte und man mir 'Bitte essen Sie!'
sagte, war das Gefühl des Hängenbleibens (kodawari) (an der Vergangenheit,

d. Verf.) wie weggeflogen. Sowohl der Körper als auch der Geist
fühlten sich erleichtert." Rückblickend schreibt sie in ihr Tagebuch: "In
den sechseinhalb Tagen absoluter Bettruhe sind meine unangenehmen
Gefühle Menschen gegenüber, meine Furcht vor Krankheiten und das

Hängenbleiben daran völlig verschwunden. Wie seltsam, dass sich das in
einem Augenblick wandeln kann."8

Diese paradoxe Erfahrung, dass der neurotische Teufelskreis
durchbrochen wird, sobald der Patient sich ohne Vorbehalt seinem momentanen

Leiden, seiner Angst hingibt, d.h. sobald er sich zum erstenmal so

annimmt, wie er in Wirklichkeit ist (arugamama), nennt Morita ebenso
paradox "Der psychische Konflikt ist gleich Erlösung". Sobald man zum
Konflikt wird, und ihn nicht mehr länger als ein aussenstehendes Problem
zu lösen oder ihm auszuweichen versucht, im gleichen Moment zeigt sich
der Ausweg aus dem bisherigen Dilemma. Sowohl inhaltlich als auch
formal ist diese Einsicht Moritas "Der psychische Konflikt ist gleich
Erlösung" (hanmon soku gedatsu) parallel zu der zen-buddhistischen Aussage

"Die Leidenschaften sind gleich Erleuchtung" (bonnö soku bodai)
formuliert, was sagen will, dass die Erleuchtung mitten in den
Leidenschaften und Leiden zu finden ist, oder etwas extremer formuliert, dass

Leidenschaften und Leiden (bonnö) letzten Endes das gleiche sind (soku)
wie Erleuchtung (bodai).

Nach diesem spontanen Umkippen auf dem Höhepunkt der Krise
wird der Patient noch ein bis zwei weitere Tage in seinem Tatami-Zimmer

belassen, wobei sich meist ein Gefühl grosser Ruhe einstellt, das
dann allmählich in Langeweile und den Drang, etwas zu tun, übergeht.
Ist so der natürliche Fluss der Aufmerksamkeit nicht mehr durch den
neurotischen Teufelskreis blockiert, wird in der zweiten Phase der Morita-
Therapie durch das Beobachten der Natur im Garten und kleinere manuelle

Arbeiten die Aufmerksamkeit des Patienten nach aussen auf konstruktivere

Dinge und Aufgaben gelenkt.

8 Suzuki Tomonori. Morita ryöhö o kataru. Tôkyô: Seishin Shobô, 6. Auflage,
1985, S. 228.



128 BRUNO RHYNER

Schlussfolgerungen

Mitchell und Otto Binswanger, Moritas unmittelbare westliche Vorbilder,
benutzten die Bettruhe lediglich als Grundlage für die Überernährung ihrer
Patienten; dies entspricht ganz ihren Vorstellungen von der körperlichen
Bedingtheit der Neurasthenie, wie man neurotische und psychosomatische
Störungen damals nannte. Ausgehend von diesen westlichen Methoden,
und in Auseinandersetzung mit ihnen, fand Morita zu seiner eigenen
Therapieform, deren absolute Bettruhe sich radikal von den westlichen
Vorbildern unterscheidet. Morita, der von der psychogenen Entstehung der
Neurosen ausgeht, verschärfte die Bettruhe ganz entschieden, um dadurch
den psychischen Konflikt des Patienten zu intensivieren und die psychische

Interaktion, d.h. den neurotischen Teufelskreis, zu durchbrechen.
Diese Radikalität des Settings, in welchem der Patient seinem Schmerz
und seiner Angst nicht mehr ausweichen kann, sondern auf sie eingehen
muss, ist nur mit einem Einfluss von Seiten des Zen-Buddhismus zu
erklären, wo sich ein Rinzai-Mönch mit seinem Köan während eines Sesshins

(einwöchige Periode besonders intensiver Meditation) in einer vergleichbaren

psychischen Situation befindet wie der Patient der Morita-Therapie
während der absoluten Bettruhe.

Der Erste, der diesen Standpunkt klar und offen vertrat, war Usa

Genyü (1886-1957), ein Zen-Priester, der mit dreissig Jahren anfing
Medizin zu studieren, sich bei Morita in Psychiatrie spezialisierte, und
dann 1922 das Sansei-Spital in Kyoto gründete: "Our way of treatment
quite equals Zen, in another word, it is the spiritual tact of Zen itself.
That means, according to our practical experience, the nervous disease
is generally caused by the mental struggle of the patient how to extinguish
or escape his mental pain, unsafety, terror, etc. Accordingly the only
key to recover from the nervous disease is to accept it totally, namely by
excluding every resistence to it, leave it as it is, and thus go to the bottom
of it as far as to harmonize with it and melt into it and extremely grow
into it. This is indeed the application of the Zen doctrine, the main
principle of the oriental philosophy. No way except this is effective."9

Eine eventuelle Schlussfolgerung, dass nun die Morita-Psychothera-
pie desselbe wie Zen-Buddhismus sei, geht meines Erachtens zu weit. Was

man jedoch, entgegen anderslautender Beteuerungen vieler japanischer

9 Usa, Genyû. Treatment for nervous disease through Zen. Mimeographed. Kyoto:
Sansei Hospital, 1954, S. 1 und S. 7f.



RUHE UND ISOLATION 129

Autoren, eindeutig feststellen kann, und was ich am Beispiel der absoluten
Bettruhe aufzuzeigen versuchte, ist die Tatsache, dass Morita (ob bewusst
oder unbewusst bleibe dahingestellt) Techniken und Vorstellungen vom
Zen-Buddhismus in seine eigene Therapieform übernommen und integriert
hat.

BIBLIOGRAPHIE

BINSWANGER, Otto. Die Pathologie und Therapie der Neurasthenie. Jena: Verlag
Gustav Fischer, 1896.

-. "Allgemeine Psychiatrie". In: BINSWANGER, O. und SIEMERLING, E. (Hrsg.),
Lehrbuch der Psychiatrie. Jena: Verlag Gustav Fischer, 1904, S. 1—78.

INOUE, Tsuneshichi. "Daikannon yokochò no omoide". In: Morita Shôma hyöden
geppô. Tôkyô: Hakuyôsha, Ausgabe Mai 1974, S. 2—4.

MITCHELL, Silas Weir. Neurasthenie und Hysterie (Fat and Blood). Berlin: Hirsch¬

wald, 1887.
MORITA, Shôma. "Der Begriff der Nervosität". In: Zentralblatt für Psychotherapie

und ihre Grenzgebiete, Band 12, Heft 1, 1940, S. 38-53.
—. Shinkeishitsu no hontai to ryöhö. 26. Auflage. Tôkyô: Hakuyôsha, 1984.

NOMURA, Akichika. "Psychotherapy in Japan — Morita's psychotherapy". In:
Shinkeishitsu, Vol. 3, No. 1., 1962, S. 25-29.

REYNOLDS, David K. Morita Psychotherapy. Berkley and Los Angeles: University
of California Press, 1976.

RHYNER, Bruno. "Morita Therapy, Mitchell's Rest Treatment and Otto Binswanger's
'Geregelte Lebensführung': A Methodological Comparison". In: Psychologia,
Vol. 30, No. 2, 1987, S. 70-74.

—. "Morita Psychotherapy and Zen-Buddhism: A Comparison of Theoretical Con¬

cepts". In: Psychologia, Vol. 31, No. 1, 1988, S. 7-14.
—. Morita-Psychotherapie und Zen-Buddhismus. Dissertation, Universität Zürich.

Zürich: Ethnologische Schriften Zürich, 1988.
SUZUKI, Tomonori. "Morita ryôhô to Zen". In: Seishin igaku, Vol. 8, No. 11, 1966,

S. 55-58.
-. Morita ryôhô o kataru. 6. Auflage. Tôkyô: Seihin Shobô, 1985.
USA, Genyû. Treatment for nervous disease through Zen. Mimeographed. Kyoto:

Sansei Hospital, 1954.
USA, Shin-ichi. "Morita ryôhô to bukkyô". In: Daihôrin, No. 9, 1983, S. 128-132.




	Die Rolle von Ruhe und Isolation in der Morita-Psychotherapie

