Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 42 (1988)

Heft: 1

Artikel: Die Rolle von Ruhe und Isolation in der Morita-Psychotherapie
Autor: Rhyner, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146817

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE ROLLE VON RUHE UND ISOLATION
IN DER MORITA-PSYCHOTHERAPIE

Bruno Rhyner

Einleitung

Die Morita-Therapie ist eine typisch japanische Form der Psychotherapie,
die um das Jahr 1919 von Morita Shoma (1874—1938) nach langen Jahren
des Suchens zur Behandlung von gewissen Formen neurotischer Storun-
gen entwickelt worden ist.

Was wir heutzutage als neurotische und psycho-somatische Stérungen
bezeichnen, nannte man in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts Neu-
rasthenie (Nervenschwiche), oder einfach Nervositit (jap: shinkeishitsu),
deren Ursachen man in einer Erkrankung des Organismus und des Nerven-
systems, also auf rein somatischer Ebene, sah. Dementsprechend bemiih-
ten sich die damals gingigen Therapien um eine allgemeine Stirkung des
“geschwichten” Organismus, wobei man annahm, dass die Probleme der
“schwachbliitigen Nervosen™ durch diese allgemeine Stidrkung von alleine
verschwinden wiirden.

Morita, der als Psychiater in Tokyo mit vielen der westlichen Metho-
den in Berithrung kam, postulierte als erster Japaner die psychogene Ent-
stehung der Neurosen, wobei er sein Augenmerk von den Symptomen weg
auf die psychische Einstellung der Patienten legte. Das von Morita in der
Folge entwickelte eigene Therapieverfahren wird meist im familidren
Rahmen einer Spezialklinik durchgefithrt, deren dlteste und grosste das
Sansei-Spital in Kyoto ist. Die Morita-Psychotherapie umfasst vier Phasen:
In der erste Phase, der sogenannten absoluten Bettruhe, wird der Patient
wihrend fiinf bis sieben Tagen von der Aussenwelt isoliert und mit sich
selber konfrontiert. In der zweiten Phase verbringt er drei Tage im Garten
mit Beobachten der Natur und kleineren Arbeiten. Die dritte Phase ist
eigentliche Arbeitstherapie; notwendige Arbeiten in Haus, Kiiche und
Garten werden durchgefiihrt. Die vierte Phase umfasst neben der Arbeit
bereits die Wiedereingliederung ins gesellschaftliche Leben. Das ganze
Therapieprogramm dauert im Schnitt vierzig Tage, wobei die Kosten nor-
malerweise von der staatlichen Krankenkasse tibernommen werden. Zwei
Drittel der Patienten leiden unter Anthropophobie, ein fiir die stressbe-
lasteten, vertikalen Sozialstrukturen Japans typisches Phidnomen. Ausge-
bt wird die Morita-Therapie noch fast ausschliesslich von Arzten, die



RUHE UND ISOLATION 121

auch deren Herkunft von der westlichen Wissenschaft (Medizin, Psychia-
trie) stark hervorheben.

Neben der Psychiatrie hatte Morita jedoch noch ein anderes starkes
Interesse, dem er sein Leben lang nachging; dies war der Buddhismus, ins-
besondere der Zen-Buddhismus. Bereits als Junge iibte Morita im Dorftem-
pel Zazen, und 1910 nahm er als Mitglied der Ryoshikai-Zen-Gruppe, zu
der u.a. der Zen-Philosoph Nishida Kitaré6 und der Schriftsteller Natsume
Soseki gehorten, an einem Sesshin im Engaku-ji teil und machte bei Shaku
Séen (1859—-1919), dem Meister von Suzuki Daisetsu, sanzen, d.h. er er-
hielt ein K6an und musste vor dem Meister erscheinen, um seine Antworten
zu prasentieren. Ausserdem praktizierte Morita die “Methode der Innen-
schau” (naikanho) von Zen-Meister Hakuin. In seinen eigenen Schriften
und vor allem in seinen zahlreichen miindlichen Vortrigen pflegte Morita
viele seiner Anschauungen durch Zen-Worte und Beispiele zu erklaren.

Morita brauchte lange, bis seine Therapie von den Gelehrten, insbe-
sondere den Medizinern, anerkannt wurde. Das Verdikt, das er am meisten
furchtete, war: “Medizin heisst Krankheiten mit Medikamenten heilen,
die Theorie von Morita ist Religion.”! Diese Furcht, wissenschaftlich
nicht anerkannt zu werden, und die Angst vor einer Qualifikation der
Morita-Therapie als Religion, anscheinend etwas vom Schlimmsten, was
einer neuen Theorie in einem wissenschaftsgldubigen Zeitalter passieren
kann, sind meiner Ansicht nach die Hauptgriinde, weshalb Morita und
seine Nachfolger eine Assoziierung der Morita-Therapie mit dem Zen-
Buddhismus meist abgelehnt und die Herkunft ihrer Therapieform von
der hochangesehenen westlichen Medizin so ausdriicklich betont haben2.

Anhand der Elemente Ruhe und Isolation soll im Folgenden aufge-
zeigt werden, wie Morita, ausgehend von westlichen Therapiemethoden,
zu seiner eigenen Therapieform gefunden hat.

1 Inoue, Tsuneshichi. “Daikannon yokochd no omoide”. In: Morita Shéma hyédden
geppo. Tokyo: Hakuyosha, Ausgabe Mai 1974, S. 3.

2 So z.B. Nomura, Akichika. “Psychotherapy in Japan — Morita’s psychotherapy”.
In: Shinkeishitsu, Vol. 3, No. 1, 1962, S. 25—29 und Suzuki, Tomonori. “Morita
ryoho to Zen.”. In: Seishin igaku, Vol. 8, No. 11, 1966, S. 55—58.



122 BRUNO RHYER
Westliche Vorbilder: Mitchell und O. Binswanger

Der amerikanische Arzt Silas Weir Mitchell (1829—-1914) entwickelte in
den siebziger Jahren des 19. Jahrhunderts die erste Standardmethode zur
Behandlung der Neurasthenie. Die Hauptelemente seiner Behandlungs-
methode waren Bettruhe und Uberfiitterung, weshalb die Methode im
deutschsprachigen Raum unter dem Namen ‘“Mastkur” bekannt wurde;
Mitchell selber bevorzugte die Bezeichnung Rest Treatment. Mitchell
verschrieb seinen ‘“nervenschwachen” Patienten, bei denen man einen
Mangel an “Fett, Blut und anderen Elementen” vermutete, vier bis fiinf
Wochen Bettruhe, die die Aufnahme grosser Nahrungsmengen ermog-
lichen sollte. Eine Pflegerin betreute den Patienten den ganzen Tag, gab
ihm die hiufigen Mahlzeiten ein, wusch ihn, oder las ihm vor. Um even-
tuellen schidlichen Folgen allzulanger Bettruhe vorzubeugen, wurden
Massagen und Elektrotherapie verwendet.

Der Schweizer Otto Binswanger (1852—1919), ein Onkel des weit
bekannteren Ludwig Binswanger, war seit 1882 Psychiatrie-Professor in
Jena und ein typischer Vertreter seiner Zeit, d.h. der materialistischen
Psychiatrie. Fur ihn galt: “Die psychischen Krankheiten sind Allgemein-
erkrankungen der Grosshirnrinde.”? Die Neurasthenie basierte seiner An-
sicht nach auf einer ‘“pathologischen Ubererregbarkeit der centralen Ner-
vensubstanz”, die “Dauerermiidung und Erschépfung” hervorruft4. Durch
klimatische Kuren und Ruhe- und Erholungskuren wollte Otto Binswanger
eine allgemeine Kriftigung des Patienten erreichen. Die therapeutischen
Massnahmen Binswangers bauen im wesentlichen auf Mitchell auf. Die
Bettruhe wird auch in schweren Fillen auf 8—14 Tage reduziert, in leich-
ten Fillen wird ganz auf sie verzichtet. Die Isolierung von seiner bisherigen
Umgebung soll den Patienten fiir die suggestiven Einwirkungen des Arztes
empfinglich machen und gleichzeitig eine ‘“Ruhestellung des Gehirns”
bewirken. Auch bei Binswanger wird der Patient systematisch iiberernihrt.
Das hervorstechendste Merkmal der Binswanger’schen Therapieform ist
jedoch ein bis ins kleinste Detail ausgearbeiteter Stundenplan, der die Ta-
tigkeiten des Patienten (Essen, Massage, Elektro- und Hydrotherapie,
Lektiire, Zeichnen, Malen, Spazierginge, gesellige Unterhaltungen etc.)

3 Binswanger, Otto. “Allgemeine Psychiatrie”. In: Binswanger, O. und Siemerling,
E. (Hrsg.), Lehrbuch der Psychiatrie, Jena: Verlag Gustav Fischer, 1904, S. 1.

4 Binswanger, Otto. Die Pathologie und Therapie der Neurasthenie. Jena: Verlag
Gustav Fischer, 1896, S. 20.



RUHE UND ISOLATION 123

minutios regelt; in Japan bezeichnete man deshalb die Binswanger’sche
Therapie als “Methode des geregelten Lebens” (seiki seikatsu ho).

Morita arbeitete wihrend Jahren mit diesen Methoden, war dann
aber mit den erzielten Resultaten nicht zufrieden, was ihn zur Entwick-
lung seiner eigenen Therapieform bewegte.

Exkurs: Die Entstehung der Neurosen nach Morita

Um im Folgenden die Intentionen von Moritas absoluter Bettruhe
richtig verstehen zu kdénnen, muss man seine Vorstellungen iiber die Neu-
rosenentstehung kennen.

Die Basis bildet fiur Morita der Mensch mit seiner “Begierde nach
Leben™ (sei no yokubd); die Kehrseite der Begierde nach Leben ist die
Furcht vor dem Tode (shi no kyofu); die beiden Begriffe gehoren zusam-
men wie die zwei Seiten einer Minze. Ebenfalls auf die Kehrseite der
Miinze gehort die “hypochondrische Grundstimmung”, fir Morita die
Voraussetzung fiir das Enstehen einer Neurose; unter hypochondrischer
Grundstimmung versteht er die stindige Angst vor Einschrinkungen des
eigenen Wohlbefindens, seien diese korperlicher oder psychischer Art.
Bei Menschen mit einem starken Lebensverlangen ist meist auch diese
Angst vor Einschrinkungen des eigenen Wohlbefindens ausgeprigt vor-
handen. Ein Ausl6seerlebnis filhrt den Patienten dazu, ein an und fir
sich normales Phdnomen, z.B. eine gewisse Angst, 6ffentlich aufzutreten,
beseitigen zu wollen. Er stellt sich in Gedanken vor, dass diese Angst,
diese Unsicherheit nicht sein sollte, dass man sie zuerst beseitigen miisse,
bevor er sich in der Offentlichkeit zeigen kénne; Morita nennt dies den
‘Widerspruch der Gedanken” (shis6 no mujun) oder auch “Beseitigungs-
wunsch”. Die Aufmerksamkeit bleibt an dem Phinomen der Angst hin-
gen, wodurch der Beseitigungswunsch noch grosser wird, was wiederum
vermehrte Aufmerksamkeit nach sich zieht; Morita nennt diesen Teufels-
kreis, dieses Wechselspiel “‘psychische Interaktion” (seishin kogo sayd).
Durch den Widerspruch der Gedanken und die psychische Interaktion
kommt es schliesslich zur Fixierung des Symptoms; in unserem hier ange-
nommenen Fall wire dies die Unmoglichkeit, offentlich aufzutreten.
Heilung in der Morita-Therapie bedeutet nicht unbedingt die Beseitigung
des Symptoms, sondern das Annehmen seiner selbst, so wie man ist

(arugamama). Graphisch dargestellt siecht der soeben besprochene Prozess
wie folgt aus:



124 BRUNO RHYNER

Heilung

AN

| Morita-Psycho-

| therapie
psychische |

Widerspruch der
Gedanken /
Symptome Beseitigungs-
wunsch

\

Interaktion

hypochrondrische
Grundstimmung /
Mensch, Begierde
nach Leben

Auf die Ahnlichkeit respektive Parallelitit dieser Vorstellungen mit dem
buddhistischen Weg, insbesondere aber mit der Kéan-Ubung im Rinzai-
Zen, habe ich an einem anderen Ort> hingewiesen. Was hier noch anzu-
fiigen wire, ist die Klassifizierung der Neurosen nach Morita:

Neurosen shinkeishitsu (sensitiv, introvertiert)
allgemeine shinkeishitsu
anfallsweise auftretende Neurosen

Psychische Zwangsneurosen
Stérungen

Hysterie (sensitiv, extravertiert)

Psychosen

5 Siehe: Rhyner, Bruno. “Morita Psychotherapy and Zen-Buddhism: A Comparison
of Theoretical Concepts”. In: Psychologia, Vol. 31, No. 1., 1988, S. 7—14 und
Rhyner, Bruno. Morita-Psychotherapie und Zen-Buddhismus. Dissertation, Univer-
sitdt Ziirich. In der Reihe “Ethnologische Schriften Ziirich”, 1988.



RUHE UND ISOLATION 125

Morita unterteilt die shinkeishitsu-Neurosen in drei Arten, deren dussere
Erscheinungsbilder verschieden, die Art und Weise ihrer Entstehung je-
doch gemeinsam sind. Allgemeine shinkeishitsu-Neurosen zeigen oft
korperliche Symptome wie Miidigkeit, Kopfweh, Schlaflosigkeit, aber
auch mangelnde Konzentrationsfihigkeit, Minderwertigkeitsgefiihle, die
Unfahigkeit zu studieren, etc. Bei den anfallsweise auftretenden Neurosen
leidet der Patient an verschiedenen Arten von Anfillen, wie z.B. Herzklop-
fen, Schwindel, Ohnmacht, Schmerzen, Atemnot, etc. Bei den Zwangs-
neurosen handelt es sich in der Morita-Therapie vor allem um Zwangs-
vorstellungen, wie z.B. die Furcht zu erroten oder anderen Menschen in
die Augen zu schauen (die oft behandelte Anthropophobie gehort hier-
her); Zwangshandlungen zihlte Morita erst spiter zu dieser Kategorie.

Ruhe und Isolation bei Morita

Wie verwendet nun Morita die Elemente Ruhe und Isolation in seiner
ersten Phase der absoluten Bettruhe? Da Morita, wie wir gesehen haben,
nicht mehr an eine korperliche Bedingtheit der Neurosen glaubt, spielt
Ubererndhung oder ein spezielle Didt keine Rolle mehr. Auch dient die
Isolation von der gewohnten Umgebung nicht mehr dazu, “dem erregten
Gemiithe Ruhe und Erholung zu gewihren”®. Im Gegenteil, Morita ver-
schirft die Bettruhe ganz entschieden: ausser Essen, Liegen und auf die
Toilette gehen ist dem Patienten nichts erlaubt; also keine Gespriche,
keine Lektiire, kein Horen von Musik, keine Ablenkung irgendwelcher Art.
Kein Stundenplan gliedert den langen Tag, und keine Pflegerin kiimmert
sich um ihn und lenkt ihn ab. Der Patient ist wihrend dieser Phase der
absoluten Bettruhe ganz sich selbst iiberlassen, findet sich als ein ganz auf
sich selbst Zuriickgeworfener vor. Es gibt kein Entrinnen vor sich selbst
und seinen Problemen mehr. Der Patient liegt Stunde um Stunde in sei-
nem Zimmer, Gedanken tauchen auf und vergehen wieder, und unweiger-
lich wird er sich auch mit seinen Symptomen, mit seinen Angsten befassen
miissen. Doch in seiner Situation kann er sich nur noch schwer ablenken,
seine Angste kommen immer wieder und lassen ihn nicht mehr los. Der
Patient befindet sich in der gleichen psychischen Situation wie ein Rinzai-
Zen-Monch mit seinem Kodan, dem “gliihenden Eisenball im Mund, den
man weder schlucken noch ausspeien kann”, nur mit dem Unterschied,

6 Mitchell, Silas Weir. Neurasthenie und Hysterie (Fat and Blood), Berlin: Hirsch-
wald, 1887, S. 26.



126 BRUNO RHYNER

dass der Patient sein Problem nicht von einem Meister bekommen hat,
sondern sozusagen ein natiirliches Koan, ndmlich sein neurotisches Pro-
blem, das er mit seinem Verstand zu l6sen versucht, in sich tragt.

Was hat Morita selbst mit seiner absoluten Bettruhe beabsichtigt? In
seinem Standardwerk “Wesen und Therapie der Neurose” (shinkeishitsu
no hontai to ryohd; 1928) schreibt er dazu: “Mit dieser Methode kann
man zuerst einmal den psychischen Zustand des Patienten wihrend der
Ruhezeit beobachten und so Hinweise fir die Diagnose bekommen. . . .
Und ausserdem, was der Kern dieser Therapie ist, wird der psychische
Konflikt des Patienten grundlegend zerstort, und (die absolute Bettruhe,
d. Verf.) lasst (den Patienten, d. Verf.) den psychischen Zustand des, wie
ich es nenne, ‘Konflikt gleich Erlosung’ (hanmon soku gedatsu) intuitiv
erfassen (taitoku saseru).”’

Mit den Hinweisen zur Diagnose meint Morita seine Erfahrung, dass
reine shinkeishitsu-Neurotiker die Therapieanordnungen strikte befolgen
und die absolute Bettruhe durchhalten, wihrend andere Patienten, wie
Hysteriker oder latente Schizophrene, die Ruheperiode nicht einhalten
und aufgeben.

Der springende Punkt der absoluten Bettruhe ist jedoch, den Patienten
etwas, Morita nennt es ‘“Konflikt gleich Erlosung”, “intuitiv erfassen”
(taitoku), d.h. erfahren zu lassen. Tai ist das Schriftzeichen fiir Korper,
toku bedeutet ‘gewinnen, erwerben’; damit will angedeutet sein, dass
der ganze Mensch an diesem Prozess beteiligt ist, es findet eine Er-fahrung
statt, die mehr ist als nur logisches Begreifen, die den Menschen in seiner
Ganzheit mit einbezieht. Morita bezeichnet deshalb seine Therapie auch
ausdriicklich als “Erfahrungs-Therapie” (taiken ryoho).

Was erfihrt nun der Patient wihrend der absoluten Bettruhe? Und
was meint Morita mit seinem “Konflikt gleich Erlosung”? Liest oder hort
man Erfahrungsberichte von Morita-Therapie-Patienten, so stosst man auf
ein fast allen gemeinsames Erlebnismuster wihrend der absoluten Bett-
ruhe: nach einem gemaichlichen, aber steten Ansteigen der inneren Span-
nung in den ersten Tagen kommt es meistens um den fiinften Tag zu
einem Hohepunkt, einer heftigen Krise, die dann plotzlich in ein Gefiihl
tiefer Ruhe iibergeht. Eine Patientin (35), die an Hypochondrie (Furcht
vor Krankheiten) litt, berichtete, dass sie am vierten Tag der absoluten
Bettruhe anfing, iiber ihre Vergangenheit nachzudenken, und dann plétz-

7 Morita, Shoma. Shinkeisthitsu no hontai to ryéhé. 26. Auflage, Tokyd: Haku-
yosha, 1984, S. 104.



RUHE UND ISOLATION 127

lich Kopfweh bekam. Uber den fiinften Tag teilt sie mit: “Dieser Tag war
besonders schmerzvoll. Die Vergangenheit ging mir nicht mehr aus dem
Kopf. Alles war mir verleidet und ich konnte es kaum mehr aushalten.
Gerausche wurden unertriglich, und ich konnte nicht entfliehen. . . .
Dies ist es, dachte ich, hielt die Augen geschlossen und litt nur. In dem
Augenblick, als man mir das Essen brachte und man mir ‘Bitte essen Sie!’
sagte, war das Gefiihl des Hangenbleibens (kodawari) (an der Vergangen-
heit, d. Verf.) wie weggeflogen. Sowohl der Korper als auch der Geist
fiihlten sich erleichtert.” Riickblickend schreibt sie in ihr Tagebuch: “In
den sechseinhalb Tagen absoluter Bettruhe sind meine unangenehmen
Gefithle Menschen gegeniiber, meine Furcht vor Krankheiten und das
Hingenbleiben daran vollig verschwunden. Wie seltsam, dass sich das in
einem Augenblick wandeln kann.”8

Diese paradoxe Erfahrung, dass der neurotische Teufelskreis durch-
brochen wird, sobald der Patient sich ohne Vorbehalt seinem momenta-
nen Leiden, seiner Angst hingibt, d.h. sobald er sich zum erstenmal so
annimmt, wie er in Wirklichkeit ist (arugamama), nennt Morita ebenso
paradox “Der psychische Konflikt ist gleich Erlosung”. Sobald man zum
Konflikt wird, und ihn nicht mehr linger als ein aussenstehendes Problem
zu 16sen oder ihm auszuweichen versucht, im gleichen Moment zeigt sich
der Ausweg aus dem bisherigen Dilemma. Sowohl inhaltlich als auch
formal ist diese Einsicht Moritas “Der psychische Konflikt ist gleich Er-
16sung” (hanmon soku gedatsu) parallel zu der zen-buddhistischen Aus-
sage “Die Leidenschaften sind gleich Erleuchtung” (bonnd soku bodai)
formuliert, was sagen will, dass die Erleuchtung mitten in den Leiden-
schaften und Leiden zu finden ist, oder etwas extremer formuliert, dass
Leidenschaften und Leiden (bonnd) letzten Endes das gleiche sind (soku)
wie Erleuchtung (bodai).

Nach diesem spontanen Umkippen auf dem Hohepunkt der Krise
wird der Patient noch ein bis zwei weitere Tage in seinem Tatami-Zim-
mer belassen, wobei sich meist ein Gefiihl grosser Ruhe einstellt, das
dann allmihlich in Langeweile und den Drang, etwas zu tun, iibergeht.
Ist so der natiirliche Fluss der Aufmerksamkeit nicht mehr durch den neu-
rotischen Teufelskreis blockiert, wird in der zweiten Phase der Morita-
Therapie durch das Beobachten der Natur im Garten und kleinere manuel-
le Arbeiten die Aufmerksamkeit des Patienten nach aussen auf konstruk-
tivere Dinge und Aufgaben gelenkt.

8 Suzuki Tomonori. Morita ryéhé o kataru. Tokyd: Seishin Shobd, 6. Auflage,
1985, S. 228.



128 BRUNO RHYNER
Schlussfolgerungen

Mitchell und Otto Binswanger, Moritas unmittelbare westliche Vorbilder,
benutzten die Bettruhe lediglich als Grundlage fiir die Uberernihrung ihrer
Patienten; dies entspricht ganz ihren Vorstellungen von der korperlichen
Bedingtheit der Neurasthenie, wie man neurotische und psychosomatische
Storungen damals nannte. Ausgehend von diesen westlichen Methoden,
und in Auseinandersetzung mit ihnen, fand Morita zu seiner eigenen
Therapieform, deren absolute Bettruhe sich radikal von den westlichen
Vorbildern unterscheidet. Morita, der von der psychogenen Entstehung der
Neurosen ausgeht, verschirfte die Bettruhe ganz entschieden, um dadurch
den psychischen Konflikt des Patienten zu intensivieren und die psychi-
sche Interaktion, d.h. den neurotischen Teufelskreis, zu durchbrechen.
Diese Radikalitit des Settings, in welchem der Patient seinem Schmerz
und seiner Angst nicht mehr ausweichen kann, sondern auf sie eingehen
muss, ist nur mit einem Einfluss von Seiten des Zen-Buddhismus zu er-
klaren, wo sich ein Rinzai-M6énch mit seinem Koan wihrend eines Sesshins
(einwochige Periode besonders intensiver Meditation) in einer vergleich-
baren psychischen Situation befindet wie der Patient der Morita-Therapie
wihrend der absoluten Bettruhe.

Der Erste, der diesen Standpunkt klar und offen vertrat, war Usa
Genylh (1886—1957), ein Zen-Priester, der mit dreissig Jahren anfing
Medizin zu studieren, sich bei Morita in Psychiatrie spezialisierte, und
dann 1922 das Sansei-Spital in Kyoto griindete: “Our way of treatment
quite equals Zen, in another word, it is the spiritual tact of Zen itself.
That means, according to our practical experience, the nervous disease
is generally caused by the mental struggle of the patient how to extinguish
or escape his mental pain, unsafety, terror, etc. . . . Accordingly the only
key to recover from the nervous disease is to accept it totally, namely by
excluding every resistence to it, leave it as it is, and thus go to the bottom
of it as far as to harmonize with it and melt into it and extremely grow
into it. This is indeed the application of the Zen doctrine, the main
principle of the oriental philosophy. No way except this is effective.”®

Eine eventuelle Schlussfolgerung, dass nun die Morita-Psychothera-
pie desselbe wie Zen-Buddhismus sei, geht meines Erachtens zu weit. Was
man jedoch, entgegen anderslautender Beteuerungen vieler japanischer

9 Usa, Genyt. Treatment for nervous disease through Zen. Mimeographed. Kyéto:
Sansei Hospital, 1954, S. 1 und S. 7f.



RUHE UND ISOLATION 129

Autoren, eindeutig feststellen kann, und was ich am Beispiel der absoluten
Bettruhe aufzuzeigen versuchte, ist die Tatsache, dass Morita (ob bewusst
oder unbewusst bleibe dahingestellt) Techniken und Vorstellungen vom
Zen-Buddhismus in seine eigene Therapieform iibernommen und integriert
hat.

BIBLIOGRAPHIE

BINSWANGER, Otto. Die Pathologie und Therapie der Neurasthenie. Jena: Verlag
Gustav Fischer, 1896.

“Allgemeine Psychiatrie”. In: BINSWANGER, O. und SIEMERLING, E. (Hrsg.),
Lehrbuch der Psychiatrie. Jena: Verlag Gustav Fischer, 1904, S. 1-78.

INOUE, Tsuneshichi. “Daikannon yokochd no omoide”. In: Morita Shéma hyéden
geppo. Tokyd: Hakuydsha, Ausgabe Mai 1974, S. 2—4.

MITCHELL, Silas Weir. Neurasthenie und Hysterie (Fat and Blood). Berlin: Hirsch-
wald, 1887.

MORITA, Shoma. “Der Begriff der Nervositit”. In: Zentralblatt fiir Psychotherapie
und ihre Grenzgebiete, Band 12, Heft 1, 1940, S. 38—53.

—. Shinkeishitsu no hontai to ry6hé. 26. Auflage. Tokyo: Hakuyodsha, 1984.

NOMURA, Akichika. “Psychotherapy in Japan — Morita’s psychotherapy”. In:
Shinkeishitsu, Vol. 3, No. 1., 1962, S. 25-29.

REYNOLDS, David K. Morita Psychotherapy. Berkley and Los Angeles: University
of California Press, 1976.

RHYNER, Bruno. “Morita Therapy, Mitchell’s Rest Treatment and Otto Binswanger’s
‘Geregelte Lebensfilhrung’: A Methodological Comparison”. In: Psychologia,
Vol. 30, No. 2, 1987, S. 70-74.

—. “Morita Psychotherapy and Zen-Buddhism: A Comparison of Theoretical Con-
cepts”. In: Psychologia, Vol. 31, No. 1, 1988, S. 7—14.

—. Morita-Psychotherapie und Zen-Buddhismus. Dissertation, Universitdt Ziirich.
Ziirich: Ethnologische Schriften Ziirich, 1988.

SUZUKI, Tomonori. “Morita ryohd to Zen”. In: Seishin igaku, Vol. 8, No. 11, 1966,
S. 55-58.

—. Morita ryoho o kataru. 6. Auflage. Tokyo6: Seihin Shobo, 1985.

USA, Genyi. Treatment for nervous disease through Zen. Mimeographed. Kyoto:
Sansei Hospital, 1954.

USA, Shin-ichi. “Morita rydho to bukkyd”. In: Daihérin, No. 9, 1983, S. 128—132.






	Die Rolle von Ruhe und Isolation in der Morita-Psychotherapie

