
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 42 (1988)

Heft: 1

Artikel: Lehnübersetzungen als Indikatoren der heutigen Bewusstseinslage in
Japan

Autor: Klopfenstein, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LEHNÜBERSETZUNGEN ALS INDIKATOREN DER
HEUTIGEN BEWUSSTSEINSLAGE IN JAPAN

Eduard Klopfenstein

Voraussetzungen: Gesellschaftliche und sprachliche Wandlungs¬

prozesse in der Meiji-Zeit

Ein kleiner andekdotischer Hinweis mag die Sprachsituation anfangs der
siebziger Jahre des letzten Jahrhunderts beleuchten. Damals machte ein
führender Intellektueller, der spätere Erziehungsminister Mori Arinori,
einen befremdlichen Vorschlag. Er war zu diesem Zeitpunkt allen Ernstes
der Meinung, dass die Japaner ihre Sprache aufgeben und das Englische
annehmen sollten, wobei ihm nach eigenen Worten ein 'Simplified English'

vorschwebte. Führende westliche Sprachgelehrte, mit denen Mori
Kontakt hatte, versuchten ihm diese Idee auszureden, und er kam später
auch wirklich davon ab. Aber die Frage bleibt, wie denn überhaupt ein so

gescheiter Mann zu einer solchen, in unseren Augen abstrusen Auffassung
kommen konnte.

Wie man weiss, haben die Japaner nach langer Isolation mit dem
Regierungsantritt des jungen Kaisers Meiji im Jahr 1868 eine der grössten
und rasantesten Aufklärungs- und Modernisierungsbewegungen eingeleitet,

die die Geschichte je gesehen hat. Dies äusserte sich sowohl in
tiefgreifenden Reformen wie auch in tausend kleinen Äusserlichkeiten des

täglichen Lebens, z.B. in Kleidersitten, Essgewohnheiten oder technischen
Neuerungen aller Art. Besonders während den siebziger Jahren waren die
Japaner gleichsam verhext von allem, was westlichen Anstrich hatte. Es ist
nicht verwunderlich, dass bei so viel hektischen Veränderungen und
Übernahmen westlichen Kulturgutes sich auch dringliche Sprachprobleme stellten.

Gesucht war eine Sprachform, die die neuen Inhalte adäquat und
effizient vermitteln konnte. Die altertümliche Schriftsprache, die bis dahin
über den lokalen Dialekten als Kommunikationsmittel gedient hatte,
schien den ungeduldigen Aufklärern erstarrt und völlig ungeeignet für die
Verbreitung des neuen Wissens. Ja, sie sahen darin geradezu ein Hindernis
für eine rasche Modernisierung ihres Landes. Dies muss als Hintergrund
für den völlig illusorischen Vorschlag von Mori gesehen werden. Das
Problem wurde gelöst, indem man eine standardisierte Form der Umgangssprache

von Tokyo niederzuschreiben begann. Dieses moderne Standard-



96 EDUARD KLOPFENSTEIN

japanisch (hyöjungo) verdrängte nach der Jahrhundertwende sehr rasch

auf fast allen Gebieten die klassische Schriftsprache.
Abgesehen vom allgemeinen Problem der Sprachreform ergaben sich

mannigfaltige lexikalische Schwierigkeiten. Wie konnten die zahllosen, bis

dahin unbekannten Gegenstände, Phänomene und Begriffe aus dem
westlichen Kulturkreis wiedergegeben werden? Grundsätzlich boten sich zwei
Möglichkeiten: Man konnte mit der fremden Sache auch die
originalsprachliche Bezeichnung als Fremdwort übernehmen. Solche Fremdwörter
werden in der Regel mit der Katakana-Silbenschrift geschrieben und sind
als Fremdwörter für jedermann sogleich erkennbar.

Zweitens gab es die Möglichkeit, fremdsprachige Begriffe in irgend
einer Form zu übersetzen. Der japanische Wortschatz besteht ja zum guten
Teil aus ursprünglich chinesischen Vokabeln, die gleichzeitig mit den
Schriftzeichen übernommen wurden und sich im Verlauf der Jahrhunderte
vollständig in die japanische Sprache integriert haben. Dieses sinojapani-
sche Wortmaterial bietet ein unerschöpfliches Reservoir für Zeichenkombinationen,

auch für völlig neue Wortschöpfungen. Manchmal begnügte man
sich, einen fremden Begriff mit einer schon vorhandenen Zeichenverbindung

abzudecken. Ein altes, vielleicht selten gebrauchtes Wort konnte so
für einen modernen Inhalt reaktiviert werden. Als Beispiel diene das Wort
kannen, bestehend aus zwei Zeichen mit der Grundbedeutung 'sehen'
und 'denken'. Diese Zusammensetzung bedeutete im buddhistischen Kontext

'Versenkung'. Sie wurde vom Aufklärer Nishi Amane neu als

philosophischer Begriff aktualisiert, d.h. zur Wiedergabe des englischen idea
benützt. Solchen Begriffen wurde oft das originale fremdsprachige
Äquivalent in Klammern beigegeben, sei es in japanischer Silbenschrift, sei es

in Lateinschrift, also Ü fë {j-i f* 7, idea).
Häufig aber wurde wortschöpferisch gearbeitet. Man stellte Zeichen,

deren Grundbedeutung irgendwie mit der zu bezeichnenden Sache in
Verbindung gebracht werden konnte, zu Kombinationen zusammen, die
es bis dahin nicht gegeben hatte. Solche Bildungen fügten sich, obwohl
sie etwas Neues bezeichneten, von ihrem Lautwert und ihrer Gestalt her
nahtlos in den gewohnten sinojapanischen Wortschatz ein. So brauchte
man das Zeichen den (=Blitz) neu für 'Elektrizität' und konnte damit
eine Reihe von Sachbezeichnungen bilden: denki elektrische Energie,
densha elektrischer Wagen/Strassenbahn, denwa elektrische Rede/Telefon
usw. Dies sind typische Beispiele für sogenannte Lehnübersetzungen. Auf
diese Weise entstanden seit der Meiji-Zeit viele neue Prägungen.

In der Häufigkeit ihres Gebrauchs und im Grad ihrer Rezeption zeigen
diese Bildungen allerdings grosse Unterschiede. Manche sind in die Alltags-



LEHNÜBERSETZUNGEN 97

spräche eingegangen, besonders wenn es sich um konkrete Dinge handelt.
Andere blieben auf enge Fachbereiche beschränkt, z.B. wissenschaftliche
Fachterminologie. Dazwischen gibt es mancherlei Übergangsstufen und
auch manche Problemfälle. Ein solcher Problemfall liegt etwa vor, wenn
sich eine Lehnübersetzung in ihrer Bedeutung wandelt (durch andere

Voraussetzungen in Japan, durch Missverständnisse usw.), wenn sie sich
also unmerklich von ihrem Äquivalent in der westlichen Sprache entfernt.
Während das Wörterbuch eine genaue Entsprechung zwischen den Begriffen

suggeriert, bemerkt man bei genauem Hinsehen, dass sich die Bedeutung

mehr oder weniger verschoben hat. Ein Paradebeispiel für dieses

tückische Phänomen ist die Lehnübersetzung von 'Naturalismus' (im
literarischen Sinn): shizen shugi. Der Naturalismus hat sich in Japan in eine

Richtung entwickelt, die den Intentionen der europäischen Naturalisten
diametral gegenübersteht. Die simple Gleichung Naturalismus shizen shugi

führt also zu völlig falschen Vorstellungen.

Die besondere Virulenz bestimmter Lehnübersetzungen
in der Gegenwart

Lehnübersetzungen bilden eine unverzichtbare Wortgruppe innerhalb des

modernen japanischen Wortschatzes. Es hat sich aber gerade in den letzten
Jahren deutlich gezeigt, welche Brisanz unter Umständen in ihnen stecken
kann. 1981 erreichte eine Kontroverse um die Zensurierung von Schulbüchern

ihren Höhepunkt. Von dieser Schulbuchdiskussion ist auch in
Europa, allerdings erst 1982, in den Zeitungen ziemlich viel geschrieben
worden. Sie erregte eben erst dann internationales Aufsehen, als die
japanischen Kontrollinstanzen Begriffe wie shinryaku 'Invasion (der japanischen

Truppen)' aus den Geschichtsdarstellungen der dreissiger Jahre und
des Zweiten Weltkriegs abschwächen oder herausstreichen wollten. Dagegen

erhoben die Nachbarn Japans, vor allem Korea und China, lauten
Protest. Sie waren der Meinung, dass da eine von Regierungsstellen verordnete

Geschichtsklitterung vorgenommen werden sollte. Das Kultus- oder
Erziehungsministerium und seine Prüfungsbehörde müssten in manchen
Punkten denn auch beträchtlich zurückstecken. Sonst aber geht die
verstärkte Kontrolle der Schulbücher, vor allem der Lehrbücher für Geschichte

und moderne Gesellschaft, bis heute weiter. Immer wieder flackert die
Diskussion in den Medien sporadisch auf, z.B. am 27. Mai 1986 im
Anschluss an die offizielle Anerkennung eines Buchs über japanische
Geschichte, das die ultrakonservative, nationalistische 'Nihon o mamoru



98 EDUARD KLOPFENSTEIN

kokumin kaigi' (Nationale Konferenz zur Verteidigung Japans) nach ihrem
Geschmack zusammengestellt hat. Nun kann es hier nicht darum gehen,
diese Kontroverse in ihren pädagogischen und politischen Implikationen
darzulegen. Wohl aber sei hingewiesen auf den zentralen Streit um
bestimmte Begriffe und Formulierungen, wobei es sich grossenteils um
Lehnübersetzungen handelt.

Aus den Berichten zur Kontroverse ist z.B. zu entnehmen, dass einer
der Schulbuchautoren nicht weniger als 13 Stunden lang mit den Prüfungsorganen

verhandelt und gestritten habe, wobei es vor allem um Begriffe
wie teikoku shugi (Imperialismus) ging. Ein anderer Autor sagte aus, die
Beamten hätte ihm den Begriff shusei shihon shugi (revidierter Kapitalismus)

angekreidet. Ein solcher Begriff sei nicht nur unzutreffend, es sei

geradezu eine Frechheit, ihn zu gebrauchen. Nach Auffassung der Autoren
handelte es sich um wohl definierte historische oder sozialwissenschaftliche

Termini, auf die sie nicht verzichten wollten. Von ihren Kontrahenten

wurde dies zwar nicht bestritten, nur waren sie der Meinung, solche

Begriffe seien in Schulbüchern fehl am Platz. Im Hintergrund war
offensichtlich eine gewisse emotionale Abneigung gegen solche Begriffe wirksam.

Einer der Kommentatoren weist darauf hin, dass die japanischen
Wissenschaftler i.a. die originalen Entsprechnungen ihrer Fachbegriffe
in westlichen Sprachen kennen und sich an deren Definitionen orientieren.

Ein Wissenschaftler wird also die Lehnübersetzungen bewusst oder
unbewusst auf ihre Herkunft zurückführen und von da her verstehen. Es

ist jedoch unvermeidlich, dass manche Fachtermini in die Alltagsprache
übergehen, d.h. von Sprechern benützt werden, die die fremde Sprache
nicht kennen. Solche Lehnübersetzungen bekommen ein Eigenleben; sie

können neue Nuancen oder emotionelle Ausdruckswerte entwickeln. Je

mehr sich solche Begriffe popularisieren, desto mehr besteht die Gefahr,
dass sie sich von der ursprünglichen Bedeutung entfernen, manchmal eine

unerwartete Schärfe annehmen oder zu Schlagwörtern verkommen.
Es ist daher nicht unverständlich, dass sich gelegentlich Zweifel oder

Abneigungen gegen bestimmte Ausdrücke richten. Auch Begriffe können
sich pervertieren, können sich überleben, und es mag Fälle geben, wo
selbst die Forderung nach Ausmerzung nicht unberechtigt erscheint.
Fragwürdig ist es allerdings, wenn eine staatliche Behörde sich anmasst, solche
Fragen autoritär zu entscheiden, sich sozusagen zum Sprachrohr des

Durchschnittssprechers zu machen (und im Namen des allgemeinen
Sprachgefühls eine bestimmte politische Stossrichtung zu verfolgen).



LEHNÜBERSETZUNGEN 99

Bei der Diskussion solcher Probleme verdienen übrigens die Wortbildungen

mit der Endung -shugi besondere Beachtung, sind sie doch geradezu

der Inbegriff der Lehnübersetzung. Dieses shugi kann für sich allein
stehen und bedeutet dann 'Prinzip, Doktrin'. Als Begriffselement aber
entspricht es der deutschen Endung -ismus und wird an die verschiedensten
Begriffe angehängt. Nach den Aussagen des Sprachwissenschaftlers Tanaka
Katsuhiko hat dieses shugi im Japanischen aber eine fatale Nebentönung
angenommen, die so nicht in unserer Endung -ismus enthalten ist. Es wird
nämlich damit ein Anspruch auf Durchsetzung eines bestimmten
Standpunkts, einer bestimmten Doktrin assoziiert. Wenn man im Deutschen
etwa von Fatalismus, Alkoholismus, Dogmatismus spricht, so sind das

neutrale Benennungen für bestimmte Sachverhalte, und niemand käme
auf die Idee, mit dieser Wortgestalt einen Anspruch auf Verwirklichung
und Durchsetzung zu verbinden. Die Japaner aber hören aus entsprechenden

Komposita mit -shugi einen versteckten Anstoss und ideologischen
Anruf heraus; es scheint eine aufreizende, aktivistische Komponente
darin zu stecken. Und deshalb vermögen derartige Fachbegriffe im
Japanischen eher allergische Reaktionen und Antipathien zu wecken.

Solche Gegebenheiten aber dürfen, so meint Tanaka, von den
Wissenschaftlern und Buchautoren nicht übersehen werden; sie müssen die
Konnotationen und Gefühlswerte solcher Begriffe in der Alltagssprache in
Rechnung stellen. Der Begriff teikoku shugi (Imperalismus) zum Beispiel,
der ja auch beanstandet wurde, sei als historischer und politologischer
Terminus zwar geläufig, aber im Sprachgefühl der Alltagssprache sei es

dazu gekommen, dass die emotionellen Werte den Vorrang hätten vor der
wissenschaftlichen Bedeutung. In einem solchen Fall musste man mindestens

durch erklärende Anmerkungen zu einem genauen Verständnis des

Begriffs hinführen.
Tanakas Diagnose läuft also darauf hinaus, dass, soweit es um

Begriffsstreitereien geht, bei der Schulbuchaffäre ein bestimmtes sprachliches
Phänomen des modernen Japanischen im Spiel ist: nämlich eine Reaktion
der japanischen Alltagssprache und ihrer Sprecher auf die Terminologie
einer Bildungs- und Wissenschaftselite.

Um zu einem noch deutlicheren Ergebnis zu kommen, müssen wir aus
dem Gesagten zwei Gedanken nochmals aufgreifen und genauer trennen:
Es geht erstens, wie eben gesagt, um den Abstand, das Auseinanderklaffen
von täglichem Sprachgebrauch und wissenschaftlicher Sprache. Das ist
auch uns im Deutschen wohlvertraut ; auch bei uns erheben sich immer
wieder Stimmen gegen abstrakte Ausdrücke, gegen eine Häufung von
Fremd- und Fachwörtern, gegen terminologische Neuprägungen. Dieses



100 EDUARD KLOPFENSTEIN

erste, in allen Kultursprachen aktuelle Problem wird nun aber durch ein
zweites überlagert und kompliziert, das wir im Deutschen in dieser Art
nicht kennen und das für die heutige kulturelle Situation Japans
charakteristisch ist: Ich meine die massive Übernahme von Begriffen in Form
von Lehnübersetzungen, die aus einem weit entfernten, völlig anders

gearteten Kulturkreis stammen. Dieser letzte Zusatz ist besonders wichtig.
Denn der grosse kulturelle Abstand führt leicht zu Missverständnissen und
Bedeutungsverschiebungen, zu andersartigen Assoziationen und Gefühlswerten.

Ein Japaner könnte, wenn er einen radikalen Standpunkt
einnimmt, sagen: Solche Begriffe sind künstlich und aufgepfropft. Sie

bezeichnen eine Sache, die es so bei uns nicht gibt. Wir haben gar kein
Bedürfnis dafür.

Das ist eine Haltung, die heute in dieser Direktheit wohl selten zum
Ausdruck kommt, die aber als unbewusster Reflex, als Abwehrreaktion
in Rechnung zu stellen ist. Es ist ein Reflex, der sich gegen sprachliche,
terminologische Fremdbestimmung zur Wehr setzt, und den man deshalb

nicht nur als nationalistische Regung rein negativ bewerten kann, — spielt
doch hier die berechtigte Frage nach der kulturellen Identität mit. Sicher
wäre es eine Illusion, wenn jemand in Japan noch meinen sollte, die
westlichen Einflüsse, die Geschichte der letzten 100 Jahre könnten rückgängig
gemacht werden. Vieles davon bildet einen festen Bestandteil einer neuen
japanischen Traditionslinie. Aber man muss wohl immer wieder mit
Versuchen rechnen, diese Entwicklung umzudeuten, zu bremsen, zu korrigieren.

Für den aussenstehenden Beobachter aber stellt sich von Fall zu Fall
die Frage, wieweit der Rezeptionsprozess eines bestimmten Begriffs
gediehen ist, wieweit er in die Breite und in die Tiefe des allgemeinen Be-

wusstseins vorgedrungen ist. Man mag auch die Frage aufwerfen, mit
welchen Zeiträumen man überhaupt bei solchen Rezeptionsprozessen
rechnen musste. Das folgende Beispiel eines für das westliche Selbstverständnis

grundlegenden, im traditionellen Japan jedoch unbekannten
Konzepts mag wenigstens einen kleinen Hinweis in diese Richtung geben.

Der Begriff kenri 'das Recht' (im subjektiven Sinn)

Im alten China hatte das Zeichen ken die Bedeutung 'Gewichtsstein,
Waage; Autorität, Macht'. Die Zusammensetzung kenri bedeutete 'Macht
und Vorteil, Durchsetzungsvermögen'. Dieses Wort kenri (oder verkürzt
auch nur ken) benutzte man Ende des 19. Jahrhunderts als Lehnüberset-



LEHNÜBERSETZUNGEN 101

zung zur Wiedergabe des Begriffs 'Recht im subjektiven Sinn, persönliches
Recht' (z.B. Menschenrecht). Obwohl der Begriff also seit 100 Jahren im
Gebrauch ist, geriet auch er in die Schusslinie der Prüfungsbehörde, z.B.
in der folgenden Kapitelüberschrift eines Schulbuchs: Gendai shakai to
kokumin no kenri (die gegenwärtige Gesellschaft und die Rechte des

Volks). Es wurde verlangt, dass dieses Wort durch fukushi (öffentliche
Wohlfahrt) ersetzt werde. Andernorts sollte das Wort kenri durch seikatsu
(tägliches Leben) ersetzt werden.

Zur Erklärung, warum die Zensoren gerade auf diesen Begriff so
allergisch reagierten, müssen wir wiederum einen kleinen historischen Rückblick

tun. Das traditionelle Rechtsbewusstsein in Japan, also vor der
Öffnung gegen den Westen, zeigt beträchtliche Unterschiede zur
europäischen Rechtsauffassung. Deshalb hatte man nach 1868 bei der Einführung

des westlichen Rechts und bei der Übersetzung von Rechtsquellen
grosse Schwierigkeiten. Für den Begriff 'Recht' gab es zwar den ursprünglich

chinesischen Ausdruck hö, aber der meint nur das 'Recht im objektiven

Sinn', also die von der Gemeinschaft oder vom Staat aufgestellten
Rechtsnormen. Hingegen fehlte völlig das Bewusstsein und damit auch der
Begriff eines Rechts im subjektiven Sinn, also in dem Sinn, dass der
Einzelne sein persönliches Recht geltend machen kann gegenüber anderen
oder gegenüber dem Staat. Man musste also für die Übersetzung dieses

Rechtsbegriffs ein neues Wort suchen. Nach anfänglichem begrifflichem
Wirrwarr setzte sich schliesslich das Wort kenri oder ken durch. Aber lange
konnte man nur schwer verstehen, was damit eigentlich gemeint sei. Es

war in Japan eben von alters her kaum denkbar gewesen, einem Untertan
ein persönliches Recht zuzugestehen. Es hatte keine von der Polizeigewalt
unabhängige Rechtssprechung gegeben. Der Einzelne wurde nicht als

Einzelner, als Individuum verstanden, sondern als Teil einer Gruppe, eines
Kollektivs. Und es wurde von ihm selbstverständlich erwartet, dass er sich
den Normen dieser Gruppe bedingungslos unterziehe. Dass sich eine
Einzelperson auf den sogenannten Rechtsstandpunkt stellte und diesen
Anspruch sogar vor Gericht durchzusetzen suchte, war gänzlich unvorstellbar.
D.h. eine Zivilgerichtsbarkeit musste erst neu eingeführt werden. Noch
1872, kurz nach der Meiji-Restauration, musste das Justizministerium alle
Richter darauf aufmerksam machen, ja nicht einen Zivilprozess mit einem
Strafverfahren zu verwechseln. Denn es war damals offenbar noch
vorgekommen, dass Kläger oder Beklagte in einem Zivilprozess nach dem Urteil
mit der Peitsche bestraft wurden. Dahinter steckte wohl die Auffassung,
dass jeder Streit zwischen Einzelnen gemeinschaftswidrig und letzten Endes

gegen den Staat gerichtet sei und daher bestraft werden müsse. Wenn



102 EDUARD KLOPFENSTEIN

also nicht einmal die Richter imstande waren, solche Unterscheidungen zu
machen, wie hätten dann gewöhnliche Bürger dazu fähig sein sollen!

Natürlich wird sich ein solches fehlendes Rechtsempfinden nicht von
einem Tag auf den anderen einpflanzen lassen. Eine solche Veränderung
wird, sofern sie sich überhaupt je radikal durchsetzen kann, mehrere
Generationen in Anspruch nehmen. Auch heute sind noch leicht Anzeichen
der traditionellen Haltung festzustellen. Z.B. hat man in Japan noch
immer viel mehr Hemmungen, bei Streitfragen die Gerichte zu bemühen als

bei uns. Es war 1965 eine Sensation, als ein einzelner Bürger, der Historiker

Ienaga Saburö, den Staat vor Gericht zu ziehen wagte, damals auch
schon im Zusammenhang mit einer Lehrbuchkontroverse.

Das Wort kenri existiert also seit 100 Jahren. Es wurde zuerst als
juristischer Fachbegriff gebraucht; aber man kann es auch in anderen
Zusammenhängen, etwa in literarischen Texten, seit der Jahrhundertwende
antreffen. Doch im ganzen wird man sagen müssen, dass der Begriff bis zum
2. Weltkrieg nur in einer dünnen Schicht von Gebildeten Fuss fassen konnte.

Dann kam die Niederlage im 2. Weltkrieg und die während der
amerikanischen Besatzung ausgearbeitete neue Verfassung. Und hier wird das

Wort kenri nun zu einem Schlüsselwort. Die Wahrung der Grundrechte ist
eines der zentralen Anliegen dieser Verfassung. Die einzelnen Rechte werden

in zahlreichen Artikeln näher umschrieben und garantiert, und zwar
in sehr bestimmten, ja emphatischen Formulierungen. Heute haben wir
nun also die paradoxe Situation, dass eine staatliche Stelle, nämlich das

Kultusministerium mit seiner Lehrmittelüberprüfung Vorbehalte anmeldet
gegenüber einem Begriff, der zu den Grundpfeilern der Verfassung gehört,
welche ihrerseits ja auch schon mehr als eine Generation in Kraft ist.

Es fragt sich also, ob der Begriff nach dem Krieg wirklich Allgemeingut

des Volkes geworden ist, oder ob die Tendenz, ihn zu verdrängen und
auszumerzen, doch noch eine Chance hat. Darüber können wohl nur
Publikumsumfragen Auskunft geben. Ein Beitrag in der Zeitschrift Jiyu (März
1981) fasst die Ergebnisse verschiedener solcher Umfragen zusammen. Es
ist ein Artikel aus einer ganzen Serie unter dem Titel 'Gegenwartsgeschichte
im Lichte von Meinungsumfragen', und der Artikel vom März befasst sich
speziell mit den Rechten des Einzelnen (kojin no kenri). Zu den Institutionen,

die sich mit solchen Umfragen befassen, gehören die Informationsabteilung

im Innenministerium, also eine Regierungsstelle, dann die
Universität Tôkyô, die grossen Tageszeitungen, die staatliche Radio- und
Fernsehgesellschaft NHK usw. Die Umfragen wurden zu verschiedenen
Zeiten und mit sehr unterschiedlichen Fragestellungen gemacht. Hier kann
nur das Allerwichtigste davon herausgegriffen werden.



LEHNÜBERSETZUNGEN 103

1968 zum Beispiel wurde gefragt, welchen Bestimmungen der Verfassung

die Leute am meisten Interesse entgegenbringen. An oberster Stelle
stand der Verzicht auf Krieg, sogleich gefolgt von den Rechten und
Pflichten des Volks. Nur halb soviel Interesse fanden das Parlament
und die Stellung des Kaisers.

In einer anderen Umfrage, die zwischen 1966 und 1971 viermal
durchgeführt wurde, lautete die Frage: 'Glauben Sie, dass die gegenwärtige
Verfassung die Grundrechte des Volks gewährleistet?' Jedesmal antworteten
zwischen 60% und 70% mit Ja, während nur bei 20% die Frage verneinten.

Bei einer etwas spezifischeren Fragestellung, ob die in Paragraph 11

der Verfassung garantierten grundlegenden Menschenrechte effektiv
gewährleistet seien, ergab sich folgendes Bild:

1965 1972

(Informationsabtlg.) (Mainichi-Zeitung)

Genügend gewährleistet 32% 39%
Nicht genügend oder gar
nicht gewährleistet 30% 54%
Keine Antwort 38% 7%

Das Bild, das sich aus solchen Zahlen ergibt, mag wegen der verschiedenen
Fragestellungen etwas verwirrend sein. Im grossen und ganzen scheinen die
Umfragen aber doch zu beweisen, dass das subjektive Recht als Idee nach
dem 2. Weltkrieg bei den Japanern eine erstaunlich grosse Verbreitung
und Unterstützung gefunden hat. Eine Mehrheit ist sich, so scheint es, der
grundlegenden Bedeutung dieser Rechte bewusst und möchte sie gewährleistet

sehen. Man muss betonen: Der Idee nach, im Prinzip. Denn wenn
man andere Gesichtspunkte mit einbezieht und noch konkretere Fragen
stellt, ergibt sich ein differenzierteres Bild. Das gilt ganz besonders dann,
wenn die Rechte und Freiheiten des Einzelnen abgewogen werden gegen
die Pflichten gegenüber der Gemeinschaft und gegen das Gemeinwohl.
Dazu seien drei Umfragen erwähnt:

Zwischen 1966 und 1971 galt es wiederholt Stellung zu nehmen zur
Behauptung: 'Im heutigen Japan werden nur Freiheiten und Rechte
(jiyu ya kenri) betont, Pflichten und Verantwortung jedoch vernachlässigt.'

Hier stimmten über 50% der Befragten zu, während nur 20% nicht
einverstanden waren.

In einer ähnlich formulierten Umfrage des gleichen Zeitraums wurde
'Freiheiten und Rechte' durch 'Menschenrechte' (jinken) ersetzt. Die



104 EDUARD KLOPFENSTEIN

Formuüerung lautete: 'Im heutigen Japan wird durch die Hochhaltung
der Menschenrechte der Gesellschaft Schaden zugefügt.' Hier gab es nur
eine kleine bejahende Minderheit von ca. 16%, während über 60% die Aussage

ablehnten.
Der Unterschied zwischen diesen beiden Umfragen ist aufschlussreich.

Er lässt sich wohl darauf zurückführen, dass die Menschenrechte als

Idealvorstellung und allgemein gültiger Wert zwar weitherum akzeptiert werden,

dass hingegen Ausdrücke wie 'Freiheiten und Rechte des Einzelnen'
für sehr viele Leute immer noch etwas Anrüchiges an sich haben.

Eine weitere Umfrage von 1978 verlangte Stellungnahme zu dem Satz:
'Da ständig nur von der Wahrung der Menschenrechte die Rede ist, gibt
es mehr und mehr Leute, die nur ihre Rechte (kenri) in Anspruch nehmen
ohne Rücksicht auf die anderen.' Fast 70% der Befragten waren der
Ansicht, dass diese Aussage teilweise oder gar vollständig richtig sei, während
nur 20% sie ablehnten.

Nishihira, der Autor des Artikel, fasst die Ergebnisse wie folgt
zusammen: Ein prinzipielles Verständnis der Menschenrechte und der Rechte

des Einzelnen ist im Nachkriegsjapan vorhanden und weit verbreitet.
Sobald man allerdings das Gemeinwohl in die Diskussion einbezieht, ist
man in Japan sehr rasch bereit, die Rechte des Einzelnen hinter die Interessen

der Allgemeinheit und die Pflichten gegenüber der Gemeinschaft
zurücktreten zu lassen.

Diese Feststellung lässt sich meiner Ansicht nach noch etwas
präzisieren: Gewiss hat das subjektive Recht als Prinzip, als Idee weite Verbreitung

und Anerkennung gefunden, aber eben vor allem als Idee, d.h. auf
einer mehr theoretischen, intellektuellen Ebene. Das subjektive Recht als

eine Angelegenheit des konkreten Lebensgefühls, des täglichen praktischen
Rechtsbewusstseins und Handelns hinkt hingegen noch beträchtlich hinten
nach. Das zeigt sich in einer grossen Unsicherheit bei der Beurteilung
konkreter Fälle und in der grossen Hemmung, dort wo es unserem Empfinden
nach angezeigt wäre, aus dem allgemeinen Konsensverhalten auszubrechen
und bestimmte Rechte tatsächlich in Anspruch zu nehmen. Es zeigt sich
auch darin, dass viele Japaner immer noch die Freiheit und die Rechte des
Einzelnen mit rücksichtslosem Egoismus in Verbindung bringen.

Im täglichen Verhalten, d.h. auf einer praktischen, gefühlsmässigen
Ebene, macht sich immer noch das traditionelle, gruppenorientierte
Bewusstsein bemerkbar. Das subjektive Rechtsbewusstsein ist noch nicht
sehr tief in diese Alltagssphäre eingedrungen. In diesem Bereich vollziehen
sich Veränderungen offenbar sehr langsam, und ein subjektives
Rechtsempfinden, das etwa dem europäischen Durchschnitt entspricht, können



LEHNÜBERSETZUNGEN 105

wir auch heute noch, hundert Jahre nach Einführung des Begriffs, kaum
erwarten. Dies widerspiegelt sich eben auch in den Vorbehalten der
Schulbuchprüfer gegenüber der Lehnübersetzung kenri und der Sache, die sie

bezeichnet.
Es kann im übrigen kein Zufall sein, dass Lehnübersetzungen gerade

in den letzten Jahren vermehrt ins Blickfeld gerückt sind und zu
Auseinandersetzungen geführt haben. Japan feierte 1968 das Hundert-Jahr-
Jubiläum der Meiji-Restauration. Es hatte etwa gleichzeitig sein langjähriges

Ziel, den Westen wirtschaftlich und entwicklungsmässig einzuholen,
erreicht, war zur zweitstärksten Industrienation der westlichen Welt
avanciert. Es gewann auch mit der Durchführung von Weltausstellungen,
Olympiaden usw. an internationalem Prestige und sah somit seine Stellung
in der Völkergemeinschaft gefestigt, fand zu grösserem Selbstbewusstsein
zurück. In den siebziger Jahren setzte daher deutlich eine Phase verstärkter
Rückbesinnung und Selbstbefragung ein. Der sogenannte Nihonjin ron
erlebte einen Boom, d.h. es wurde viel Literatur produziert über den

Ursprung der Japaner, über das Wesen und die Eigenart ihrer Kultur. Manches,

was aus dem Westen übernommen worden war, wurde mit
kritischeren Augen betrachtet. Dabei zeigte es sich, dass Lehnübersetzungen,
gerade weil sie (im Unterschied zu Fremdwörtern) lautlich und wortbil-
dungsmässig vollständig ins Sprachsystem integriert sind, bei diesem
legitimen Prozess der Identitätsfindung einen neuralgischen Punkt berühren.

Glossar

den M

denki fg %

densha W ü
denwa -gfg
fukushi fgftt
ho $
hyôjungo Jg ?g jjg

jinken AI
jiyûya kenri SE^ttfÜ
kannen flit
ken t&



106 EDUARD KLOPFENSTEIN

kenri fit ^[J

kojin no kenri fäAtf)ft#J
Nihon o mamoru kokumin kaigi 0 ^£ \l" & SU Je z* 18

seikatsu 4. '/S

shinryaku fH B§

shizen shugi IMÌS
shugi JE ft
shüsei shihon shugi <if IE M ^ :£ JI
teikoku shugi "rf? IU ji£ 8

LITERATUR

MURAKAMI Jun'ichi, Einführung in die Grundlagen des japanischen Rechts. Darm¬

stadt, 1974.
NISHIHIRA Shigeki, "Kojin no kenri", Jiyû, XXIII, 3 (1981): 99-114.
TANAKA Katsuhiko, "Kyôkasho sodò ni mini shakai kagaku yògo to nichijògo",

Asahi shinbun, 3. Aug. 1981 (yûkan).

Zahlreiche Artikel der Tagespresse von 1981 und den folgenden Jahren.


	Lehnübersetzungen als Indikatoren der heutigen Bewusstseinslage in Japan

