
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 42 (1988)

Heft: 1

Artikel: Gedanken zu Kôya hijiri von Izumi Kyôka

Autor: Yamanaka-Hiller, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEDANKEN ZU KÔYA HIJIRI VON IZUMI KYÔKA

Barbara Yamanaka-Hiller

Die Erzählung Köya Hijiri (Der Weise vom Berg Köya) wurde 1900
erstmals veröffentlicht und gilt als eines der Meisterwerke von Izumi Kyôka
(1873—1939). Bekannt geworden durch sein idealistisches Frühwerk,
neigte Kyôka gegen die Jahrhundertwende immer mehr zu einem
symbolistischen, mystischen Stil. Unbeirrt vom damals stark aufstrebenden
Naturalismus wurde er zum bedeutendsten Romantiker der Meiji-Zeit.

Irreale Elemente, übernatürliche Erscheinungen, Animimus und das

Streben nach absoluter Liebe prägen sein umfangreiches Werk, in dem
immer wieder Frauengestalten im Mittelpunkt stehen. Kyôkas früh
verstorbene Mutter nahm in seiner träumerischen Sehnsucht beinahe göttliche

Züge an. Vor allem dies führte zu einer Überhöhung der Frau, wie
sie auch in Köya Hijiri zum Ausdruck kommt.

In dieser oft als Geistergeschichte bezeichneten Erzählung durchmischen

sich reale und irreale Elemente.
In der Rahmengeschichte trifft der Ich-Erzähler auf einer Bahnfahrt

zu einem abgelegenen Dorf einen Priester. Sie beschliessen, die Nacht
gemeinsam zu verbringen und begeben sich im Schneegestöber zu einer
verlassenen Herberge, die seit dem Tod der Wirtstochter eigentlich
geschlossen ist. Vor dem Einschlafen erzählt der Priester ein merkwürdiges
Jugenderlebnis:

Im Hochsommer macht sich der junge Priester frühmorgens auf den
Weg, um einen Pass in den Hida-Bergen zu überqueren. In einem Teehaus

will er Wasser trinken, hat jedoch Angst, dass es verseucht sein könnte,
und wird von einem vulgären Medizinhändler in Verlegenheit gebracht.
Bei einer Weggabelung weiter oben wählt der fahrende Händler ohne
Zögern den alten, steilen Weg zur Passhöhe, weil der neue, breitere Weg
teilweise überflutet ist. Ein Bauer berichtet, dass hier vor dreizehn Jahren bei
einer Überschwemmung viele Menschen ihr Leben verloren hätten und
warnt den Priester vor dem alten Weg, der voller Gefahren sei. Der Priester
will den Händler nicht einfach seinem Schicksal überlassen und folgt ihm.
Bald muss er über furchterregende Schlangen schreiten, die quer über dem
Weg liegen. Später kommt er von der sengenden Hitze in einen kühlen,
dunklen Wald, wo er von grossen Blutegeln angefallen wird und nur knapp
mit dem Leben davon kommt. Sobald er den Wald hinter sich hat, folgt



8 BARBARA YAMANAKA-HILLER

er dem Wiehern eines Pferdes, das ihn über eine Brücke zu einem einsamen
Berghaus leitet.

Zuerst trifft er auf einen Narren, der reglos und stumm dasitzt und mit
seinem Nabel spielt. Auf sein Rufen ertönt eine Stimme, und er meint
eine weissschuppige Gestalt zu sehen, doch eine schöne Frau tritt ihm
entgegen und nimmt ihn für die Nacht auf. Bei Mondschein führt sie ihn
in eine Schlucht zum Fluss, um seine Wunden im heilkräftigen Wasser zu
waschen. Auch die betörende Frau nimmt ein Bad und versucht vergeblich,

den Priester zu verführen. Es nähern sich Tiere, die sie mit harschen
Worten vertreibt.

Beim Haus versucht der alte Gehilfe der Frau das Pferd, das der
Priester wiehern hörte, zum Markt zu bringen. Es schlägt aus und rührt
sich nicht von der Stelle, bis sich die Frau, die dämonische Züge annimmt,
vor ihm entblösst und unter ihm durchschlüpft.

Gleich darauf kümmert sich die Frau um das Essen und bringt dem
Narren mütterliche Vorsorge entgegen. Zum Erstaunen des Priesters
beginnt der Narr mit heller, klarer Stimme zu singen. In der Nacht wird
das Haus von Tieren umzingelt, welche die Frau abzuwehren versucht.
Doch erst durch ein Gebet des Priesters kehrt Ruhe ein.

Am nächsten Morgen zieht der Priester weiter, obwohl ihn die Frau
bittet, bei ihr zu bleiben. Bei einem paarigen Wasserfall erscheint ihm ihre
Gestalt, die sich immer wieder in weisse Blüten auflöst. Von Sehnsucht
gepackt beschliesst er, zu ihr zurückzukehren, doch da taucht der Alte,
der das Pferd verkauft hat, auf. Er erzählt, dass die Frau als Arzttochter
im einstigen Dorf bei der Weggabelung gelebt habe und durch ihre
Wunderheilungen berühmt geworden sei. Ein Junge aus den Bergen wurde
damals wegen eines ärztlichen Fehlers gelähmt. Die Tochter und ein alter
Dörfler brachten ihn zu seiner Familie zurück und blieben einige Tage
dort. Es begann so heftig zu regnen, dass die ganze Dorfgemeinschaft
ausser dem Jungen, der Arzttochter und dem alten Gehilfen bei der
Überschwemmung umkam. Seither leben die drei in der einsamen Bergwelt,

die Frau heiratet den Gelähmten, entwickelt magische Kräfte,
beherrscht Wind, Regen und Pflanzen, nutzt Zauberkräfte des Wassers und
verführt Männer, die sie anschliessend durch ihren Hauch in Tiere
verwandelt. Auch der Medizinhändler ist ihr zum Opfer gefallen und wurde
als Pferd zum Markt gebracht.

Nach diesem Bericht des Alten flüchtet der Priester ins nahe Dorf
hinunter, während Gewitterwolken den Berg verhüllen.

Kyôka trug den Stoff zu Köya Hijiri lange mit sich herum, denn
bereits zehn Jahre früher schrieb er eine inhaltlich sehr ähnliche, unvollen-



GEDANKEN ZU KO YA HIJIRI 9

dete Erzählung mit dem Titel Shirokijo Monogatari (Die weisse Zauberin).

Das Motiv der Zauberin, die Männer in Tiere verwandelt, kommt in
chinesischen Geistergeschichten vor; auch könnte die Sage von Aktäon,
der von Artemis in einen Hirsch verwandelt wurde, weil er sie beim Baden

beobachtete, einen Einfluss gehabt haben.
Als äusseren Anlass zu dieser Erzählung bezeichnet Kyôka selbst das

Erlebnis eines Freundes, der beim Wandern in der Nähe einer einsamen

Berghütte am Fluss einem schönen Dorfmädchen begegnete1.
Auch floss in gewissem Mass eigenes Erleben in die Erzählung ein,

denn Kyôka musste auf dem Weg zwischen Tôkyô und seiner Heimatstadt

Kanazawa einen Pass mit altem und neuem Weg überqueren und
stieg oft in Herbergen ab, wo auch Wanderpriester verkehrten und mystische

Geschichten die Runde machten2. Trotz dieser Grundlagen ist Köya
Hijiri im Wesentlichen eine Erzählung, die Kyôkas kreativer Fantasie
entsprungen ist und nicht auf literarische Vorlagen zurückgeht.

Köya Hijiri gliedert sich in drei Teile, die wie ein "Satz chinesischer
Schachteln"3 ineinander gefügt sind und von drei verschiedenen Personen
wiedergegeben werden.

Die vom jungen Reisenden erzählte Rahmengeschichte spielt in der

Gegenwart des Autors und bewegt sich auf der Ebene der Wirklichkeit,
weist jedoch atmosphärische Qualitäten auf, die den Leser auf die
Irrationalität der Geschichte des Priesters einstimmen. Dämmerung und
Schneefall sind in Japan oft mit dem Erscheinen von Geistern verknüpft,
und die abgelegene, leerstehende Herberge, welche vor dem Tod der
Wirtstochter sehr belebt war, schafft als "Grenzbereich zur jenseitigen
Welt"4 einen Bezugspunkt zum einsamen Berghaus, das an der Grenze
zum Irrealen liegt. Wichtig ist die Tatsache, dass der Priester sein
merkwürdiges Erlebnis unmittelbar vor dem Einschlafen erzählt. Damit rückt
er es an den Rand des Traums, in einen Bereich zwischen Wirklichkeit
und Fantasie. Zudem schafft die hochsommerliche Szenerie eine
wirkungsvolle Distanz zur Winternacht der Realitätsebene.

Der dritte Teil der Erzählung, den der Priester vom alten Gehilfen
am Wasserfall zu hören bekommt, lüftet das Geheimnis um die magischen

1 Vergi. Muramatsu Sadataka, Izumi Kyôka kenkyü (Tôkyô, 1974) S. 241-2.
2 Vergi. Mita Hideaki, Izumi Kyôka no bungaku (Tòkyo, 1976) S. 275-8.
3 Kasahara Nobuo, Izumi Kyôka: Bi to erosu no kôzô (Tòkyo, 1976), S. 180.
4 Kasahara Nobuo, op.cit. S. 182.



10 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Kräfte der Frau und entfernt sich somit am weitesten von der Wirklichkeit.

Trotzdem wirkt diese langatmige, von vielen Kritikern bemängelte
Passage völlig rational und bildet einen Stilbruch zur fast schwebenden

Leichtigkeit der übrigen Erzählung. Es ist gut möglich, dass Kyôka absichtlich

diese plumpe, nüchterne Erzählweise wählte, um den zunehmend
grotesken Inhalten eine gewisse Glaubwürdigkeit, aber auch ironische Distanz
zu verleihen. Diese Wirkung wird unterstützt von der Tatsache, dass der
Alte, der hier als Erzähler auftritt, zwar in der dämonischen Bergwelt lebt,
diese jedoch ohne weiteres verlassen kann und keineswegs von übernatürlichen

Kräften beherrscht wird.
Die drei Erzählteile sind nicht einfach linear aufgereiht, sondern ziemlich

komplex miteinander verflochten. So wird der dritte Teil am Anfang
durch einen Hinweis auf das Arzthaus und die Überschwemmung, sowie
durch die enigmatischen Sticheleien des Alten vor und nach der Badeszene
vorbereitet.

Der Redefluss des Priesters wird immer wieder von Elementen der
Rahmengeschichte unterbrochen, wobei Bezugspunkte zur Ebene der
gegenwärtigen Wirklichkeit geschaffen werden, die eine gewisse
Relativierung des illusionären Geschehens ermöglichen. Die Erzählung beginnt
nicht mit der Rahmengeschichte, sondern springt mitten ins Geschehen,
dort wo der Priester in der Mittagshitze auf dem alten Passweg die
Generalstabskarte konsultiert. Erst dann wird auf die äussere Erzählsituation
verwiesen und in einer Rückblende die Eisenbahnfahrt und die Ankunft
in der Herberge beschrieben.

Die Landkarte am Anfang von Köya Hijiri ist bezeichnend, denn sie

repräsentiert die modernen wissenschaftlichen Errungenschaften der
Meiji-Zeit und gibt ein verlässliches Abbild der Wirklichkeit, wird jedoch
auf dem alten Passweg für den Priester plötzlich unbrauchbar. Somit wird
in diesem ersten Abschnitt bereits eine Abkehr von der neuzeitlichen
Wirklichkeit und das Eintauchen in die Irrationalität, die zur alten Zeit
gehört, signalisiert5.

Die Wanderung des Priesters führt stufenweise von der realen Talwelt
zum irrealen Bereich der Bergfrau. Wichtig ist die Begegnung mit dem
Medizinhändler, der in seiner vulgären, vorlauten Art einen scharfen Kontrast

zum scheuen, ernsten Priester bildet und dazu prädestiniert ist, der
Zauberin zum Opfer zu fallen. Unbekümmert schlägt er den alten, unsicheren

Weg ein. Der Priester, der eigentlich auf dem breiten, ungefährlichen

5 Vergi. Kasahara Nobuo, op.cit. S. 189-90 und Mita Hideaki, op.cit. S. 270-1.



GEDANKEN ZU KO YA HIJIRI 11

Weg der Neuzeit bleiben will, folgt ihm aus humanitären Gründen. Noch
einmal übernimmt der fahrende Händler eine richtungsweisende Funktion,

denn nachdem der Priester den Wald durchquert hat, lockt er ihn,
schon als Pferd, durch sein Wiehern zum Berghaus. Somit wird der
Medizinhändler zum Boten der Frau, mit der er durch seinen Beruf assoziativ
verbunden ist, indem sie Heilkräfte besitzt und Arzttochter ist.

Auf dem alten Weg stellen sich dem Priester Qualen und Prüfungen
entgegen, die er überwinden muss, um zum Berghaus zu gelangen. Die
ekelerregenden Schlangen und der feuchte Blutegelwald sind zwar in der
realen Welt noch denkbar, jedoch in steigendem Mass unwahrscheinlich,
so dass sich allmählich ein Gefühl der Irrealität ausbreitet.

Schlangen, die sich über und unter der Erdoberfläche bewegen, gelten
in der Symbolik als Mittler zwischen zwei Welten und werden mit
Transzendenz in Verbindung gebracht. "Schlangen und Blutegel, die hier als

Führer in eine andere Welt auftauchen, sind Amphibien, Wesen also, die
sich im Wasser und auf dem Trockenen, im Traum und in der Realität
frei hin und her bewegen."6

Gegenüber den Schlangen, die den Priester zu grosser Furcht
veranlassen, bilden die Blutegel eine deutliche Steigerung der Gefahr, wobei
sich die Distanz zur Wirklichkeit vergrössert. Der atmosphärische Wechsel

vom gleissenden Sonnenlicht zum kalten Dunkel des Waldes trägt zu
diesem Eindruck bei. Während die Egel dem Priester das Blut aussaugen
und ihn an den Rand des Todes bringen, stellt sich eine erschreckende
Weltuntergangs-Vision ein:

Diese schrecklichen Blutegel lauern hier seit Urzeiten den Vorbeikommenden
auf und saugen Unmengen von Blut. Wenn die Gier dieses Gewürms einmal
gestillt ist, speien sie das ganze Blut aus. Davon löst sich die Erde auf, die
Berge werden zu einem Sumpf von Blut und Schlamm und die Riesenbäume
in diesem Wald, wo selbst mittags die Sonne nicht eindringt, werden zu lauter
Blutegel zerstückelt und zerfetzt. (Kapitel 8)

Dieses Todeserlebnis ist ein Stadium, das der Priester auf seinem
Entwicklungsweg durchlaufen muss, um später eine grundlegende Lebenserneuerung

erfahren zu können.
Nachdem der Priester den schrecklichen Wald hinter sich gebracht hat,

erblickt er eine schwache, irdene Brücke, welche die endgültige Grenzüberschreitung

von der Wirklichkeit zur irrealen Welt darstellt und in den
Bannkreis der Bergfrau führt.

6 Kasahara Nobuo, op.cit. S. 201.



12 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Gleichzeitig mit diesem Übergang, den der Priester als Erlösung von
seinen Todesqualen empfindet, dämmert es und der fast volle Mond
geht auf. Somit verlässt er den Bereich von Sonne und Tag, der mit
Bewusstsein und dem männlichen j>a«g-Prinzip verbunden ist, und betritt
das Reich des Mondes und der Nacht, das mit dem Unbewussten und
dem weiblichen ^/«-Prinzip zusammen hängt.

Der an rationales Denken und festgelegte religiöse Prinzipien gewöhnte
Priester begibt sich in einen für ihn unbekannten Bereich, wo Gefühle
und das Sinnliche vorherrschen und andere Gesetze gelten als in der be-
wussten Tagwelt. Die Landkarte, auf die er sich immer verlassen hat,
nützt ihm hier nichts mehr, und es wird betont, dass es in dieser Bergwelt
keinen Tempel gibt: "Als mir bewusst wurde, dass es an einem solchen
Ort sicher keinen Bergtempel gibt, fühlte ich mich plötzlich verlassen"
(Kapitel 23). Die für ihn gewohnten Orientierungshilfen fallen somit
dahin.

Der fast volle Mond taucht alles in ein unwirkliches, traumhaftes
Licht und weist als Sinnbild des Weiblichen auf die Frau im Mittelpunkt
der Bergwelt hin. Sie ist eine archetypische Gestalt, die sicher in vielen
Teilen dem ersehnten, idealisierten Frauenbild von Izumi Kyôka
entspricht. Als vielgesichtiges, schillerndes Wesen vereinigt sie gegensätzliche
Aspekte auf sich, die in abrupter Abfolge wechselweise an die Oberfläche
treten.

Anfangs macht sich der Priester auf ein schuppiges, kriechendes Wesen

gefasst, doch eine makellos schöne Frau tritt ihm entgegen. Sie erscheint
als gütige, nährende Mutter, die den Reis abmisst und den kindlichen Narren

umsorgt, als Göttin, die Heilung und Wiedergeburt bewirkt, als edles,
engelhaftes Wesen, aber auch als betörende Verführerin mit dämonischer
Vitalität, als zerstörerische Zauberin und Herrin über Tiere und Natur:

Winkt sie mit der Hand, kommen lebendige Fische her, starrt sie hinauf, fallen
schöne Früchte von den Bäumen, hält sie die Ärmel über den Kopf, regnet es,
zieht sie die Brauen hoch, weht der Wind. (Kapitel 26)

Ihre übernatürlichen Kräfte, die erst in der Erzählung des Alten völlig
geklärt werden, teilen sich in einen positiven und einen negativen Pol. Einerseits

besitzt sie wundersame Heilkräfte und weiss mit dem Lebenswasser
umzugehen, andererseits wirkt sie als zerstörerischer Dämon, der willkürlich

Männer verführt und zu Tieren verwandelt, wenn sie ihrer überdrüssig
wird. Sie fixiert sie damit auf ihre triebhaften, instinktiven Aspekte.



GEDANKEN ZU KO YA HIJIRI 13

Der Priester erkennt die lebensbedrohende, dämonische Seite der Frau
vorerst kaum, sondern empfängt nach durchstandenen Todesqualen dankbar

ihre mütterliche Gastfreundschaft und ihre positiven Heilkräfte.
Die höhlenartige Schlucht, in die sie den Priester führt, erinnert in

ihrer Form an einen Uterus7. Er nimmt, nachdem ihm die Frau das
Gewand abgezogen hat, eine embryonale Stellung ein. "Mit gebogenem
Rücken und angezogenen Knien krümmte ich mich zusammen" (Kapitel
14). Während sie ihm mit Wasser die Wunden heilt, verfällt er in einen
schläfrigen Zustand der Regression. "Fern von Zeit und Wirklichkeit wurde

ich weich umhüllt von warmen, wundersam duftenden Blüten" (Kapitel

15). Bei der gleich anschliessenden Verführungsszene gelingt es dem
Priester durch seine buddhistische Ethik, erotische Wünsche unter
Kontrolle zu halten und zu sublimieren :

Als ich die Augen abwandte, wurde die in Mondschein getauchte Gestalt von
feinem Dunst umhüllt und erschien mir am andern Ufer auf dem glatten, vom
Wasserstaub schwarznassen Gestein als bläulich durchsichtiges Spiegelbild.
(Kapitel 16)

Die Frau mit ihren betörenden Reizen erscheint nun plötzlich viel jünger
und verhält sich jungfräulich schamhaft.

Wieder mit seinem Gewand bekleidet, fühlt sich der Priester sicher und
ist der Gefahr, im Triebhaften unterzutauchen, seine Identität zu verlieren
und zum Tier verwandelt zu werden, entronnen. Auch in der späten Nacht
kann er die alptraumhaften Tiere, die wie seine unterschwelligen Instinkte
und Begierden auftauchen und das Berghaus umzingeln, durch ein Gebet
in Schach halten, so dass wieder Stille einkehrt.

Am intensivsten entfaltet die Frau ihre dualistischen übernatürlichen
Kräfte in der gespensterhaften Szene, in der sie das Pferd besänftigt:

Sie stand direkt vor seinem grossen Maul. Plötzlich schien sie zu wachsen,
bekam einen starren Blick, presste die Lippen zusammen, hob die Brauen und
fiel in eine Trance. Ihre freundliche, vertrauliche Art, Liebenswürdigkeit und
Koketterie waren auf einen Schlag verschwunden, und ich fragte mich, war
sie eine Göttin oder ein Dämon? (Kapitel 19)

Unmittelbar nach diesem sonderbaren Vorfall zeigt sich die Frau von einer
warmen, harmlosen Seite bei der Arbeit am Herdfeuer. Durch den scharfen

Kontrast wird die Unheimlichkeit dieser Szene noch erhöht.

7 Vergi. Kasahara Nobuo, op.cit. S. 201.



14 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Die Frau teilt das einsame Berghaus mit zwei ganz verschiedenen Männern,
denen sie mit ihren Zauberkräften beiden nichts anhaben kann.

Der alte Gehilfe weiss um ihre Magie und kann sie objektiv und nüchtern

erklären, weil er selbst davon völlig unberührt ist. Die Komik, die von
seiner Person ausgeht, wenn er gegen das störrische Pferd ankämpft, ist
ein Gegensatz zur dämonischen Atmosphäre, die sich zusammenbraut. Der
Alte kann die irreale Bergwelt jederzeit verlassen und steigt ins Tal hinunter,

um den verzauberten Händler wie ein ganz gewöhnliches Pferd am
Markt zu verkaufen. Er stellt eine Verbindung zur realen Welt dar und
verkörpert eine rationale Denkweise, die den Priester letztlich davon abhält,
der Frau zu verfallen.

Der Narr, welcher sich als Gatte der Bergfrau erweist, wirkt bis zum
Äussersten rätselhaft und grotesk, weshalb diese Figur viele Interpretationen

zulässt8. Seine hässliche, reglos dasitzende Gestalt betont die
überhöhte, edle Schönheit der Frau sowie ihre vitale Beweglichkeit. Der extreme

Gegensatz, den dieses merkwürdige Paar darstellt, kann auch als

Wiederspiegelung der gesamten dualistischen Konzeption dieser Erzählung
angesehen werden. In seinem Äussern und Benehmen gleicht der Narr
einem kleinen Kind, das sich nicht artikulieren kann. Damit ruft er die
gütigen, mütterlichen Aspekte der Bergfrau hervor. Sein grosser,
hervorstehender Nabel, mit dem er ständig spielt, deutet auf einen vorgeburtlichen

Zustand und schafft somit eine Parallele zum Priester, der ebenfalls
ein Stadium der Regression durchlaufen muss.

Im Volksglauben gelten geistig Behinderte zuweilen als göttliche
Manifestation. Nach diesem ethnologischen Deutungsansatz wäre die Frau,
die in Trance fallen kann, einer dienenden Miko oder Braut des Gottes
gleichzusetzen, die ihre übernatürlichen Gaben von ihm empfängt. Die
Tatsache, dass der Narr als Hausherr bezeichnet wird, und der Priester bei
seiner Ankunft zuerst auf ihn trifft, weist auf die zentrale Bedeutung dieser

Gestalt hin. Wenn die Frau vor dem Pferd in Trance fällt und ihre
übernatürlichen Kräfte voll entfaltet, wird mehrmals auf den Narren hingewiesen,

dessen stumme Präsenz bei dieser Szene wahrscheinlich nicht nur
passiv ist. Auch der klare Gesang, der nicht von ihm selbst zu kommen
scheint, betont seine enge Verbindung zum Numinosen:

Zu meinem grossen Erstaunen war der Gesang des Narren wie Tag und Nacht
verschieden von dem, was ich erwartet hatte. Kaum konnte ich es glauben,

8 Zusammenfassung verschiedener Interpretationsansätze: Kasahara Nobuo, op.cit.
S. 200-1.



GEDANKEN ZU KO YA HIJIRI 15

dass dieser Ton, die Melodie und die klare, kühle Stimme aus der Kehle des

jungen Mannes kam. Vielmehr klang es, als führte eine frühere Existenz des

Narren den Gesang von einer andern Welt durch ein Rohr in seinen gewölbten
Bauch. (Kapitel 22)

Während die Frau immer noch Sehnsucht nach der Talwelt hegt9, und sich
in den Bergen einsam fühlt, ist der Narr dieser irrealen Welt völlig verhaftet.

Er wohnt von Geburt an im Berghaus und ist durch seine Lähmung
physisch nicht fähig, sich davon zu entfernen. Bezüge zur Wirklichkeit und
ein aktives Bewusstsein fehlen bei dieser Gestalt vollständig. Somit kann er
auch als Manifestation des Unbewussten gelten, welches vom Priester in
dieser Bergwelt zum ersten Mal wahrgenommen wird.

Ein wichtiges Motiv, das in dieser Erzählung immer wieder vorkommt, ist
das Wasser. Beim Teehaus wird es in seiner lebensspendenden und todbringenden

Ambivalenz gezeigt, indem der Priester trinken möchte, sich aber

gleichzeitig vor einer Verseuchung fürchtet. An der Weggabelung, wo die
Bergfrau früher wohnte, trennen sich der neue, alltägliche Weg und der
alte Pfad, der in eine irreale Sphäre führt. Weil der neue Weg von der grossen

Überschwemmung her immer noch blockiert scheint, bestimmt das

Wasser an dieser Stelle die Abkehr von der modernen Wirklichkeit.
Auch im weiteren Verlauf der Erzählung spielt das Wasser an

entscheidenden Stellen eine Rolle. Am Fluss beim Berghaus erfährt der
Priester eine Lebenserneuerung, läuft aber auch Gefahr, vernichtet zu
werden. Beim paarigen Wasserfall erfasst ihn noch einmal unwiderstehliches

Verlangen nach der Frau, dort erkennt er jedoch auch ihre wahre
Natur und findet schliesslich in die Welt der Realität zurück.

Bei seinem Abstieg ins Dorf wird der Berg von Gewitterwolken
verhüllt. Damit zeigt sich einmal mehr die enge Verbindung der Frau mit
dem Wasser, das als Symbol des Weiblichen und des Unbewussten gilt.

Ein anderes zentrales Symbol, das die gegensätzlichen Aspekte der
Erzählung zusammenhält, ist die weisse Farbe. Der Schnee der
Rahmengeschichte verwischt die Konturen der Realität und schafft eine träumerische

Leere, in die die Erzählung des Priesters eingebettet ist. Auch die
gleissenden Sonnenstrahlen, das gespenstische Mondlicht und das
schäumende Wasser in der Bergwelt sind dieser Farbe zugeordnet.

9 Von dieser Sehnsucht zeugt die Weisung an den Priester, nichts von der Stadt
zu erzählen, auch wenn sie darum bittet (Kapitel 11).



16 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Die schöne Frau, die der Priester mit weissen Pfirsichblüten vergleicht,
hat eine schneeweisse Haut. Von dieser Haut geht ein Gefühl edler Reinheit
und Heiligkeit, aber auch dämonischer Faszination aus. Als Lichtfarbe hat
das Weiss eine Bindung zum Heiligen, Göttlichen, ist aber auch Farbe des

Todes und der gespenstischen, dämonischen Erscheinungen.
Weiss als Farbe "des Absoluten, des Anfangs und des Endes"10 spielt

bei Übergangszeiten wie Geburt oder Tod und bei Initiationsriten eine
bedeutende Rolle. Die Erfahrung des Protagonisten von Tod und Wiedergeburt

und sein Übergang zu einer neuen Lebensstufe finden somit in dieser

Farbe einen symbolischen Ausdruck.

Der Priester in Köya Hijiri wird in zwei Lebensphasen dargestellt. Als
junger, asketischer Wanderpriester orientiert er sich ausschliesslich an
geistigen, rationellen Werten und fürchtet sich vor allem, was mit einer
sinnlichen Gefühlswelt zu tun hat. In der Rahmengeschichte hingegen
erscheint er als reife, ausgewogene Persönlichkeit, die Milde und Gelassenheit

ausstrahlt und einen weltlichen Eindruck macht, obwohl er ein Geistlicher

hohen Ranges ist. "Er war einer, der den Dingen nicht mit Hochmut
gegenübersteht," heisst es von ihm, und weiter: "Er war etwa fünfundvierzig

Jahre alt, von liebenswürdiger, sanftmütiger Art, nichts schien exzentrisch

an ihm" (Kapitel 1). Die PassWanderung, die zwischen diesen beiden
Phasen liegt, kann als psychischer Entwicklungsprozess aufgefasst werden.
Der mächtige Baum am Anfang, bei der Weggabelung, scheint mit seiner
hohen Krone und den auffälligen Wurzeln auf ein inneres Wachstum
hinzudeuten:

Der Lebensbaum ragte quer über den öden Weg ins endlose Himmelsgefilde,
prächtig, wie ein Regenbogen! Die Erde an seinem Fuss war aufgebrochen
und zahlreiche Wurzelstränge, wie Riesenaale, quollen hervor. (Kapitel 4)

Durch seine Wanderung erreicht der Priester eine Loslösung vom hellen,
bewussten, männlichen vawg-Prinzip und überschreitet die Grenze zum
dunklen, gefühlsbetonten, weiblichen yin. Vom Bereich des Ich-Bewusst-
seins gelangt er in die Sphäre des Unbewussten. Auf diesem Weg sind Leiden

und Tod psychische Urerfahrungen, die für die Initiation zu einer
neuen Bewusstseinsstufe notwendig sind.

10 Ingrid Riedel, Farben: In Religion, Gesellschaft, Kunst und Psychotherapie.
Stuttgart, 1983, S. 180.



GEDANKEN ZU KO YA HIJIRI 17

Die Bergfrau kann als Manifestation des >>m-Prinzips angesehen werden
und entspricht der weiblichen Komponente der männlichen Psyche, die
CG. Jung als Anima bezeichnet11. Sie ist eine Führerein, die dem Priester
den Zugang zum Unbewussten öffnet, ihn für das Gefühlhafte, Irrationale
empfänglich macht und ihn vom rein Geistigen, Bewussten wegzieht. Er
folgt ihr zum Wasser in die höhlenartige Schlucht und damit auch in seine

eigenen inneren Tiefen. Indem sie ihm das Priesterkleid ablegt, befreit
sie ihn von seiner Vergangenheit und Beschränkung auf die Ratio und
lässt ihn völlig neue Gefühle erfahren.

Jung betont die Beziehung der Anima zum Übernatürlichen und
beschreibt sie als Priesterin oder Hexe. Sie wirkt nicht nur lebenserneuernd,
sondern hat auch eine negative, zerstörerische Seite. Indem sie im Mann
unreale Sehnsüchte von absoluter Liebe und Geborgenheit weckt, kann
sie ihn vollständig vom Ich-Bewusstsein abbringen und somit ins Verderben

stürzen. Genau dieser Gefahr ist auch der Priester ausgeliefert. Angesichts

der schönen Frau trübt sich sein Sinn für die Realität, sein Ich-
Bewusstsein droht im mächtig aufsteigenden Unbewussten und in einer
verwirrenden Gefühlswelt zu versinken. Dies würde seine Verwandlung
zum Tier bedeuten.

Am Wasserfall wird dem Priester dieser destruktive Aspekt der Anima
bewusst gemacht. Deshalb fällt er ihr nicht zum Opfer, sondern vermag
sie als eine innere, seelische Macht zu begreifen. Er erreicht eine seelische
Ganzheit, die dem yin-yang Symbol entspricht und durch den paarigen
Wasserfall, der sich in einen männlichen und einen weiblichen Lauf teilt,
abgebildet wird. Mit einer ausgewogenen Verbindung von Bewusstem und
Unbewusstem, von männlichen und weiblichen Aspekten, hat der Priester
sein Selbst gefunden und ist am Ziel der Wanderung angekommen.

Auf die Vollendung der psychischen Entwicklung zur inneren Mitte
wird im Titel dieser vielschichtigen Erzählung hingewiesen: Köya Hijiri
— der Weise, oder Heilige, vom Berg Köya.

11 Vergi. CG. Jung, Der Mensch und seine Symbole. Ölten, 1968.



18 BARBARA YAMANAKA-HILLER

BIBLIOGRAPHIE

IZUMI Kyôka. "Köya Hijiri". Zenshû 5. Tòkyo: Iwanami Shoten, 1940.
KASAHARA Nobuo. Izumi Kyôka: Bi to erosu no kôzô. Tôkyô: Shibundö. 1976.
MITA Hideaki. Izumi Kyôka no bungaku. Tòkyo: Ôfûsha, 1976.
MURAMATSU Sadataka. Izumi Kyôka kenkyû. Tôkyô: Tôkisha, 1974.
MURAMATSU Sadataka. Izumi Kyôka. Tôkyô: Bunsendô Shuppan, 1966.

DONAT, Walter. "Der Wanderpriester". Die Fünfstöckige Pagode. Düsseldorf-Köln:
Eugen Diederichs Verlag, o.J. (gekürzte Übersetzung von Köya Hijiri).

FUNATSU, Jean Akemi. Through the Colored Looking Glass of Izumi Kyôka. Cam¬

bridge, Massachusetts: Harvard University, 1972.
JEWEL, Mark Herbert. Aspects of Narrative Structure in the Work of Izumi Kyôka.

Stanford University, 1985. (mit vollständiger Übersetzung von Köya Hijiri).


	Gedanken zu Kôya hijiri von Izumi Kyôka

