Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 42 (1988)

Heft: 1

Artikel: Gedanken zu Kdya hijiri von lzumi Kydka
Autor: Yamanaka-Hiller, Barbara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146809

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEDANKEN ZU KOYA HIJIRI VON IZUMI KYOKA

Barbara Yamanaka-Hiller

Die Erzihlung Kéya Hijiri (Der Weise vom Berg Koya) wurde 1900 erst-
mals verdffentlicht und gilt als eines der Meisterwerke von Izumi Kyoka
(1873—-1939). Bekannt geworden durch sein idealistisches Frihwerk,
neigte Kyoka gegen die Jahrhundertwende immer mehr zu einem symbo-
listischen, mystischen Stil. Unbeirrt vom damals stark aufstrebenden
Naturalismus wurde er zum bedeutendsten Romantiker der Meiji-Zeit.

Irreale Elemente, Ubernatiirliche Erscheinungen, Animimus und das
Streben nach absoluter Liebe prigen sein umfangreiches Werk, in dem
immer wieder Frauengestalten im Mittelpunkt stehen. Kyodkas frith ver-
storbene Mutter nahm in seiner triaumerischen Sehnsucht beinahe gott-
liche Ziige an. Vor allem dies fiihrte zu einer Uberhéhung der Frau, wie
sie auch in Kéya Hijiri zum Ausdruck kommt.

In dieser oft als Geistergeschichte bezeichneten Erzdhlung durchmi-
schen sich reale und irreale Elemente.

In der Rahmengeschichte trifft der Ich-Erzihler auf einer Bahnfahrt
zu einem abgelegenen Dorf einen Priester. Sie beschliessen, die Nacht
gemeinsam zu verbringen und begeben sich im Schneegestdber zu einer
verlassenen Herberge, die seit dem Tod der Wirtstochter eigentlich ge-
schlossen ist. Vor dem Einschlafen erzidhlt der Priester ein merkwiirdiges
Jugenderlebnis:

Im Hochsommer macht sich der junge Priester frihmorgens auf den
Weg, um einen Pass in den Hida-Bergen zu iiberqueren. In einem Teehaus
will er Wasser trinken, hat jedoch Angst, dass es verseucht sein konnte,
und wird von einem vulgiren Medizinhindler in Verlegenheit gebracht.
Bei einer Weggabelung weiter oben wihlt der fahrende Hindler ohne Zo-
gern den alten, steilen Weg zur Passhdhe, weil der neue, breitere Weg teil-
weise Uberflutet ist. Ein Bauer berichtet, dass hier vor dreizehn Jahren bei
einer Uberschwemmung viele Menschen ihr Leben verloren hitten und
warnt den Priester vor dem alten Weg, der voller Gefahren sei. Der Priester
will den Héndler nicht einfach seinem Schicksal iiberlassen und folgt ihm.
Bald muss er iiber furchterregende Schlangen schreiten, die quer iiber dem
Weg liegen. Spater kommt er von der sengenden Hitze in einen kiihlen,
dunklen Wald, wo er von grossen Blutegeln angefallen wird und nur knapp
mit dem Leben davon kommt. Sobald er den Wald hinter sich hat, folgt



8 BARBARA YAMANAKA-HILLER

er dem Wiehern eines Pferdes, das ihn iiber eine Briicke zu einem einsamen
Berghaus leitet.

Zuerst trifft er auf einen Narren, der reglos und stumm dasitzt und mit
seinem Nabel spielt. Auf sein Rufen ertont eine Stimme, und er meint
eine weissschuppige Gestalt zu sehen, doch eine schone Frau tritt ihm
entgegen und nimmt ihn fiir die Nacht auf. Bei Mondschein fiihrt sie ihn
in eine Schlucht zum Fluss, um seine Wunden im heilkraftigen Wasser zu
waschen. Auch die betdrende Frau nimmt ein Bad und versucht vergeb-
lich, den Priester zu verfithren. Es nihern sich Tiere, die sie mit harschen
Worten vertreibt.

Beim Haus versucht der alte Gehilfe der Frau das Pferd, das der
Priester wiehern horte, zum Markt zu bringen. Es schligt aus und riihrt
sich nicht von der Stelle, bis sich die Frau, die dimonische Ziige annimmt,
vor ihm entblésst und unter ihm durchschliipft.

Gleich darauf kiimmert sich die Frau um das Essen und bringt dem
Narren miitterliche Vorsorge entgegen. Zum Erstaunen des Priesters
beginnt der Narr mit heller, klarer Stimme zu singen. In der Nacht wird
das Haus von Tieren umzingelt, welche die Frau abzuwehren versucht.
Doch erst durch ein Gebet des Priesters kehrt Ruhe ein.

Am nichsten Morgen zieht der Priester weiter, obwohl ihn die Frau
bittet, bei ihr zu bleiben. Bei einem paarigen Wasserfall erscheint ihm ihre
Gestalt, die sich immer wieder in weisse Bliten auflost. Von Sehnsucht
gepackt beschliesst er, zu ihr zuriickzukehren, doch da taucht der Alte,
der das Pferd verkauft hat, auf. Er erzihlt, dass die Frau als Arzttochter
im einstigen Dorf bei der Weggabelung gelebt habe und durch ihre Wun-
derheilungen berilhmt geworden sei. Ein Junge aus den Bergen wurde da-
mals wegen eines drztlichen Fehlers gelihmt. Die Tochter und ein alter
Dorfler brachten ihn zu seiner Familie zuriick und blieben einige Tage
dort. Es begann so heftig zu regnen, dass die ganze Dorfgemeinschaft
ausser dem Jungen, der Arzttochter und dem alten Gehilfen bei der
Uberschwemmung umkam. Seither leben die drei in der einsamen Berg-
welt, die Frau heiratet den Gelihmten, entwickelt magische Krifte, be-
herrscht Wind, Regen und Pflanzen, nutzt Zauberkrifte des Wassers und
verfilhrt Minner, die sie anschliessend durch ihren Hauch in Tiere ver-
wandelt. Auch der Medizinhindler ist ihr zum Opfer gefallen und wurde
als Pferd zum Markt gebracht.

Nach diesem Bericht des Alten fliichtet der Priester ins nahe Dorf hin-
unter, wihrend Gewitterwolken den Berg verhiillen.

Kyoka trug den Stoff zu Kéya Hijiri lange mit sich herum, denn be-
reits zehn Jahre frilher schrieb er eine inhaltlich sehr dhnliche, unvollen-



GEDANKEN ZU KOYA HIJIRI 9

dete Erzahlung mit dem Titel Shirokijo Monogatari (Die weisse Zaube-
rin).

Das Motiv der Zauberin, die Manner in Tiere verwandelt, kommt in
chinesischen Geistergeschichten vor; auch konnte die Sage von Aktdon,
der von Artemis in einen Hirsch verwandelt wurde, weil er sie beim Baden
beobachtete, einen Einfluss gehabt haben.

Als dusseren Anlass zu dieser Erzidhlung bezeichnet Kyodka selbst das
Erlebnis eines Freundes, der beim Wandern in der Nihe einer einsamen
Berghiitte am Fluss einem schénen Dorfmidchen begegnetel.

Auch floss in gewissem Mass eigenes Erleben in die Erzdhlung ein,
denn Kyoka musste auf dem Weg zwischen Tokyod und seiner Heimat-
stadt Kanazawa einen Pass mit altem und neuem Weg iiberqueren und
stieg oft in Herbergen ab, wo auch Wanderpriester verkehrten und mysti-
sche Geschichten die Runde machten2. Trotz dieser Grundlagen ist Kéya
Hijiri im Wesentlichen eine Erzdhlung, die Kydkas kreativer Fantasie ent-
sprungen ist und nicht auf literarische Vorlagen zuriickgeht.

Koya Hijiri gliedert sich in drei Teile, die wie ein ‘““Satz chinesischer
Schachteln™? ineinander gefiigt sind und von drei verschiedenen Personen
wiedergegeben werden.

Die vom jungen Reisenden erzihlte Rahmengeschichte spielt in der
Gegenwart des Autors und bewegt sich auf der Ebene der Wirklichkeit,
weist jedoch atmosphirische Qualititen auf, die den Leser auf die Irra-
tionalitit der Geschichte des Priesters einstimmen. Dimmerung und
Schneefall sind in Japan oft mit dem Erscheinen von Geistern verkniipft,
und die abgelegene, leerstehende Herberge, welche vor dem Tod der
Wirtstochter sehr belebt war, schafft als ‘“‘Grenzbereich zur jenseitigen
Welt”4 einen Bezugspunkt zum einsamen Berghaus, das an der Grenze
zum Irrealen liegt. Wichtig ist die Tatsache, dass der Priester sein merk-
wiirdiges Erlebnis unmittelbar vor dem Einschlafen erzahlt. Damit riickt
er es an den Rand des Traums, in einen Bereich zwischen Wirklichkeit
und Fantasie. Zudem schafft die hochsommerliche Szenerie eine wir-
kungsvolle Distanz zur Winternacht der Realititsebene.

Der dritte Teil der Erzdhlung, den der Priester vom alten Gehilfen
am Wasserfall zu horen bekommt, liftet das Geheimnis um die magischen

Vergl. Muramatsu Sadataka, Jzumi Kyédka kenkyi (Tokyd, 1974) S. 241-2.
Vergl. Mita Hideaki, Izumi Kyoka no bungaku (Tokyd, 1976) S. 275-8.
Kasahara Nobuo, Izumi Kyéka: Bi to erosu no kézé (Tokyd, 1976), S. 180.
Kasahara Nobuo, op.cit. S. 182.

SHW R =



10 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Krifte der Frau und entfernt sich somit am weitesten von der Wirklich-
keit. Trotzdem wirkt diese langatmige, von vielen Kritikern beméingelte
Passage vollig rational und bildet einen Stilbruch zur fast schwebenden
Leichtigkeit der tibrigen Erzdhlung. Es ist gut moglich, dass Kyoka absicht-
lich diese plumpe, niichterne Erzdhlweise wihlte, um den zunehmend gro-
tesken Inhalten eine gewisse Glaubwiirdigkeit, aber auch ironische Distanz
zu verleihen. Diese Wirkung wird unterstiitzt von der Tatsache, dass der
Alte, der hier als Erzahler auftritt, zwar in der dimonischen Bergwelt lebt,
diese jedoch ohne weiteres verlassen kann und keineswegs von libernatiir-
lichen Kréften beherrscht wird.

Die drei Erzihlteile sind nicht einfach linear aufgereiht, sondern ziem-
lich komplex miteinander verflochten. So wird der dritte Teil am Anfang
durch einen Hinweis auf das Arzthaus und die Uberschwemmung, sowie
durch die enigmatischen Sticheleien des Alten vor und nach der Badeszene
vorbereitet.

Der Redefluss des Priesters wird immer wieder von Elementen der
Rahmengeschichte unterbrochen, wobei Bezugspunkte zur Ebene der
gegenwirtigen Wirklichkeit geschaffen werden, die eine gewisse Relati-
vierung des illusiondren Geschehens ermoglichen. Die Erzdhlung beginnt
nicht mit der Rahmengeschichte, sondern springt mitten ins Geschehen,
dort wo der Priester in der Mittagshitze auf dem alten Passweg die Gene-
ralstabskarte konsultiert. Erst dann wird auf die dussere Erzihlsituation
verwiesen und in einer Riickblende die Eisenbahnfahrt und die Ankunft
in der Herberge beschrieben.

Die Landkarte am Anfang von Koéya Hijiri ist bezeichnend, denn sie
reprisentiert die modernen wissenschaftlichen Errungenschaften der
Meiji-Zeit und gibt ein verldssliches Abbild der Wirklichkeit, wird jedoch
auf dem alten Passweg fiir den Priester plotzlich unbrauchbar. Somit wird
in diesem ersten Abschnitt bereits eine Abkehr von der neuzeitlichen
Wirklichkeit und das Eintauchen in die Irrationalitit, die zur alten Zeit
gehort, signalisiertS.

Die Wanderung des Priesters fithrt stufenweise von der realen Talwelt
zum irrealen Bereich der Bergfrau. Wichtig ist die Begegnung mit dem
Medizinhindler, der in seiner vulgiren, vorlauten Art einen scharfen Kon-
trast zum scheuen, ernsten Priester bildet und dazu pridestiniert ist, der
Zauberin zum Opfer zu fallen. Unbekiimmert schligt er den alten, unsiche-
ren Weg ein. Der Priester, der eigentlich auf dem breiten, ungefihrlichen

5 Vergl. Kasahara Nobuo, op.cit. S. 189—90 und Mita Hideaki, op.cit. S. 270—1.



GEDANKEN ZU KOYA HIJIRI 11

Weg der Neuzeit bleiben will, folgt ihm aus humanitdren Griinden. Noch
einmal iibernimmt der fahrende Hindler eine richtungsweisende Funk-
tion, denn nachdem der Priester den Wald durchquert hat, lockt er ihn,
schon als Pferd, durch sein Wiehern zum Berghaus. Somit wird der Medi-
zinhiandler zum Boten der Frau, mit der er durch seinen Beruf assoziativ
verbunden ist, indem sie Heilkrifte besitzt und Arzttochter ist.

Auf dem alten Weg stellen sich dem Priester Qualen und Priifungen
entgegen, die er iiberwinden muss, um zum Berghaus zu gelangen. Die
ekelerregenden Schlangen und der feuchte Blutegelwald sind zwar in der
realen Welt noch denkbar, jedoch in steigendem Mass unwahrscheinlich,
so dass sich allméhlich ein Gefiihl der Irrealitat ausbreitet.

Schlangen, die sich iiber und unter der Erdoberfliche bewegen, gelten
in der Symbolik als Mittler zwischen zwei Welten und werden mit Trans-
zendenz in Verbindung gebracht. “Schlangen und Blutegel, die hier als
Fihrer in eine andere Welt auftauchen, sind Amphibien, Wesen also, die
sich im Wasser und auf dem Trockenen, im Traum und in der Realitit
frei hin und her bewegen.”’®

Gegeniiber den Schlangen, die den Priester zu grosser Furcht veran-
lassen, bilden die Blutegel eine deutliche Steigerung der Gefahr, wobei
sich die Distanz zur Wirklichkeit vergrossert. Der atmosphirische Wech-
sel vom gleissenden Sonnenlicht zum kalten Dunkel des Waldes trigt zu
diesem Eindruck bei. Wihrend die Egel dem Priester das Blut aussaugen
und ihn an den Rand des Todes bringen, stellt sich eine erschreckende
Weltuntergangs-Vision ein:

Diese schrecklichen Blutegel lauern hier seit Urzeiten den Vorbeikommenden
auf und saugen Unmengen von Blut. Wenn die Gier dieses Gewiirms einmal
gestillt ist, speien sie das ganze Blut aus. Davon 16st sich die Erde auf, die
Berge werden zu einem Sumpf von Blut und Schlamm und die Riesenbdume
in diesem Wald, wo selbst mittags die Sonne nicht eindringt, werden zu lauter
Blutegel zerstiickelt und zerfetzt. (Kapitel 8)

Dieses Todeserlebnis ist ein Stadium, das der Priester auf seinem Entwick-
lungsweg durchlaufen muss, um spiter eine grundlegende Lebenserneue-
rung erfahren zu koénnen.

Nachdem der Priester den schrecklichen Wald hinter sich gebracht hat,
erblickt er eine schwache, irdene Briicke, welche die endgiiltige Grenziber-
schreitung von der Wirklichkeit zur irrealen Welt darstellt und in den
Bannkreis der Bergfrau fiihrt.

6 Kasahara Nobuo, op.cit. S. 201.



12 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Gleichzeitig mit diesem Ubergang, den der Priester als Erlosung von
seinen Todesqualen empfindet, dimmert es und der fast volle Mond
geht auf. Somit verldsst er den Bereich von Sonne und Tag, der mit Be-
wusstsein und dem méinnlichen yang-Prinzip verbunden ist, und betritt
das Reich des Mondes und der Nacht, das mit dem Unbewussten und
dem weiblichen yin-Prinzip zusammen hiangt.

Der an rationales Denken und festgelegte religiose Prinzipien gewohnte
Priester begibt sich in einen fiir ihn unbekannten Bereich, wo Gefiihle
und das Sinnliche vorherrschen und andere Gesetze gelten als in der be-
wussten Tagwelt. Die Landkarte, auf die er sich immer verlassen hat,
niitzt ihm hier nichts mehr, und es wird betont, dass es in dieser Bergwelt
keinen Tempel gibt: “Als mir bewusst wurde, dass es an einem solchen
Ort sicher keinen Bergtempel gibt, fiihlte ich mich plotzlich verlassen”
(Kapitel 23). Die fir ihn gewohnten Orientierungshilfen fallen somit da-
hin.

Der fast volle Mond taucht alles in ein unwirkliches, traumhaftes
Licht und weist als Sinnbild des Weiblichen auf die Frau im Mittelpunkt
der Bergwelt hin. Sie ist eine archetypische Gestalt, die sicher in vielen
Teilen dem ersehnten, idealisierten Frauenbild von Izumi Kyodka ent-
spricht. Als vielgesichtiges, schillerndes Wesen vereinigt sie gegensitzliche
Aspekte auf sich, die in abrupter Abfolge wechselweise an die Oberfliache
treten.

Anfangs macht sich der Priester auf ein schuppiges, kriechendes Wesen
gefasst, doch eine makellos schone Frau tritt ihm entgegen. Sie erscheint
als giitige, nihrende Mutter, die den Reis abmisst und den kindlichen Nar-
ren umsorgt, als Gottin, die Heilung und Wiedergeburt bewirkt, als edles,
engelhaftes Wesen, aber auch als betorende Verfilhrerin mit dimonischer
Vitalitit, als zerstorerische Zauberin und Herrin tber Tiere und Natur:

Winkt sie mit der Hand, kommen lebendige Fische her, starrt sie hinauf, fallen
schone Friichte von den Bidumen, hilt sie die Armel iiber den Kopf, regnet es,
zieht sie die Brauen hoch, weht der Wind. (Kapitel 26)

Ihre ibernatiirlichen Krifte, die erst in der Erzahlung des Alten voéllig ge-
klart werden, teilen sich in einen positiven und einen negativen Pol. Einer-
seits besitzt sie wundersame Heilkrifte und weiss mit dem Lebenswasser
umzugehen, andererseits wirkt sie als zerstorerischer Damon, der willkiir-
lich Ménner verfithrt und zu Tieren verwandelt, wenn sie ihrer iiberdriissig
wird. Sie fixiert sie damit auf ihre triebhaften, instinktiven Aspekte.



GEDANKEN ZU KOYA HIJIRI 13

Der Priester erkennt die lebensbedrohende, dimonische Seite der Frau
vorerst kaum, sondern empfiangt nach durchstandenen Todesqualen dank-
bar ihre miitterliche Gastfreundschaft und ihre positiven Heilkrifte.

Die hohlenartige Schlucht, in die sie den Priester fiihrt, erinnert in
ihrer Form an einen Uterus’. Er nimmt, nachdem ihm die Frau das Ge-
wand abgezogen hat, eine embryonale Stellung ein. “Mit gebogenem
Riicken und angezogenen Knien kriimmte ich mich zusammen” (Kapitel
14). Wahrend sie ihm mit Wasser die Wunden heilt, verfillt er in einen
schlidfrigen Zustand der Regression. “Fern von Zeit und Wirklichkeit wur-
de ich weich umhiillt von warmen, wundersam duftenden Bliten” (Kapi-
tel 15). Bei der gleich anschliessenden Verfilhrungsszene gelingt es dem
Priester durch seine buddhistische Ethik, erotische Wiinsche unter Kon-
trolle zu halten und zu sublimieren:

Als ich die Augen abwandte, wurde die in Mondschein getauchte Gestalt von
feinem Dunst umbhiillt und erschien mir am andern Ufer auf dem glatten, vom
Wasserstaub schwarznassen Gestein als bldulich durchsichtiges Spiegelbild.
(Kapitel 16)

Die Frau mit ihren betdrenden Reizen erscheint nun plotzlich viel jinger
und verhalt sich jungfriaulich schamhaft.

Wieder mit seinem Gewand bekleidet, fiihlt sich der Priester sicher und
ist der Gefahr, im Triebhaften unterzutauchen, seine Identitit zu verlieren
und zum Tier verwandelt zu werden, entronnen. Auch in der spdten Nacht
kann er die alptraumhaften Tiere, die wie seine unterschwelligen Instinkte
und Begierden auftauchen und das Berghaus umzingeln, durch ein Gebet
in Schach halten, so dass wieder Stille einkehrt.

Am intensivsten entfaltet die Frau ihre dualistischen iibernatiirlichen
Krifte in der gespensterhaften Szene, in der sie das Pferd besidnftigt:

Sie stand direkt vor seinem grossen Maul. Pl6tzlich schien sie zu wachsen,
bekam einen starren Blick, presste die Lippen zusammen, hob die Brauen und
fiel in eine Trance. Ihre freundliche, vertrauliche Art, Liebenswiirdigkeit und
Koketterie waren auf einen Schlag verschwunden, und ich fragte mich, war
sie eine Gottin oder ein Dimon? (Kapitel 19)

Unmittelbar nach diesem sonderbaren Vorfall zeigt sich die Frau von einer

warmen, harmlosen Seite bei der Arbeit am Herdfeuer. Durch den schar-
fen Kontrast wird die Unheimlichkeit dieser Szene noch erhoht.

7 Vergl. Kasahara Nobuo, op.cit. S. 201.



14 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Die Frau teilt das einsame Berghaus mit zwei ganz verschiedenen Ménnern,
denen sie mit ihren Zauberkriften beiden nichts anhaben kann.

Der alte Gehilfe weiss um ihre Magie und kann sie objektiv und niich-
tern erkliren, weil er selbst davon vollig unberiihrt ist. Die Komik, die von
seiner Person ausgeht, wenn er gegen das storrische Pferd ankdmpft, ist
ein Gegensatz zur dimonischen Atmosphire, die sich zusammenbraut. Der
Alte kann die irreale Bergwelt jederzeit verlassen und steigt ins Tal hinun-
ter, um den verzauberten Hindler wie ein ganz gewdhnliches Pferd am
Markt zu verkaufen. Er stellt eine Verbindung zur realen Welt dar und ver-
korpert eine rationale Denkweise, die den Priester letztlich davon abhilt,
der Frau zu verfallen.

Der Narr, welcher sich als Gatte der Bergfrau erweist, wirkt bis zum
Aussersten ritselhaft und grotesk, weshalb diese Figur viele Interpreta-
tionen zulisst8. Seine hissliche, reglos dasitzende Gestalt betont die iiber-
hohte, edle Schonheit der Frau sowie ihre vitale Beweglichkeit. Der extre-
me Gegensatz, den dieses merkwiirdige Paar darstellt, kann auch als Wie-
derspiegelung der gesamten dualistischen Konzeption dieser Erzdhlung
angesehen werden. In seinem Aussern und Benehmen gleicht der Narr ei-
nem kleinen Kind, das sich nicht artikulieren kann. Damit ruft er die
giitigen, miitterlichen Aspekte der Bergfrau hervor. Sein grosser, hervor-
stehender Nabel, mit dem er stiandig spielt, deutet auf einen vorgeburtli-
chen Zustand und schafft somit eine Parallele zum Priester, der ebenfalls
ein Stadium der Regression durchlaufen muss.

Im Volksglauben gelten geistig Behinderte zuweilen als gottliche
Manifestation. Nach diesem ethnologischen Deutungsansatz wire die Frau,
die in Trance fallen kann, einer dienenden Miko oder Braut des Gottes
gleichzusetzen, die ihre iibernatiirlichen Gaben von ihm empfingt. Die Tat-
sache, dass der Narr als Hausherr bezeichnet wird, und der Priester bei
seiner Ankunft zuerst auf ihn trifft, weist auf die zentrale Bedeutung die-
ser Gestalt hin. Wenn die Frau vor dem Pferd in Trance fillt und ihre iiber-
natiirlichen Krifte voll entfaltet, wird mehrmals auf den Narren hingewie-
sen, dessen stumme Prisenz bei dieser Szene wahrscheinlich nicht nur
passiv ist. Auch der klare Gesang, der nicht von ihm selbst zu kommen
scheint, betont seine enge Verbindung zum Numinosen:

Zu meinem grossen Erstaunen war der Gesang des Narren wie Tag und Nacht
verschieden von dem, was ich erwartet hatte. Kaum konnte ich es glauben,

8 Zusammenfassung verschiedener Interpretationsansitze: Kasahara Nobuo, op.cit.
S.200-1.



GEDANKEN ZU KOYA HIJIRI 15

dass dieser Ton, die Melodie und die klare, kiihle Stimme aus der Kehle des
jungen Mannes kam. Vielmehr klang es, als fiihrte eine frilhere Existenz des
Narren den Gesang von einer andern Welt durch ein Rohr in seinen gewdlbten
Bauch. (Kapitel 22)

Wihrend die Frau immer noch Sehnsucht nach der Talwelt hegt?, und sich
in den Bergen einsam fiihlt, ist der Narr dieser irrealen Welt vollig verhaf-
tet. Er wohnt von Geburt an im Berghaus und ist durch seine Lihmung
physisch nicht fihig, sich davon zu entfernen. Beziige zur Wirklichkeit und
ein aktives Bewusstsein fehlen bei dieser Gestalt vollstindig. Somit kann er
auch als Manifestation des Unbewussten gelten, welches vom Priester in
dieser Bergwelt zum ersten Mal wahrgenommen wird.

Ein wichtiges Motiv, das in dieser Erzihlung immer wieder vorkommt, ist
das Wasser. Beim Teehaus wird es in seiner lebensspendenden und todbrin-
genden Ambivalenz gezeigt, indem der Priester trinken mdchte, sich aber
gleichzeitig vor einer Verseuchung fiirchtet. An der Weggabelung, wo die
Bergfrau fritlher wohnte, trennen sich der neue, alltigliche Weg und der
alte Pfad, der in eine irreale Sphire fithrt. Weil der neue Weg von der gros-
sen Uberschwemmung her immer noch blockiert scheint, bestimmt das
Wasser an dieser Stelle die Abkehr von der modernen Wirklichkeit.

Auch im weiteren Verlauf der Erzdhlung spielt das Wasser an ent-
scheidenden Stellen eine Rolle. Am Fluss beim Berghaus erfihrt der
Priester eine Lebenserneuerung, lauft aber auch Gefahr, vernichtet zu
werden. Beim paarigen Wasserfall erfasst ihn noch einmal unwidersteh-
liches Verlangen nach der Frau, dort erkennt er jedoch auch ihre wahre
Natur und findet schliesslich in die Welt der Realitit zuriick.

Bei seinem Abstieg ins Dorf wird der Berg von Gewitterwolken ver-
hilllt. Damit zeigt sich einmal mehr die enge Verbindung der Frau mit
dem Wasser, das als Symbol des Weiblichen und des Unbewussten gilt.

Ein anderes zentrales Symbol, das die gegensitzlichen Aspekte der
Erzdhlung zusammenhilt, ist die weisse Farbe. Der Schnee der Rahmen-
geschichte verwischt die Konturen der Realitit und schafft eine traume-
rische Leere, in die die Erzdhlung des Priesters eingebettet ist. Auch die
gleissenden Sonnenstrahlen, das gespenstische Mondlicht und das schiu-
mende Wasser in der Bergwelt sind dieser Farbe zugeordnet.

9 Von dieser Sehnsucht zeugt die Weisung an den Priester, nichts von der Stadt
zu erzdhlen, auch wenn sie darum bittet (Kapitel 11).



16 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Die schone Frau, die der Priester mit weissen Pfirsichbliiten vergleicht,
hat eine schneeweisse Haut. Von dieser Haut geht ein Gefiihl edler Reinheit
und Heiligkeit, aber auch dimonischer Faszination aus. Als Lichtfarbe hat
das Weiss eine Bindung zum Heiligen, Gottlichen, ist aber auch Farbe des
Todes und der gespenstischen, dimonischen Erscheinungen.

Weiss als Farbe “des Absoluten, des Anfangs und des Endes”10 spielt
bei Ubergangszeiten wie Geburt oder Tod und bei Initiationsriten eine
bedeutende Rolle. Die Erfahrung des Protagonisten von Tod und Wieder-
geburt und sein Ubergang zu einer neuen Lebensstufe finden somit in die-
ser Farbe einen symbolischen Ausdruck.

Der Priester in Koya Hijiri wird in zwei Lebensphasen dargestellt. Als
junger, asketischer Wanderpriester orientiert er sich ausschliesslich an gei-
stigen, rationellen Werten und fiirchtet sich vor allem, was mit einer sinn-
lichen Gefiihlswelt zu tun hat. In der Rahmengeschichte hingegen er-
scheint er als reife, ausgewogene Personlichkeit, die Milde und Gelassen-
heit ausstrahlt und einen weltlichen Eindruck macht, obwohl er ein Geist-
licher hohen Ranges ist. “Er war einer, der den Dingen nicht mit Hochmut
gegeniibersteht,” heisst es von ihm, und weiter: “Er war etwa fiinfundvier-
zig Jahre alt, von liebenswiirdiger, sanftmitiger Art, nichts schien exzen-
trisch an ihm™ (Kapitel 1). Die Passwanderung, die zwischen diesen beiden
Phasen liegt, kann als psychischer Entwicklungsprozess aufgefasst werden.
Der michtige Baum am Anfang, bei der Weggabelung, scheint mit seiner
hohen Krone und den auffilligen Wurzeln auf ein inneres Wachstum hin-
zudeuten:

Der Lebensbaum ragte quer iiber den 6den Weg ins endlose Himmelsgefilde,
priachtig, wie ein Regenbogen! Die Erde an seinem Fuss war aufgebrochen
und zahlreiche Wurzelstringe, wie Riesenaale, quollen hervor. (Kapitel 4)

Durch seine Wanderung erreicht der Priester eine Loslésung vom hellen,
bewussten, minnlichen yang-Prinzip und iiberschreitet die Grenze zum
dunklen, gefiithlsbetonten, weiblichen yin. Vom Bereich des Ich-Bewusst-
seins gelangt er in die Sphire des Unbewussten. Auf diesem Weg sind Lei-
den und Tod psychische Urerfahrungen, die fiir die Initiation zu einer
neuen Bewusstseinsstufe notwendig sind.

10 Ingrid Riedel, Farben: In Religion, Gesellschaft, Kunst und Psychotherapie.
Stuttgart, 1983, S. 180.



GEDANKEN ZU KOYA HIJIRI 17

Die Bergfrau kann als Manifestation des yin-Prinzips angesehen werden
und entspricht der weiblichen Komponente der miannlichen Psyche, die
C.G. Jung als Anima bezeichnetll. Sie ist eine Fiihrerein, die dem Priester
den Zugang zum Unbewussten 6ffnet, ihn fiir das Gefiihlhafte, Irrationale
empfianglich macht und ihn vom rein Geistigen, Bewussten wegzieht. Er
folgt ihr zum Wasser in die hohlenartige Schlucht und damit auch in sei-
ne eigenen inneren Tiefen. Indem sie ihm das Priesterkleid ablegt, befreit
sie ihn von seiner Vergangenheit und Beschrinkung auf die Ratio und
lasst ihn vollig neue Gefiihle erfahren.

Jung betont die Beziehung der Anima zum Ubernatiirlichen und be-
schreibt sie als Priesterin oder Hexe. Sie wirkt nicht nur lebenserneuernd,
sondern hat auch eine negative, zerstorerische Seite. Indem sie im Mann
unreale Sehnsiichte von absoluter Liebe und Geborgenheit weckt, kann
sie ihn vollstindig vom Ich-Bewusstsein abbringen und somit ins Verder-
ben stiirzen. Genau dieser Gefahr ist auch der Priester ausgeliefert. Ange-
sichts der schonen Frau triibt sich sein Sinn fiir die Realitidt, sein Ich-
Bewusstsein droht im michtig aufsteigenden Unbewussten und in einer
verwirrenden Gefiihlswelt zu versinken. Dies wiirde seine Verwandlung
zum Tier bedeuten.

Am Wasserfall wird dem Priester dieser destruktive Aspekt der Anima
bewusst gemacht. Deshalb fillt er ihr nicht zum Opfer, sondern vermag
sie als eine innere, seelische Macht zu begreifen. Er erreicht eine seelische
Ganzheit, die dem yin-yang Symbol entspricht und durch den paarigen
Wasserfall, der sich in einen minnlichen und einen weiblichen Lauf teilt,
abgebildet wird. Mit einer ausgewogenen Verbindung von Bewusstem und
Unbewusstem, von ménnlichen und weiblichen Aspekten, hat der Priester
sein Selbst gefunden und ist am Ziel der Wanderung angekommen.

Auf die Vollendung der psychischen Entwicklung zur inneren Mitte
wird im Titel dieser vielschichtigen Erzihlung hingewiesen: Kéya Hijiri
— der Weise, oder Heilige, vom Berg Koya.

11 Vergl. C.G. Jung, Der Mensch und seine Symbole. Olten, 1968.



18 BARBARA YAMANAKA-HILLER

BIBLIOGRAPHIE

IZUMI Kyodka. “Koya Hijiri”. Zenshui 5. Tokyo: Iwanami Shoten, 1940.
KASAHARA Nobuo. lzumi Kyoka: Bi to erosu no ko6z6. Tokyo: Shibundd. 1976.
MITA Hideaki. Jzumi Kyéoka no bungaku. Tokyd: Oftsha, 1976.

MURAMATSU Sadataka. Izumi Kyoka kenkya. Tokyd: Tokisha, 1974.
MURAMATSU Sadataka. Izumi Kyéka. Tokyd: Bunsendd Shuppan, 1966.

DONAT, Walter. “Der Wanderpriester”. Die Fiinfstockige Pagode. Diisseldorf-Koln:
Eugen Diederichs Verlag, o.J. (gekiirzte Ubersetzung von Kéya Hijiri).

FUNATSU, Jean Akemi. Through the Colored Looking Glass of Izumi Kyoka. Cam-
bridge, Massachusetts: Harvard University, 1972,

JEWEL, Mark Herbert. Aspects of Narrative Structure in the Work of Izumi Kydka.
Stanford University, 1985. (mit vollstindiger Ubersetzung von Kéya Hijiri).



	Gedanken zu Kôya hijiri von Izumi Kyôka

