
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 41 (1987)

Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Hugo Munsterberg, Symbolism in Ancient Chinese Art. New York: Hacker Art
Books, 1986.

Ausgehend von der inzwischen wohl allgemein akzeptierten Tatsache, dass das

shang-zeitliche Motiv- und Dekorrepertoire Inhalte umfasst, welche für die soziale
Elite der Epoche verbindlich waren und zudem eindeutig eine rituelle Funktion be-

sassen, möchte der Autor einige besonders häufige Themen auf ihren Symbolgehalt
hin untersuchen. Dies geschieht an mehrheitlich längst bekanntem Material aus
renommierten Sammlungen, dessen archäologischer Befund unbekannt ist. Dieser
Umstand verhindert von vornherein eine sachlich befriedigende Untermauerung
der Thesen zum Symbolwert der figürlichen Motive, wie z.B. des Drachens, des

Tigers, des taotie oder der Zikade, denen je ein Kapitel gewidmet ist. Stattdessen
wird zur Stützung der Argumentation mit Vorliebe auf folkloristische Traditionen
zurückgegriffen. Die Publikation vermittelt die bekannten Assoziationen, die unter
dem entsprechenden Stichwort in den einschlägigen Lexika zu finden sind. Für
jeden Themenkreis werden einige kunsthistorisch bedeutsame Beispiele herangezogen.

In schwarz-weissen Abbildungen wiedergegeben sollen die Bronzen - daneben
erscheinen nur wenige Jaden und Steinskulpturen - der Beglaubigung der vorgetragenen

Aussagen dienen.
M.F. Burkart-Bauer

Daniel M. Crane and Thomas A. Breslin, An Ordinary Relationship: American
Opposition to Republican Revolution in China. Gainesville, Florida, USA: Florida
International University Press. 1986. Pp. xxii, 178 (225).

The proposition of a special relationship between the United States and China
ranks among the most enduring and determinative premises bearing on U.S. Far
Eastern affairs. American businesses, missions organizations, and politicians
cultivated this illusion from the last quarter of the nineteenth century up to the Second
World War. Their motivation derived from the desire for profits, converts and the
ascendancy of U.S. world prestige, factors which represent the standard motivations
of international relations. The distinguishing feature of Sino-American relations
lay not in the effort to achieve particular goals; rather in the effort on the part
of certain interest groups to create the belief in a special bond which morally obliged
both parties to conduct their dealings in a manner transcending the normal code
of international affairs. Daniel M. Crane and Thomas A. Breslin have investigated
the roots of such endeavors and have evaluated the conflict of image and practice.

Mssrs. Crane and Breslin examine a revealing stage in the development of the

concept of special relationship: the 1911 Republican Revolution in China. Their
analysis of the American opposition to that revolution, a policy at odds with U.S.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 163

domestic posture, refutes the claim of uniqueness in Sino-American dealings. In
a carefully documented appraisal of both past research and the corresponding
sources, the authors investigate the practice of major U.S. interest groups in China
during that period.

Juxtaposing the rhetoric and actual performance of the contemporaneous U.S.

administrations, the authors persuasively substantiate the pursuance of the policy
of preserving U.S. power at the expense of Chinese nationalistic and democratic
aspirations. As turmoil menaced the delicate order of early twentieth century
China, U.S. cooperation with various groups within China revealed how clearly
the United States «had a stake in the status quo.» Not only would revolution threaten
what interests and prestige the U.S. already had in China, it would most assuredly
interfere with future objectives there: to wit, penetration of China's markets and
the incumbent increase of U.S. influence abroad.

The goals of the U.S. financial community aimed at wresting a larger share of
China's foreign trade. Mssrs. Crane and Breslin carefully document policies which
reflected the conviction that «it was absolutely essential for the political and
economic well-being of the U.S. to adopt a comprehensive national business policy
to assist in the penetration of foreign markets,» particularly China's. Faced with
an increasingly anti-American, anti-foreign tone among those Chinese groups
clamouring for reform, the U.S. political and business communities opted for
supporting the decaying, but more predictable, Manchu dynasty. United States financial

experts and officials cooperated with other foreign powers in China to consolidate

their monopoly over certain key sources of revenue and profits in China, control

which was opposed by anti-Manchu, reform-minded groups. «The result was
that ideals of liberty and democracy fell victim to the proponents of institutionalized

power, profit and control.» Although the commander of the U.S. Asiatic Fleet
observed that the really tangible American interests in China were «'small'», he

and others like him were prepared to employ the most extreme measures to protect
that interest, convinced that the threat to the United States was an earnest one.
Such incongruities of substance and action on the part of American participants
in the China scene form the basis of the Crane-Breslin presentation.

The authors' research demonstrates the misguided presumptions of certain
missionaries in China who worked to promote the view of specialness. Largely positive
in their response to republican revolution in China, missionaries asserted that the
revolution had been «'produced and controlled by Christian influence and

thought.'» Nevertheless, missionaries also regarded it as their responsibility to
restore authority and were favorably impressed with the considerable number of
Christians who participated in revolutionary movements. They considered it essential

to continue their «'wise and constant direction and guidance'» of the Chinese,
so as to avoid their «'making shipwrecks of their lives on the rocks of their new
liberty and independence.'» Mssrs. Crane and Breslin evaluate missionary objectives

in China as a significant factor in presenting an unrealistic image of the
Chinese to the U.S. public.



164 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

The attitude of custodial responsibility for these Chinese was not unique to
the missionary. The authors' research illustrates that same perception among financiers

who considered it necessary to control China's monetary reigns. The problem
was not merely one of failing expertise or unreliability on the side of the Chinese.
Chinese assets were also considered inadequate. «Wall Street believed that without
large doses of financial aid, chaos would ensue.»

The press adopted the task of promoting the image of a vital republican China.
Mssrs. Crane and Breslin document the optimism and euphoria which dominated
reporting, a positive spirit which neglected balanced, factual journalism. American
editors depicted the Chinese revolutionary leaders as constant in their devotion to
liberty, justice, and fair play, steady and controlled in their purpose. When the
United States finally recognized the Republic of China, official acknowledgement
did nothing to ameliorate the fact that China remained unstable and undemocratic.
The Wilson Administration reversed the Taft's cooperative approach, and the U.S.

State Department never succeeded in changing American policy toward the new
China. The discovery of widespread apathy among Chinese toward republican
institutions reinforced that approach. This book supports the proposition that American

practice actually fostered the growth of dictatorship.
Although Mssrs. Crane's and Breslin's postulate of a strictly «ordinary» Sino-

American relationship is not new, their presentation distinguishes itself by its
dispassionate exposition of appropriate research and evidence as well as its absence

of pique vis-à-vis the Chinese. The book constitutes a readable, complete, and
concise exposition of the Sino-American relationship at the birth of the Chinese

Republic.
Margaret Denning

Ramon H. Myers and Mark R. Peattie (Hrsg.), The Japanese Colonial Empire,
1895-1945. Princeton, N.J.: Princeton University Press, 1984. 540 pp.

Japan, das ab 1895 mit den damals weltweit akzeptierten Methoden der militärischen

und politischen Druckausübung ein Kolonialreich zusammenstückelte und
dieses in autokratischer und zentralistischer Manier verwaltete, hat unter allen
Kolonialmächten wohl den schlechtesten Ruf.

Der vorliegende Band, ein Gemeinschaftswerk von 12 Autoren, geht von der
Überzeugung aus, dass die Hauptursache für dieses negative Bild vor allem in der

Remilitarisierung und der kontinuierlichen Aggression Japans während der letzten
15 Jahre des Kolonialreiches zu suchen sei. Der aufgestaute Hass der kolonisierten
Völker habe in der Folge die Geschichtsschreibung nach 1945 in nicht unerheblichem

Masse beeinflusst. Dieses heute noch weit verbreitete Bild halte jedoch einer
wissenschaftlichen Überprüfung nicht stand. Die Kolonialisierung durch Japan
könne nicht durchwegs als Knechtung und Ausbeutung der betroffenen Länder
gesehen werden, sondern sie habe ein Erbe hinterlassen, das sich heute auch positiv
auswirke.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 165

Die Beiträge der Autoren zu den verschiedensten Aspekten der einzelnen Kolonien

unter der Herrschaft Japans versuchen nun, den Leser zu fundierteren und

ausgewogeneren Antworten zur Frage des japanischen Imperialismus zu führen.
Zur Sprache kommen dabei auch der Beitrag Japans zum Aufbau stabiler politischer

Strukturen, die bedeutenden Investitionen in die Infrastruktur der kolonisierten

Länder, der Aufbau des Bildungswesens - alles Beiträge, die sich in den
betreffenden Ländern bis zum heutigen Tag spürbar auswirken. Vermieden werden soll
dabei der bisher in Darstellungen des japanischen Imperialismus oft vorherrschende

Zwang zur Rechtfertigung oder Verdammung, sowie - dies als Antwort
auf die marxistisch-leninistische Geschichtsschreibung - die einseitige Betonung
wirtschaftlicher Faktoren als Urheber und Hauptantriebskraft des japanischen
Kolonialreiches. Thematisch beschränken sich die Beiträge des Buches auf
Ursprung und Bedeutung des japanischen Kolonialreiches, sowie auf die Verwaltung
und die wirtschaftliche Dynamik der Kolonien. Das Buch schliesst mit einer
Betrachtung des japanischen Kolonialreiches in historischer und globaler Perspektive.
Geographisch beschränken sich die Studien auf das formelle Kolonialreich mit
Taiwan, Korea, Süd-Sachalin (Karafuto), Kwantung (Kantö) und die japanischen
Mandatsinseln von Mikronesien (Nan'yö). Nicht berücksichtigt werden das informelle
Kolonialreich in China mit seinen Niederlassungen in den Vertragshäfen, die
Eisenbahnzonen in der Mandschurei sowie die Kriegseroberungen in China, Südostasien
und dem Südpazifik zwischen 1931 und 1945.

Inwieweit war der imperialistische Weg eine logische Folge der innerpolitischen
Lage und der Weltsituation Ende des 19. Jahrhunderts? Hatte Japan überhaupt
eine echte Wahl zwischen verschiedenen Alternativen? Marius B. Jansen weist in
seinem Beitrag auf die Wichtigkeit hin, die Handlungen Japans in ihrer Zeit zu
sehen. Japan, kaum selbst dem Schicksal der Kolonisierung knapp entronnen,
verstand den Imperialismus als Teilaspekt des internationalen Wettbewerbs. Das
Gefühl, als starke Nation ebenfalls selbstverständlich Kolonien erwerben zu müssen,
wurde nur bestärkt durch die Gefühle der Überlegenheit über die anderen asiatischen

Nationen, die Japan als dekadent, korrupt und unzivilisiert betrachtete.
Kaum jemand in Japan vertrat zur damaligen Zeit eine andere Meinung in dieser
Frage: Mit Ausnahme einiger weniger Sozialrevolutionären und Kritikern am Rande
der sozialdemokratischen und christlichen Bewegungen waren beinahe alle Japaner,
die sich öffentlich zu diesem Thema äusserten, davon überzeugt, dass der Imperialismus

in einer Welt des internationalen Wettbewerbs den einzig gangbaren Weg
für eine starke Nation darstellte.

Wer aber war für die Politik der Expansion verantwortlich? Waren es einzelne
Politiker, einzelne Gruppierungen oder war es das Wirtschaftssystem selbst, welches

aus immanenten Gründen nach einer Expansion des Wirtschaftsgebietes verlangte?
Nach Jansen scheint die territoriale Expansion Japans zu einem grossen Teil darauf
zurückgeführt werden zu können, dass die politische Führung es immer wieder
verstand, die internationale Lage zur Vergrösserung des japanischen Territoriums zu
nutzen, um anschliessend durch Tätigung und Steuerung von Investitionen die



166 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Grundlage für späteres Wachstum zu legen. Dass der Druck des Kapitals für die

Eroberung fremder Gebiete entscheidend gewesen sei, könne auf Grund der neueren
Forschung nicht aufrechterhalten werden.

Auch der Beitrag von Peter Duus zu den wirtschaftlichen Dimensionen des

Meiji-Imperialismus am Beispiel Koreas zeigt auf, dass im Falle Japans das
industrielle Wachstum erst nach der imperialistischen Expansion einsetzte und diese

anschliessend begleitete. Zwar sei es richtig, dass bis zum Ende des Russisch-

Japanischen Krieges Geschäftsleute wie Politiker die wirtschaftliche Zukunft
Japans gleich eingeschätzt hätten; man könne jedoch von dieser Tatsache aus nicht
auf eine kapitalistische Verschwörung der Geschäftswelt schliessen. In der Tat sei

es vor der Annexion auf Grund des relativ günstigen Investitionsklimas in Japan
selbst äusserst schwierig gewesen, genügend japanisches Kapital für Investitionen
in Korea zu sammeln. Die Regierung sei daher in vielen Fällen gezwungen gewesen,
ausländisches Kapital in den Interessensgebieten zu investieren. Dass der Handel
der Flagge folgte, zeigt sich auch daran, dass es den wirtschaftlichen Interessen
nicht gestattet wurde, die politischen und diplomatischen Ziele Japans zu gefährden.

Weiter weist Duus auf den Zusammenhang zwischen dem Zustand der
Binnenwirtschaft Japans und der wirtschaftlichen Ausbeutung der Kolonien hin: Erst als

Japan voll industrialisiert war, habe es beginnen können, die vollen wirtschaftlichen
Vorteile aus seinem Status als Kolonialmacht zu ziehen.

Das äussere Bild der japanischen Kolonialherrschaft war in hohem Masse von
Polizei und Militär geprägt. Dies ist denn wohl auch der am negativsten empfundene
Aspekt der japanischen Kolonialzeit, besonders weil diese Tradition in Korea und
in Taiwan bis zum heutigen Tag zum Tragen kommt. Ching-Chih Chen zeigt an
den Beispielen von Taiwan und Korea die staatstragende Rolle der zentralistisch
organisierten und in grosser Zahl auch auf dem Land weit verbreitet stationierten
Polizeikräfte auf. Hier, wie auch im Japan der Meiji-Zeit selbst, kamen der Polizei
viel umfassendere Aufgaben zu als nur die Aufrechterhaltung von Ruhe und
Ordnung: als patrouillierende Vertreter der Regierung, die die Menschen in den Dörfern
persönlich kannten, verwalteten sie das Leben der kolonialen Untertanen und
griffen, wo nötig, direkt ein. Darüber hinaus wurde die Polizei für eine Reihe von
weiteren, eigentlichen Verwaltungsaufgaben eingesetzt. Interessant ist in diesem
Zusammenhang ebenfalls der Beitrag von Michael E. Robinson, in welchem dargestellt
wird, wie die Pressezensur in Korea gehandhabt wurde und welche Möglichkeiten
gefunden wurden, um die Zensurmassnahmen zu umgehen.

Die Bildungsbemühungen der japanischen Kolonialregierungen schlagen eher
auf der positiven Seite der Bilanz zu Buche. E. Patricia Tsurumi zeigt in ihrem
Beitrag zur kolonialen Bildungspolitik Japans in Korea und Taiwan auf, wie die
Bemühungen der japanischen Machthaber nach dem Vorbild der Bildungspolitik der frühen

Meiji-Zeit zwar in unterschiedlichem Mass Erfolg zeitigten, sich in ihrer
Bestimmtheit, auch untere Volksschichten bis zu einem gewissen Grad zu schulen,
von den Praktiken der meisten westlichen Kolonialmächten jedoch positiv abhoben.
Dieser Beitrag wie zwei weitere zum Thema «Kolonialismus und Entwicklung» und



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 167

zur Kapitalbildung in Taiwan und Korea weisen darauf hin, dass die Beziehungen
von Mutterland zu den Kolonien im Falle Japans nicht einfach unter dem Stichwort
«Ausbeutung» subsumiert werden können.

Die Beiträge in diesem Band zeigen dem Leser deutlich auf, dass Japan sich
in wesentlichen Punkten von den Kolonialmächten Europas unterscheidet. Diese
Unterschiede, zu zahlreich, um sie hier alle aufzuführen, werden von verschiedenen
Seiten beleuchtet und differenziert diskutiert. Das Buch ermöglicht so einige wichtige

Korrekturen gängiger Vorstellungen über die Beziehungen zwischen Japan und
seinen Kolonien, ohne jedoch diese Phase der japanischen Geschichte zu beschönigen.

Dies kommt in der Darstellung repressiver und diskriminierender Aspekte der
japanischen Kolonialzeit deutlich zum Ausdruck.

Mit seiner Bibliographie der wichtigsten Arbeiten japanischer Historiker nach
1945 zum Thema des japanischen Imperialismus (Anhang zu Kapitel 12) eignet
sich das vorliegende Werk ausgezeichnet für Historiker und Japanologen als gründliche

Einführung in den Problemkreis des japanischen Imperialismus, wie auch als

Grundlage für einen Vergleich des japanischen Imperialismus mit demjenigen
westlicher Nationen.

H. Reinfried

Neil McMullin, Buddhism and the State in Sixteenth-Century Japan. Princeton,
New Jersey: Princeton University Press, 1984. IX, 441 pp.

McMullin untersucht in seinem Buch die Veränderung, die im Verhältnis Staat

- Buddhismus in Japan zur Zeit des «Landes im Krieg» (sengoku jidai) stattfand.
Um diese radikale Veränderung besser verstehen zu können, gibt er auf etwa

80 Seiten einen ebenso kurzen wie klaren und informativen Abriss der Entwicklung
der Stellung der buddhistischen Tempel innerhalb des japanischen Staatsgefüges
bis zur Zeit von Nobunaga, gefolgt von einer Charakterisierung dieses Mannes.

Der Hauptteil des Buches ist den Massnahmen und deren Gründen gewidmet,
die Nobunaga gegenüber den buddhistischen Institutionen ergriff. Wichtigstes
Konzept für ihn war tenka («Reich»), die wirkliche Neuerung Nobunaga's. Tenka
bildete für Nobunaga den Oberbegriff, dem sich alles andere unterzuordnen hatte,
politische wie religiöse Welt. Damit zerstörte er das jahrhundertealte Zusammenspiel

von weltlicher Autorität (ôbô) und dem Buddhismus (buppô), das sehr oft
mit Vergleichen wie «2 Räder eines Wagens» oder ähnlichen beschrieben wurde.

Es wird deutlich, dass es Nobunaga nur um die Realisierung des tenka ging,
dass er weder besonders rücksichtslos oder gar verrückt war. Nobunaga war ein
Vertreter seiner Zeit, der durch seine Massnahmen den Platz des Buddhismus ein
für alle mal definierte: der Buddhismus war von nun an dem Staat untergeordnet.
McMullin zeigt, dass Geschichte des Buddhismus nicht nur Ideengeschichte sein

darf, sondern die Geschichte der buddhistischen Institutionen in sich schliessen

muss.
Dieter Schwaller



168 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Ralph Marc Steinmann, Guru-Sisya-sambandha. Das Meister-Schüler-Verhältnis
im traditionellen und modernen Hinduismus. Wiesbaden/Stuttgart: Steiner

Verlag, 1986 (Beiträge zur Südasienforschung, Band 109). 312 S. und 2 Tafeln.

Das inhaltsreiche und informative Buch, ursprünglich eine Heidelberger Dissertation,

verbindet geschichtliche Untersuchungen mit solchen, die die Gegenwart
betreffen, was als wertvolle und im Grunde selbstverständliche Erweiterung
herkömmlicher indologischer Fragestellungen zu begrüssen. ist.

Der erste Teil, «Tradition», behandelt die historische Entwicklung des indischen
Guru-Instituts. Der Autor ist gründlich über die Quellen orientiert und versteht

es, sie auf interessante Weise zur Sprache zu bringen. Zum Glück hat er nicht nur
Veda, Puräna, Agama und ähnliche Texte berücksichtigt, sondern ist ausserdem

auf eine Regionalkultur eingegangen: die südindisch-tamilische. Man kann die
Tendenz nur begrüssen, das Studium der gesamtindischen Phänomene zu ergänzen
durch genaue Analyse der regionalen Ausprägungen; bei diesem Unternehmen hat
bekanntlich das tamilische Element einen besonders wichtigen Beitrag zu bieten.

Der zweite Teil, «Die Moderne», ist nicht weniger gut dokumentiert. Es geht
dabei einerseits um die veränderte Rolle des Guru im sog. Neohinduismus, andererseits

aber auch, angesichts des Auftretens indischer Gurus in Amerika und Europa,
um eine Darstellung der neuen Religiosität des Westens und eine Kritik dessen, was
in diesem Zusammenhang mit den Gurus geschieht. Was diesen letzteren Punkt
betrifft, so stellt der Verfasser mit Recht fest, das westliche Gurutreiben erscheine

«für den mit der indischen Tradition Vertrauten zuweilen als schmerzhafte und
bedauernswerte Parodie traditioneller Werte» (S. 211). Es handle sich nämlich um
«vereinfachte... und nach modernen psychologisch-physiologischen Gesichtspunkten

modifizierte Meditationstechniken, die ihrer Namensgebung nicht gerecht
werden» (ebda). Dennoch könne man das Phänomen beurteilen als «Durchgangsstufen

und Wachstumskrisen einer umfassenden, erst in Ansätzen erkennbaren
Entwicklung», die schliesslich in Indien wie im Westen zu neuen Synthesen führen
müsse (S. 214f.). Interessant die Beobachtung (S. 148), für den Neohinduismus stelle
«die Anknüpfung an regionale und subregionale Traditionen des indischen Mittelalters

das eigentliche Gegengewicht zum Wandel unter westlichem Vorzeichen dar».
Der dritte, mehr systematische Teil («Typologie und Wesensbestimmung des

Guru-Sisya-Verhältnisses») entfaltet, unter Berücksichtigung vor allem von
regionalkulturellen Quellen, den schon in der Einleitung (S. 7) skizzierten «totalen
Charakter des überweltlichen Meister-Schüler-Verhältnisses». Die beiden Haupttypen
des Guru: der äcärya und der samnyäsi-guru, werden eingehend dargestellt, wobei
der erstere mehr dem Kulturland (ksetra) und dem Visnuismus verpflichtet ist,
während der letztere eher in seinem äsrama, im «Wald» und in der Einsamkeit (vana)
einer sivaitisch geprägten Askese obliegt. Anschliessend werden Schüler und Meister

ausführlich und prägnant geschildert.
Nicht weniger bedeutsam als die Einbeziehung der Moderne ist die Erweiterung

der in der Regel rein philologisch-historisch orientierten Indologie durch Berück-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 169

sichtigung der soziologischen, psychologischen, ökonomischen und kulturgeographischen

Gesichtspunkte, sowie, natürlich, der Ikonographie. Das einseitige Indienbild,

das infolge Nichtbeachtung dieser Aspekte der indischen Wirklichkeit
zustandegekommen ist, wird dadurch auf glückliche Weise korrigiert.

Bei einer so umfassend angelegten Arbeit kann man gelegentlich auch anderer

Meinung sein und Zweifel anbringen. Es seien nur einige wenige Punkte hervorgehoben.

Als peinlich empfindet der Unterzeichnete die leider auch sonst in der Indologie

übliche Rede von hinduistischer «Orthodoxie» und «Hétérodoxie» (z.B. S. 15,

25, 78, 148 usw.). Wer nimmt sich denn das Recht heraus, zu bestimmen, was
allgemein-indische «Rechtgläubigkeit» sei? Sind es die Schüler Shankaras? oder
Rämänujas? oder Madhvas? Sind es die Shaiva-Siddhäntins? und unter ihnen die
Siddhäntins einer bestimmten Richtung? Oder unter den Vaisnavas, die Vatakalai
oder die Tenkalai? Ist es der Krsnaismus? In ihrer Art sind ja alle Richtungen (oder
Religionen) innerhalb dessen, was man in Europa als «Hinduismus» zu bezeichnen
sich angewöhnt hat, «orthodox». Auf solche wertende Bezeichnungen sollte man
endlich verzichten. Bei der so dankenswerten Einbeziehung der südindischen
Regionaltradition bedauert man, dass bei der Behandlung des sog. Tantrismus und seiner
dlksä die entscheidend wichtigen Arbeiten von Hélène Brunner-Lachaux, vor allem
der unentbehrliche Band III der Somasambhupaddhati (Pondichéry, 1977), sowie
bei der Diskussion der südindischen Bhakti die Ausgabe, Übersetzung und
Kommentierung des Paripätal durch Fr. Gros (Pondichéry, 1968 - bei Steinmann auf
S. 77, Anm. 2, beiläufig erwähnt, aber nicht verwendet) nicht berücksichtigt wurden.

Das Samnyäsi-tum als «antinomistisches Element im Hinduismus» zu bezeichnen,

geht entschieden zu weit (S. 31); denn wenn auch der samnyäsin den
Kastenpflichten enthoben ist, hat er sich dennoch sehr strengen moralischen Normen zu
unterziehen (was der Verf. selber betont). Der tamilische Shaiva-Siddhänta kann
kaum ernsthaft als visista-advaita gelten (S. 116), da japas« (die «Seele) undpäsam
(die «Fessel») ausdrücklich eben nicht visesa von Shiva sind. Handelt YS 1,26 wirklich

von der Göttlichkeit des (menschlichen) Guru (S. 97, Anm. 1)? Die offenbar
unausrottbare, aber eben dennoch den Tatbestand verdrehende Behauptung, der
Krsna der Bhagavadgïtâ sei eine «Haupt-Inkarnation Visnus» (S. 79), wird hoffentlich

in späteren Publikationen des Autors nicht wiederholt.
Diese kleinen Bemerkungen ändern nichts an der Tatsache, dass dieses Buch

als abschliessende Bearbeitung des Themas gelten kann.
Carl-A. Keller



170 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Gudrun Bühnemann, Stotramälä: «An die Götter». Eine Auswahl von Sanskrithymnen

in deutscher Übersetzung. (Reihe Texte und Übersetzungen 1). Wichtrach:
Institut für Indologie, 1986. 63 S.

Aufgrund ihrer häufigen Verwendung im vornehmlich brahmanischen Hausund

Tempelkult nimmt die stotra- bzw. Preishymnen-Literatur in Sanskrit - sie

existiert auch in anderen indischen, insbesondere neuindischen Sprachen - einen wichtigen

Stellenwert ein. Bald fassen stotras philosophische oder theologische Lehren
zum leichteren Memorieren und Rezitieren zusammen, bald stellen sie das

emotional-religiöse, magisch-tantrische oder poetische Element in den Vordergrund.

Der vorliegende Band präsentiert eine Auswahl von 21 Sanskrithymnen, die
noch heute, vor allem in Mahärästra, von einer grösseren Zahl von Hindus an die

persönliche Gottheit gerichtet werden. Neben solchen, die Visnu (I-VI), Siva

(VII-XI), dessen ebenso populären Sohn Ganesa (XII, XIII) und verschiedenen
Formen der Devî (XV-XIX) gewidmet sind, finden sich auch Hymnen an Dattätreya
(XIV) und die Himmelskörper (XX, XXI). Damit deckt diese Sammlung ein relativ
breites Spektrum der volkstümlichen Gottesvorstellungen im traditionellen
Hinduismus der besagten Region ab. Vorwiegend philosophische und theologische
Hymnen sind daher nicht berücksichtigt worden. Leider haben aber auch andere

populäre Preishymnen, wie zum Beispiel Jagannätha Panditas Gangâlaharï, und
der beliebte näma-stotra-Typus aus Gründen des Umfangs keine Aufnahme
gefunden.

Gegenüber früheren Arbeiten der Verfasserin zur s/o/ra-Literatur (Budha-
Kausika's Rämaraksastotra, Vienna 1983; und: «Some Remarks on the Structure
and Application of Hindu Sanskrit Stotras», in: WZKS 27 [1984], 75-104), in denen
bereits vier der hier dargebotenen Hymnen (III, XII, XIII, XXI) ins Englische
übertragen wurden, ist vor allem das Fehlen der in verschiedenen Quellen verstreuten
Originaltexte in Verbindung mit einem durchgängigen kritischen Apparatus
(zumindest zu den übrigen 17 stotras) zu bedauern. Insofern ausser Götternamen, die
nicht immer erklärt werden, auch keine zentralen Originalbegriffe gegeben werden

- zum Beispiel für «Symbol» (IV) oder «Religion» (V.8; XIV.13; XVI.3) -, erweisen
sich sowohl die vereinzelten Angaben über Lesvarianten als auch die detaillierte
Erklärung zur Aussprache des Sanskrit als wenig nützlich. Aber auch der an der
praktischen Verwirklichung interessierte Gottsucher wird das Fehlen des Originaltextes

dieser für die rituelle Praxis bestimmten Hymnen vermissen, zumal die -
erklärterweise - eng dem Original verpflichtete Wiedergabe in Prosa nicht für die
Rezitation geeignet ist.

Der Übersetzerin und dem Herausgeber bleiben jedoch das Verdienst, durch
diese stofra-Sammlung, deren Grossteil hier erstmals in deutscher Sprache vorgelegt
wird, ein wesentliches Stück populärer Sanskrit-Literatur einem breiteren Publikum
zugänglich gemacht zu haben.

Ralph M. Steinmann



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 171

Walter Slaje, Georg Bühlers Leitfaden für den Elementarkursus des Sanskrit.
Schlüssel zu den Übungsstücken. Wichtrach: Institut für Indologie, 1986. 45 S.

Georg Bühlers Leitfaden für den Elementarkursus des Sanskrit wird im
angezeigten Bändchen zurecht als Klassiker unter den deutschsprachigen Sanskritbüchern

bezeichnet. Abgesehen von veralteten Sprachgebräuchen hat er nichts an
Aktualität eingebüsst, da er bis heute in seinem didaktischen und literarischen Wert
unübertroffen bleibt. Walter Slajes Schlüssel zu den Übungsstücken kann daher
nur begrüsst werden, zumal Bühlers Lehrbuch vor wenigen Jahren reprografisch
nachgedruckt worden ist (4., unveränderte Aufl. [der 2., von Joh. Nobel
durchgesehenen], Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1981). Freilich vermag
kein Sanskritlehrbuch den akademischen Unterricht (z.B. in Bezug auf Phonetik,
Rektion, Hermeneutik) zu ersetzen; der vorliegende Schlüssel ist jedoch geeignet,
jenen zu unterstützen und gibt interessierten Laien neuen Anreiz zum Selbststudium.

Die Wiedergaben der Sanskrit-Deutsch- und Deutsch-Sanskrit-Übungsstücke

sind zuverlässig und mit nützlichen grammatikalischen Anmerkungen und
Varianten versehen. Die Transkription des Sanskrit-Schlüssels ist in didaktischer
Hinsicht zwar zu bedauern, doch aus Kostengründen gerechtfertigt (Ladenpreis
sFr. 12.—).

Ralph M. Steinmann

Emmanuel Guillon, L'armée de Mâra au pied de TAnanda (Pagan - Birmanie).
Paris: Editions Recherches sur les civilisations, 1985. 108 p. («Mémoire» No 60).

A la base des façades occidentales de l'Ànanda, un des plus fameux temples
de Pagan, achevé probablement en 1105 (p. 13), un ensemble de 532 (p. 28) plaques
de terre cuite retrace le triomphe du Buddha sur Mâra. M. Guillon étudie celles
de ces plaques qui représentent les personnages de l'armée de Mära et leurs
montures. Il précise leur agencement, les décrit, analyse les légendes en mon qui figurent
au bas de chacune. Du point de vue artistique, on peut observer des influences
de la tradition Pala; quant à la tradition textuelle sur laquelle repose l'iconographie,
elle pourrait se rattacher non pas au Theraväda, mais au Sarvästiväda, dont Duroi-
selle, Mus, Eugène Denis ont déjà relevé l'importance à Pagan, et dont les recherches
de M. Guillon confirment le rôle dans le domaine artistique aussi, comme l'observe
la préface de M. Jean Boisselier (p. 8).

Ce mémoire a été préparé à Pagan en 1971-1972, rédigé à Paris en 1978-1980
(p. 76). Il donne des éléments d'une bibliographie critique de l'Ananda de 1858

à 1972, classés chronologiquement, et une liste d'ouvrages cités qui va jusqu'à 1980.

Il se termine par trente-deux photographies de l'armée de Mâra, la plupart fort
pittoresques. Il constitue une contribution de qualité à l'étude de la civilisation et
du bouddhisme birmans, qui paraissent susciter depuis quelques années un réjouissant

regain d'intérêt.
Jacques May



172 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

K. M. de Silva, Religion, Nationalism and the State in modem Sri Lanka. Tampa
(Florida), Department of Religious Studies, University of South Florida, 1986.47 p.
(USF Monographs in Religion and Public Policy, No 1).

Intéressant précis de la situation politique actuelle à Sri Lanka, et de ses tenants
historiques. La société srilankaise est une des plus complexes qui se puissent. Deux
langues, le cinghalais et le tamoul. Quatre religions: bouddhisme, hindouisme,
islam, christianisme. Un triple héritage colonial, portugais, hollandais, anglais.

Le constitutionnalisme elitiste des premières années de l'indépendance avait
entrevu des solutions polyethniques: garantie de la liberté des cultes, remplacement
de l'anglais par deux langues nationales, le cinghalais et le tamoul. Deux phénomènes

nouveaux ont compromis ces solutions au cours des années 1950: un reviva-
lisme bouddhique, non exempt d'une composante de défense de certains intérêts
matériels, et un nationalisme linguistique cinghalais dont le brusque surgissement
a pris au dépourvu tous les partis politiques. L'auteur étudie les causes et retrace
le développement de ces deux phénomènes. Brochant sur le tout, le déclin économique

et les menées marxistes.
La lecture de la monographie de M. de Silva sera utile à quiconque désire

comprendre pourquoi et comment on est arrivé au gâchis actuel.
Jacques May

Martin Mittwede, Textkritische Bemerkungen zur Maiträyarfl Samhitä. Stuttgart:

F. Steiner, 1986. 207 p. (Alt- und Neu-Indische Studien hrsg. vom Seminar
f. Kultur u. Geschichte Indiens a. d. Univ. Hamburg, 31).

On dispose de deux éditions de la Maiträyanl Samhitä du Yajurveda: celle de

Leopold von Schröder (Leipzig, 1881-1882), de grand mérite pour son époque, mais
améliorable en de nombreux points; et celle de Srïpâda Dâmodara Sätavalekara
(Aundh, 1941-1942), qui n'est nullement une réimpression plus ou moins avouée
de celle de von Schröder, et pas davantage la simple transcription d'un manuscrit,
comme il arrive aux éditions indiennes, mais qui souffre d'un défaut que ces
dernières présentent assez fréquemment: la difficulté de distinguer, en bien des cas,
ce qui est tradition manuscrite et ce qui est interprétation de l'éditeur.

Fort d'une méthode rigoureuse, clairement exposée, et fondée sur une information

dont une bibliographie soigneusement classée montre l'ampleur, M. Mittwede
présente, sur la base de l'édition de L. von Schröder, près d'un millier d'observations
qui vont de la simple correction orthographique à la brève monographie, dans le
style d'un Louis Renou, sur un mot difficile tel que yajhapurusäsdmmitä (p. 105).

Jacques May



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 173

Nûruddîn Abdurrahmân-I Isfarâyinî, Le révélateur des mystères (Kâshif al-
Asrâr). Texte persan publié avec deux annexes, traduction et étude préliminaire par
Hermann Landolt. Paris: Verdier, 1986. 227, 196 pp. (Collection Islam Spirituel).

Der vorliegende band ersetzt die 1980 in Teheran, als nr. 5 der reihe Wisdom
of Persia, unter dem titel Kâshif al-Asrâr erschienene und inzwischen vergriffene
ausgäbe des gleichen werks. Mit ihm beginnt der pariser verlag Verdier eine neue
reihe, die von Christian Jambet herausgegebene Collection Islam Spirituel, eine

reihe, die sich nicht speziell an die orientalistische fachweit, sondern an ein breiteres

Publikum wendet. Ihr ziel ist es, zu einem vertieften Verständnis unseres
monotheistischen erbes beizutragen, indem sie übersetzte Originaltexte und wissenschaftliche

Studien zum sufitum und zu anderen spirituellen traditionen des islam zur
Verfügung stellt.

Mit Hermann Landolts arbeit liegt nun (wieder) die sorgfältige edition und -
soweit uns darüber ein urteil zusteht - treffliche Übersetzung eines sufischen texts

vor, zu dessen ort innerhalb der sufischen tradition im folgenden ein paar worte
zu sagen sind:

Nur ad-dîn Abu Muhammad 'Abdarrahmän al-Isfarâyinî (639/1242- 717/

1317-18) ist ein Vertreter der nachklassischen epoche des sufitums, in der sich das

reguläre ordensieben zu voller blute entwickelte. Isfarâyinî steht in der geistlichen
nachfolge Nagm ad-dïn al-Kubräs (gest. 618/1221); sein bedeutendster schüler ist
'Alä' ad-dawla as-Simnäni (gest. 736/1336), mittels dessen eine ganze anzahl von
orden, darunter auch die moderne iranische Dahabïya, an die über Kubrä bis hin
zu 'Alï ibn Abî Tälib (gest. 40/661) und seinen Schwiegervater, den propheten des

islam, zurückführende spirituelle ahnenreihe anknüpft.
Isfarâyinî hat zahlreiche texte in arabischer und persischer spräche verfasst,

darin eingeschlossen briefe an seinen schüler Simnanï, die von Landolt bereits 1972

publiziert worden sind '. Er war jedoch nicht in erster linie ein sufischer schriftsteiler,
sondern vielmehr ein mystischer erzieher, dem daran gelegen war, seinen schülern
konkrete leitlinien für das beschreiten des mystischen weges und das leben im
sufischen orden zu geben.

Zu den religiösen Übungen, an deren entwicklung Isfarâyinî einen wichtigen an-
teil hatte, gehört - auch heute noch - das gottgedenken dikr), eine kombinierte
meditations- und atemtechnik, bei der die stetige Wiederholung einer religiösen
formel mit bestimmten körperbewegungen und atemzügen synchronisiert wird. Das

gottgedenken wird neben anderen fragen der mystischen praxis im annex B (Risala
dar rawis-i sulük wa Ijalwat-nisïnï / Sendschreiben über die méthode des pfadbe-
schreitens und der klausur, pers. text, pp. 11 Iff.) behandelt, ausserdem beschäftigt
sich Landolt näher damit in seiner «étude préliminaire» (pp. 38ff.). Als mystischer
erzieher widmete sich Isfarâyinî unter anderem der deutung von träumen und visio-

1 Correspondance spirituelle échangée entre Nûroddîn Esfarâyinl et son disciple 'Alâoddawleh
Semnânî Teheran, Paris, 1972 (Bibliothèque Iranienne, 21).



174 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

nen, die er im unterschied zur prognostischen traumdeutung als diagnostisches
mittel einsetzte, um aufschlösse über innere, geistliche Vorgänge und fortschritte
seiner schüler zu erlangen. Beispiele für seine art der deutung sind im annex A
(Päsub ba cand pursis / Antwort auf einige fragen, pers. text, pp. 71 ff.) enthalten.

Tiefer in die mystische gedankenweit Isfarayinïs eingeführt wird der leser durch
den in original und Übersetzung vorliegenden text des Kâshif al-Asrâr. In diesem
erläutert der autor die etappen des wegs zum mystischen ziel, eines wegs, auf dem
die «70 000 schleier aus licht und dunkelheit», die den menschen von gott trennen,
zu lüften sind. Die tradition von den «schieiern aus licht und dunkelheit» gehört,
wie Landolt in einer fussnote ausführt (frz. text, pp. 11 Iff.), zu altem sufischem
gedankengut und ist seit Gazzalï (gest. 505/1111) fest in der islamischen mystik
verankert. Dass sie bis zum heutigen tag lebendig geblieben ist, zeigt z.b. ein blick
in die religiösen Schriften Chomeinis2.

Im Kâshif handelt Isfarâyinî eine reihe wichtiger theoretischer fragen ab,
ethisches kommt ebenso zur spräche wie das Verhältnis von makrokosmos und mikro-
kosmos, die rangstufen von prophet und gottesfreund (mystischem heiligen) oder
die polarität der göttlichen attribute. Daneben finden wir aber auch anekdotisches
und eine grosse zahl eingestreuter verse. Zweifellos handelt es sich bei diesem text
um ein interessantes und wichtiges zeugnis der sufischen tradition, das es verdient,
dem interessierten publikum zugänglich gemacht zu werden. Ob dieses publikum
jedoch den zugang zu Isfarayinïs mystik so ohne weiteres findet, scheint eher fraglich,

denn die dazu nötige Vertrautheit mit spräche und thematik des tasawwuf
gehört nicht eben zur allgemeinbildung. Wer indes schon über eine gewisse erfahrung
mit sufischer literatur verfügt, wird dieses buch und besonders auch Landolts
kompetente «étude» und seine anmerkungen mit grossem gewinn lesen können.

Michael Glünz

Sarah Moment Atis, Semantic Structuring in the Modern Turkish Short Story.
An Analysis of «The Dreams of Abdullah Efendi» and Other Short Stories by
Ahmed Hamdi Tanpinar. Leiden: Brill, 1983. 205 pp.

Mit der vorliegenden Arbeit wollte S. M. Atis, gleich ein zweifaches Ziel erreichen:

Zum einen versteht sie ihre Analyse der fünf Erzählungen aus der Sammlung
«Abdullah Efendinin Rüyalan» - der 1943 zum erstenmal erschienenen, früheren
der beiden Erzählsammlungen Ahmed Hamdi Tanpinars - als Beitrag zur noch
nicht sehr weit gediehenen wissenschaftlichen Erfassung von Tanpinars Werk. Zum
anderen aber ist ihre Arbeit methodisch ausgerichtet und zielt unter diesem Aspekt
über die Beschäftigung mit Tanpinar im engeren oder der modernen türkischen
Literatur im weiteren Sinne hinaus. Denn Ati§ geht davon aus, dass sich die interpretative

Methode, welche sie an den sprachlichen und inhaltlich komplexen und mehr-

2 Vgl. etwa Islam and Revolution - Writings and Declarations of Imam Khomeini, tri. and ann. by
Hamid Algar. Berkeley, 1981, pp. 351; 396 et pass.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 175

schichtigen Erzählungen Tanpinars demonstriert, auch bei der Analyse anderer
literarischer Texte, vor allem aber solcher mit mehr als einer Bedeutungsebene, als

äusserst hilfreicher Ansatz erweisen könnte.
Es handelt sich dabei um das Verfahren des «semantic structuring», das sie sich

während einer Serie von Seminaren über Literaturtheorie und -analyse bei Prof.
Gernot Windfuhr an der Universität Michigan angeeignet hat. Dieses Verfahren
orientiert sich am Strukturalismus von Lévi-Strauss, Barthes, Todorov, Chatman
u.a., übernimmt aber nicht deren ganzes differenziertes Theoriegebäude, sondern
nur eine Reihe grundlegender Begriffe und Arbeitsmethoden. Wie die Verf. im
Kapitel I kurz darlegt, geht es dabei im Wesentlichen darum, eine Serie von Texten
miteinander zu vergleichen und nach einer ihnen allen gemeinsamen Grundstruktur
zu suchen, indem die einzelnen textuellen Bestandteile auf ihre syntaktisch-semantische

Ähnlichkeit hin geprüft werden. Im selben Kapitel unternimmt Ati§ ausserdem

den Versuch, die literaturgeschichtliche Bedeutung A. H. Tanpinars zu bestimmen.

Sie sieht eine mögliche Erklärung für das seit anfangs der 70er Jahre plötzlich
ansteigende Interesse an seinem Werk in der neuerwachten Zuwendung zur osmanischen

Vergangenheit. In diesem Kontext gesehen wird Tanpinar, der zu seinen
Lebzeiten ausserhalb der Hauptströmungen der türkischen Literatur stand und dessen

Devise «kendimize dönmek», d.h. Rückbesinnung auf das kulturelle Erbe der
seldschukisch-osmanischen Vergangenheit, sich gegen das «battya dogru» und
«halka dogru» (Orientierung am Westen und an der türkischen Volkstradition) der
«nationalen Literatur» und der Sozialrealisten wandte, plötzlich zum Vorläufer
eines neuen literarischen Trends und einer ästhetischen Neuorientierung.

Nach der englischen Übersetzung von «Abdullah Efendinin Rüyalan», der längsten

in der Sammlung enthaltenen Erzählung (Kap. II, pp. 23-86), beginnt der Teil
der systematischen Textanalyse, wobei die vier nicht übersetzten Erzählungen
jeweils kurz zusammengefasst werden, so dass man den Erörterungen folgen kann,
auch ohne das türkische Original zu kennen. Als Resultat dieser Analyse kann die
Verf. überzeugend aufzeigen, dass die auf den ersten Blick so verschiedenen fünf
Erzählungen der Sammlung alle nur Varianten eines einzigen Grundthemas sind,
nämlich dem der Notlage eines Menschen, dessen Persönlichkeit in zwei entgegengesetzte,

miteinander unvereinbare Aspekte gespalten ist. In Kapitel V schliesslich
konstatiert Ati§ eine weitgehende Übereinstimmung ihrer Resultate mit dem Konflikt

zwischen Realität und Phantasie, den Tanpinar in seiner eigenen Persönlichkeit
nie lösen konnte, und seiner Diagnose einer türkischen «civilization crisis», in
welcher sich die ganze Gesellschaft und das einzelne Individuum nicht zwischen alt
und neu, Ost und West entscheiden können. Ati§ legt mit ihrer Arbeit ein interessantes

Beispiel für die Möglichkeit vor, welche sich aus dem strukturalistischen
Ansatz für die praktische Arbeit am Text ableiten lassen. Sie lässt den Leser/die
Leserin jeden einzelnen ihrer Gedankenschritte nachvollziehen und fasst die
vorläufigen Analyseergebnisse immer wieder zusammen, was zwar des öfteren zu
Wiederholungen führt, für das Verständnis ihrer Vorgehensweise aber nur von
Vorteil ist.

Priska Furrer



176 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Christian Callmer, In Orientem. Svenskars farder och forskningar in den euro-
peiska och asiatiska Orienten under 1700 talet. (In Orientem! Reisen und
Forschungen von Schweden in den europäischen und asiatischen Orient im 18.

Jahrhundert.) Stockholm: Almqvist & Wiksell International, 1985 (Asiatica Suecana 2).

In seinem Buch berichtet Christian Callmer in chronologischer Reihenfolge
über die Entdeckungsfahrten von zwölf Schweden in der Levante im 18.

Jahrhundert. Aus Neugier, fremde Orte und Völker kennenzulernen und insbesondere

wegen des grossen religiösen Interesses für das Heilige Land, Palästina, wurden
in jener Zeit schwedische Theologen, Sprachwissenschaftler, Handelsleute und
Botaniker in den Orient gesandt. Ihre Aufgabe bestand darin, Auskünfte jeglicher
Art zu sammeln, wie z.B. über die Überreste der antiken Kulturen (Monumente,
Inschriften, Texte), über die zeitgenössischen Verhältnisse der orientalischen Völker
(Sprache, Sitte und Bräuche) sowie über Geographie und Botanik der Gegend.

Die spannendste Reise mag der Schwede Jacob Jonas Björnstahl in den Jahren
1767-1779 unternommen haben. Seine Berichte wurden auf Deutsch, Holländisch
und Italienisch übersetzt. Besonders interessant waren seine Berichte von den
Besuchen bei einigen berühmten Zeitgenossen, wie etwa Goethe, Voltaire, Papst
Clemens XIV. und dem damaligen Sultan in Konstantinopel.

Auch wenn C. Callmer die Reisen der zwölf Forscher sehr nüchtern und detailliert

beschreibt, ist das Buch dank den zahlreichen gut ausgewählten Auszügen aus
den Originaltexten sehr unterhaltsam und anregend. Deshalb wirkt der letzte Teil
des Buches, eine Zusammenfassung auf Englisch, ohne die schwedischen Zitate aus
den Reiseberichten etwas starr.

Als reiselustige Schwedin hatte ich grosse Freude an den informativen, persönlichen

und manchmal sehr erheiternden Kommentaren der Reisenden, die in einem
altmodischen, wunderschönen Schwedisch verfasst sind.

Kim Karlsson


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

