Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 41 (1987)

Heft: 2

Artikel: Vom Paradies bis nach Bursa : die Lebensbeschreibung des persisch-
turkischen Dichters Hmid (9./15. Jh.)

Autor: Glinz, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOM PARADIES BIS NACH BURSA:
DIE LEBENSBESCHREIBUNG DES PERSISCH-TURKISCHEN
DICHTERS HAMIDI (9./15. jh.)*

MicHAEL GLUNZ

Das gedicht, von dem hier die rede sein wird, steht am anfang des von I. H.
Ertaylan in facsimile publizierten diwans Mawlana Hamidis'. Es ist wie der
iiberwiegende teil des restlichen diwans in persischer sprache abgefasst.
Einentitel tragt es nicht, doch ist es mit hilfe einer leeren seite von den folgen-
den gedichten - qasiden, tarkibat, gazals, vierzeilern usw. - abgegrenzt und
als spezieller abschnitt des diwans gekennzeichnet.

Lassen wir, bevor wir ndher auf inhalt und form dieses texts eingehen,
zunéchst einmal seinen verfasser zu wort kommen. Unter der iiberschrift
«Der grund fiir die abfassung des buchs» hebt er an:

Das schicksal hat mich vom freund weit entfernt
zur freude meiner feinde hat es mich der freude beraubt.

Meinen achat (= rote wangen) hat es wie den bernstein (gelb) gefirbt;
getrennt hat es mich vom vertrauten freundeskreis und vom fréhlichsein.

Ich habe aufenthalt in einer finstern klausur genommen;
wie (des freundes) haar bin ich vor gram diinn geworden.

Wie sein schonheitsmal sind meine tage schwarz;
verworren wie seine locken ist mein tun.

Wie das auge des freundes habe ich mich in einem winkel niedergelassen;
ich sitze elend da mit einem gesicht wie eine bitterorange.
(KH, 10, 11-15)

* Herrn prof. Iraj Afshar, Teheran, der mich auf Hamidis diwan aufmerksam gemacht hat,
sei an dieser stelle gedankt.

1 Kiilliyyat-1 Divan-1 Mevilana Hamidi (die vollstandigen bibliographischen angaben folgen
im literaturverzeichnis). Die hs., die Ertaylan in seiner ausgabe reproduziert hat, wurde
im jahr 884/1479-80 wahrscheinlich vom dichter eigenhdndig niedergeschrieben. Sie ist
allerdings nicht die einzige hs. seines diwans und enthélt auch nicht alle gedichte Hamidis,
wie der besprechung von Ahmed Ates (pp. 116; 120) zu entnehmen ist.

2 Alle zitate aus Hamidis text sind von mir nach dem facsimile des diwans iibersetzt; die
stellenangaben beziehen sich auf dessen pagination mit dem sigel KH, der seitennummer
und der nummer des verses.



148 MICHAEL GLUNZ

In dieser lage ermuntert ihn ein freund, doch nicht seine zeit untétig zu ver-
geuden und stattdessen lieber eine geschichte fiir seine freunde zu verfassen.
Auf den einwand Hamidis, er habe nichts, worauf er sich bei der abfassung
einer geschichte stiitzen konnte, erwidert dieser freund, Hamidi mége sich
doch ganz an das eigene erleben halten, denn:

Wenn du den rang deines juwels (= wesens) kennst,
giltst du bei den erkennern als einer, der die essenz (des daseins) kennt.
(KH, 11, 13)

Hamidi soll also das eigene leben exemplarisch fiir das menschliche leben
als solches darstellen, er soll, wie ihm sein freund rit, von seinem lebensweg
berichten, damit klar werde

. was der zweck dieses wanderns und reisens ist, :
welchen proviant man auf dem weg mit sich fithrt und wer uns (ans ziel) geleitet.
(KH, 12, 1)

Auf diesen vorschlag geht Hamidi nun ein und beschliesst, sich an die arbeit
zu machen.

Ich werde meine eigene seele als beispiel nehmen
und auf eine besondere art meinen zustand schildern.

Namlich: wie meine seele vom ursprung getrennt wurde,
wie sie reiste und wohin sie von dort gelangte,

was sie jetzt auf diesem (irdischen) kampfplatz tut
und wo sie schliesslich wieder zur ruhe gelangen wird.

(Ich will) auf eine art die geschichte niederschreiben

und am ende das ganze deuten. (KH, 12, 6-9)

Da ein ausfiihrlicher bericht iiber dies alles viel zu lang wiirde, begniigt der
dichter sich damit, eine auswahl in verse zu fassen und, sofern ihm das mit
gottes hilfe gelingt, dem sultan Mehmed dem Eroberer (reg. 855/1451-886/
1481) als geschenk darzubringen.

Mit den folgenden beiden versen beendet er den abschnitt «Der grund
fiir die abfassung des buchs»:

Auch wenn mein geschenk arg klein ist,
so gilt doch ein geringes von seiten des knechts vor gott als viel.



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 149

Was kann eine ameise wie ich vor jenen konig tragen,
dessen audienzzelt hoher als der gottesthron emporragt.
(KH, 12, 14f)

Zwei schliisselworter konnen wir diesem abschnitt entnehmen und als pro-
grammatisch fiir den inhalt des ganzen gedichts ansehen: «mital», was mit
«beispiel», «vorbild», «gleichnis» u.4. zu iibersetzen ist, sowie «hasb-i hal»,
einen ausdruck, der wortlich «dem zustand entsprechend» bedeutet, ge-
wohnlich aber im sinne von «bericht dariiber, wie es um einen steht» ge-
braucht wird; auf eine terminologische bedeutung dieses ausdrucks werden
wir spéter noch zu sprechen kommen.

Dieses schliisselwort hat der herausgeber des diwans, 1. H. Ertaylan, als
titel fiir dieses gedicht gewdhlt und nennt es «Hasb-i-hal-nama» (bzw. in
seiner umschrift: Hasbihdl-ndme). Auf deutsch konnten wir etwas ausfiihr-
licher und in anlehnung an unsere iltere literatur den titel etwa so formu-
lieren: «Bericht iiber die lebensumstinde und erfahrungen des dichters
Hamidi, von diesem selbst zuhanden seines herrschers, des sultans Mehmeds
des Eroberers, niedergeschrieben». Ein solcher titel wiirde jedoch dem cha-
rakter des werks nicht ganz gerecht, denn was wir vor uns haben, will nicht
einfach ein autobiographischer abriss sein, sondern eine auf neuplatoni-
schem boden gewachsene, mystisch-philosophisch gefiarbte exemplarische
darstellung des menschenlebens von seinem beginn in der ewigen urheimat
bis zu seiner riickkehr dorthin.

Mit dieser absicht einher geht noch eine weitere, vom dichter in dem
betrachteten abschnitt nicht ausgesprochene: Hamidi méchte nicht einfach
eine geschichte zur erbauung seiner freunde schreiben und diese seinem herr-
scher widmen, vielmehr steht, wie wir bald sehen werden, im zentrum seines
interesses die aufnahme, die sein werk beim sultan finden wird. Von diesem
erhofft sich der dichter namlich nach einer verbannung vom hof erneute
zuwendung und huldvolle vergebung.

Der inhalt des texts, der uns vorliegt, hat also drei verschiedene ebenen:
die allgemeingiiltige, mystisch-philosophische darstellung der reise der seele
durch ihre temporale existenz, die schilderung individueller erlebnisse des
dichters Hamidi und das bemiihen um eine kldrung des getriibten verhéltnis-
ses zwischen dem dichter und seinem fiirsten.

Beginnen wir mit der ersten. Gemiss der mystisch-neuplatonischen welt-
sicht, so wie sie in die islamische geisteskultur eingang gefunden hat, ist
die materielle existenz in raum und zeit das resultat einer trennung der seele
von ihrem ursprung bei gott oder, koranisch gesprochen, der zustand nach
der vertreibung aus dem paradies. Dieser zustand bedeutet fiir eine wache,



150 MICHAEL GLUNZ

sich ihrer selbst bewusste seele einen schmerz, der nur durch die riickkehr
zum gottlichen ursprung zu lindern ist. Die existenz des menschen wird so
durch zwei einander entgegengesetzte krifte bestimmt, einer, die von
«oben» nach «unten», vom himmlischen ursprung zur erde, zielt, gemiss
gottes wort «Geht hinab!» (sure 7,24), und einer, die als resultat des leidens
an der trennung und der sehnsucht nach wiedervereinigung von «unten»
nach «oben» strebt.

Die literarische umsetzung dieser vorstellung in symbolische reisebe-
richte, die die bewegung der seele in eine oder beide richtungen schildern,
reicht mindestens bis Ibn Sina (370/980-428/1037) zuriick und bildet eine
lange tradition, an die Hamidi ankniipfen kann®.

Der kummer, den Hamidi in den eingangs zitierten versen dariiber aus-
driickt, dass ihn «das schicksal vom freund weit entfernt» hat, lidsst sich
auf ein «exil»* im irdischen dasein beziehen, wie dies auch folgende verse
aus einem abschnitt ganz am anfang des gedichts nahelegen:

Welch ein herrlicher augenblick (wird es sein), da sein (= gottes) wesen - erhaben
ist er -
spricht: «Hamidi, kehre zu uns zuriick!®

Wie lange noch willst du in jenem haus des kummers® verweilen?
Komm, auf dass du das gliick der (gottes)schau erlebst!»
(KH, 4, 1f.)

Warum er die miihsale und kiimmernisse des erdenlebens ertragen muss,
gibt der dichter vor, nicht zu wissen, sehr genau aber vermag er zu schildern,
wie er dahin gekommen ist, wo er sich im augenblick befindet.

Der bericht iiber seine lebensreise beginnt in dem moment, da er «von
der hohe des turms (bzw. tierkreiszeichens) der einheit» absteigt und «aus
der tiefe der schatulle der einheit» auftaucht. Von da an fiihrt ihn sein weg

3 Vgl. etwa Ibn Sinas qasida «Habatat ilayka mina I-mahalli l-arfa‘i», zit. bei Ibn Abi
Usaybi‘a, ‘Uyin al-anba’, p. 446; dt. bei Biirgel, Die Symbolik der Reise, pp. 128f. Weite-
res zum thema seelenreise ebendort sowie in Biirgels aufsatz «Sana’is Jenseitsreise der
Gottesknechte».

4 Den ausdruck «exil» fiir das irdische dasein braucht z.b. Yahya as-Suhrawardi in seiner

bekannten «Qissat al-gurba al-garbiya», enth. in: Oeuvres philosophiques et mystiques

I, pp. 273-97; engl. von Thackston, The Mystical and Visionary Treatises, pp. 100-108.

Anspielung auf sure 89, 27f.

6 «Haus des kummers» (bayt al-hazan, auch: bayt al-huzn), ein in der persischen poesie
sehr geldufiger ausdruck, spielt an auf erzihlungen iiber die trauer Jakobs um Joseph.
Der ausdruck wird gern als chiffre fiir die materielle existenz des menschen verwendet.

wn



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 151

durch die sphiren des ptoleméaischen weltmodells, von der griin gefidrbten,
bewegungslosen sphire, die den kosmos einhiillt, durch die fixsternsphére,
iiber die planeten bis hin zur sublunaren «welt des entstehens und verge-
hens». Dort durchwandert er das gebiet der vier elemente und schliesslich
die drei naturreiche, das mineralische, das pflanzliche und das tierische. Als
er am ende die menschliche daseinsstufe erreicht, fillt er «in ein tiefes meer
von blut», d.h. er befindet sich nun im mutterleib und vollzieht die neun
monate dauernde entwicklung seines stofflichen korpers.

Mit der schilderung seiner kosmischen reise préasentiert sich der dichter,
wie schon angedeutet wurde, als exponent einer tradition der gelehrsamkeit
und ihrer literarischen umsetzung. Er kann iiber ein reichhaltiges repertoire
an wissen und dichterischen kunstmitteln verfiigen, um sein thema zu gestal-
ten. So beschreibt er - und kniipft damit ziemlich direkt an Ibn Sinas Hayy
Ibn Yaqzan’ an - die himmelssphiren als stddte, deren ausstattung und be-
wohner ganz auf das abgestimmt sind, was astronomie und astrologie iiber
die betreffende sphire auszusagen wissen. Greifen wir als beispiel die sphéire
der Venus heraus:

Ich sah von fern eine feuchtende stadt,
deren tore und mauern kristall glichen.

TIhre freien flichen waren ginzlich wie ein rosenhain,
ihre atmosphére war von leuchtendem weiss.

In ihr sah ich einen kéniglichen palast
und horte den klang von lyra und tamburin.

Darin eine junge frau, eine beriihmte lyraspielerin,
sie sass und schlug die laute, ihr name (war) Venus.
(KH, 29, 10-13)

Wie jedem kundigen sofort klar wird®, hat der dichter in diesen versen von
den zuordnungen gebrauch gemacht, die die astrologie zwischen einer an-
zahl von irdischen phinomenen und dem planeten Venus iiblicherweise
trifft: der Venus sind unter den steinen der bergkristall und unter den farben
das weiss zueigen, sie gilt als die herrin iiber die musik, den tanz, die gesellig-
keit und alles harmonische und angenehme iiberhaupt. Hamidi l4sst im wei-
teren verlauf des berichts Venus im konzert mit Sonne und Mond musizie-

7 Vgl. Corbin, Avicenne et le récit visionnaire, pp. 167ff.
8 Fiir mit der astrologie weniger vertraute empfiehlt sich z.b. Pseudo- Magrlus Picatrix,
dt. v. Hellmut Ritter u. Martin Plessner, etwa p. 161.



152 MICHAEL GLUNZ

ren, wahrend Merkur ihnen applaus spendet. Die seele des dichters verweilt
im kreis der kosmischen musikantin und ihres gefolges und beginnt - wenn
man so sagen will - im gleichklang mit ihr zu schwingen, so dass sich die
anlagen fiir den kiinftigen beruf als sdnger, musiker und dichter entwickeln.

Nicht ohne die beiden tierkreiszeichen zu erwiahnen, als deren herrsche-
rin Venus gilt, nimlich Stier und Waage, kommt der dichter zum ende dieses
abschnitts und geht tiber zur beschreibung der merkursphire, wo unter an-
derem nochmals von seiner dichterischen begabung die rede ist, denn
Merkur gilt als herr tiber die sprache, die lobdichtung und alles, was mit
formalem und logischem denken zu tun hat, also auch die rhetorik.

Der abstieg der seele durch die sphiren, bei dem sie nach und nach ihren
feinstofflichen charakter (/atafat) verliert und an grober materialitit (kata-
Jat) zunimmt, vollzieht sich nicht gleichférmig, sondern wird durch aufent-
halte in den sphéren unterbrochen, deren dauer nach dem umlauf des dort
befindlichen planeten bemessen ist; in der saturnsphire verweilt die seele
fast dreissig jahre, in der mondsphire dagegen nur noch neunundzwanzig
tage.

Den tiefpunkt ihrer reise hat die seele erreicht, als sie in der sublunaren
welt nach der durchquerung der regionen des feuers, der luft und des wassers
ins «zentrum der erde» stiirzt und ihre materialitdt das tibergewicht iiber
ihre feinstofflichkeit erhilt. Gepriagt von den kriften der neun viter, d.h.
der neun himmlischen sphiren, und der vier miitter, den vier elementen,
zusammengesetzt aus einer mischung von geistigem mit materiellem tritt
sie aus dem reich der mineralien heraus den lduternden aufstieg durch die
pflanzliche, tierische und menschliche daseinsform an, ganz so wie ihn
schon Galal ud-din-i Rami (gest. 672/1273) in seinem Matnawi-i ma‘nawr®
in verse gefasst hat.

Mit dem erreichen der menschlichen stufe setzt nun ein neuer abschnitt
des reiseberichts ein, die individuelle biographie'® des dichters. Sie beginnt

9 Rami, Mathnawi, 111, 3901ff.

10 Essei hier, obwohl es eigentlich selbstverstindlich sein sollte, betont, dass Hamidis «auto-
biographische» angaben, zumal zahlenangaben wie z.b. 20 jahre, nicht einfach unkritisch
aus diesem gedicht in seine noch zu schreibende biographie iibernommen werden diirfen.
Die paraphrase seiner lebensbeschreibung, so wie sie hier gegeben wird, ist nicht als bio-
graphie des dichters, sondern nur als inhaltsangabe seines gedichts zu verstehen; mit dem
realen leben Hamidis befassen wir uns hier nicht. Uber dieses ist auch nur sehr wenig
konkretes fassbar, nicht einmal das geburts- oder das todesjahr; vgl. auch E/? s.v. Hamidi.
Als angelpunkt aller hypothesen erweist sich die jahreszahl 881/1476-77, die Hamidi in
seinem gedicht zweimal nennt. Wir kénnen aber, solange andere quellen nicht erschlossen
sind, nur anhand seiner eigenen angaben schitzen, wie alt er in diesem jahr war oder



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 153

mit der geburt und der jugend in Isfahan. Aufgrund der vorhandenen bega-
bung erlernt der junge Hamidiim anschluss an eine elementare schulbildung
den beruf eines dichters, doch wird ihm bald klar, dass er es damit in Isfahan
nicht weit bringen kann, denn es fehlt an geeigneten mézenen fiir die hofi-
sche lobdichtung. Doch erst als ein nicht ndher beschriebenes ungliick
Isfahan heimsucht und seinen freundeskreis auseinandertreibt, macht
Hamidi sich auf den weg, um nach einem geeigneten fiirstenhof zu suchen.
Nach ldngerem umherschweifen gelangt er schliesslich nach Kleinasien, wo
ihm der weg zum hof des osmanensultans Mehmed der Eroberer gewiesen
wird. Bei diesem findet er gnddige aufnahme und erlebt jahre in gliick und
wohlstand als mitglied des hofischen kreises.

Der konig erfreute uns derart mit seiner huld,
dass wir infolge seiner hulderweisungen betdrt wurden.

Was immer mein herz vom sultan begehrte,

das schenkte er mir und verzog nie das gesicht. (KH, 39, 11f)

Im jahr 881/1476 aber wendete sich das blatt fiir den dichter, nachdem Meh-
med die stadt Kaffa auf der Krim eingenommen'' und sich die weiter nord-
lich gelegene Nogaische Steppe unterworfen hatte. Zur feier seines erfolgs
hatte Mehmed namlich ehrengewénder an sein gefolge verteilt und ausser-
dem einige seiner «zechgenossen und weisen» mit sklaven beschenkt. Hami-
di jedoch hatte keinen sklaven erhalten und liess daher durch einen mittels-
mann den sultan um eine entsprechende zuwendung bitten. Er erhielt
schliesslich zwei sklaven, mit denen er aber nicht zufrieden war. So liess
er sich zu dem schritt verleiten, vom sultan zwei bessere sklaven oder aber
ein joch ochsen und ein stiick land zu verlangen. Mit dieser frechheit hatte
er die geduld seines herrschers iiber gebiihr strapaziert und wurde von
diesem kurzerhand vom hof verbannt.

wie lange vorher er nach Kleinasien gekommen ist. Wenn wir diese angaben zum nennwert
nehmen, erhalten wir 861/1456-57 als das jahr seiner ankunft in Kleinasien und 831/
1427-28 als sein geburtsjahr. Fiir seinen tod ist das jahr 884/1479-80 der terminus post
quem. Uber seine nachkommen wissen wir, dass ihm 875/1470-71 ein sohn namens
Mahmud geboren wurde (vgl. Kiilliyyat, facs., p. 158) und dass ihm ein anderer sohn
in seinem beruf als dichter nachfolgte, nimlich Bursali Hamidizade Gelili, der mehrere
epen verfasst oder ins tiirkische iibertragen hat, darunter das Sahnama, Husraw u Sirin,
Layli u Magnan (vgl. Kiilliyyat, tirk. text, p. 1229ff.; Ates, Besprechung, p. 125; von
den dlteren autoren scheint sich ‘Afiq Celebi am ausfiihrlichsten iiber ihn zu dussern.)

11 Das genaue datum der einnahme Kaffas durch Gedik Ahmed Paga ist der safar 880/juni
1475.



154 MICHAEL GLUNZ

Den ihm zugewiesenen posten als aufseher iiber die grabanlage Murads I.
wollte Hamidi zunidchst ausschlagen, besann sich dann aber auf zuraten
einer hochgestellten persdnlichkeit eines besseren und zog zdhneknirschend
nach Bursa. Dort angekommen wurde eine der thermalquellen, fiir die die
stadt von alters her berithmt ist, ihm zum zeichen, das ihm den weg zur
einsicht in seine wahre lage wies. Zum einen gemahnte ihn das wasser der
quelle daran, dass er den zenith seines lebens iiberschritten habe und gut
daran tite «die rituelle ganzwaschung im wasser der reue» zu vollziehen,
zum anderen deutete er die tatsache, dass die quelle ganz ohne menschliches
zutun heisses wasser zur speisung eines 6ffentlichen bads lieferte, als finger-
zeig darauf, dass ihm der sultan mit seinem neuen amt in Bursa eine einkom-
mensquelle verschafft hatte, die ihn ohne besondere anstrengungen seiner-
seits erndhren wiirde. Nachdem er sich also mit seiner neuen lebenssituation
abgefunden hatte, machte Hamidi sich tatkriftig ans werk und sorgte dafiir,
dass das personal der grabanlage samt angegliederter armenkiiche getreu
seinen pflichten oblag. Insbesondere schaffte er die unsitte ab, dass einige
der durch ihn besoldeten koranrezitatoren, die tdglich zum koranvortrag zu
erscheinen hatten, sich durch kinder vertreten liessen, die den heiligen text
nicht nur herunterhaspelten, sondern obendrein noch falsch sangen. Ebenso
sorgte er fiir eine ordnungsgemasse austeilung der rationen in der armenkii-
che und hatte ein wachsames auge auf die finanzen der ihm anvertrauten
stiftungen (awgqaf). Kurz gesagt, er erwies sich als ein tiichtiger und loyaler
diener seines herrschers.

Schliesslich erging eines tages die aufforderung des sultans an seine
dienstleute, sich fiir einen feldzug zusammenzufinden. Auf ein positiv aus-
gefallenes koranorakel hin entschloss sich auch Hamidi, trotz der gerade
herrschenden winterkélte den weg zum sultan auf sich zu nehmen. Er er-
reichte damit auch tatsiachlich das erhoffte zusammentreffen mit Mehmed,
doch nach einiger zeit hatte er sich wieder zu seinen pflichten nach Bursa
zuriickzubegeben.

Unterdessen schwirzte ihn ein religioser wiirdentréager (efendi) bei hofe
an, indem er behauptete, der aufseher der koniglichen grabanlage zu Bursa
tranke wein. Der sultan enthob Hamidi daraufhin seines postens und zitierte
ihn zu sich, wo es diesem aber gelang, sich gegen die anschuldigungen zur
wehr zu setzen, so dass er am ende mit einem neuen amt am istanbuler hof
bleiben durfte. Kaum war indes der herrscher vom hof abwesend, als Hami-
dis gegner von neuem mit intrigen begannen und es auch schafften, ihn wie-
der in misskredit zu bringen. Nun ging er auch seines neuen amts wieder
verlustig und musste geschlagen nach Bursa zuriickkehren, wo ihm nichts
anderes tibrig blieb, als sich in die abgeschiedenheit seines privaten haushalts
zuriickzuziehen.



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 155

Damit ist nun die lebensbeschreibung an jenem ort angelangt, den der
dichter im abschnitt «Der grund fiir die abfassung des buchs» als erstes er-
wihnt, die ferne vom freund und die klage iiber den elenden zustand, in
dem er sich deswegen befindet.

Die geschichte Hamidis ist dort jedoch noch nicht ganz zu ende. Mit
der niederschrift seines buchs beginnt er namlich erst, als nach einer zeit
des darbens in Bursa ein neues hoffnungszeichen vom sultanshof eintrifft.
Hamidi wird zum verwalter einer minderen grabanlage, der tiirbe des emirs
Demirtas, ernannt und erhilt zumindest wieder «ein paar groschen» gehalt.

Im epilog seines gedichts hilt der dichter nochmals riickschau und be-
dauert seine bettrte iiberheblichkeit, die seinen sturz ausgel6st hat. Die
neuerliche amtseinsetzung durch den sultan erscheint ihm aber als ein gutes
omen:

Wiederum bin ich von neuem mit zuversicht erfiillt,
habe ich hoffnung auf das Erlebnis, (ihn, den sultan,) zu sehen.
(KH, 55, 3)

Er beendet damit sein gedicht, bevor sich der kreis des abstiegs und wieder-
aufstiegs der seele geschlossen hat:

Ich habe (meinen weg) vom ursprung bis hierher erlautert,
nun schliesse ich hier die seiten.

Wenn mir (gott) der schépfer (und) richter aufschub gewihrt,
werde ich an einem anderen ort dariiber berichten, wohin die reise geht.
(KH, 55, 5f.)

In seiner formalen grobstruktur ist Hamidis gedicht nach dem muster eines
matnawis, «eine(r) epische(n) Kunstdichtung, in der jeweils die Halbverse
reimen»'?, gebildet. Es ldsst sich in drei teile, prolog, hauptteil und epilog,
gliedern. Dieser gliederung untergeordnet ist eine einteilung in einzelne ab-
schnitte. Der prolog entspricht dabei, was iiberschrift und inhalt dieser ab-
schnitte angeht, ganz dem, was auch sonst in der matnawi-dichtung iiblich
ist. Er ist wie folgt gegliedert'?:

12 Flemming, Fahris Husrev u Sirin, p. 7. Flemmings lange einleitung zu ihrer edition des
Fahri’schen epos bietet u.a. eine hochst lesenswerte darstellung gewisser grundmuster
der persischen und tiirkischen matnawi-literatur.

13 Ates’s beissender kritik (p. 118) an Ertaylans meinung, das gedicht beginne erst mit dem
abschnitt «Der grund ...», ist unbedingt zuzustimmen.



156 MICHAEL GLUNZ

[Keine tiberschrift, inhalt: lobpreisung gottes]

Eulogie auf den propheten

Beschreibung der himmelfahrt des propheten

Gazal als gebetszwiesprache mit gott

Beschreibung des friihlings

Der grund fiir die abfassung des buchs

Lob des herrschers

Gazal iiber die eroberung Moldawiens

Chronogramm dazu

Abschluss der rede und erwahnung des zustands des redenden
Anrede (an den herrscher) und bodenkuss (= ergebenheitsgeste)

Beziiglich des metrums stimmen mit ausnahme von drei alle abschnitte des
ganzen gedichts liberein; sie sind in einer elfsilbigen variante des versmasses
hazag, der gleichen wie Nizamis Husraw u Sirin'*, gedichtet. Das reim-
schema des matnawi, d.h. reim der halbverse mit reimwechsel nach jedem
vers, wird mehrfach durch abschnitte mit monoreim, d.h. gleichbleibender
reim der verse und nur ausnahmsweise reim zweier halbverse, unterbrochen.

Die drei im metrum vom rest des gedichts abweichenden abschnitte geho-
ren auch zu denen, die sich durch den monoreim von den iibrigen abheben.
Es handelt sich um eine gasida (35 verse, metrum: ramal, reim: -ab) und
zwei qit‘as (2 v., ramal-i mapbun, -a narawim,; 4 v., mutaqgarib, -ak).

Eine solche eingliederung von abschnitten mit abweichendem reim-
schema und sogar anderem metrum ist in persischen matnawis zwar nicht
iiblich, doch kommt sie gelegentlich vor; bei den tiirkischen matnawis ist
sie hingegen die regel'°.

Ist Hamidis werk also formal als ein matnawi zu bezeichnen, so ent-
spricht dem inhaltlich der erzihlende charakter dieses texts bzw. seines
hauptteils, denn das matnawi ist ja die bevorzugte form narrativer und di-
daktischer poesie im persischen ebenso wie im tiirkischen.

Hamidis gedicht hat jedoch nicht nur erzihlenden und erbaulichen cha-
rakter, es ist — wie schon erwidhnt - auch zu dem zweck gedichtet worden,
den sultan, bei dem der dichter in ungnade gefallen ist, auf dessen situation
aufmerksam zu machen und ihn gnidig zu stimmen. Damit hat ein element
in dieses matnawi eingang gefunden, das sonst dem bereich der panegyri-
schen qasidendichtung zugehort: die schilderung der lebensumstidnde, be-
sonders auch der bediirftigkeit und hilflosigkeit des dichters in der absicht,

14 Vgl. Thiesen, Manual, §§ 194f. Aus Husraw u Sirin zitiert Hamidi in seinem epilog auch
einige verse, vgl. Kiilliyyat, facs., p. 54, im abschnitt am rand; Husraw u Sirin, ed. Dastgir-
di, p. 17f.

15 Vgl. Dankoff, The Lyric in the Romance, p. 9.



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 157

dadurch den adressaten des gedichts zu grossmiitigem verhalten zu bewegen.
Eine solche schilderung wird terminologisch als «hasb-i hal» bezeichnet'®
und der titel « Hasb-i-hal-nama», den I. H. Ertaylan dem vorliegenden werk
gegeben hat, ist demgemass zu verstehen als: «Bericht iiber die lebensum-
stinde und erfahrungen des dichters Hamidi, von diesem selbst verfasst,
um seinen herrscher, sultan Mehmed den Eroberer, auf seine not aufmerk-
sam zu machen und der hoffnung auf huldvolle annahme ausdruck zu ver-
leihen».

Gepaart mit der reinen schilderung von ereignissen und bitteren erfah-
rungen ist in diesem werk - wie in zahlreichen gasiden und git ‘as der persi-
schen wie auch tiirkischen literatur - die verteidigung gegen anschuldigun-
gen, das flehen um vergebung und gnade sowie die versicherung unverbriich-
licher loyalitit.

Zur verteidigung gegen den vorwurf, er habe trotz seines frommen amts
als aufseher iiber ein sultansgrab wein getrunken, bedient sich Hamidi bei-
spielsweise eines schwurgedichts'’. Uber 49 verse hinweg schwort er bei allem
moglichen, von gottes wesen iiber den kosmos, die propheten und die herr-
scherlichen attribute seines sultans bis hin zu «den trinen der augen derer,
die die entbehrung erleiden, und dem brennen der brust derer, die ungerecht-
fertigt davongejagt wurden», dass er nichts dergleichen getan habe.

Die gasida, die er in das matnawi eingefiigt hat, bildet gleichsam einen
brennpunkt der bemiihungen des dichters, seinen herrn wieder fiir sich zu
gewinnen. Sie ldsst sich in fiinf teile gliedern: lob des herrschers, «anrede
und bodenkuss»'?, reuevolles klagen iiber das, was (dem dichter) entschwun-
den ist, und eine (anekdotische) erzihlung, die zu diesen zustinden passt»,
«entschuldigung und fiirsprache», segenswunsch fiir den adressaten.

Die kurze erzdhlung, die Hamidi anfiihrt, lautet:

Eines tages beging ein dichter eine unverschimtheit, so dass der prophet sich darob
(vor arger) wie die locken der mondgesichtigen wand.

Inmitten der versammlung sagte jener konig des religionsgesetzes zu ‘Ali: «Oh Abu
Turab, entferne (wortlich: schneide ab) seine zunge von mir!»

16 Ausfiihrlicher dazu habe ich mich in meiner dissertation « Untersuchungen zur panegyri-
schen qasida . ..» gedussert, vgl. etwa p. 85.

17 Bei Hamidi ist dieser abschnitt mit «gasamiyat» iiberschrieben, sonst ist auch die persi-
sche bezeichnung «sawgandnama» iblich, vgl. etwa Kamal Isma‘il, Diwan, p. 123.

18 Die drei in anfithrungszeichen gesetzten ausdriicke sind in der hs. schrig an den rand
des texts geschrieben; sie sind nicht als iiberschriften von abschnitten, sondern von unter-
abschnitten gedacht.



158 MICHAEL GLUNZ

‘Ali ging, gab dem armseligen dichter das, was jener begehrte, und sprach: «Dies ist,
ihr edlen, in dieser lage der rechte rat.»

Als Mustafa (= der prophet) dies von Murtada (= ‘Ali) vernahm, sprach er: «Du hast
in dieser sache, oh ‘Ali, das gewand des gotteslohns angezogen.»
(KH, 43, 10-13)

Eine weitere autoritit — wenngleich sehr viel weniger bedeutend als der pro-
phet oder ‘Ali - fithrt Hamidi in gestalt des dichters Salman-i Sawagi (gest.
777/1375) an, von dem er drei verse als fadmin (einfiigung fremder verse
in ein gedicht) aus einer gasida mit dhnlicher zielsetzung ibernimmt. In
ihnen tritt zum flehen um vergebung und die ergebenheitsgeste noch das
element des wohlmeinenden rats (pand) an den herrscher, das zu tun, was
seiner wiirdig ist:

Oh sonne, wenn du bei mir ein vergehen erblickt hast, so bedecke es, und selbst wenn
du mich mit dem schwert niederstreckst, ist es leicht (zu ertragen), wende (nur) nicht
das gesicht von mir ab!

Wenn durch mich eine kleinigkeit geschehen ist, kreide sie mir nicht an: wann wiirde
je die sonne die kleinigkeit der sonnenstdubchen zusammenrechnen.

In der welt gibt es einen altehrwiirdigen brauch: von den grossen (kommt) die barmher-
zigkeit, von den untertanen hingegen der fehltritt. Doch gott weiss es am besten'’.
(KH, 44, 2-4)

Einen brennpunkt stellt diese gasida nicht allein von ihrer intention her dar,
vielmehr kommt ihr eine solche bedeutung auch in struktureller hinsicht
zu, denn sie verkniipft die drei teile des gedichts miteinander, indem sie im
hauptteil strukturelemente des prologs und epilogs wiederholt. Es handelt
sich bei diesen elementen um das herrscherlob (madh), «anrede und boden-
kuss» (hitab u zaminbas), die entschuldigung (i‘tidar) und den segens-
wunsch (du ‘@), welcher insgesamt drei mal vorkommt, das erste mal am ende
des prologs, dann am ende dieser gasida und schliesslich am ende des epi-
logs. '

Wihrend der dichter auf diese weise, wenn er sich direkt an den adressa-
ten seines gedichts wendet, dem text eine intensiv panegyrische farbung ver-
leiht, hat seine rede dort, wo er zu sich selbst oder zu leuten, die wie er
vom koniglichen hof abhingig sind, spricht, den charakter einer belehrung
und ermahnung.

19 Vgl. Salman-i Sawagi, Kullivat, p. 33.



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 159

So beginnt er den hauptteil mit einer einleitung, in der er regeln der dicht-
kunst und des geziemenden verhaltens als hofdichter erldautert. Interessan-
terweise geht er dabei speziell auf die gazalpoesie ein und behandelt sie auch
in form eines gazals. Das gute benehmen eines hofdichters illustriert er mit
einer allegorischen erzdhlung «vom gold, dem silber und dem priifstein»,
deren moral darin besteht, dass man so zu sein und zu sprechen hat, dass
daran sowohl die guten als auch die schlechten seiten der anderen menschen
(bzw. dichter) zum vorschein kommen. Des weiteren mahnt Hamidi zur ge-
niigsamkeit im irdischen leben und dazu, sich der betrachtung des gestirnten
himmels zu widmen, um ihn als zeichen fiir das irdische zu deuten.

Die damit angetonte symbolische weltsicht kehrt auch in der mahnung
wieder, die der dichter an sich selbst richtet, als er in Bursa die schon er-
wéhnte thermalquelle erblickt und als zeichen fiir seine lebenssituation ver-
steht.

Von besonderer wichtigkeit erweisen sich jedoch fiir Hamidi die tugen-
den der treue, der geduld, des gehorsams und der geniigsamkeit, auf die
er am schluss des hauptteils eingeht. Sie sind es, die ihn dazu befédhigen,
nicht zu verzweifeln, sondern zuversicht zu schéopfen und die wende zum
besseren abzuwarten. Er zitiert in diesem zusammenhang zwei verse aus ei-
nem gazal Sa‘dis?’, dichtet selbst zwei git @s und fiihrt das ausserkoranische
gotteswort (hadit qudsi) an: «Oh mensch, sei geduldig ob meiner heimsu-
chung (und) dankbar fiir meine wohltat! Und wenn (du beides) nicht (tun
willst), so gehe hinaus (aus allem, was) zwischen meiner erde und meinem
himmel (ist)!»

Gottes wort iibertragt Hamidi in einer unmittelbaren analogie auf sein
verhéltnis zum sultan: so wie es nicht moglich ist, aus gottes schopfung zu
entkommen, so gibt es fiir ihn keinen weg, das reich des sultans zu verlassen.
Diese analogie ist nun keineswegs nur oberfliachlich zu verstehen, zugrunde
liegt ihr vielmehr die panegyrische gleichsetzung von gottheit und herrscher.
Der mamdiih, der im lobgedicht verherrlichte fiirst, erscheint gewdhnlich
als ein iibermenschliches wesen von kosmischen dimensionen, als eine ge-
stalt, die viele ziige mit dem «vollkommenen menschen» (insan kamil) der
mystik gemeinsam hat. Ohne auf die zahlreichen einzelheiten dieses herr-
scherbildes, die sich auch im vorliegenden gedicht finden, einzugehen, soll
hier darauf hingewiesen werden, dass sich Hamidis bericht iiber seine tren-
nung vom goéttlichen urgrund ganz zwangslos in analogie zur schilderung
seines ausgestossen werdens vom sultanshof setzen ldsst. Betrachten wir
dazu nur die folgenden verse, in denen sich der dichter im ersten abschnitt
des prologs an gott wendet:

20 Vgl. Sa‘di, Kulliyat, p. 539.



160 MICHAEL GLUNZ

Erst hast du mich aus huld zu einem teuren (nahegestellten) gemacht,
doch dann hast du mich von ganz oben nach ganz unten gestiirzt.

Auch wenn es unhoéflich ist, so etwas zu sagen: Du hast mich
weit weg von dir geworfen, was ist der grund?

Wenn er eine siinde ist, so bist du doch der vergeber der siinden,
wenn er ein fehler ist, so bist du doch der bedecker der fehler!
(KH, 4, 11-13)

Aus ihnen wird ganz deutlich, dass sowohl gott als auch der adressat des
gedichts angesprochen werden. Ahnlich liegt der fall auch an der stelle, an
der der dichter darauf wartet, dass gott zu ihm sagt: «Hamidi, kehre zu
uns zuriick!» Selbstverstindlich will Hamidi dereinst in seine himmlische
heimat zuriickkehren, doch zuvor mdchte er erst wieder in den kreis am
hof Mehmeds aufgenommen werden. Dieser kreis namlich erscheint ihm,
wie sich der «beschreibung des frithlings» im prolog unschwer entnehmen
lasst, als ein irdisches abbild des paradieses, jenes «rosenhains der geistwe-
sen» und «gartens der seele». Die erinnerung an das leben im gefolge des
sultans ldsst den dichter nicht weniger in begeisterung geraten als es die vor-
stellung vom paradies vermdochte:

Wie herrlich, mit den glaubenskriegern zu ziehen,
wie herrlich, die kesselpauke des konigs zu horen!

Wie herrlich, jeden augenblick in einer quellenau
wie die rose das zelt in einem tulpenfeld aufzuschlagen!
(KH, 9, 16f.)

Fassen wir kurz zusammen: In seinem bestreben, sich erneut der zuwendung
seines herrschers zu versichern, hat es der dichter Hamidi verstanden, die
eigene lebensbeschreibung einer gelehrten tradition einerseits und dem be-
diirfnis nach moglichst eindrucksvoller und giinstig stimmender darstel-
lungsweise andererseits anzupassen. Er hat dazu auf eine reihe von konven-
tionen der panegyrik zuriickgegriffen, insbesondere auf die abbildung des
gottlichen und paradiesischen in den bereich des belobigten (mamdiih) und
die art der selbstdarstellung von lobdichtern, und hat diese im formalen
rahmen eines matnawis mit einer narrativen darstellung seines lebenswegs
verkniipft.

Auch wenn der rein biographische gehalt dieses gedichts eher bescheiden
ist, so verdient es doch interesse als ein beispiel fiir die literarisierung und
den funktionalen einsatz biographischer einzelheiten, aber auch als ein re-
prasentant der tradition von literarischen jenseitsreisen, einer tradition, die
moglicherweise ein ferner vorlaufer unserer science fiction literatur ist.



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 161

Literaturverzeichnis

ATE§, Ahmed [Besprechung von] Kiilliyyat-i Divan-i Mevlana Hamidi, in: Tirk Tarih
Kurumu Belleteni X1V, 1950, pp. 116-126.

BURGEL, J. Christoph. «Sana’is ‘Jenseitsreise der Gottesknechte’ als poesia docta», in: Der
Islam 60, 1, 1983, pp. 78-90.

BURGEL, J. Christoph. «Die Symbolik der Reise in der islamischen Geisteswelt», in: Kosmos
- Kunst - Symbol. Akten des 3. Symposiums der Gesellschaft f. Symbolforschung und
Vortrage eines Zyklus des Collegium generale der Universitit Bern, hrsg. v. Adam Zweig
u. Maja Svilar. Bern usw.: Lang, 1986 (Schriften zur Symbolforschung, 3), pp. 113-138.

CorsIN, Henry. Avicenne et le récit visionnaire: étude sur le cycle des récits avicenniens,
2. aufl,, Teheran, Paris: Institut franco-iranien, Maisonneuve, 1954 (Bibliotheque ira-
nienne, 4).

DANKOFE, Robert. «The Lyric in the Romance: The Use of Ghazals in Persian and Turkish
Masnavis», in: Journal of Near Eastern Studies 43, 1, 1984, pp. 9-25.

EI* = L ’Encyclopédie de I’Islam. Nouvelle édition. Leiden, Paris: Brill, Maisonneuve, 1960.

FLEMMING, Barbara. Fahris Husrev u Sirin - Eine tiirkische Dichtung von 1367. Wiesbaden:
Steiner, 1974 (Verz. d. oriental. Handschriften in Deutschland, Supplementband 15).

GroNz, Michael. Untersuchungen zur panegyrischen gasida bei Kamal ud-din Isma‘il aus
Isfahan (7./13. jh.). Diss. Bern 1986.

HAMIDI. Kiilliyyat-i Divan-i Meviana Hamidi, ed. ismail Hikmet Ertaylan, Istanbul: Univer-
site, 1949 (Istanbul fethinin besyiiziincii yildénimii ... yayinlarindan, seri 3, 2).

IBN ABI UsAaYBI‘A. ‘Uyiin al-anba’ fi tabaqat al-atibba’, ed. A. Miiller, bd. 11, Konigsberg,
Kairo 1982.

KamAL IsMA‘IL. Diwan-i Hallaq ul-ma ‘ani Abu I-Fadl Kamal ud-din Isma‘il-i Isfahani, ed.
Husayn-i Bahr ul‘ulimi. Teheran: Dihhuda, 1348 h.s.

NizAMI-i GANGAWI. Husraw u Sirin, ed. Wahid-i Dastgirdi, 2. aufl., Teheran: Ibn-i Sina, 1333
h.s.

Pseudo-MAGRITL. «Picatrix» - Das Ziel des Weisen. Trl. into German . .. by Hellmut Ritter
and Martin Plessner. London: The Warburg Institute, University of London, 1962.
Rowmi, Galal ud-din. The Mathnawi of Jaldlu’ddin Rumi, ed. . .. with critical notes, transla-
tion, and commentary by Reynold A. Nicholson. 8 bde., Leiden, London: Brill, Luzac,

1925-1940.

SA‘DI, Muslih ud-din. Kulliyat, ed. Mazahir-i Musaffa. Teheran: Kanun-i Ma‘rifat, o.J. (ca.
1339 h.3)).

SALMAN-i SAWAGL Kulliyat, ed. Awista. Teheran: Zuwwar, o.J.

SUHRAWARDI, Sihab ud-din Yahya. Oeuvres philosophiques et mystiques, ed. Henry Corbin,
bd. II. Teheran, Paris: Académie impériale iranienne de philosophie, Maisonneuve, 1977
(Bibliothéque iranienne, N.S., 2).

SunrAwWARDI, Sihab ud-din Yahya. The Mystical and Visionary Treatises of Shihabuddin
Yahya Suhrawardi, trl. by W.M. Thackston jr. London: Octagon, 1982.



	Vom Paradies bis nach Bursa : die Lebensbeschreibung des persisch-türkischen Dichters Hāmidī (9./15. Jh.)

