
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 41 (1987)

Heft: 2

Artikel: Vom Paradies bis nach Bursa : die Lebensbeschreibung des persisch-
türkischen Dichters Hmid (9./15. Jh.)

Autor: Glünz, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOM PARADIES BIS NACH BURSA:
DIE LEBENSBESCHREIBUNG DES PERSISCH-TÜRKISCHEN

DICHTERS HAMIDÏ (9./15. jh.)*

Michael Glünz

Das gedieht, von dem hier die rede sein wird, steht am anfang des von i. H.
Ertaylan in facsimile publizierten diwans Mawlänä Hâmidïs'. Es ist wie der
überwiegende teil des restlichen diwans in persischer spräche abgefasst.
Einen titel trägt es nicht, doch ist es mit hilfe einer leeren seite von den folgenden

gedichten - qasïden, tarkïbât, gazais, Vierzeilern usw. - abgegrenzt und
als spezieller abschnitt des diwans gekennzeichnet.

Lassen wir, bevor wir näher auf inhalt und form dieses texts eingehen,
zunächst einmal seinen Verfasser zu wort kommen. Unter der Überschrift
«Der grund für die abfassung des buchs» hebt er an2:

Das Schicksal hat mich vom freund weit entfernt
zur freude meiner feinde hat es mich der freude beraubt.

Meinen achat rote wangen) hat es wie den bernstein (gelb) gefärbt;
getrennt hat es mich vom vertrauten freundeskreis und vom fröhlichsein.

Ich habe aufenthalt in einer finstern klausur genommen;
wie (des freundes) haar bin ich vor gram dünn geworden.

Wie sein schönheitsmal sind meine tage schwarz;
verworren wie seine locken ist mein tun.

Wie das auge des freundes habe ich mich in einem winkel niedergelassen;
ich sitze elend da mit einem gesicht wie eine bitterorange.

(KH, 10, 11-15)

* Herrn prof. Iraj Afshar, Teheran, der mich auf Hâmidïs diwan aufmerksam gemacht hat,
sei an dieser stelle gedankt.

1 Külliyyät-i Dïvan-i Mevlänä Hamidï(die vollständigen bibliographischen angaben folgen
im literaturverzeichnis). Die hs., die Ertaylan in seiner ausgäbe reproduziert hat, wurde
im jahr 884/1479-80 wahrscheinlich vom dichter eigenhändig niedergeschrieben. Sie ist

allerdings nicht die einzige hs. seines diwans und enthält auch nicht alle gedichte Hâmidïs,
wie der besprechung von Ahmed Ate§ (pp. 116; 120) zu entnehmen ist.

2 Alle zitate aus Hâmidïs text sind von mir nach dem facsimile des diwans übersetzt; die

stellenangaben beziehen sich auf dessen pagination mit dem sigel KH, der seitennummer
und der nummer des verses.



148 MICHAEL GLUNZ

In dieser läge ermuntert ihn ein freund, doch nicht seine zeit untätig zu
vergeuden und stattdessen lieber eine geschichte für seine freunde zu verfassen.
Auf den einwand Hâmidïs, er habe nichts, worauf er sich bei der abfassung
einer geschichte stützen könnte, erwidert dieser freund, Hamidï möge sich
doch ganz an das eigene erleben halten, denn:

Wenn du den rang deines Juwels wesens) kennst,
giltst du bei den erkennern als einer, der die essenz (des daseins) kennt.

(KH, 11, 13)

Hamidï soll also das eigene leben exemplarisch für das menschliche leben
als solches darstellen, er soll, wie ihm sein freund rät, von seinem lebensweg
berichten, damit klar werde

was der zweck dieses wanderns und reisens ist,
welchen proviant man auf dem weg mit sich führt und wer uns (ans ziel) geleitet.

(KH, 12, 1)

Auf diesen Vorschlag geht Hamidï nun ein und beschliesst, sich an die arbeit
zu machen.

Ich werde meine eigene seele als beispiel nehmen
und auf eine besondere art meinen zustand schildern.

Nämlich: wie meine seele vom Ursprung getrennt wurde,
wie sie reiste und wohin sie von dort gelangte,

was sie jetzt auf diesem (irdischen) kampfplatz tut
und wo sie schliesslich wieder zur ruhe gelangen wird.

(Ich will) auf eine art die geschichte niederschreiben
und am ende das ganze deuten.

(KH, 12, 6-9)

Da ein ausführlicher bericht über dies alles viel zu lang würde, begnügt der
dichter sich damit, eine auswahl in verse zu fassen und, sofern ihm das mit
gottes hilfe gelingt, dem sultan Mehmed dem Eroberer (reg. 855/1451-886/
1481) als geschenk darzubringen.

Mit den folgenden beiden versen beendet er den abschnitt «Der grund
für die abfassung des buchs»:

Auch wenn mein geschenk arg klein ist,
so gilt doch ein geringes von seiten des knechts vor gott als viel.



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 149

Was kann eine ameise wie ich vor jenen könig tragen,
dessen audienzzelt höher als der gottesthron emporragt.

(KH, 12, 14f.)

Zwei Schlüsselwörter können wir diesem abschnitt entnehmen und als
programmatisch für den inhalt des ganzen gedichts ansehen: «mitäl», was mit
«beispiel», «vorbild», «gleichnis» u.a. zu übersetzen ist, sowie «hasb-i häl»,
einen ausdruck, der wörtlich «dem zustand entsprechend» bedeutet,
gewöhnlich aber im sinne von «bericht darüber, wie es um einen steht»
gebraucht wird; auf eine terminologische bedeutung dieses ausdrucks werden
wir später noch zu sprechen kommen.

Dieses Schlüsselwort hat der herausgeber des diwans, Ì.H. Ertaylan, als
titel für dieses gedieht gewählt und nennt es «Hasb-i-häl-näma» (bzw. in
seiner Umschrift: Hasbihâl-nâme). Auf deutsch könnten wir etwas ausführlicher

und in anlehnung an unsere ältere literatur den titel etwa so formulieren:

«Bericht über die lebensumstände und erfahrungen des dichters
Hamidï, von diesem selbst zuhanden seines herrschers, des sultans Mehmeds
des Eroberers, niedergeschrieben». Ein solcher titel würde jedoch dem
Charakter des werks nicht ganz gerecht, denn was wir vor uns haben, will nicht
einfach ein autobiographischer abriss sein, sondern eine auf neuplatonischem

boden gewachsene, mystisch-philosophisch gefärbte exemplarische
darstellung des menschenlebens von seinem beginn in der ewigen Urheimat
bis zu seiner rückkehr dorthin.

Mit dieser absieht einher geht noch eine weitere, vom dichter in dem
betrachteten abschnitt nicht ausgesprochene: Hamidï möchte nicht einfach
eine geschichte zur erbauung seiner freunde schreiben und diese seinem herr-
scher widmen, vielmehr steht, wie wir bald sehen werden, im Zentrum seines
intéresses die aufnähme, die sein werk beim sultan finden wird. Von diesem
erhofft sich der dichter nämlich nach einer Verbannung vom hof erneute
Zuwendung und huldvolle Vergebung.

Der inhalt des texts, der uns vorliegt, hat also drei verschiedene ebenen:
die allgemeingültige, mystisch-philosophische darstellung der reise der seele

durch ihre temporale existenz, die Schilderung individueller erlebnisse des

dichters Hamidï und das bemühen um eine klärung des getrübten Verhältnisses

zwischen dem dichter und seinem fürsten.
Beginnen wir mit der ersten. Gemäss der mystisch-neuplatonischen

Weitsicht, so wie sie in die islamische geisteskultur eingang gefunden hat, ist
die materielle existenz in räum und zeit das résultat einer trennung der seele

von ihrem Ursprung bei gott oder, koranisch gesprochen, der zustand nach
der Vertreibung aus dem paradies. Dieser zustand bedeutet für eine wache,



150 MICHAEL GLÜNZ

sich ihrer selbst bewusste seele einen schmerz, der nur durch die rückkehr
zum göttlichen Ursprung zu lindern ist. Die existenz des menschen wird so
durch zwei einander entgegengesetzte kräfte bestimmt, einer, die von
«oben» nach «unten», vom himmlischen Ursprung zur erde, zielt, gemäss
gottes wort «Geht hinab!» (sure 7,24), und einer, die als résultat des leidens
an der trennung und der Sehnsucht nach Wiedervereinigung von «unten»
nach «oben» strebt.

Die literarische Umsetzung dieser Vorstellung in symbolische reisebe-
richte, die die bewegung der seele in eine oder beide richtungen schildern,
reicht mindestens bis Ibn Sînâ (370/980-428/1037) zurück und bildet eine
lange tradition, an die Hamidï anknüpfen kann3.

Der kummer, den Hamidï in den eingangs zitierten versen darüber
ausdrückt, dass ihn «das Schicksal vom freund weit entfernt» hat, lässt sich
auf ein «exil»4 im irdischen dasein beziehen, wie dies auch folgende verse
aus einem abschnitt ganz am anfang des gedichts nahelegen:

Welch ein herrlicher augenblick (wird es sein), da sein gottes) wesen - erhaben
ist er -
spricht: «Hamidï, kehre zu uns zurück!5

Wie lange noch willst du in jenem haus des kummers6 verweilen?
Komm, auf dass du das glück der (gottes)schau erlebst!»

(KH, 4, lf.)

Warum er die mühsale und kümmernisse des erdenlebens ertragen muss,
gibt der dichter vor, nicht zu wissen, sehr genau aber vermag er zu schildern,
wie er dahin gekommen ist, wo er sich im augenblick befindet.

Der bericht über seine lebensreise beginnt in dem moment, da er «von
der höhe des turms (bzw. tierkreiszeichens) der einheit» absteigt und «aus
der tiefe der Schatulle der einheit» auftaucht. Von da an führt ihn sein weg

3 Vgl. etwa Ibn Slnäs qasïda «Habatat ilayka mina l-mahalli l-arfa'i», zit. bei Ibn Abî
Usaybi'a, 'Uyün al-anbä', p. 446; dt. bei Bürgel, Die Symbolik der Reise, pp. 128f. Weiteres

zum thema seelenreise ebendort sowie in Bürgeis aufsatz «Sanâ'ïs Jenseitsreise der
Gottesknechte».

4 Den ausdruck «exil» für das irdische dasein braucht z.b. Yahyä as-Suhrawardi in seiner
bekannten «Qissat al-gurba al-garbïya», enth. in: Oeuvres philosophiques et mystiques
II, pp. 273-97; engl, von Thackston, The Mystical and Visionary Treatises, pp. 100-108.

5 Anspielung auf sure 89, 27f.
6 «Haus des kummers» (bayt al-hazan, auch: bayt al-huzn), ein in der persischen poesie

sehr geläufiger ausdruck, spielt an auf erzählungen über die trauer Jakobs um Joseph.
Der ausdruck wird gern als chiffre für die materielle existenz des menschen verwendet.



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 151

durch die Sphären des ptolemäischen weltmodells, von der grün gefärbten,
bewegungslosen sphäre, die den kosmos einhüllt, durch die fixsternsphäre,
über die planeten bis hin zur sublunaren «weit des entstehens und
Vergehens». Dort durchwandert er das gebiet der vier demente und schliesslich
die drei naturreiche, das mineralische, das pflanzliche und das tierische. Als
er am ende die menschliche daseinsstufe erreicht, fällt er «in ein tiefes meer
von blut», d.h. er befindet sich nun im mutterleib und vollzieht die neun
monate dauernde entwicklung seines stofflichen körpers.

Mit der Schilderung seiner kosmischen reise präsentiert sich der dichter,
wie schon angedeutet wurde, als exponent einer tradition der gelehrsamkeit
und ihrer literarischen Umsetzung. Er kann über ein reichhaltiges repertoire
an wissen und dichterischen kunstmitteln verfügen, um sein thema zu gestalten.

So beschreibt er - und knüpft damit ziemlich direkt an Ibn Sïnâs Hayy
Ibn Yaqzän1 an - die himmelssphären als Städte, deren ausstattung und
bewohner ganz auf das abgestimmt sind, was astronomie und astrologie über
die betreffende sphäre auszusagen wissen. Greifen wir als beispiel die sphäre
der Venus heraus:

Ich sah von fern eine leuchtende Stadt,
deren tore und mauern kristall glichen.

Ihre freien flächen waren gänzlich wie ein rosenhain,
ihre atmosphäre war von leuchtendem weiss.

In ihr sah ich einen königlichen palast
und hörte den klang von lyra und tamburin.

Darin eine junge frau, eine berühmte lyraspielerin,
sie sass und schlug die laute, ihr name (war) Venus.

(KH, 29, 10-13)

Wie jedem kundigen sofort klar wird8, hat der dichter in diesen versen von
den Zuordnungen gebrauch gemacht, die die astrologie zwischen einer an-
zahl von irdischen phänomenen und dem planeten Venus üblicherweise
trifft: der Venus sind unter den steinen der bergkristall und unter den färben
das weiss zueigen, sie gilt als die herrin über die musik, den tanz, die gesellig-
keit und alles harmonische und angenehme überhaupt. Hamidï lässt im
weiteren verlauf des berichts Venus im konzert mit Sonne und Mond musizie-

7 Vgl. Corbin, Avicenne et le récit visionnaire, pp. 167ff.
8 Für mit der astrologie weniger vertraute empfiehlt sich z.b. Pseudo-Magrïtïs Picatrix,

dt. v. Hellmut Ritter u. Martin Plessner, etwa p. 161.



152 MICHAEL GLÜNZ

ren, während Merkur ihnen applaus spendet. Die seele des dichters verweilt
im kreis der kosmischen musikantin und ihres gefolges und beginnt - wenn
man so sagen will - im gleichklang mit ihr zu schwingen, so dass sich die
anlagen für den künftigen beruf als sänger, musiker und dichter entwickeln.

Nicht ohne die beiden tierkreiszeichen zu erwähnen, als deren herrsche-
rin Venus gilt, nämlich Stier und Waage, kommt der dichter zum ende dieses

abschnitts und geht über zur beschreibung der merkursphäre, wo unter
anderem nochmals von seiner dichterischen begabung die rede ist, denn
Merkur gilt als herr über die spräche, die lobdichtung und alles, was mit
formalem und logischem denken zu tun hat, also auch die rhetorik.

Der abstieg der seele durch die Sphären, bei dem sie nach und nach ihren
feinstofflichen Charakter (latäfat) verliert und an grober materialität (katä-
fat) zunimmt, vollzieht sich nicht gleichförmig, sondern wird durch aufent-
halte in den Sphären unterbrochen, deren dauer nach dem umlauf des dort
befindlichen planeten bemessen ist; in der saturnsphäre verweilt die seele

fast dreissig jähre, in der mondsphäre dagegen nur noch neunundzwanzig
tage.

Den tiefpunkt ihrer reise hat die seele erreicht, als sie in der sublunaren
weit nach der durchquerung der regionen des feuers, der luft und des wassers
ins «Zentrum der erde» stürzt und ihre materialität das übergewicht über
ihre feinstofflichkeit erhält. Geprägt von den kräften der neun väter, d.h.
der neun himmlischen Sphären, und der vier mütter, den vier dementen,
zusammengesetzt aus einer mischung von geistigem mit materiellem tritt
sie aus dem reich der mineralien heraus den läuternden aufstieg durch die
pflanzliche, tierische und menschliche daseinsform an, ganz so wie ihn
schon Galäl ud-dïn-i Rumï (gest. 672/1273) in seinem Matnam-i ma'nawf
in verse gefasst hat.

Mit dem erreichen der menschlichen stufe setzt nun ein neuer abschnitt
des reiseberichts ein, die individuelle biographie10 des dichters. Sie beginnt

9 Rumï, Mathnawi, III, 3901ff.
10 Es sei hier, obwohl es eigentlich selbstverständlich sein sollte, betont, dass Hâmidïs

«autobiographische» angaben, zumal Zahlenangaben wie z.b. 20 jähre, nicht einfach unkritisch
aus diesem gedieht in seine noch zu schreibende biographie übernommen werden dürfen.
Die paraphrase seiner lebensbeschreibung, so wie sie hier gegeben wird, ist nicht als

biographie des dichters, sondern nur als inhaltsangabe seines gedichts zu verstehen; mit dem
realen leben Hâmidïs befassen wir uns hier nicht. Über dieses ist auch nur sehr wenig
konkretes fassbar, nicht einmal das geburts- oder das todesjahr; vgl. auch EP s.v. Hamid!.
Als angelpunkt aller hypothesen erweist sich die Jahreszahl 881/1476-77, die Hamidï in
seinem gedieht zweimal nennt. Wir können aber, solange andere quellen nicht erschlossen

sind, nur anhand seiner eigenen angaben schätzen, wie alt er in diesem jahr war oder



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 153

mit der geburt und der Jugend in Isfahan. Aufgrund der vorhandenen bega-
bung erlernt der junge Hamidï im anschluss an eine elementare Schulbildung
den beruf eines dichters, doch wird ihm bald klar, dass er es damit in Isfahan
nicht weit bringen kann, denn es fehlt an geeigneten mäzenen für die höfische

lobdichtung. Doch erst als ein nicht näher beschriebenes unglück
Isfahan heimsucht und seinen freundeskreis auseinandertreibt, macht
Hamidï sich auf den weg, um nach einem geeigneten fürstenhof zu suchen.
Nach längerem umherschweifen gelangt er schliesslich nach Kleinasien, wo
ihm der weg zum hof des osmanensultans Mehmed der Eroberer gewiesen
wird. Bei diesem findet er gnädige aufnähme und erlebt jähre in glück und
Wohlstand als mitglied des höfischen kreises.

Der könig erfreute uns derart mit seiner huld,
dass wir infolge seiner hulderweisungen betört wurden.

Was immer mein herz vom sultan begehrte,
das schenkte er mir und verzog nie das gesicht.

(KH, 39, llf.)

Im jahr 881/1476 aber wendete sich das blatt für den dichter, nachdem Mehmed

die Stadt Kaffa auf der Krim eingenommen1 ' und sich die weiter nördlich

gelegene Nogaische Steppe unterworfen hatte. Zur feier seines erfolgs
hatte Mehmed nämlich ehrengewänder an sein gefolge verteilt und ausserdem

einige seiner «zechgenossen und weisen» mit sklaven beschenkt. Hamidï

jedoch hatte keinen sklaven erhalten und liess daher durch einen mittels-
mann den sultan um eine entsprechende Zuwendung bitten. Er erhielt
schliesslich zwei sklaven, mit denen er aber nicht zufrieden war. So liess

er sich zu dem schritt verleiten, vom sultan zwei bessere sklaven oder aber
ein joch ochsen und ein stück land zu verlangen. Mit dieser frechheit hatte
er die geduld seines herrschers über gebühr strapaziert und wurde von
diesem kurzerhand vom hof verbannt.

wie lange vorher er nach Kleinasien gekommen ist. Wenn wir diese angaben zum nennwert
nehmen, erhalten wir 861/1456-57 als das jahr seiner ankunft in Kleinasien und 831/
1427-28 als sein geburtsjahr. Für seinen tod ist das jahr 884/1479-80 der terminus post
quem. Über seine nachkommen wissen wir, dass ihm 875/1470-71 ein söhn namens
Mahmud geboren wurde (vgl. Külliyyät, facs., p. 158) und dass ihm ein anderer söhn
in seinem beruf als dichter nachfolgte, nämlich Bursah Hâmidïzade Gelili, der mehrere

epen verfasst oder ins türkische übertragen hat, darunter das Sahnäma, Husraw u Sïrïn,

Laylï u Magnün (vgl. Külliyyät, türk. text, p. 1229ff.; Ate§, Besprechung, p. 125; von
den älteren autoren scheint sich 'Àsiq Celebi am ausführlichsten über ihn zu äussern.)

11 Das genaue datum der einnähme Kaffas durch Gedik Ahmed Pa§a ist der safar 880/juni
1475.



154 MICHAEL GLUNZ

Den ihm zugewiesenen posten als aufseher über die grabanlage Murads I.
wollte Hamidï zunächst ausschlagen, besann sich dann aber auf zuraten
einer hochgestellten persönlichkeit eines besseren und zog zähneknirschend
nach Bursa. Dort angekommen wurde eine der thermalquellen, für die die
Stadt von alters her berühmt ist, ihm zum zeichen, das ihm den weg zur
einsieht in seine wahre läge wies. Zum einen gemahnte ihn das wasser der
quelle daran, dass er den zenith seines lebens überschritten habe und gut
daran täte «die rituelle ganzwaschung im wasser der reue» zu vollziehen,
zum anderen deutete er die tatsache, dass die quelle ganz ohne menschliches
zutun heisses wasser zur speisung eines öffentlichen bads lieferte, als finger-
zeig darauf, dass ihm der sultan mit seinem neuen amt in Bursa eine einkom-
mensquelle verschafft hatte, die ihn ohne besondere anstrengungen seinerseits

ernähren würde. Nachdem er sich also mit seiner neuen lebenssituation
abgefunden hatte, machte Hamidï sich tatkräftig ans werk und sorgte dafür,
dass das personal der grabanlage samt angegliederter armenküche getreu
seinen pflichten oblag. Insbesondere schaffte er die unsitte ab, dass einige
der durch ihn besoldeten koranrezitatoren, die täglich zum koranvortrag zu
erscheinen hatten, sich durch kinder vertreten Hessen, die den heiligen text
nicht nur herunterhaspelten, sondern obendrein noch falsch sangen. Ebenso

sorgte er für eine ordnungsgemässe austeilung der rationen in der armenküche

und hatte ein wachsames auge auf die finanzen der ihm anvertrauten
Stiftungen (awqäf). Kurz gesagt, er erwies sich als ein tüchtiger und loyaler
diener seines herrschers.

Schliesslich erging eines tages die aufforderung des sultans an seine

dienstleute, sich für einen feldzug zusammenzufinden. Auf ein positiv
ausgefallenes koranorakel hin entschloss sich auch Hamidï, trotz der gerade
herrschenden winterkälte den weg zum sultan auf sich zu nehmen. Er
erreichte damit auch tatsächlich das erhoffte zusammentreffen mit Mehmed,
doch nach einiger zeit hatte er sich wieder zu seinen pflichten nach Bursa
zurückzubegeben.

Unterdessen schwärzte ihn ein religiöser Würdenträger (efendi) bei hofe
an, indem er behauptete, der aufseher der königlichen grabanlage zu Bursa
tränke wein. Der sultan enthob Hamidï daraufhin seines postens und zitierte
ihn zu sich, wo es diesem aber gelang, sich gegen die anschuldigungen zur
wehr zu setzen, so dass er am ende mit einem neuen amt am istanbuler hof
bleiben durfte. Kaum war indes der herrscher vom hof abwesend, als Hâmidïs

gegner von neuem mit intrigen begannen und es auch schafften, ihn wieder

in misskredit zu bringen. Nun ging er auch seines neuen amts wieder
verlustig und musste geschlagen nach Bursa zurückkehren, wo ihm nichts
anderes übrig blieb, als sich in die abgeschiedenheit seines privaten haushalts
zurückzuziehen.



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 155

Damit ist nun die lebensbeschreibung an jenem ort angelangt, den der
dichter im abschnitt «Der grund für die abfassung des buchs» als erstes
erwähnt, die ferne vom freund und die klage über den elenden zustand, in
dem er sich deswegen befindet.

Die geschichte Hâmidïs ist dort jedoch noch nicht ganz zu ende. Mit
der niederschrift seines buchs beginnt er nämlich erst, als nach einer zeit
des darbens in Bursa ein neues hoffnungszeichen vom sultanshof eintrifft.
Hamidï wird zum Verwalter einer minderen grabanlage, der türbe des emirs
Demirta§, ernannt und erhält zumindest wieder «ein paar groschen» gehalt.

Im epilog seines gedichts hält der dichter nochmals rückschau und
bedauert seine betörte Überheblichkeit, die seinen stürz ausgelöst hat. Die
neuerliche amtseinsetzung durch den sultan erscheint ihm aber als ein gutes
omen:

Wiederum bin ich von neuem mit Zuversicht erfüllt,
habe ich hoffnung auf das Erlebnis, (ihn, den sultan,) zu sehen.

(KH, 55, 3)

Er beendet damit sein gedieht, bevor sich der kreis des abstiegs und
Wiederaufstiegs der seele geschlossen hat:

Ich habe (meinen weg) vom Ursprung bis hierher erläutert,
nun schliesse ich hier die seiten.

Wenn mir (gott) der schöpfer (und) richter aufschub gewährt,
werde ich an einem anderen ort darüber berichten, wohin die reise geht.

(KH, 55, 5f.)

In seiner formalen grobstruktur ist Hâmidïs gedieht nach dem muster eines

matnawïs, «eine(r) epische(n) Kunstdichtung, in der jeweils die Halbverse
reimen»12, gebildet. Es lässt sich in drei teile, prolog, hauptteil und epilog,
gliedern. Dieser gliederung untergeordnet ist eine einteilung in einzelne
abschnitte. Der prolog entspricht dabei, was Überschrift und inhalt dieser
abschnitte angeht, ganz dem, was auch sonst in der matnawï-dichtung üblich
ist. Er ist wie folgt gegliedert13:

12 Flemming, Fahrïs Husrev u Sfrtn, p. 7. Flemmings lange einleitung zu ihrer edition des

Fahri'schen epos bietet u.a. eine höchst lesenswerte darstellung gewisser grundmuster
der persischen und türkischen matnawï-iheratur.

13 Ate§'s beissender kritik (p. 118) an Ertaylans meinung, das gedieht beginne erst mit dem
abschnitt «Der grund », ist unbedingt zuzustimmen.



156 MICHAEL GLÜNZ

[Keine Überschrift, inhalt: lobpreisung gottes]
Eulogie auf den propheten
Beschreibung der himmelfahrt des propheten
Gazai als gebetszwiesprache mit gott
Beschreibung des frühlings
Der grund für die abfassung des buchs
Lob des herrschers
Gazai über die eroberung Moldawiens
Chronogramm dazu
Abschluss der rede und erwähnung des zustands des redenden
Anrede (an den herrscher) und bodenkuss ergebenheitsgeste)

Bezüglich des metrums stimmen mit ausnähme von drei alle abschnitte des

ganzen gedichts überein; sie sind in einer elfsilbigen variante des versmasses
hazag, der gleichen wie Nizâmïs Husraw u Sïrïn14, gedichtet. Das reim-
schema des matnawï, d.h. reim der halbverse mit reimwechsel nach jedem
vers, wird mehrfach durch abschnitte mit monoreim, d.h. gleichbleibender
reim der verse und nur ausnahmsweise reim zweier halbverse, unterbrochen.

Die drei im metrum vom rest des gedichts abweichenden abschnitte gehören

auch zu denen, die sich durch den monoreim von den übrigen abheben.
Es handelt sich um eine qasida (35 verse, metrum: ramai, reim: -ab) und
zwei qit'as (2 v., ramal-i mahbün, -ä narawïm; 4 v., mutaqärib, -ak).

Eine solche eingliederung von abschnitten mit abweichendem reim-
schema und sogar anderem metrum ist in persischen matnawïs zwar nicht
üblich, doch kommt sie gelegentlich vor; bei den türkischen matnawïs ist
sie hingegen die regel15.

Ist Hâmidïs werk also formal als ein matnawï zu bezeichnen, so
entspricht dem inhaltlich der erzählende Charakter dieses texts bzw. seines

hauptteils, denn das matnawï ist ja die bevorzugte form narrativer und
didaktischer poesie im persischen ebenso wie im türkischen.

Hâmidïs gedieht hat jedoch nicht nur erzählenden und erbaulichen
Charakter, es ist - wie schon erwähnt - auch zu dem zweck gedichtet worden,
den sultan, bei dem der dichter in ungnade gefallen ist, auf dessen situation
aufmerksam zu machen und ihn gnädig zu stimmen. Damit hat ein dement
in dieses matnawi eingang gefunden, das sonst dem bereich der panegyrischen

qasïdendichtung zugehört: die Schilderung der lebensumstände,
besonders auch der bedürftigkeit und hilflosigkeit des dichters in der absieht,

14 Vgl. Thiesen, Manual, §§ 194f. Aus Husraw u Sïrïn zitiert Hamidï in seinem epilog auch
einige verse, vgl. Külliyyät, facs., p. 54, im abschnitt am rand; Husraw u Sïrïn, ed. Dastgir-
dï, p. 17f.

15 Vgl. Dankoff, The Lyric in the Romance, p. 9.



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 157

dadurch den adressaten des gedichts zu grossmütigem verhalten zu bewegen.
Eine solche Schilderung wird terminologisch als «hasb-i häl» bezeichnet16
und der titel «Hasb-i-häl-näma», den î. H. Ertaylan dem vorliegenden werk
gegeben hat, ist demgemäss zu verstehen als: «Bericht über die lebensum-
stände und erfahrungen des dichters Hamidï, von diesem selbst verfasst,
um seinen herrscher, sultan Mehmed den Eroberer, auf seine not aufmerksam

zu machen und der hoffnung auf huldvolle annähme ausdruck zu
verleihen».

Gepaart mit der reinen Schilderung von ereignissen und bitteren
erfahrungen ist in diesem werk - wie in zahlreichen qasïden und qit'as der
persischen wie auch türkischen literatur - die Verteidigung gegen anschuldigun-
gen, das flehen um Vergebung und gnade sowie die Versicherung unverbrüchlicher

loyalität.
Zur Verteidigung gegen den Vorwurf, er habe trotz seines frommen amts

als aufseher über ein sultansgrab wein getrunken, bedient sich Hamidï
beispielsweise eines schwurgedichts'7. Über 49 verse hinweg schwört er bei allem
möglichen, von gottes wesen über den kosmos, die propheten und die
herrscherlichen attribute seines sultans bis hin zu «den tränen der äugen derer,
die die entbehrung erleiden, und dem brennen der brüst derer, die ungerechtfertigt

davongejagt wurden», dass er nichts dergleichen getan habe.
Die qasïda, die er in das matnawï eingefügt hat, bildet gleichsam einen

brennpunkt der bemühungen des dichters, seinen herrn wieder für sich zu
gewinnen. Sie lässt sich in fünf teile gliedern: lob des herrschers, «anrede
und bodenkuss» ' \ reuevolles klagen über das, was (dem dichter) entschwunden

ist, und eine (anekdotische) erzählung, die zu diesen zuständen passt»,
«entschuldigung und fürsprache», Segenswunsch für den adressaten.

Die kurze erzählung, die Hamidï anführt, lautet:

Eines tages beging ein dichter eine Unverschämtheit, so dass der prophet sich darob
(vor ärger) wie die locken der mondgesichtigen wand.

Inmitten der Versammlung sagte jener könig des religionsgesetzes zu 'Ali: «Oh Abu
Turäb, entferne (wörtlich: schneide ab) seine zunge von mir!»

16 Ausführlicher dazu habe ich mich in meiner dissertation «Untersuchungen zurpanegyrischen

qasïda ...» geäussert, vgl. etwa p. 85.
17 Bei Hamidï ist dieser abschnitt mit «qasamïyât» überschrieben, sonst ist auch die persi¬

sche bezeichnung «sawgandnäma» üblich, vgl. etwa Kamäl Ismâ'ïl, Diwän, p. 123.

18 Die drei in anführungszeichen gesetzten ausdrücke sind in der hs. schräg an den rand
des texts geschrieben; sie sind nicht als Überschriften von abschnitten, sondern von
Unterabschnitten gedacht.



158 MICHAEL GLÜNZ

'Ali ging, gab dem armseligen dichter das, was jener begehrte, und sprach: «Dies ist,
ihr edlen, in dieser läge der rechte rat.»

Als Mustafa der prophet) dies von Murtadä 'Ali) vernahm, sprach er: «Du hast
in dieser sache, oh 'Alï, das gewand des gotteslohns angezogen.»

(KH, 43, 10-13)

Eine weitere autorität - wenngleich sehr viel weniger bedeutend als der
prophet oder 'All - führt Hamidï in gestalt des dichters Salmän-i Säwagi (gest.

777/1375) an, von dem er drei verse als tadmïn (einfügung fremder verse
in ein gedieht) aus einer qasïda mit ähnlicher Zielsetzung übernimmt. In
ihnen tritt zum flehen um Vergebung und die ergebenheitsgeste noch das

dement des wohlmeinenden rats (pand) an den herrscher, das zu tun, was
seiner würdig ist:

Oh sonne, wenn du bei mir ein vergehen erblickt hast, so bedecke es, und selbst wenn
du mich mit dem schwert niederstreckst, ist es leicht (zu ertragen), wende (nur) nicht
das gesicht von mir ab!

Wenn durch mich eine kleinigkeit geschehen ist, kreide sie mir nicht an: wann würde

je die sonne die kleinigkeit der Sonnenstäubchen zusammenrechnen.

In der weit gibt es einen altehrwürdigen brauch: von den grossen (kommt) die barmher-
zigkeit, von den Untertanen hingegen der fehltritt. Doch gott weiss es am besten".

(KH, 44, 2-4)

Einen brennpunkt stellt diese qasida nicht allein von ihrer intention her dar,
vielmehr kommt ihr eine solche bedeutung auch in struktureller hinsieht
zu, denn sie verknüpft die drei teile des gedichts miteinander, indem sie im
hauptteil Strukturelemente des prologs und epilogs wiederholt. Es handelt
sich bei diesen dementen um das herrscherlob (madh), «anrede und boden-
kuss» (hitäb u zamïnbus), die entschuldigung (i'tidär) und den
Segenswunsch (du'ä), welcher insgesamt drei mal vorkommt, das erste mal am ende
des prologs, dann am ende dieser qasida und schliesslich am ende des

epilogs.

Während der dichter auf diese weise, wenn er sich direkt an den adressaten

seines gedichts wendet, dem text eine intensiv panegyrische färbung
verleiht, hat seine rede dort, wo er zu sich selbst oder zu leuten, die wie er
vom königlichen hof abhängig sind, spricht, den Charakter einer belehrung
und ermahnung.

19 Vgl. Salmän-i Sawagï, Kullïyât, p. 33.



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 159

So beginnt er den hauptteil mit einer einleitung, in der er regeln der dicht-
kunst und des geziemenden Verhaltens als hofdichter erläutert. Interessanterweise

geht er dabei speziell auf die gazalpoesie ein und behandelt sie auch
in form eines gazais. Das gute benehmen eines hofdichters illustriert er mit
einer allegorischen erzählung «vom gold, dem silber und dem prüfstein»,
deren moral darin besteht, dass man so zu sein und zu sprechen hat, dass

daran sowohl die guten als auch die schlechten seiten der anderen menschen
(bzw. dichter) zum Vorschein kommen. Des weiteren mahnt Hamidï zur ge-
nügsamkeit im irdischen leben und dazu, sich der betrachtung des gestirnten
himmels zu widmen, um ihn als zeichen für das irdische zu deuten.

Die damit angetönte symbolische Weitsicht kehrt auch in der mahnung
wieder, die der dichter an sich selbst richtet, als er in Bursa die schon
erwähnte thermalquelle erblickt und als zeichen für seine lebenssituation
versteht.

Von besonderer Wichtigkeit erweisen sich jedoch für Hamidï die tugen-
den der treue, der geduld, des gehorsams und der genügsamkeit, auf die
er am schluss des hauptteils eingeht. Sie sind es, die ihn dazu befähigen,
nicht zu verzweifeln, sondern Zuversicht zu schöpfen und die wende zum
besseren abzuwarten. Er zitiert in diesem Zusammenhang zwei verse aus
einem gazai Sa'dïs20, dichtet selbst zwei qit'as und führt das ausserkoranische

gotteswort (hadït qudsï) an: «Oh mensch, sei geduldig ob meiner heimsu-
chung (und) dankbar für meine wohltat! Und wenn (du beides) nicht (tun
willst), so gehe hinaus (aus allem, was) zwischen meiner erde und meinem
himmel (ist)!»

Gottes wort überträgt Hamidï in einer unmittelbaren analogie auf sein
Verhältnis zum sultan: so wie es nicht möglich ist, aus gottes Schöpfung zu
entkommen, so gibt es für ihn keinen weg, das reich des sultans zu verlassen.
Diese analogie ist nun keineswegs nur oberflächlich zu verstehen, zugrunde
liegt ihr vielmehr die panegyrische gleichsetzung von gottheit und herrschen
Der mamdüh, der im lobgedicht verherrlichte fürst, erscheint gewöhnlich
als ein übermenschliches wesen von kosmischen dimensionen, als eine ge-
stalt, die viele züge mit dem «vollkommenen menschen» (insän kämil) der
mystik gemeinsam hat. Ohne auf die zahlreichen einzelheiten dieses herr-
scherbildes, die sich auch im vorliegenden gedieht finden, einzugehen, soll
hier darauf hingewiesen werden, dass sich Hâmidïs bericht über seine tren-
nung vom göttlichen urgrund ganz zwangslos in analogie zur Schilderung
seines ausgestossen Werdens vom sultanshof setzen lässt. Betrachten wir
dazu nur die folgenden verse, in denen sich der dichter im ersten abschnitt
des prologs an gott wendet:

20 Vgl. Sa'dï, Kulltyät, p. 539.



160 MICHAEL GLUNZ

Erst hast du mich aus huld zu einem teuren (nahegestellten) gemacht,
doch dann hast du mich von ganz oben nach ganz unten gestürzt.

Auch wenn es unhöflich ist, so etwas zu sagen: Du hast mich
weit weg von dir geworfen, was ist der grund?

Wenn er eine sünde ist, so bist du doch der vergeber der Sünden,

wenn er ein fehler ist, so bist du doch der bedecker der fehler!
(KH, 4, 11-13)

Aus ihnen wird ganz deutlich, dass sowohl gott als auch der adressât des

gedichts angesprochen werden. Ähnlich liegt der fall auch an der stelle, an
der der dichter darauf wartet, dass gott zu ihm sagt: «Hamidï, kehre zu
uns zurück!» Selbstverständlich will Hamidï dereinst in seine himmlische
heimat zurückkehren, doch zuvor möchte er erst wieder in den kreis am
hof Mehmeds aufgenommen werden. Dieser kreis nämlich erscheint ihm,
wie sich der «beschreibung des frühlings» im prolog unschwer entnehmen
lässt, als ein irdisches abbild des paradieses, jenes «rosenhains der geistwe-
sen» und «gartens der seele». Die erinnerung an das leben im gefolge des

sultans lässt den dichter nicht weniger in begeisterung geraten als es die
Vorstellung vom paradies vermöchte:

Wie herrlich, mit den glaubenskriegern zu ziehen,
wie herrlich, die kesselpauke des königs zu hören!

Wie herrlich, jeden augenblick in einer quellenau
wie die rose das zeit in einem tulpenfeld aufzuschlagen!

(KH, 9, 16f.)

Fassen wir kurz zusammen: In seinem bestreben, sich erneut der Zuwendung
seines herrschers zu versichern, hat es der dichter Hamidï verstanden, die
eigene lebensbeschreibung einer gelehrten tradition einerseits und dem be-
dürfnis nach möglichst eindrucksvoller und günstig stimmender
darstellungsweise andererseits anzupassen. Er hat dazu auf eine reihe von konven-
tionen der panegyrik zurückgegriffen, insbesondere auf die abbildung des

göttlichen und paradiesischen in den bereich des belobigten (mamdüh) und
die art der selbstdarstellung von lobdichtern, und hat diese im formalen
rahmen eines matnawïs mit einer narrativen darstellung seines lebenswegs
verknüpft.

Auch wenn der rein biographische gehalt dieses gedichts eher bescheiden
ist, so verdient es doch interesse als ein beispiel für die literarisierung und
den funktionalen einsatz biographischer einzelheiten, aber auch als ein
rePräsentant der tradition von literarischen jenseitsreisen, einer tradition, die
möglicherweise ein ferner Vorläufer unserer science fiction literatur ist.



VOM PARADIES BIS NACH BURSA 161

Literaturverzeichnis

Ate§, Ahmed [Besprechung von] Külliyyät-i DIvän-i Mevlänä Hamidï, in: Türk Tarih
Kurumu Belleteni XIV, 1950, pp. 116-126.

Bürgel, J. Christoph. «Sana'ïs 'Jenseitsreise der Gottesknechte' als poesia docta», in: Der
Islam 60, 1, 1983, pp. 78-90.

Bürgel, J. Christoph. «Die Symbolik der Reise in der islamischen Geisteswelt», in: Kosmos

- Kunst - Symbol. Akten des 3. Symposiums der Gesellschaft f. Symbolforschung und
Vorträge eines Zyklus des Collegium generale der Universität Bern, hrsg. v. Adam Zweig
u. Maja Svilar. Bern usw.: Lang, 1986 (Schriften zur Symbolforschung, 3), pp. 113-138.

Corbin, Henry. Avicenne et le récit visionnaire: étude sur le cycle des récits avicenniens,
2. aufl., Teheran, Paris: Institut franco-iranien, Maisonneuve, 1954 (Bibliothèque
iranienne, 4).

Dankoff, Robert. «The Lyric in the Romance: The Use of Ghazals in Persian and Turkish
Masnavïs», in: Journal of Near Eastern Studies 43, 1, 1984, pp. 9-25.

EI2 L'Encyclopédie de l'Islam. Nouvelle édition. Leiden, Paris: Brill, Maisonneuve, 1960.

Flemming, Barbara. Fahrïs Husrev u Sïrïn - Eine türkische Dichtung von 1367. Wiesbaden:
Steiner, 1974 (Verz. d. oriental. Handschriften in Deutschland, Supplementband 15).

Glünz, Michael. Untersuchungen zur panegyrischen qasïda bei Kamäl ud-dïn Ismâ'ïl aus
Isfahan (7./13. jh.). Diss. Bern 1986.

Hamidï. Külliyyät-i Dïvân-i Mevlänä Hamidï, ed. Ismail Hikmet Ertaylan, Istanbul: Univer¬

sité, 1949 (Istanbul fethinin be§yüzüncü yildönümü yayinlanndan, seri 3, 2).
Ibn Abi Usaybi'a. 'Uyün al-anbä'fi tabaqât al-atibbä', ed. A. Müller, bd. II, Königsberg,

Kairo 1982.

Kamäl Ismâ'ïl. Dïwân-i Halläq ul-ma 'ânï Abu 1-Fadl Kamäl ud-dïn Isma'ïl-i Isfahan!, ed.

Husayn-i Bahr ul-ulumï. Teheran: Dihjiudä, 1348 h.s.

NizÄMi-i Ganöawi. Husraw u Sïrïn, ed. Wahïd-i Dastgirdï, 2. aufl., Teheran: Ibn-i Sînâ, 1333

h.s.

Pseudo-MAÔRïTï. «Picatrix» - Das Ziel des Weisen. Tri. into German by Hellmut Ritter
and Martin Plessner. London: The Warburg Institute, University of London, 1962.

Rumï, Galäl ud-dïn. TheMathnawiof Jalàlu'ddin Rümi, ed. with critical notes, transla¬

tion, and commentary by Reynold A. Nicholson. 8 bde., Leiden, London: Brill, Luzac,
1925-1940.

Sa'dï, Muslih ud-dïn. Kullïyat, ed. Mazähir-i Musaffä. Teheran: Känün-i Ma'rifat, o.J. (ca.
1339 h.S.).

Salman-ì Sawaôï. Kullïyât, ed. Awistâ. Teheran: Zuwwär, o.J.

SuhrawardI, Sihäb ud-dïn Yahyâ. Oeuvresphilosophiques et mystiques, ed. Henry Corbin,
bd. II. Teheran, Paris: Académie impériale iranienne de philosophie, Maisonneuve, 1977

(Bibliothèque iranienne, N.S., 2).

SuhrawardI, Sihäb ud-dïn Yahyâ. The Mystical and Visionary Treatises of Shihabuddin
Yahya Suhrawardi, tri. by W.M. Thackston jr. London: Octagon, 1982.


	Vom Paradies bis nach Bursa : die Lebensbeschreibung des persisch-türkischen Dichters Hāmidī (9./15. Jh.)

