
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 41 (1987)

Heft: 2

Artikel: L'inférence selon la Vedntaparibhs

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INFERENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ

Fernand Brunner

La Vedäntaparibhäsä est un manuel advaïtin écrit vers le début du XVIIe
siècle par Dharmarajadhvarîndra et édité en Inde une quinzaine de fois,
le plus souvent avec un commentaire1. C'est dire qu'il jouit dans ce pays
d'un certain prestige. Parmi les travaux de la même école, son originalité
est d'accorder une grande place à la théorie de la connaissance, c'est-à-dire
à l'étude des moyens de connaissance droite (pramäna). Dans son introduction,

Dharmarâja cite son maître Srïmat Veiikatanâtha, versé, dit-il, dans
tous les tantra, et le maître de son maître, Nrsimha, qui s'est illustré dans
la lutte contre les partisans de la différence2, c'est-à-dire les adversaires de
la non-dualité. Il se présente lui-même comme l'auteur de commentaires sur
des travaux des logiciens Garigesa et Sasadhara et de Padvaïtin Padmapâda3.

Son caractère de manuel ne fait pas de la Vedäntaparibhäsä un ouvrage
facile, parce qu'il va de pair avec un laconisme déconcertant pour nous.
On a l'ambition d'apporter ici quelques-uns des éclaircissements que ce texte
appelle4. La pensée de Dharmarâja se développe avec rigueur et les thèses
dans lesquelles elle s'exprime appartiennent à une tradition de disputes parfois

millénaire. On tentera de faire apparaître l'enchaînement des idées d'un
paragraphe à l'autre et de montrer au lecteur non averti comment la doctrine
de la Vedäntaparibhäsä, loin d'être un îlot dans l'océan de la culture in-

1 Cf. Karl H. Potter, Bibliography of Indian Philosophy, Delhi, etc., 1970, repr. 1974,

p. 295-296; 2nd revised ed., 1983, p. 390-391.
2 II s'agit de Nrsimhâsramin, auteur, entre autres ouvrages, du Bhedadhikkâra. Sauf dans

son Introduction, Dharmarâja ne nomme personne. Il mentionne «le Gourou» (Prabhä-
kara) dans le premier chapitre, mais non Râmânuja quand il fait allusion à sa doctrine,
ni aucun des auteurs du nyâya, qui constituent pourtant ses adversaires principaux. A
la fin de son livre, il polémique surtout avec la mïmâmsâ sans lui donner son nom. Il
fait allusion parfois sans les nommer davantage aux deux écoles advaïtines vivarana (à
laquelle il appartient) et bhamatï. Il cite assez souvent les textes faisant autorité, surtout
ceux de la s'ruti.

3 Cf. l'introduction à l'édition de S. S. Suryanarayana Sastri, citée dans la note suivante,
p. XIII-XIV, et l'ouvrage de K. H. Potter mentionné dans la première note, p. 295 (p. 390).
Voir aussi S. Jagadlsan, «Dharmaräjädhwarin», Journal ofthe Tanjore Sarasvati Mahal
Library, 16, 1 (1962), p. 1-5.

4 Nous avons fait notre profit des traductions anglaises et des notes fournies par A. Venis

(The Pandit, Benares, 1882-1885), par S. S. Suryanarayana Sastri (Adyar, Madras, 1942,

repr. 1971 et 1984) et par Swamï Mâdhavananda (Calcutta, 1942, 4e éd. 1972).



L'INFERENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 93

dienne, est l'élément d'un réseau. Ce faisant, on propose ici le premier
commentaire occidental d'un chapitre de ce texte.

A l'instar des autres philosophes, Dharmarâja expose la doctrine de
l'inférence (anumäna) après celle de la perception (pratyaksaf. La perception
est en effet le moyen de connaissance droite universellement admis, tandis

que l'inférence est acceptée par toutes les écoles sauf une, celle des cärväka
qui ne reconnaissent que la connaissance sensible.

Dans le premier chapitre de la Vedäntaparibhäsä, qui est consacré à la
perception, on trouve déjà quelques allusions à l'inférence quand l'auteur
précise la nature du manas et quand il établit que sa définition de la perception

est exempte du défaut d'extension trop grande (ativyäpti). Dharmarâja
est amené ainsi à expliquer certains cas de connaissance complexe, où l'un
des éléments est perceptif et l'autre inféré, telle la conclusion du raisonnement,

dont le sujet ne laisse pas d'être perçu, quoique le prédicat soit inféré.
Cette question de la nature de la conclusion est signalée aux paragraphes
31,39,45 et 78 du premier chapitre et réapparaît au paragraphe 9 du chapitre
traitant de l'inférence. A travers ces allusions du premier chapitre, se révèle
le caractère essentiel de l'inférence: elle est un moyen de connaissance
indirecte. Contrairement au perçu, il n'y a dans l'inféré nulle coïncidence locale
de la modification (vrtti) de l'organe interne avec la forme de l'objet.
L'inexistence d'une telle rencontre caractérise le résultat de l'inférence: c'est

parce qu'il n'y a pas de connaissance perceptive du feu sur la colline où
Ton voit la fumée, qu'entre en fonction un autre moyen de connaissance,
indirect celui-là, après la perception, et appelé pour cette raison anumäna.

Le chapitre consacré à l'inférence dans la Vedäntaparibhäsä dépasse en
longueur ceux qui traitent de la comparaison (upamäna) et de la postulation
(arthäpatti). A son tour, il est dépassé par le chapitre relatif à la non-
appréhension (anupalabdhi) et surtout par les chapitres sur la perception
(pratyaksa) et sur la tradition (agama). Quant à l'ensemble de l'étude des

moyens de connaissance droite, il occupe une large moitié du livre.
Le chapitre II qui traite de l'inférence comprend 29 paragraphes dans

l'édition de Suryanarayana Sastri utilisée ici et se divise en deux parties:
la première décrit l'inférence (§§ 1-16), la seconde fournit des applications
de l'inférence à la métaphysique (§§ 17-29). Cette disposition est propre
à notre chapitre: ailleurs, les considérations métaphysiques sont, ou bien
mêlées à l'exposé du moyen de connaissance droite, ou bien absentes.

5 Cf. S. Kuppuswami Sastri, .4 Prime/-o//«Gfaj7!Z.og/c, Madras, 1932, repr. 1961, p. 139-140.

Pour comparer la doctrine indienne de l'inférence avec la logique occidentale, on lira
I.M. Bochenski, Formale Logik, Freiburg, München, 1956.



94 FERNAND BRUNNER

La première partie du chapitre II peut se subdiviser comme suit:
1) Définition de l'inférence (§§ 1-3).
2) Discussion relative à la cause principale de l'inférence (§§ 4-9).
3) Définition du traversement (vyäpti) et conditions de la connaissance

de celui-ci (§§ 10-11).
4) La forme de l'inférence (§§ 12-14).
5) L'inférence privée et l'inférence pour autrui (§§ 15-16).
Dans la seconde partie, l'auteur démontre à l'aide de l'inférence le caractère

illusoire du monde. Il admet d'abord que la réalité non suprême ne
comporte pas de degrés (§§ 17-19), puis il y distingue deux niveaux (§§ 20-29).
L'énoncé de la doctrine est accompagné comme d'habitude de la réfutation
des objections qu'elle soulève.

On trouvera ci-dessous le texte édité par S. S. Suryanarayana Sastri, notre
traduction française et notre commentaire.

1. atha anumänam nirüpyate. anumitikaranam anumänam.
1. Voici maintenant en quoi consiste l'inférence. L 'inference est la cause

prochaine de la connaissance inférée.
Le terme de karana désigne ici la cause particulière, propre, spécifique

ou prochaine et par là principale. Il s'agit d'une cause efficiente, qui, toute
proche de son effet, est moins l'agent de l'action que l'instrument dont il
se sert, tel le bâton avec lequel le potier met en branle sa roue de pierre.
Karana se définit donc par opposition d'une part aux causes éloignées ou
même universelles, et d'autre part à la cause matérielle du sämkhya et du
vedänta et au sujet d'inhérence du nyâya6.

Cette définition nominale de l'inférence est celle des logiciens. Les définitions

nominales des autres moyens de connaissance droite, et celle de la
connaissance droite elle-même, sont construites de la même façon.

2. anumitis ca vyäptijnänatvena vyäptijnänajanyä. vyâptijnananuvya-
vasäyädes tattvena tajjanyatväbhävät nänumititvam.

2. La connaissance inférée est engendrée par la connaissance du
traversement en tant que connaissance du traversement. La seconde connaissance,

6 Sur la causalité dans le nyâya, on peut consulter le Tarkasamgraha d'Annambhatta avec
les commentaires de S. Kuppuswami Sastri (A Primer of Indian Logic, Madras, 1932,
3e éd. 1961, p. 146 et suiv), de A. Foucher (Le compendium des topiques, Paris, 1949,

p. 96 et suiv.) ou de G. Bhattacharya (Tarkasamgrahadïpika on Tarkasamgraha, Calcutta,
1976, p. 186-188). Voir aussi Karl H. Potter, Encyclopedia ofIndian Philosophies. Indian
Metaphysics and Epistemology: The Tradition ofNyäya-Vaisesika up to Gahgesa, Delhi,
etc., 1977, p. 54 et suiv.; B.K. Matilal, Logic, Language and Reality, Delhi, etc., 1985,

p. 372 et suiv.



L'INFÉRENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 95

etc., de la connaissance inférée n'est pas engendrée par la connaissance du
traversement comme telle; elle n'est donc pas une connaissance inférée.

Dans les paragraphes 2 et 3, l'auteur analyse la définition de l'inférence
qu'il vient de donner. Il explique successivement le mot «connaissance inférée»

(anumiti, § 2), puis l'expression «cause prochaine de la connaissance
inférée» (anumitikarana, § 3). Il fournit ainsi les éléments de la définition
réelle de l'inférence.

C'est une question classique de se demander quelle est la cause prochaine
de la connaissance inférée. En répondant que la connaissance inférée est

engendrée par la connaissance du traversement (vyäpti), Dharmarâja
s'écarte des logiciens, comme nous le verrons au paragraphe 4.

Le mot de vyäpti exprime l'idée de pénétration totale ou traversement
d'une chose par une autre7, en l'occurrence du moyen de preuve (sädhana)
par la chose à prouver (sädhya) - par la cause ou raison (hetu) ou encore

par le signe (Unga), ces trois termes désignant la même fonction logique.
Il s'agit de la relation constante qui est mise en œuvre par le raisonnement
et qui est analogue à l'inclusion du moyen terme dans le grand terme chez
Aristote et au «si..., alors» de la logique stoïcienne. Dharmarâja donnera
sa théorie du traversement au paragraphe 10.

La deuxième partie du présent paragraphe apporte une précision destinée

à écarter l'accusation d'extension trop grande. L'objection implicite est
la suivante: la connaissance du traversement engendre une connaissance de

seconde intention (anuvyavasäya), c'est-à-dire une connaissance de la
forme: «je connais que je connais le traversement»8. Le mot adi (etc.) évoque
d'autres effets de la connaissance du traversement: le souvenir de cette
connaissance, par exemple, ou encore une connaissance relevant du moyen de
connaissance droite «parole» (sabda), ou «tradition» (agama), quand une
personne communique à une autre la connaissance du traversement9. Ces

7 Le mot anglais pervasion signifie fort bien cette idée. Sa transposition en français ne

serait pas immédiatement intelligible, pas plus que le néologisme «permeation». C'est

pourquoi nous avons retenu «traversement» sans en être entièrement satisfait. Il s'agit
de l'extension d'une chose à travers la totalité de l'autre.

8 Quand ce n'est pas nécessaire, Dharmarâja ne prend pas la peine de préciser la position
de Vadvaita face au nyâya. Les deux écoles divergent sur la question de la connaissance
réfléchie ou connaissance de la connaissance. Cf. à ce sujet D.M. Datta, The Six Ways

of Knowing, 1932, 2e éd. Calcutta, 1960, p. 134-141; S. Satprakâshânanda, Methods of
Knowledge, 1965, p. 110-112; D. N. Sastri, The Philosophy of Nyäya-Vais'esika and its
Conflict with the Buddhist Dignâga School (Critique ofIndian Realism), Delhi, Varanasi,
1964, rééd. 1976, p. 472-477.

9 Cf. Rämakrsnädhvarin's Sikhämani, Bombay, 1901, p. 163, et la note de A. Venis, ad loc.



96 FERNAND BRUNNER

différents savoirs issus de la connaissance du traversement ne sont pas des

connaissances inférées. Donc la définition de la connaissance inférée est trop
large.

Réponse. La connaissance du traversement engendre en effet divers types
de connaissance non inférée, mais elle ne le fait pas en tant que connaissance
du traversement. Le contenu de cette connaissance, le traversement, ne joue
aucun rôle dans ces savoirs dérivés. Au contraire, nous sommes en présence
d'une connaissance inférée quand la connaissance du traversement engendre
un raisonnement, c'est-à-dire s'exerce comme connaissance du traversement
en mettant en jeu cette relation constante pour passer d'une connaissance
perceptive à une connaissance inférée.

3. anumitikaranam ca vyäptijnänam. tatsamskäro 'väntaravyäpärah.
3. La cause prochaine de la connaissance inférée est la connaissance du

traversement. L'engramme de celle-ci est l'opération intermédiaire.
Cette définition résulte du paragraphe précédent, puisque la connaissance

inférée y était définie comme engendrée par la connaissance du
traversement: «être engendré par» signifie «avoir pour cause prochaine». Et puisque

la cause prochaine de la connaissance inférée est l'inférence (§ 1), nous
voyons que l'inférence est la connaissance du traversement. Il faut donc
entendre par inference (anumäna) non pas le passage d'un savoir donné à celui
qui en résulte, mais le moyen qui rend possible ce passage. Le savoir donné
est par exemple la fumée sur la colline; le moyen de connaissance droite
«inference» est la connaissance du traversement, c'est-à-dire de la relation
constante qui relie la fumée au feu, car c'est par elle que je passe de la
connaissance donnée à la conclusion inférée: «il y a du feu sur la colline». Cet
exemple traditionnel n'apparaîtra qu'au paragraphe 8.

Dans la seconde phrase du paragraphe, l'auteur pose que l'engramme
(samskâra) de la connaissance du traversement, c'est-à-dire l'impression laissée

dans l'organe interne par cette connaissance, est aussi un des éléments
de la causalité de la connaissance inférée: c'est par l'intermédiaire d'une activité

(vyâpâra) que s'exerce la cause prochaine, comme c'est par le moyen
du mouvement de la roue, selon l'exemple classique, que le bâton du potier
produit son effet10. En se prononçant ainsi sur la nature de la cause
prochaine de la connaissance inférée et sur l'opération intermédiaire, Dharmarâja

choisit un chemin qui n'est pas celui de tous, comme il le fait connaître
dans le paragraphe suivant.

10 Voir plus haut le commentaire du § 1 et la note 6.



L'INFÉRENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 97

4. na tu trtïyaliiigaparâmarso 'numitau karanam; tasyânumitihetut-
väsiddhyä tatkâranatvasya düranirastatvät.

4. Mais la considération du signepour la troisièmefois n'est pas la cause
prochaine de la connaissance inférée. Sa qualitéde cause de la connaissance
inférée n'étant pas établie, il est tout à fait exclu qu'elle en soit la cause
prochaine.

Ce paragraphe polémique est dirigé contre les nouveaux naiyâyika pour
qui la cause prochaine en question est la considération (parâmarsa) ou
troisième connaissance du signe, c'est-à-dire du moyen de preuve. La considération

est définie par eux: vyäptivisistapaksadharmatäjnäha ou «connaissance

du sujet comme possédant une propriété, connaissance qualifiée par
le traversement». Le sujet est par exemple la colline, sa propriété, la fumée,
et le traversement, la concomitance constante de la fumée et du feu. La
première connaissance du signe ou moyen de preuve est solidaire de la connaissance

du traversement; la deuxième est la connaissance actuelle du moyen
de preuve; la troisième est la synthèse de ces deux premières connaissances,
celle qui relie le moyen de preuve actuellement perçu au traversement". Ces

trois connaissances du signe ne se confondent pas, car la première concerne
toutes les fumées dans leur relation à tous les feux; la deuxième est la
connaissance d'une fumée déterminée; la troisième consiste à reconnaître dans

cette dernière fumée un cas particulier de la règle générale qui relie toutes
les fumées à tous les feux.

Pour Dharmarâja, la considération n'a pas valeur de cause (hetu), parce
qu'il peut y avoir connaissance inférée sans cette connaissance complexe
qu'est la considération. Dans ces conditions, la considération ne sera pas
cette cause prochaine ou principale que requiert la connaissance inférée
comme tout autre effet. Il faut ajouter qu'elle ne sera pas davantage l'opération

intermédiaire, car celle-ci, comme la cause prochaine, appartient au

genre de la cause.
Pour le nyâya ancien, la cause prochaine de la connaissance inférée est

la connaissance du signe ou moyen de preuve, et il n'y a pas d'activité
intermédiaire; plus tard, elle est la connaissance du traversement, et la considération

est l'activité intermédiaire. Le nouveau nyâya, lui, tient que la cause
prochaine est la considération agissant de façon directe, c'est-à-dire sans
opération intermédiaire. Ces positions ne sont pas les seules à avoir trouvé
des défenseurs12. On peut dire que Dharmarâja modifie la doctrine du nyâya

11 Cf. Sikhâmani, p. 165-166; A.B. Keith, Indian Logic and Atomism. An Exposition of
the Nyâya and Vaiçesika Systems, Oxford, 1921, New Delhi, 1977, p. 112-113.

12 Cf. Sikhâmani, p. 164-166; A.B. Keith, op. cit., p. 113-115.



98 FERNAND BRUNNER

ancien: il admet avec lui que la cause prochaine est la connaissance du
traversement, mais il s'éloigne de lui en concevant autrement l'opération intermédiaire.

Ce faisant, il transforme profondément les vues du nyâya: l'inférence
n'a pas besoin de la considération, car la connaissance du traversement, par
le moyen de son engramme ou enregistrement inconscient, produit la
connaissance inférée sans passer par le stade de la considération, de sorte que
la théorie de la cause du raisonnement peut laisser de côté la proposition
liant devant la pensée les trois termes qu'il met en rapport.

Ces discussions sur la cause véritable de la connaissance inférée relèvent
moins de la logique à proprement parler que de la philosophie et de la
psychologie de la logique.

Le rôle que Dharmarâja accorde à l'engramme entraîne de la part des

naiyâyika les objections qui donnent lieu aux trois paragraphes suivants.

5. na ca samskärajanyatvenänumiteh smrtitväpattih. smrtiprägabhäva-
janyatvasya samskäramätrajanyatvasya va smrtitvaprayojanakatayä sams-
käradhvamsasädhäranasamskärajanyatvasya tadaprayojakatvät.

5. Une suitpas n onplus de sa générationpar l'engramme que la connaissance

inférée ait la nature du souvenir. Car ce qu'on entend par souvenir
ayant pour caractère déterminant d'être engendrépar la non-existence
antérieure du souvenir ou par l'engramme seulement, le fait d'être engendrépar
l'engramme, qui convient aussi à la destruction de l'engramme, n'est pas
le caractère déterminant de ce qu'on entend par souvenir.

L'objection consiste à soutenir que, si le dernier anneau de la chaîne
causale produisant la connaissance inférée est l'engramme du traversement,
alors la connaissance inférée est un souvenir et non pas une connaissance
nouvelle comme doit l'être l'objet de tout moyen de connaissance valide.
Dharmarâja accepte cette objection en ce sens que pour lui la connaissance
inférée ne saurait être assimilée à un souvenir. Au début de la Vedäntaparibhäsä,

en effet, il a tranché la question classique de la valeur épistémologique
du souvenir en posant que la connaissance valide doit avoir un objet

non encore connu (anadhigata) et non infirmé (abädhita)'3. Il importe donc
qu'il montre maintenant que sa thèse concernant le rôle de l'engramme dans
l'inférence n'entraîne pas la conséquence incriminée.

L'auteur procède en se demandant quel est le caractère déterminant du
souvenir. Il admet avec le nyâya que la non-existence antérieure à l'existence
d'une chose est une des causes de l'existence de cette chose, comme son
existence est une des causes de sa non-existence postérieure. Il définit donc le

13 Introd., § 4. Cf. Matilal, Logic, Language and Reality, p. 262 et suiv.



L'INFÉRENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 99

souvenir en disant qu'il est engendré par sa non-existence antérieure ou par
l'engramme, ces deux causes ne s'excluant pas, puisque dans l'engramme
le souvenir n'existe pas encore.

Mais il ajoute qu'il n'est pas caractéristique du souvenir d'être l'effet de

l'engramme: ce trait convient aussi à l'oubli, c'est-à-dire à la destruction de

l'engramme, puisque toute destruction ou non-existence postérieure compte
parmi ses causes l'existence antérieure de ce qui est détruit. L'existence de

l'engramme ou la non-existence antérieure du souvenir, qui produit le souvenir,

est donc l'une des causes de la non-existence postérieure de l'engramme,
c'est-à-dire de l'oubli. L'engramme en tant qu'engramme produit le souvenir,
en tant que condition de sa propre non-existence, il produit l'oubli. Mais
si l'oubli lui aussi est engendré par l'engramme, il ne Test pas par l'engramme
seul; il Test encore par le défaut d'attention, le défaut de répétition du souvenir,

etc.14. On doit donc définir le souvenir en le disant engendré par
l'engramme seul, contrairement à l'oubli. Dans ces conditions, l'objection
tombe, puisqu'on pourra distinguer la connaissance inférée du souvenir: la
connaissance inférée est engendrée par l'engramme plus quelque chose, à
savoir la connaissance du moyen de preuve; elle a beau être engendrée par
l'engramme, elle n'est pas un souvenir15. La conclusion qui pose la chose
à prouver dans le sujet en vertu de l'engramme de la connaissance du
traversement est une connaissance valide.

6. na ca yatra vyâptismaranâd anumitih tatra katham samskâro hetur
iti väcyam; vyäptismrtisthale 'pi tatsamskärasyaivänumitihetutvät. na hi
smrteh samskäranäsakatvaniyamah, smrtidharädarsanät.

6. On ne demandera pas non plus comment l'engrammepeut être cause
chaquefois que la connaissance inférée est due au souvenir du traversement.
En effet, même dans le cas du souvenir du traversement, c'est seulement
l'engramme de celui-ci qui est la cause de la connaissance inférée. Il n'y a

pas de règle qui impose d'admettre que le souvenir détruit l'engramme,
puisqu'on observe le flux du souvenir.

Nouvelle objection. L'engramme est détruit dans le souvenir qu'il a

produit16. Donc, au moment où la connaissance de l'engramme est remémorée,

c'est le souvenir et non l'engramme qui cause la connaissance inférée.

14 Cf. J. Sinha, Indian Psychology. Cognition, vol. 1, 2e éd. Calcutta, 1958, p. 389 et suiv.
15 Inference et souvenir: la réponse de Dharmarâja est celle de Kumârila Bhatta. Cf.

S. Dasgupta, A History of Indian Philosophy, vol. 1, Cambridge, 1922 et rééd., p. 347.
16 C'est la thèse des nouveaux naiyâyika. Cf. Nyäyakosa or Dictionary of Technical Terms

of Indian Philosophy by Mahämahopädhyäya Bhîmacarya Jhalakîkar, revised, Poona,
1978, s.v. smrti.



100 FERNAND BRUNNER

Si celle-ci est produite par le souvenir, elle ne Test pas par l'engramme, puisque

dans le souvenir, il n'y a plus d'engramme.
Réponse. Il est inexact que l'engramme soit détruit par le souvenir qu'il

engendre. Le flux de souvenir (smrtidhärä) que l'auteur évoque pour défendre

sa thèse rappelle le flux de connaissance dont il était question au § 5

de l'introduction. Il s'agissait là d'une connaissance d'une certaine durée

par opposition à une connaissance découpée en tranches instantanées. On
admettra donc que le flux de souvenir désigne aussi la durée continue du
souvenir et que l'argument de Dharmarâja est le suivant: si l'engramme était
détruit dans la production du souvenir, celui-ci ne durerait qu'un instant,
alors que nous voyons qu'il peut se prolonger.

7. na cänudbuddhasamskäräd apy anumityäpattih, tadudbodhasyâpi
sahakäritvät.

7. La connaissance inférée ne saurait naître non plus d'un engramme
non réveillé, car son réveil est une cause auxiliaire.

L'objection sous-entendue consiste à demander comment l'engramme
dans sa torpeur peut donner naissance à la connaissance inférée. La réponse
précise que, pour exercer son action, l'engramme doit être réveillé et que
son réveil fait partie du complexe causal de la connaissance inférée, à titre
cette fois de cause auxiliaire (sahakârin).

Il faut comprendre que le réveil de l'engramme et le souvenir ne sont
pas la même chose. Dans le paragraphe précédent, Dharmarâja a traité du
cas où le raisonnement va de pair avec le souvenir de la connaissance du
traversement; mais il peut se faire, selon lui, que la conclusion soit atteinte
sans que la connaissance du traversement soit appelée devant la conscience:
il suffit alors du réveil secret de l'engramme. Il convient donc de distinguer
les états suivants de la connaissance du traversement: 1) la possession
consciente de cette connaissance; 2) l'engramme inconscient de cette connaissance;

3) le réveil inconscient de cet engramme; 4) le souvenir conscient de
la connaissance du traversement. Pour le nyâya, ce souvenir est nécessaire
à la production de la connaissance inférée. Le simple éveil de l'engramme,
sans souvenir conscient, suffit à Dharmarâja. Devant une colline qui fume,
nous concluons aussitôt qu'elle flambe. Cette théorie relève évidemment de
la psychologie plutôt que de la logique.

8. evam ca 'ayam dhümavän' iti paksadharmatäjnäne 'dhümo vahni-
vyäpyah' ity anubhavähitasamskärodbodhe ca sati 'vahnimän' ity anumitir
bhavati. na tu madhye vyäptismaranam tajjanyam 'vahnivyäpyadhümavän
ayam' ityädi visesanavisistajnänam vä hetutvena kalpanïyam; gauravät,
mänäbhäväc ca.



L'INFERENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 101

8. Ainsi, quand il y a connaissance de la détermination du sujet: «ceci
a de la fumée», et que s'éveille l'engrammeproduit par l'expérience: «la
fumée est traversée par le feu», naît la connaissance inférée: «ceci a du feu».
Mais on ne doit admettre à titre de causes intermédiaires ni le souvenir du
traversement, ni ce qu'il engendre, à savoir une connaissance qualifiée telle
que"*7: «ceci a de la fumée traverséepar le feu», car ce serait chose superflue
et sans fondement.

L'auteur résume sa position face au nyâya sur la question de la cause
principale ou prochaine de la connaissance inférée. Celle-ci ne requiert que
deux conditions: 1) la connaissance du sujet déterminé par une certaine
propriété (paksadharmatäjhäna); 2) le réveil de l'engramme de la connaissance
du traversement (vyäpti). Ce réveil, nous le savons, n'est pas le souvenir;
il n'engendre donc pas la considération (parämarsa) du moyen de preuve
pour la troisième fois (§ 4). La pensée, pour conclure, n'a pas besoin d'affecter

d'une relation de concomitance constante la connaissance qu'elle a de

la détermination du sujet par une certaine propriété. Le passage de la colline
fumante à la colline brûlante se fait en elle de façon automatique par l'action
inconsciente de l'engramme réveillé par la vision de la fumée. Le nyâya est
d'accord avec la première condition, mais il lui ajoute précisément ce que
Dharmarâja exclut, à savoir le souvenir de la connaissance du traversement
et la considération simultanée des trois termes du raisonnement.

Comme nous le verrons au paragraphe 15, l'inférence ici décrite s'appelle
«inference pour soi». Le nyâya entend par là autre chose, puisqu'il lui faut,
même dans l'inférence pour soi, l'explication de la connaissance du traversement

dans le souvenir et la reconnaissance de la présence simultanée des

trois termes du raisonnement, sujet, moyen de preuve et chose à prouver.

9. tac ca vyäptijnänam vahnivisayakajnänämse eva karanam, na tu par-
vatavisayajnänämse, iti 'parvato vahnimän' iti jnänasya vahnyamsa evänu-
mititvam, na parvatämse; tadamse pratyaksatvasyopapäditatvat.

9. Cette connaissance du traversement est cause prochaine quant à la
seulepartie de la connaissance dont l'objet est lefeu, et non quant à la partie
dont l'objet est la colline. Ainsi, la connaissance: «la colline a du feu» est
de nature inférentielle quant au feu seulement et non quant à la colline.
On a montré en effet qu'en ce qui concerne la colline, il s'agit d'une perception.

17 Dans le texte publié par Suryanarayana Sastri, nous avons laissé tomber visesana dans

visesanavisistajhänam. Ce mot figure cependant dans le Sikhâmani, mais ni chez Venis

ni chez Mâdhavânanda. Suryanarayana Sastri traduit: a cognition of what is qualified
by a qualification [i.e. a complex cognition].



102 FERNAND BRUNNER

Autre question classique en philosophie indienne18. La thèse énoncée
ici apparaît déjà, nous l'avons signalé, dans le chapitre consacré à la perception.

Dharmarâja ne pense pas que la rencontre du sujet et de la chose à

prouver se formule dans une proposition relevant en bloc de l'inférence. Au
contraire, pour le nyâya, l'objet de l'inférence n'est pas le feu, mais la colline
en feu. Certes, nous commençons par percevoir la colline et sa fumée, mais
ces perceptions conduisent, par le souvenir du traversement et la considération

(parâmarsa), à une proposition tout entière inférée. En se désolidarisant
du nyâya sur ce point, notre auteur manifeste sa volonté de fidélité à l'expérience

perceptive. Il est donc obligé d'admettre que les deux termes que joint
l'inférence relèvent de deux moyens différents de connaissance valide. Dans
le chapitre premier, il déclare ne pas voir de mal à cela et il cite un autre
cas de connaissance à la fois immédiate et médiate, celui du bois de santal
vu de loin et jugé cependant parfumé19. On sait que le nyâya fait de ce jugement

non pas le résultat d'une inference - ce qui associerait deux moyens
de connaissance droite -, mais celui d'une perception, d'une façon un peu
compliquée il est vrai.

Mais nyäya et vedänta n'en défendent pas moins un même type de

logique, analogue à la logique des prédicats plutôt qu'à celle des propositions.

Cette logique demeure différente de celle d'Aristote en ceci que le

moteur du syllogisme aristotélicien est la relation de généralité plus ou moins
grande reconnue entre deux concepts, alors que le traversement indien
concerne la relation de deux événements.

10. vyäptis ca asesasädhanäsrayäsritasädhyasämanadhikaranyarüpä.
10. Le traversement consiste dans le fait d'avoir un substrat commun

avec une chose àprouver résidant dans tous les supports du moyen depreuve
sans exception.

Avec la définition du traversement, on aborde une nouvelle division de

la première partie de ce chapitre.
C'est du moyen de preuve que Dharmarâja entend parler quand il

mentionne le fait d'avoir un substrat commun (sämänädhikaranya) avec la chose
à prouver. Quand le moyen de preuve existe quelque part, la chose à prouver
y existera aussi. C'est ce que traversement veut dire: il y a co-présence, co-

18 Cf. H.N. Rändle, Indian Logic in the Early Schools. A Study of the Nyäyadarsana in
its Relation to the Early Logic of other Schools, Oxford, 1930, New Delhi, 1976, p. 263

et suiv.; B. K. Matilal, Logic, Language and Reality, p. 58 et suiv.
19 § 39-40.



L'INFERENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 103

occurrence, co-location du moyen de preuve et de la chose à prouver20, mais
selon un ordre unique, car là où il y a la chose à prouver, il n'y a pas nécessairement

le moyen de preuve.
La chose à prouver n'est pas par hasard en co-occurrence avec le moyen

de preuve; elle l'est toujours. La nature du sujet où se réalise cette concomitance

n'intervient en aucune façon. Par conséquent, les caractères du
traversement sont la nécessité et l'universalité: partout où le moyen de preuve
existe, la chose à prouver l'accompagne invariablement.

Le nyâya fournit des définitions plus complexes du traversement en
recourant à de doubles négations. Ces raffinements sont destinés à éliminer
toute ambiguïté et impliquent des vues étrangères à Dharmarâja quand ils
font intervenir des relations d'absence à absence21. Nous reviendrons bientôt
sur ce point.

La notion de co-location est caractéristique de la logique indienne. La
symbolisation de cette logique doit en tenir compte, ce que ne fait pas notre
formule de la logique des prédicats:

(x) (ax D bx),
«pour tout x, si x est un a, alors x est un b». C'est pourquoi J.F. Staal a

proposé d'exprimer par A par exemple la relation de «présence dans» et
d'écrire le traversement comme suit (h signifiant hetu, et s, sädhya):

(x) (A (h, x) D A (s, x)),
ce qui se lit: «pour tout x, si le moyen de preuve (hetu) est présent en x,
alors la chose à prouver (sädhya) est présente en x22.

11. sa ca vyabhicäräjnäne sati sahacâradarsanena grhyate. tac ca saha-
cäradarsanam bhüyodarsanam sakrddarsanam veti vises o nadaranïyah, sa-

hacäradarsanasyaiva prayojakatvät.

20 A.K. Mukerjea («The definition of pervasion [vyäpti] in navya-nyäya», dans Journal
of Indian Philosophy, 4 [1976], p. 8-9) propose equilocate et equilocation pour traduire
samänädhikarana et sämänädhikaranya.

21 Cf. S. Ch. Vidyabhusana, A History of Indian Logic (Ancient, Mediaeval and Modern
Schools), Calcutta, 1921 et rééd. Delhi, 1970, etc., p. 421-426; D. H. H. Ingalls, Materials
for the Study ofNavya-nyäya Logic, Cambridge Mass., etc., 1951;C. Goekoop, TheLogic
of Invariable Concomitance in the Tattvacintämani, Gahgesa's Anumitinirüpana and
Vyäptiväda with Introduction, Translation and Commentary, Dordrecht, 1967 (Thèse);
K. Bhattacharya, «Sur un passage difficile de la Siddhantalaksana-Jagadïsï», dans Journal

asiatique, 264 (1976), p. 57 et suiv.; K. Chakroborty, «Definitions of vyäpti (pervasion)
in Navyanyäya: a critical survey», dans Journal of Indian Philosophy, 5 (1977-1978),

p. 209 et suiv.
22 «The Concept of paksa in Indian Logic», Journal of Indian Philosophy, 2 (1972-1974),

p. 156-166; cf. Matilal, Logic, Language and Reality, p. 112-114, 167-169.



104 FERNAND BRUNNER

11. Le traversement est saisi par l'observation de la concomitance,
lorsqu'il n'y a connaissance d'aucune irrégularité. Cette observation de la
concomitance est-elle répétée ou unique? Il n'y a pas lieu de s'arrêter à cette
différence, car lefacteur décisifest simplement l'observation de la concomitance.

Après avoir donné la définition du traversement, Dharmarâja rencontre
naturellement la question de savoir comment on acquiert la connaissance
de cette relation. Il déclare qu'il y a connaissance du traversement lorsqu'on
ne peut citer aucun contre-exemple, ce qui rappelle la non-infirmation ou
non-contradiction, présentée au début de la Vedäntaparibhäsä comme une
des caractéristiques de la connaissance valide. Il soutient aussi que la question

est oiseuse de savoir s'il est possible ou non d'acquérir la connaissance
d'une concomitance constante en n'ayant d'elle qu'une seule perception: il
suffit, selon lui, de mentionner T «observation de la concomitance».

Le Mänameyodaya, un manuel de la mïmâmsâ à peu près contemporain
de la Vedäntaparibhäsä, atteste que la thèse de l'observation unique est celle
des disciples de Prabhäkara, tandis que celle des observations répétées
appartient aux partisans de Kumârila Bhatta23. Les mîmamsaka ne s'entendent
donc point sur cette question. Les avis des naiyâyika divergent aussi. La
position de Dharmarâja, qui consiste à traiter comme non pertinente l'alternative

proposée, se rencontre déjà chez Gaiigesa, le fondateur du nouveau
nyâya. Pour ce philosophe, comme pour Dharmarâja, deux conditions sont
nécessaires pour apercevoir la concomitance: 1) la vue de cette concomitance,

quel que soit le nombre de cas observés; 2) la non-connaissance
d'irrégularités (vyabhicära), c'est-à-dire de cas où le hetu n'est pas suivi du
sädhya24.

La condition indienne de non-infirmation n'est pas ouverte à l'infini,
comme notre «jusqu'à plus ample informé». En effet, s'il devait y avoir
falsification, on le saurait d'une manière ou d'une autre, mais on n'a aucune
connaissance de cette sorte. Le raisonnement par l'absurde (tarka) ou
l'évidence elle-même mettent le doute en fuite. Donc, notre savoir non falsifié
est valide.

23 Mänameyodaya ofNârâyana, ed. C. Kunhan Raja and S. S. Suryanarayana Sastri,
Madras, 1933, 2nd éd. 1975, ch. 3, § 10-11, p. 34-35.

24 Cf. M. Gangopadhyay, «Gahgesa on vyäptigraha; the means for the ascertainment of
invariable concomitance», dans JournalofIndian Philosophy, 3 (1975), p. 204. La plupart
des ouvrages qui concernent la logique indienne touchent cette question disputée. A ceux

que nous avons déjà cités, ajoutons CD. Bijalwan, Indian Theory of Knowledge, New

Delhi, 1977, p. 152-163.



L'INFERENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 105

Il faut noter d'autre part que ce n'est pas la connaissance des cas particuliers

comme tels qui engendre la connaissance de la concomitance constante
- comment l'individuel aurait-il une portée universelle ou comment finira-
t-on jamais d'énumérer les cas individuels? -, c'est la connaissance de la
concomitance elle-même. Mais de quelle façon?

Pour le nyâya, nous affirmons la liaison de telle fumée avec tel feu, parce
que nous avons la connaissance de toutes les fumées et de tous les feux.
Cette connaissance, normalement impossible, s'obtient par une voie non
ordinaire (alaukika) grâce à la connaissance que nous avons de l'idée générale
qui est en relation d'inhérence avec tous les individus: en connaissant l'individu,

on connaît la généralité qui inhère en lui et, par elle, de façon supra-
normale, tous les individus dans laquelle elle inhère. Le nyâya fonde donc
l'induction sur une enumeration complète25.

Dharmarâja, comme la mïmâmsâ, ne professe pas cette doctrine. Sa pensée

semble être la suivante. Si l'expérience non infirmée d'un seul cas de
fumée accompagnée de feu peut permettre d'atteindre la connaissance de

la liaison constante entre la fumée et le feu, c'est qu'elle enveloppe la notion
générale de la fumée et du feu. La lecture du chapitre premier de la
Vedäntaparibhäsä montre que son auteur admet l'existence des idées générales, mais
non pas au sens que leur donnent les logiciens. Au lieu d'être une réalité
éternelle en relation d'inhérence inséparable (samaväya) avec les individus,
l'idée générale selon Yadvaita entretient avec les individus une relation
d'identité (tädätmya)26. La connaissance du traversement fournie par les

premières expériences, ou même par la première expérience, se fonde sur
la dimension d'universalité que comprend la réalité individuelle. Ainsi l'idée
générale est interprétée en compréhension au lieu de l'être en extension, et
la concomitance constante se lit dans l'idée générale qui ne fait qu'un avec
cette chose individuelle qu'est le moyen de preuve, pourvu qu'elle ait été

aperçue en un ou plusieurs autres individus au commencement de l'expérience

et pourvu que cette connaissance n'ait jamais été infirmée27.
Cette différence entre le nyâya d'une part et Yadvaita et la mïmâmsâ

d'autre part explique certainement l'avis de Dharmarâja sur la cause principale

de l'inférence, tel qu'il ressort des paragraphes précédents. Pour le nyâya
en effet le traversement s'ajoute du dehors au moyen de preuve en vertu

25 R. R. Dravid, The Problem of Universals in Indian Philosophy, Delhi, etc., eh. VII; K.
Chakrabarti, «The Nyäya-Vaisesika Theory of Universals», dans Journal of Indian
Philosophy, 3 (1975), p. 363 et suiv.

26 Ch. I, § 36 et 57.
27 Cf. Kuppuswami, A Primer, p. 194 et suiv.; Datta, Six Ways, p. 209-210.



106 FERNAND BRUNNER

de l'inhérence en celui-ci de l'idée générale; il faut donc une proposition
spéciale pour exprimer cette conjonction qui apparaît alors comme le

moteur du raisonnement. Pour Yadvaita au contraire, le traversement est

une propriété générale du moyen de preuve, et la connaissance de cette
propriété est la cause véritable de l'inférence. La connaissance du traversement
une fois acquise, la fumée perçue la signifie par elle-même et le fait si bien

que cette connaissance peut demeurer implicite. La considération (parä-
marsa) est donc superflue: Il suffit de percevoir l'individu qu'est le moyen
de preuve et de connaître à l'avance la propriété générale de relation dont
un individu de ce genre est toujours doué.

S'il en est bien ainsi, la conception que Dharmarâja se fait de l'inférence
n'est pas seulement une simplification de celle du nyâya: elle résulte d'une
théorie de la connaissance différente de celle de cette école.

Quoi qu'il en soit de cette interprétation de la pensée de Dharmarâja,
il faut relever que l'Inde a rencontré comme l'Occident le problème de
l'induction et qu'elle s'est intéressée aussi bien aux conditions de rationalité
du jugement inductif qu'à l'étude des règles pratiques de sa découverte28.

12. tac cänumänam anvayirüpam eva, na tu kevalänvayi. sarvasyäpi
dharmasyäsmanmate brahmanisthätyantäbhävapratiyogitvenätyantäbhä-
väpratiyogisädhyakatvarüpakevalänvayitvasyäsiddheh.

12. Cette inference a la forme de la co-présence seulement, mais non
de la co-présence pure, car, selon notre conception, tout attribut étant
l'opposé de la non-existence absolue demeurant dans le Brahman, la forme de
la co-présence pure, dans laquelle la chose à prouver n'est pas l'opposé de
la non-existence absolue, n'a pas de fondement.

Trois paragraphes sont consacrés maintenant à la différence des formes
logiques de l'inférence. Le nyâya l'affirme, Dharmarâja la nie. Le nyâya en
effet distingue trois sortes de traversements, celui qui peut prendre la forme
de la co-présence ou de la co-absence, celui qui n'a que la forme de la co-
présence et celui qui n'a que la forme de la co-absence. Dans le premier cas,
le traversement, qui s'exprime de façon positive ou négative, a pour exemple
«là où il y a de la fumée, il y a du feu» et «là où il n'y a pas de feu, il n'y
a pas de fumée». La présence du feu contient celle de la fumée, l'absence
de la fumée contient celle du feu, mais les réciproques de ces propositions
sont fausses.

Dans le deuxième cas, il s'agit de co-présence ou d'affirmation seulement.

Quand on dit par exemple que le pot est nommable parce qu'il est

28 Cf. K. Chakrabarty, «Determination of universal concomitance», dans Journal ofIndian
Philosophy, 5 (1978), p. 295 et suiv.; Potter, Encyclopedia, Nyäya-Vais'esika, p. 203-206.



L'INFERENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 107

connaissable, on se réfère au traversement «tout ce qui est connaissable est
nommable» ou «partout où il y a connaissabilité, il y a nommabilité»29.
Si Ton admet que toute chose est connaissable, la formulation négative de
ce traversement est impossible; on ne dira pas: «tout ce qui n'est pas
nommable n'est pas connaissable».

Dans le troisième cas, il s'agit de co-absence seulement. L'exemple habituel

se réfère à la terre qui a pour caractéristique exclusive d'être odorante,
ce qu'on exprime en disant que «tout ce qui ne diffère pas des choses autres
(que la terre) n'a pas d'odeur».

Il apparaît ainsi que dans le premier cas, il existe des exemples positifs
et des exemples négatifs, c'est-à-dire d'autres sujets où observer le traversement

(des co-sujets ou sapaksa) et d'autres sujets encore où ne s'observe

jamais ce traversement (ce sont les vipaksa), par exemple le lac sur lequel
il n'y jamais de feu. Dans le deuxième cas, il n'existe que des exemples positifs,

il n'y a que des co-sujets, puisque de tout il y a connaissabilité et par
conséquent nommabilité. Enfin, dans le troisième cas il n'y a que des cas
contraires, en ce sens, par exemple, qu'aucun sujet, sauf la terre, n'est odorant,

comme le veut la physique indienne.
La logique occidentale n'a pas opéré cette distinction pourtant fort claire

entre les formes du raisonnement. Car si la chose à prouver est partout
présente, la démonstration n'a pas de raison d'être. Elle n'en a pas davantage
si la chose à prouver n'existe qu'à un seul endroit. Quoi qu'il en soit, dans
le premier type d'inférence, on admet les implications

h D s et ~s D ~h,
ce qui correspond à la loi de contraposition: (h D s) (~s D ~h). Dans
le deuxième cas, on admet seulement: h D s, et dans le troisième cas n'est
valable que: ~s D -h.

Dans le paragraphe 12, Dharmarâja rejette la forme purement affirmative

de l'inférence, car il lui est impossible d'admettre la présence universelle
d'une détermination quelconque. En advaita en effet il faut nier du Brahman
toute détermination; donc aucune détermination ne s'affirme absolument,
puisqu'il y aura toujours un substrat au moins qui ne pourra la recevoir,
à savoir le Brahman. La métaphysique impose ainsi sa loi à la logique.

La non-existence absolue (atyantäbhäva) dont il s'agit dans ce paragraphe

s'oppose aux deux autres sortes de non-existence que nous avons rencontrées

dans le paragraphe 5 et qui sont aussi des notions venues du nyâya:
la non-existence antérieure (prägabhäva) et la non-existence postérieure

29 Cf. J. L. Shay, «The nyaya on Existence, Knowability and Nameability», dans Journal
of Indian Philosophy, 5 (1977-1978), p. 255 et suiv.



108 FERNAND BRUNNER

(pradhvamsäbhäva). L'opposé ou la contrepartie (pratiyogin) de la non-
existence absolue à un endroit est la chose même dont on dit qu'elle n'existe

pas à cet endroit. Le monde tout entier est l'opposé de sa propre non-
existence absolue dans le Brahman.

13. näpy anumänasya vyatirekarüpatvam; sädhyäbhäve sädhanäbhäva-
nirüpitavyäptijnänasya sâdhanena sädhyänumitäv anupayogät. katham
tarhi dhümädäv anvayavyäptim aviduso 'pi vyatirekavyäptijnänäd anumi-
tih? arthäpattipramanäd iti vaksyämah.

13. L'inférence n'a pas non plus la forme de la co-absence. En effet,
quand on infère la chose à prouver du moyen de preuve, on n'a nul besoin
de la connaissance du traversement qui consiste dans la non-existence du
moyen de preuve là où réside la non-existence de la chose à prouver. Comment

alors celui qui ignore le traversement par co-présence de la fumée,
etc., aura-t-il un savoir inféré grâce à la connaissance du traversement par
co-absence? C'est, dirons-nous, en vertu du moyen de connaissance valide
«postulation».

Dharmarâja n'accepte donc pas non plus la forme négative de l'inférence.
Il la considère comme inutile: la forme positive se suffit à elle-même. Cependant,

il arrive qu'on ne connaisse pas le traversement positif qui fonde la
forme positive de l'inférence. On procédera alors par la voie négative, en
allant de la non-existence de la chose à prouver à la non-existence du moyen
de preuve. Cette manière négative de raisonner existe donc et elle est légitime,
mais elle caractérise un autre moyen de connaissance valide, la postulation
(arthâpatti). Dharmarâja étudie ce pramäna au chapitre 5 de l'édition de

Suryanarayana Sastri.
Limiter l'inférence à celle qui repose sur le traversement positif, c'est un

nouveau démenti infligé au nyâya et une nouvelle approbation de la
mïmâmsâ de l'école de Kumârila Bhatta. Pour le nyâya, la postulation ne figure
pas dans la liste des moyens de connaissance droite, puisque le traversement
prend aussi bien la forme négative que la forme positive. Le nyâya a raison
du point de vue de la logique formelle, mais on peut admettre que, du point
de vue de la méthode, inférer b de a est une chose, et inférer non-ff de non-ô
en est une autre. La contraposition exprime l'équivalence logique de ces deux
inferences, mais il demeure vrai que les attitudes intellectuelles diffèrent
quand on déduit une chose d'une autre et quand on pose que cette dernière
ne serait pas sans la première30.

30 Cf. F. Brunner, «La logique selon l'advaïta (Vedântaparibhâshâ, ch. II, III et V)», dans

Unterwegs zur Einheit. Festschrift für Heinrich Stirnimann, hrsg. von Johannes Brant-
schen and Pietro Salvatico, Freiburg Schweiz, Freiburg, Wien, 1980, p. 85-87.



L'INFÉRENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 109

14. ata evänumänasya nänvayivyatirekirüpatvam; vyatirekavyäpti-
jnänasyänumityahetutvät.

14. Pour la même raison, l'inférence n 'apas laforme à lafois affirmative
et négative, puisque la connaissance du traversement négatifn'est pas cause
de connaissance inférée.

Dharmarâja précise ici que son rejet de l'inférence négative entraîne celui
de l'inférence à la fois affirmative et négative. Cette inference à la double
forme est écartée en vertu de la condamnation de la forme négative.

15. tac cänumänam svärthaparärthabhedena dvividham. tatra
svärtham tüktam eva. parärtham tu nyäyasädhyam.

15. Cette inference est de deux sortes, étant divisée en inference pour
soi et en inference pour autrui. On a expliqué plus haut l'inférence pour
soi. Quant à l'inférence pour autrui, elle requiert le syllogisme.

Reprise d'une distinction ancienne du nyâya, reconnue par la
mïmâmsâ11; elle repose sur d'autres bases que la précédente. Le rôle que
l'auteur a fait jouer à l'engramme au début du chapitre montre assez qu'il
traitait de la vie privée de l'intelligence. S'il est question de convaincre autrui
dans une discussion, on ne pourra se contenter du réveil inconscient de

l'engramme, et la pensée devra s'expliciter. Cette explicitation, c'est le nyâya au
sens de raisonnement ou de syllogisme (sans allusion à Aristote).

16. nyäyo nämävayavasamudäyah. avayavâs ca traya eva pratijnähe-
tüdäharanarüpäh, udäharanopanayanigamanarüpä vä; na tu pancävaya-
varüpäh; avayavatrayenaiva vyäptipaksadharmatayor upadarsanasambha-
venadhikävayavadvayasya vyarthatvät.

16. On appelle syllogisme une composition de membres. Ces membres
sont au nombre de trois seulement: ou bien la chose à prouver, la cause
et l'exemple, ou bien l'exemple, l'application et la conclusion. Le syllogisme
n'est pasformé de cinq membres: puisqu'on peut faire état du traversement
et de la détermination du sujet avec trois membres seulement, les deux autres
sont superflus.

Le syllogisme à cinq membres est d'une grande ancienneté, puisqu'il
figure dans les Nyäyasütra, où ses parties portent déjà les noms qu'elles auront
dans les deux millénaires qui suivront32:

1) pratijhä, proposition ou thèse
2) hetu, cause ou raison

31 Cf. Näräyana, Mänameyodaya, ed. Kunhan Raja et Suryanarayana Sastri, p. 64.
32 Cf. Keith, Indian Logic, p. 85 et suiv.; Rändle, Indian Logic, p. 167 et suiv.; Potter, Ency¬

clopedia, Nyäya-Vaisesika, p. 187-189; etc.



110 FERNAND BRUNNER

3) udäharana, exemple
4) upanaya, application
5) nigamana, conclusion.
La troisième partie fournit le traversement, et la quatrième correspond

à ce que nous avons appelé la considération (parämarsa). Le terme d'«exemple»

semble indiquer que dans les temps anciens le raisonnement allait du
particulier au particulier. Quand la concomitance a été formulée de façon
générale, l'exemple a subsisté à côté d'elle comme une béquille, de sorte que
la perception originelle de la concomitance et l'induction sont demeurées
vivantes au cœur de la déduction33. L'énoncé complet et normal de l'exemple
classique du traversement est en effet: «partout où il y a de la fumée, il y
a du feu, comme à la cuisine».

La première proposition du syllogisme consiste donc à énoncer la thèse
à démontrer, la deuxième indique le moyen de preuve, la troisième le

traversement et son exemple, la quatrième fait la synthèse des deux précédentes
et la cinquième énonce de nouveau la thèse, mais cette fois comme une
conclusion. Dharmarâja conteste la nécessité de ces cinq membres. D'accord
de nouveau avec les bhatta14, il propose deux suppressions: d'abord il fait
l'économie soit de la thèse soit de la conclusion, puisque leur contenu est
le même; ensuite il demande qu'on choisisse entre la deuxième et la
quatrième proposition qui fournissent toutes les deux le moyen de preuve. La
troisième proposition, qui seule représente le traversement, est indispensable
et se trouve commune aux deux groupes formés par l'auteur. Ainsi s'effondre
le beau syllogisme du nyâya, dépouillé de son aspect rhétorique et formel,
et le parämarsa disparaît ou se réduit à l'énoncé de la détermination du sujet
par le moyen de preuve. Le syllogisme recourt à ses seuls éléments logiquement

nécessaires: la thèse à démontrer ou démontrée, la mention du moyen
de preuve et celle du traversement. Ce qui donne le schéma suivant avec
les symboles introduits à propos du paragraphe 10:

A (s, p)
A (h, p)

l (x) (A (h, x) D A (s, x))
A (h, p) D A (s, p)
A (s, p)

33 Cf. T. M. P. Mahadevan, The Philosophy ofAdvaita, Madras, 1969 (1938), p. 38; M. Biar¬
deau, «Sur le rôle de l'exemple dans l'inférence indienne», Journal Asiatique, 1967, p.
233-240.

34 Cf. Mänameyodaya, p. 64-66.



L'INFERENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 111

La ligne qu'embrassent les deux accolades est celle de l'exemple, c'est-à-
dire le traversement, dont la connaissance est la cause prochaine ou principale

de la connaissance inférée.
Arrivés là, les traités d'epistemologie procèdent généralement à l'analyse

des erreurs de raisonnement. Cette tradition remonte aussi aux Nyäyasütra.
Dharmarâja cependant n'en souffle mot, considérant sans doute qu'il a dit
l'essentiel et désireux de montrer l'utilité de l'inférence en métaphysique,
c'est-à-dire dans le domaine de prédilection de l'advaita. Nous abordons
donc maintenant la seconde partie de notre chapitre, consacrée à l'application

de l'inférence à une thèse majeure de Yadvaita, le caractère illusoire
du monde.

17. evam anumäne nirüpite tasmât brahmabhinnanikhilaprapancasya
mithyâtvasiddhih. tathâ hi. brahmabhinnam sarvam mithyâ; brahmabhin-
natvät; yad evam tad evam, yathâ suktirüpyam.

17. L 'inference ainsi décrite, on prouve par elle le caractère illusoire de
l'ensemble des choses autres que le Brahman. On procède ainsi: «tout ce

qui est autre que le Brahman est illusoire; à cause de l'altérité par rapport
au Brahman; ce qui est ceci est cela, comme l'argent dans la nacre».

Le caractère illusoire du monde est une thèse qui dépend de la doctrine
advaïtine du Brahman sans second35. Elle choque les adversaires plus que
toute autre, puisqu'elle est contraire à la perception. Dans l'introduction
de la Vedäntaparibhäsä, l'auteur a déjà précisé qu'en effet, pour l'expérience
ordinaire, le monde est réel: la négation de la réalité du monde n'a lieu que
du point de vue supérieur qui fait connaître le Brahman. L'inférence vient
appuyer ici l'enseignement fondé sur la sruti, pour en montrer les articulations

et le caractère non contradictoire.
La démonstration présentée dans ce paragraphe paraîtra quelque peu

abrupte. Elle comprend cependant les trois premiers membres du syllogisme
des logiciens. «Tout ce qui est autre que le Brahman est illusoire» constitue
la proposition ou la conclusion. «A cause de l'altérité par rapport au
Brahman» indique le moyen de preuve. «Ce qui est ceci (autre que le Brahman)
est cela (illusoire), comme l'argent dans la nacre» représente le traversement
avec son exemple. Le syllogisme ne comprend que deux termes, parce qu'il
ne concerne pas un cas particulier d'altérité par rapport au Brahman, mais
tous à la fois, comme si l'on disait: «Tout ce qui fume est flambant; à cause

35 Cf. Madhusûdana Sarasvatï, Advaitasiddhi, Bombay, 1917, p. 512: «Ekam eva advi-
tïyam» ityâdis'rutih visvamithyâtve pramânam. Pour une démonstration plus détaillée
de l'illusion du monde selon l'advaita, voir p. ex. P. E. Granoff, Philosophy andArgument
in Late Vedänta: Sri Harsa's Khandanakhandakhädya, Dordrecht, etc., 1978.



112 FERNAND BRUNNER

de la fumée; car il est établi que tout ce qui fume est flambant, comme à

la cuisine.»
L'exemple de l'argent que Ton croit voir dans la nacre manifeste le caractère

illusoire du monde, comme la fumée à la cuisine révèle sa concomitance
avec le feu. L'argent et la nacre sont illusoires au même titre, parce qu'ils
sont autres que le Brahman.

18. na ca drstäntäsiddhih, tasya sädhitatvät. na cäprayojakatvam; sukti-
rupyarajjusarpâdïnam mithyätve brahmabhinnatvasyaiva lâghavena prayo-
jakatvât.

18. On ne peut objecter que l'exemple n'est pas fondé, puisqu'il a déjà
été établi; ni que ce n'est pas le caractère déterminant, car dans le cas de
la nature illusoire de l'argent dans la nacre, du serpent dans la corde, etc.,

on pose pour une raison d'économie que l'altéritépar rapport au Brahman
est seule le caractère déterminant.

L'objection concerne d'abord l'exemple: est-il bien porteur du traversement

supposé? Certes, la connaissance de l'argent dans la nacre est erronée,
mais il ne s'ensuit pas que cet argent soit illusoire (mithyâ). Il y a d'autres
théories de Terreur, celles du nyâya et de Râmânuja, par exemple, qui,
chacune à sa façon, admettent que cette perception d'argent a un fondement
réel. L'exemple semble donc mal fondé, comme l'enseignement qu'on
prétend y lire. Dans sa réponse, Dharmarâja renvoie aux paragraphes 79 et
suivants du chapitre précédent, où il a défendu sa théorie de la connaissance
erronée: l'argent dans la nacre, disait-il, n'est pas réel; il est une apparence
temporaire produite à cet endroit en raison de la situation particulière où
se trouve le sujet connaissant.

La seconde objection porte sur la cause de la conclusion de non-réalité:
Dharmarâja la voit dans le fait d'être autre que le Brahman. Mais il faut
dire que l'argent est illusoire parce qu'il est autre que la nacre, que le serpent
Test aussi parce qu'il diffère de la corde où on croit l'apercevoir, etc. Notre
auteur répond qu'il est plus général et plus simple de dire que l'illusion est
due à l'altérité par rapport au Brahman. Cette raison qui est commune à

tous les cas d'illusion est unique et ultime: elle est par conséquent
préférable36.

19. mithyätvam ca sväsrayatvenäbhimatayävannisthätyantäbhävaprati-
yogitvam. abhimatapadam asambhavaväranäya. yävatpadam arthäntara-
väranäya. tad uktam -

'sarvesäm api bhävänäm sväsrayatvena sammate
pratiyogitvam atyantäbhävam prati mrsätmatä.' iti.

36 Cf. la note 33 de Suryanarayana Sastri dans l'édition que nous utilisons, p. 191-192.



L'INFERENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 113

19. L'essence de l'illusion consiste dans lefait d'être l'opposé de la non-
existence absolue résidant en tout ce qu'on suppose être le substrat de l'illusion.

Les mots «on suppose être» sont destinés à écarter le reproche de non-
pertinence. Les mots «tout ce que» ont pour but d'éviter une conséquence
indésirable. On a dit11: «Pour toutes choses, l'essence de l'irréalité consiste
dans le fait d'être les opposés de la non-existence absolue dans ce qu'on
suppose être leur substrat».

La non-existence absolue est, nous le savons, la simple non-existence,

par opposition à la non-existence antérieure, etc.
L'auteur explique sa définition de l'illusion. Elle a été établie de manière

à écarter deux objections:
1) S'il avait écrit: «ce qui est le substrat de l'illusion», on aurait objecté

que la nacre n'est pas le substrat de l'argent illusoire, puisqu'il n'y a pas d'argent

dans la nacre. Celle-ci est donc le substrat supposé de l'argent illusoire.
2) Si Ton n'avait pas précisé que le substrat supposé est pris en sa totalité,

l'objection aurait été la suivante. Vous soutenez que la non-réalité d'un objet
consiste en la co-existence de cet objet avec sa propre absence. Mais cette
définition peut vous amener à qualifier d'irréel ce qui ne Test pas. Considérez
en effet l'exemple connu du singe en contact avec un arbre38: l'animal est

présent aux branches et non au tronc. Il y a donc à la fois co-présence et

non-co-présence du singe et de l'arbre. Il s'ensuit que le contact du singe
avec l'arbre est illusoire. En réalité, répond Dharmarâja, l'argent illusoire
est et n'est pas dans la nacre tout entière: l'illusion recouvre complètement
ce qui paraît être son substrat et revient ainsi à substituer une chose à une
autre.

20. yad vä 'ayam patah etattantunisthätyantäbhävapratiyogi; patatvât;
patäntaravat'; ityädy anumänam mithyätve pramänam. tad uktam -

'amsinah svämsagätyantäbhävasya pratiyoginah
amsitväd itarämsiva dig esaiva gunädisu.' iti.

20. Ou bien: «cette étoffe est l'opposé de la non-existence absolue située
dans ces fils; à cause de la nature de l'étoffe; comme une autre étoffe». Une
inference de ce genre est un moyen de connaissance valide en ce qui concerne
le caractère illusoire. Voici ce qu'on a dit19: «Les touts sont les opposés de
la non-existence absolue située dans leurs parties à cause de leur nature de

touts; comme d'autres touts. On raisonne de la même façon au sujet des

qualités, etc.»

37 Citsukhäcärya, Tattvapradïpikâ I, v. 7, Bombay, 1915, p. 39.

38 On le rencontre dans la théorie du traversement. Cf. Vidyabhusana, A History, p. 421-422;
Ingalls, Materials, p. 73-74.

39 Citsukhäcärya, ibid., I, v. 8, p. 40.



114 FERNAND BRUNNER

Au syllogisme avancé au paragraphe 17 pour prouver le caractère
illusoire du monde, l'auteur en ajoute maintenant un autre, fondé non plus sur
l'altérité du monde par rapport au Brahman, mais sur l'altérité des choses
du monde entre elles. Il s'agit de la quatrième sorte de non-existence reconnue

par le nyâya (anyonyäbhäva), qu'on observe dans les phrases du type:
«le pot n'est pas l'étoffe», «l'étoffe n'est pas les fils». Le nyâya l'interprète
lui-même comme signifiant la non-existence absolue d'une chose dans une
autre: le pot n'existe pas dans le vêtement.

Dharmarâja utilise de nouveau les trois premières propositions du
syllogisme de l'école adverse. La première est aussi bien la conclusion: «cette
étoffe» est le sujet; «l'opposé, etc.», la chose à prouver. La deuxième proposition

indique le moyen de preuve présent dans le sujet. La troisième donne
le traversement sous la forme de son seul exemple. Cette dernière proposition,

particulièrement lacunaire ici, peut se reconstituer comme suit: «la
nature de l'étoffe est l'opposé de sa non-existence absolue dans la nature
des fils, comme une autre étoffe (que celle-ci) est l'opposé de sa non-existence
absolue dans ces fils».

Pour comprendre ce raisonnement, il faut se souvenir que, selon le nyâya,
l'étoffe et les fils sont deux réalités assemblées par la relation inséparable
appelée samavâya40. Cette conception résulte de la théorie de la causalité
adoptée par cette école: au lieu d'être précontenus dans leur cause, comme
l'enseignent le sämkhya et le vedänta, les effets étaient inexistants avant
d'être et, une fois venus à l'existence, ils possèdent un être propre. Ainsi le
vêtement, qui ne préexistait pas dans ses fils, ne s'y ramène pas et se voit
attribuer un être différent du leur.

Après d'autres, Dharmarâja emprunte les armes du nyâya pour prouver
contre le nyâya le caractère illusoire du monde. S'il est vrai que l'étoffe et
les fils, reliés de façon inséparable, n'en sont pas moins deux réalités entièrement

différentes - puisque les fils façonnés sous forme d'étoffe restent ce
qu'ils sont et que l'étoffe dans les fils où elle inhère garde sa nature d'étoffe

-, alors l'étoffe, qui à la fois existe et n'existe pas dans les fils, ne fait que
paraître exister dans les fils et se révèle illusoire41.

L'étoffe par rapport à ses fils est un cas particulier de la relation du
tout à ses parties42. Et comme les choses sont toutes des totalités de parties,

40 Sur la relation de l'étoffe et des fils, voir D. N. Shastri, The Philosophy of Nyäya-
Vais'esika, p. 234 et suiv., et sur ce mode de penser, caractéristique du nyâya: M. Tachikawa,

The Structure ofthe World in Udayana's Realism. A Study ofthe «Laksanâvalï»
and the «Kiranavalï», Dordrecht, etc., 1981.

41 Cf. Kuppuswami, A Primer, p. 44-45.
42 Sur le tout et les parties, ibid., p. 49-50; D. N. Shastri, loc. cit., p. 233.



L'INFERENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 115

elles tombent toutes sous la critique formulée ici. Dans le même élan, Citsu-
khï, et Dharmarâja avec lui, déréalisent les qualités, etc., c'est-à-dire les

autres catégories du nyâya. Les qualités, les mouvements, etc., sont eux-
mêmes en rapport de samaväya avec leurs sujets, si bien que toutes choses
et tout ce qui se rapporte à elles n'ont pas plus de réalité que l'argent dans
la nacre. Leur nature d'opposé de leur pure non-existence dans une autre
chose, dans leurs parties ou dans leur sujet, signifie leur nature d'objets
illusoires43.

21. na ca ghatäder mithyätve 'san ghatah' iti pratyaksabädhah.
21. // ne faut pas dire que le caractère illusoire du pot, etc., est infirmé

par la perception «le pot existe».
Nous avons déjà relevé qu'à la thèse de l'illusion universelle s'oppose

l'évidence de la perception: le monde n'est pas illusoire, puisqu'on perçoit
l'existence réelle du pot. Au paragraphe 7 de l'Introduction, l'auteur formulait

la difficulté dans l'autre sens: «Puisque le pot et les autres choses sont
infirmées en tant qu'illusoires, comment peuvent-elles être l'objet d'une
connaissance valide?»

22. adhisthänabrahmasattäyä eva tatra visayatayä ghatädeh satyat-
väsiddheh.

22. En effet, du moment que l'objet de ces perceptions n'est rien d'autre
que la réalité de leur substrat qui est le Brahman, la réalité du pot, etc., n'est

pas établie.
Le pot et toute autre réalité perceptible ne se distinguent du Brahman

qu'en vertu de l'ignorance, puisque le Brahman est seul et sans second. Donc
le contenu de l'expérience que nous faisons du pot, etc., est le Brahman lui-
même, substrat (adhisthâna) universel. Il est vain de recourir au témoignage
de l'expérience sensible: du point de vue de la connaissance véritable qui
est l'intuition du Brahman (brahmasäksätkära), il n'a aucun poids44.

Le même vieux mot adhisthâna est utilisé au paragraphe 44 du chapitre
précédent pour la définition de l'objet perçu, et au paragraphe 15 du chapitre
VIII dans celle de la cause de l'univers: le Brahman, lit-on, est le substrat
de la surimposition de l'univers ou le substrat de la mäyä qui se transforme
dans l'univers.

23. na ca nïrupasya brahmanah katham cäksusädijnänavisayateti
väcyam.

43 Cf. la note 34 de Suryanarayana Sastri, p. 192.

44 Cf. I, § 8.



116 FERNAND BRUNNER

23. On ne peut demander non plus comment le Brahman sans couleur
peut être un objet de connaissance visuelle, etc.

Objection. Vous dites que le Brahman est l'objet véritable de la perception,

mais on ne perçoit rien qui soit sans qualité.

24. nîrupasyâpi rüpädeh pratyaksavisayatvât.
24. Car même ce qui est sans couleur, comme la couleur, etc., peut être

objet de perception.
Réponse. La perception d'une chose sans qualité est concevable, puisque

nous percevons non seulement la substance douée de qualité, mais encore
la qualité elle-même qui n'a pas de qualité. Cet argument, comme plusieurs
autres, constitue un argument ad hominem contre le nyâya.

25. na ca nïrupasya dravyasya caksurâdyayogyatvam iti niyamah; man-
mate brahmano dravyatväsiddheh. gunäsrayatvam samavâyikâranatvam vä

dravyatvam iti te 'bhimatam. na hi nirgunasya brahmano gunäsrayatä; näpi
samaväyikäranatä, samaväyäsiddheh.

25. On n'invoquera pas non plus la règle selon laquelle une substance
sans couleur nepeut être un objet de perception pour la vue, etc., car selon
moi il n'est pas établi que le Brahman soit une substance. Vous tenez que
la substance apour nature d'être le substrat des qualités ou la cause de l'inhérence.

Mais le Brahman sans qualité ne peut être le substrat des qualités;
il ne peut être non plus la cause de l'inhérence, puisque l'inhérence n'est

pas chose établie.
Objection. Le Brahman n'est pas une qualité, comme la couleur; il est

une substance (dravya). Or une substance sans qualité ne peut être perçue.
Réponse. Le Brahman n'est pas une substance, si Ton entend par là,

comme le fait le nyâya, le substrat des qualités (gunâsraya) et la cause de

l'inhérence (samaväyikärana). Car Yadvaita a ses exigences propres: pour
lui, le Brahman est sans qualité. Il est aussi sans second. Or, s'il était cause
d'inhérence, il entretiendrait une relation avec la chose inhérant en lui et
réellement distincte de lui. Mais entre le Brahman et le pot, il ne saurait
y avoir une connexion de ce genre: nous savons qu'ici la seule connexion
est celle qu'institue l'ignorance.

26. astu vä dravyatvam brahmanah; tathâpi nïrupasya kälasyeva cäksu-
sädijnänavisayatve na virodhah.

26. Même si nous admettons que le Brahman est de la nature de la
substance, Un'estpas contradictoire qu'il soit un objet de connaissance visuelle,
etc., comme le temps qui est sans couleur.

Si Ton admet que le Brahman est une substance - puisque évidemment
il n'est pas une qualité -, il ne suit nullement que la position advaïtine soit



L'INFÉRENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 117

intenable. En effet, cette substance peut donner lieu à une perception, tout
en étant en soi exempte de qualités. Dharmarâja se servait plus haut de

l'exemple de la couleur qui est perceptible quand bien même elle n'est pas
une chose colorée - mais qui est une qualité. Il donne maintenant l'exemple
du temps qui est une substance selon le nyâya et qui, selon la mïmâmsâ
et Yadvaita, n'en est pas moins perçu pour être sans couleur45. Il demeure
donc vrai que le Brahman sans couleur est en réalité le contenu de toute
perception.

27. yad vä trividham sattvam - päramärthikam sattvam brahmanah,
vyävahärikam sattvam äkäsädeh, prätibhäsikam sattvam suktirajatädeh.

27. Ou autrement: la réalité est triple, la réalité suprême du Brahman,
la réalité empirique de l'éther, etc., et la réalité apparente de l'argent dans
la nacre, etc.

Une nouvelle perspective s'ouvre ici46: auparavant, toute l'expérience
sensible était illusoire au même titre, sur le modèle de l'argent dans la nacre.
Maintenant, l'auteur distingue dans la sphère de l'autre que le Brahman Tordre

représenté par l'éther, le pot ou la nacre, et celui que figure l'argent
illusoire. L'expérience du pot n'est plus rejetée purement et simplement du côté
de l'illusion; elle devient celle d'un certain ordre de réalité, dite courante
ou empirique (vyävahärika), inférieure à celui de la réalité suprême (pâra-
mârthika) du Brahman, mais supérieure à la réalité apparente (prätibhäsika)
de l'argent dans la nacre. On a donc la hiérarchie descendante suivante:
le Brahman connaissance 1

les êtres du monde ignorance du Brahman (ignorance 1)

et connaissance 2
les objets illusoires ignorance du monde (ignorance 2)

connaissance 3.

45 Pour le nyâya, le temps est inféré et non pas perçu (cf. K. H. Potter, Encyclopedia. Nyäya-
Vaisesika, p. 45-46).

46 Cf. la note 35 de Suryanarayana Sastri, p. 193. Ce paragraphe n'introduit pas l'opinion
d'une autre école au sein de Yadvaita: dès ses origines, Yadvaita reconnaît deux points
de vue, celui de la sagesse et celui de l'expérience commune, le second s'intégrant finalement

dans le premier. Cf. J. F. Staal, Advaita and Neoplatonism. A Critical Study in
Comparative Philosophy, Madras, 1961, p. 135-136, 224; M. Sprung (ed.), The Problem
of Two Truths in Buddhism and Vedänta, Dordrecht, Boston, 1973, p. Ill; Potter,
Encyclopedia, Advaita Vedänta up to Samkara and His Pupils, Delhi, etc., 1981, p. 79.

Note de la rédaction: Le texte édité en nâgarï par S. S. Suryanarayana Sastri a été transcrit
en caractères latins pour des raisons techniques.



118 FERNAND BRUNNER

28. tathâ ca 'ghatah san' iti pratyaksasya vyävahärikasattvavisayatvena
prämänyam. asmin pakse ca ghatäder brahmani nisedho na svarüpena, kim
tu päramärthikatvenaiva; iti na virodhah.

28. Ainsi, la perception «le pot existe» est valide en ce sens qu'elle a

pour objet une réalité empirique. Selon cepoint de vue, la négation du pot,
etc., dans le Brahman n'estpas la négation de l'existencepropre de ces objets,
mais seulement celle de leur réalité suprême. Il n'y a donc pas de contradiction.

Il s'agit de nouveau de la réponse à une objection sous-entendue qu'on
pourrait formuler ainsi: en posant le Brahman sans second, vous avez nié
la réalité du monde; et maintenant vous dites que le monde existe.

Réponse. Quand nous ne reconnaissions pas de degrés dans la réalité,
la négation des êtres dans le Brahman ne pouvait être que celle de leur réalité
suprême. En affirmant maintenant la réalité empirique de ces êtres, nous
ne sommes pas en contradiction avec nous-mêmes. Comme nous affirmons
la réalité empirique du pot et non pas sa réalité suprême, nous nions la réalité
suprême du pot, mais non pas sa réalité empirique. L'existence empirique
du pot ne met pas en cause l'unicité de la vraie réalité qui est celle du Brahman,

puisqu'elle disparaît quand vient la connaissance du Brahman. Il y
a donc deux négations, celle qui porte sur la réalité suprême du pot et qui
est fausse, et celle qui concerne la réalité empirique du pot et qui est fausse
aussi tant qu'on en reste à l'expérience ordinaire, mais qui est vraie au point
de vue de la connaissance absolue. En disant ainsi que le pot n'est pas réel
et qu'il est réel, nous nous installons successivement dans deux perspectives
différentes dans lesquelles la pensée ne considère pas la même réalité.

29. asmin pakse ca mithyätvalaksane päramärthikatvävacchinnaprati-
yogitäkatvam atyantäbhävavisesanam drastavyam. tasmäd upapannam
mithyätvänumänam iti.

29. Selon ce point de vue, il faut comprendre que, dans la définition
de l'illusion, la non-existence absolue est qualifiéepar lefait d'avoir comme
opposé un objet déterminé par la suprêmeté. Par conséquent, l'inférence
portant sur le caractère illusoire est correcte.

C'est une nouvelle mise au point rendue nécessaire par l'introduction
de degrés dans la réalité. On apprenait au paragraphe 19 qu'était illusoire
l'objet qui est l'opposé de la non-existence absolue résidant dans ce qu'on
suppose être son substrat, c'est-à-dire l'objet qui n'existe pas là où on dit
qu'il existe. Dharmarâja explique maintenant le caractère illusoire du monde
dans la perspective des degrés de réalité: la non-existence absolue du monde,
dont il est question quand on dit que le monde est illusoire, est la non-
existence d'une réalité considérée comme suprême.



L'INFERENCE SELON LA VEDÄNTAPARIBHÄSÄ 119

L'objection sous-entendue est la suivante: votre inference portant sur
le caractère illusoire du monde est fausse, puisque maintenant vous
reconnaissez l'existence du monde; vous disiez le monde non existant, et maintenant

vous dites que nous en faisons l'expérience. La réponse fait observer

que le monde était jugé en état de non-possession de l'existence suprême,
mais que n'était pas exclue par là son existence relative. En déclarant le
monde illusoire, on ne le niait pas purement et simplement: on niait qu'il
fût réalité suprême. On peut dire encore une fois que ces points de vue ne
sont pas contradictoires. Après quoi Dharmarâja passe à l'étude des quatre
autres moyens de connaissance valide que distingue Yadvaita, pour revenir
aux questions de métaphysique dans Tavant-dernier chapitre de son ouvrage.

Tel est l'enseignement du chapitre II de la Vedäntaparibhäsä. Quoique
ce livre se veuille élémentaire et fasse l'économie de tout développement et
même de certaines questions - comme celle des fausses inferences -, il est

d'une grande richesse et d'une belle rigueur. Le dialogue explicite ou implicite

qu'il soutient sans cesse avec le nyâya principalement fascine et nourrit
l'intelligence. L'alliance de l'exactitude rationnelle et de l'audace métaphysique,

devenue si rare en Occident, retient l'attention. A cet échantillon de

la Vedäntaparibhäsä, on reconnaîtra peut-être que sa célébrité en Inde n'est

pas injustifiée.


	L'inférence selon la Vedāntaparibhāsā

