
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 41 (1987)

Heft: 2

Artikel: Vijñna : eine Anmerkung zur buddhistischen Erkenntnislehre

Autor: Back, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIJNÂNA: EINE ANMERKUNG
ZUR BUDDHISTISCHEN ERKENNTNISLEHRE

Dieter Back

Der Begriff Vijnäna ist der Dreh- und Angelpunkt im Denken der
wirkungsgeschichtlichen wohl erfolgreichsten Schule des Buddhismus, des Vijnânavâda'.

Diese Schule wird über weite Strecken hin als «idealistisch»2 bezeichnet.

Diese Bezeichnung, wie philosophisch korrekt «idealistisch» auch
verwendet sein mag, lässt sich von der Lehre dieser Schule und der Bedeutung
des Begriffs Vijnäna her nur schwer halten; denn die Bezeichnung «Idealismus»

suggeriert eine Konstante - die Hauptsünde wider den Dharma
schlechthin - und unterstellt m.E. dieser Schule eigentlich Häresie3.

Will man nicht von vornherein unterstellen, dass der Begriff Vijnäna
in der buddhistischen Geistesgeschichte ad libitum gebraucht wurde, dann
muss er in einer Bedeutungslinie liegen. Die Begriffsgeschichte von Vijnäna
ist dann lediglich eine Geschichte der Entfaltung seines Bedeutungsinhaltes,
die selbstverständlich nicht ohne neu hinzutretende Bedingungen notwendig
geworden wäre. Diese Bedeutungslinie lässt sich gleichsam an drei Etappen

Für die Entscheidung, ob man diese Schule «Vijnânavâda» oder «Yogäcära» nennt, bringt
Schmithausen einige Argumente: ZDMG (Suppl. 1,3) 1969, S. 811. Ich benutze hier diesen
Terminus für die engere Schule um Asanga und Vasubandhu. - An dieser Stelle möchte
ich Herrn Prof. May (Lausanne) für seine wertvollen Hinweise und Korrekturen danken.
Die franco-belgische Schule gebraucht diesen Begriff gern; so Lamotte: Samdhinirmoca-
nasütra (1935), S. 27 («docteurs idéalistes») oder Bareau: Der indische Buddhismus
(1964), S. 165. Auch Schmithausen: WZKSO 11 (1967), S. 127 redet von Idealismus.
Masuda stellt sein ganzes Buch unter diesen Titel: «Der individualistische Idealismus...»
(1925). Selbst Rosenberg: Probleme der buddhistischen Philosophie (1924), S. 109 spricht
vom «. .Idealismus im Verhältnis zur Aussen- und Innenwelt.. .». Diese Art von
Verständnis hat auch in Indien seine Vorläufer gehabt (Bareau, a.a.O., S. 169f.), die uns hier
aber nicht weiter zu interessieren brauchen.
Vgl. hierzu Schneider: Einführung in den Buddhismus (1980), S. 185: «In ihr (d.i. Upa-
nisadphilosophie, Anm. D. B.) finden wir, wie im Mahäyäna, den aus vijnä (bzw. prajfiä,
was auch hier nur einen Schulunterschied charakterisiert) gebildeten Begriff der
fundamentalen (weil zur Erlösung führenden, sogar mit der Erlösung identischen) Erkenntnis».
Die Identifikation ätman vijnäna Erlösung ist so global nicht zulässig; dabei wird
nicht bestritten, dass z.B. im Tantrismus prajhä geradezu hypostasiert wurde. Dies ist
aber geistesgeschichtlich ein anderes Problem.



84 DIETER BACK

darlegen: an der Skandhatheorie und dem Pratityasamutpäda4, an Milindapanha

54,17-63,35 und an den Vijnänavädins.
Die Lehre von den fünfskandhas besagt: wenn alle diese fünf Bedingungen

da sind, dann ist zwar eine Persönlichkeit (pudgala) da, eine Wesenheit
(ätman im Sinne einer Konstante) aber ist nicht auszumachen. Liest man
diese Reihe als eine Erkenntnislehre, dann stellt jedes Glied, ausgehend von
Gestalt (rüpa), die Reflexion des vorangegangenen Gliedes dar. Damit sind
aber die gewählten Begriffe und die Reihenfolge nicht beliebig. Liest man
nun diese Kette rückwärts, also von Erkennen (vijhäna) ausgehend, dann
führt sie zwangsläufig zur Wiedergeburt in einer neuen Gestalt (rüpa)6.

In der gleichen Weise will der Pratityasamutpäda zeigen, dass es keine
Konstante gibt, sondern er will die Bedingungen aufzeigen, die den
Geburtenkreislauf in Gang halten. Die Beziehung der Glieder untereinander ist
eine konditionale, jedoch keine kausale7. Insofern die Kette konditional
verstanden wird, sind die Glieder gleichzeitig da und «führen» einerseits zu
Alter und Tod (jarämarana) oder umgekehrt zur Unwissenheit (avidyä).
Alter und Tod führen aber inhaltlich zur ersten edlen Wahrheit, so dass die
Unwissenheit nur Unwissenheit hinsichtlich der ersten edlen Wahrheit
bedeuten kann8. Insofern sich erstes und letztes Glied decken, ergibt sich ein
echter und ewiger9 Umlauf (samsära). Liest man die Kette kausal, gelangt

4 Der Pratityasamutpäda steht selbstverständlich mit der Skandhatheorie in Beziehung;
vgl. Schumann: Buddhism. An outline of its teaching and schools. London 21976, S. 59f.

5 Ich zitiere hier nach der Ausgabe: The Milindapanho. The Pali Text ed. by V. Trenckner,
London 1880. Repr.: London 1962 (PTS, Text Series No. 80).

6 Vgl. DN XV.21: hier tritt genau diese Ansicht zutage. Wird nämlich «vijnäna» als
Konstante aufgefasst, erfolgt zwangsläufig Wiedergeburt. Mit anderen Worten: existiert
vijhäna realiter, dann gibt es auch den Mutterschoss; gibt es aber das eine nicht, gibt es

auch das andere nicht. - Selbst im Tantrismus werden die fünf Skandhas als gleichzeitig
verstanden. Das Mandala der fünf Skandhas ist nur intakt, wenn alle fünf Teile vorhanden
sind; vgl. Snellgrove: Hevajratantra (London 1959) Vol. I, S. 127 (Abb. IV).

7 In diesem kausalen Sinne versteht Frauwallner: Die Philosophie des Buddhismus (Berlin
31969), S. 29. Dagegen versteht im konditionalen Sinne Lamotte: Histoire du Bouddhisme
indien (Louvain 1958), S. 39ff.: «...conditionné par...»; desgleichen Nyanatiloka:
Buddhistisches Wörterbuch (Konstanz 1952), S. 162: «Bedingte Entstehung».

8 An dieser Stelle wird auch die logische Unmöglichkeit einer Kausalkette sichtbar; wäre
die Kette nämlich kausal zu verstehen, dann wäre die erste Ursache avidyä. Die erste
Ursache kann aber nicht «nichts» sein. Es ist auch bezeichnend, dass in der buddhistischen

Philosophie nie die Frage nach einer ersten Ursache aufgeworfen wird.
9 Hier im Sinne von «sarvadä» und nicht von «nitya»; vgl. Rosenberg: a.a.O., S. 232f.



VIJNÄNA: EINE ANMERKUNG 85

man nie aus dem Kreislauf der Wiedergeburt heraus10. Liest man hingegen
die Kette konditional", dann sind die Glieder gleichzeitig. Und gerade dann
kann die Kette an jedem beliebigen Glied aufgebrochen werden, damit alle
Glieder auf einmal verschwinden. Somit ist es völlig gleichgültig12, an
welchem Glied die Kette aufgebrochen wird. Der Erhabene hat es am ersten,
bzw. letzten Glied getan; der Vijnânavâda brach die Kette am dritten Glied
(vijhäna) auf.

Nun muss man fragen, warum der Vijnânavâda gerade am dritten Glied
die Kette aufbricht. Dazu ist es notwendig, die von mir postulierte zweite
Etappe der Bedeutungslinie zu betrachten: Miln. 54,17-63,3. In diesem
Textabschnitt wird eine Reihe untersucht, die von vedagü über mano-vihhäna,
phassa, vedanä, sahhä, cetanâ, vihhäna und vitakka zu vicära führt (Miln.
60,4-8). Die Ablehnung von vedagü'3 geschieht deswegen, weil die
Sinneswahrnehmung nicht auf eine Einheit zurückgeführt werden kann. Die
verschiedenen Wahrnehmungen geschehen nur im konditionalen Sinne, eine
Einheit hinter den Sinneswahrnehmungen kann jedoch nicht bewiesen,
höchstens postuliert werden14. Lediglich die Wahrnehmung kann festgestellt
werden. Mano-vihhäna ist die Reflexion über die Bewegung der Wahrnehmung

und stellt somit die erste Stufe der «Ich»-entwicklung dar. Über
Kontaktnahme (phassaf5 und Empfindung (vedanä) führt die Reflexion zur

10 Sehr feinsinnig und genau argumentiert Nägärjuna in Ratnavalï 1,36:

trivartmaîtad anädyantamadhyam samsäramandalam /
alätamandalaprakhyam bhramaty anyonyahetukam //

«Dieses aus drei Abschnitten bestehende Rad des Wesenskreises, das keinen Anfang, kein
Ende und keine Mitte hat, kreist, indem es sich gegenseitig verursacht, gleich einem im
Kreis geschwungenen Feuerbrand.» (Frauwallner, a.a.O., S. 211). Hier wird der Begriff
Ursache (hetu) gebraucht, während in der Pratltyasamutpäda-Formel immer der Begriff
Begleitumstand (pratyaya) benutzt wird.

11 Ratnavalï 1,49, gebraucht den Lokativ, um den Begleitumstand auszudrücken. Die Formel
aus MN 11,32: «imasmim sali idam hoti - wenn dieses ist, ist jenes» wird hier in 1,48

(und nicht nur hier!) wörtlich zitiert: «asmin satidam bhavati».
12 d.h. theoretisch. In der Praxis wird man wohl bei den Gliedern 5ff. angesetzt haben.
13 Das Wort vedagü im Sinne von «Seele» (oder als einigendes geistiges Prinzip wie Ätman)

kommt nur in Milindapanha vor: in dem besprochenen Abschnitt Miln. 54,17-57,3 und
71,30f. Wörtlich bedeutet das Wort vedagü skt. °ga): «einer, der Wissen erlangt».

14 Auch Yâjnavalkya (BrÄUp 4,5,12) kann die Einheit des Ätman nicht beweisen, sondern
er postuliert sie aufgrund der Einheit der je einzelnen Sinnesfähigkeiten. Daran schliesst
sich ja auch die Kritik von Miln. 54,17-57,3 an.

15 Das Bild der zwei Widder (menda), der zwei Hände (päni) und der zwei Zimbeln (samma)
in Miln. 60,10-23 zeigt doch, dass es sich hier nicht um eine Zweiheit, sondern um eine

Doppelung ein- und desselben handelt. Es «berührt» sich gleichsam immer nur Identisches.



86 DIETER BACK

zweiten Stufe der «Ich»-entwicklung, zum Bewusstsein (sahhä) als dem
Behältnis der Ideen oder Vorstellungen. Was die Kontaktnahme (phassa) auf
der Ebene der sinnlichen Wahrnehmung ist, ist das Verlangen (cetanä) auf
der geistigen Ebene. Die nächste Reflexionsstufe bringt das Selbstbewusst-
sein und die Vorstellungen von einem erkennenden Ich (vihhäna) hervor,
das im Sinne des Eingreifens in die Welt (vitakka)16 und der Wiederholung
(vicära) Ausgangspunkt des Handelns ist. Jede dieser einzelnen Stufen stellt
wie bei der Skandhatheorie eine Reflexion der vorhergegangenen dar. Die
letzten drei Glieder umfassen den Bereich des vihhäna. Wenn es also eine
Vorstellung von einem «Ich» gibt, dann liegt sie im vihhäna begründet. Von
daher wird aber auch einsichtig, dass es zum einen für den gesunden
Menschenverstand geradezu ein Beweis dafür ist, dass es ein «Ich» gibt, es zeigt
aber auch auf der anderen Seite den auf das Wesentliche gerichtete Blick
des Vijnânavâda, gerade an diesem neuralgischen Punkt anzusetzen.

Alle von mir angeführten sog. Etappen in der Bedeutungslinie zeigen
den bedingten (und damit wesenlosen) Charakter des vijnäna, sind also

gegen den vom gesunden Menschenverstand suggerierten Substantialismus
und «Idealismus» eingestellt. Wenn nun der Vijnânavâda auf derselben
Linie liegt, muss dieser Charakter des vijnäna auch in diesem System
gewahrt worden sein.

Zum Zwecke dieser Untersuchung soll der Begriff Vijnäna unter folgenden

drei Gesichtspunkten betrachtet werden:
1. Vijnäna als Begriff der Relation.
2. Vijnäna als Inbegriff der Unerlöstheit.
3. Vijnäna als Affront gegen die Ätmanlehre.

1. Vijnäna als Begriff der Relation

Den Charakter einer Relation zeigt vijhäna am deutlichsten in seiner Beziehung

zur sinnlichen Wahrnehmung, von der ja letztlich jede Erkenntnislehre
ausgeht: «Gestützt auf das Auge, das mit Erkennen ausgestattet ist, und
den Gestalten entsteht das Seherkennen».17 Dasselbe gilt auch für die ande-

16 Das Bild des Zimmermanns (vaddhaki), das hierfür in Miln. 62,24-28 gebraucht wird,
zeigt, dass nur Zusammenpassendes zusammengefügt wird (also genau derselbe Vorgang,
was phassa für die Ebene der sinnlichen Wahrnehmung ist) und lässt sogar die Assoziation

einer weltschaffenden Gottheit zu, die aber dann weltintern, mithin ein Element
der Welt und von daher für die Erlösung irrelevant ist.

17 Samdhinirmocanasütra, ed. Lamotte (1935), V. 4: «... rnam par ses pa dah bcas pa'i
mig dah gzugs rnams la rten nas/ mig gi rnam par ses pa byun ste...».



VIJNÄNA: EINE ANMERKUNG 87

ren Sinnesfähigkeiten. Vasubandhu gibt in seinem Kommentar zu V 10 seiner

Vimsatikâ folgende Erklärung ab: «Aus der Zweiheit entsteht das sechsfache

Erkennen. Wenn man aber weiss, dass es überhaupt keinen einheitlichen

Seher usw. bis Denker gibt, gelangt man zur Wesenlosigkeit der
Person.»18 Hier wird dasselbe Problem aufgegriffen wie in Miln. 54,17-57,3:
die Einheit eines Erkennenden kann aufgrund des Erkennens nicht nachgewiesen

werden. Erkennen gibt lediglich eine Relation an. Diesem Gedanken
geht bei Vasubandhu folgende Überlegung in seinem Kommentar zu V9
voraus, daß nämlich der Same, aus dem die Erkenntnis (vijnapti) hervorgeht,

und die Widerspiegelung (pratibhäsa) beide zusammen den Doppelbereich

des Augenerkennens usw. bezeichnen19. Damit ist gesagt, dass vijnapti
einmal inhaltlich qualifiziert ist als Erkenntnis, die die Gestalten widerspiegelt

(rüpapratibhäsä vijnapti), zum anderen sind Same (bîja) und
Widerspiegelung Korrelate, die eine relative Einheit in der Erkenntnis erhalten.
Diese Einheit ist insofern relativ, weil sie auf einer Relation beruht. Damit
ist aber der bedingte Charakter der Erkenntnis erwiesen. Damit ist aber nicht
gesagt, dass es ein Realobjekt gäbe, denn dieses kann ebenfalls nicht nachgewiesen

werden. Vasubandhu argumentiert nämlich weiter im Kommentar
zu V 10, dass die Wesenlosigkeit der Gegebenheiten (dharmanairätmya) sich

nur auf die Vorstellung (parikalpa) bezöge, welche man sich in kindlicher
Manier als Greifender und Ergriffenes vorstelle20. Wenn es nun keinen
Greifenden und kein Ergriffenes gibt, gibt es logischerweise auch kein Greifen.
Es gibt nur die Bewegung, die einen Greifenden, ein Ergriffenes und ein
Ergreifen vorspiegelt. Diese Schlussfolgerung widerspricht aber jeglicher
idealistischen Tendenz.

In einem frühen Text von Maitreyanätha wird das Erkennen als Grundlage

für ein «Ich» und Objekte jeglicher Art angesehen: «Objekte,
Lebewesen, Ich und Erkenntnis widerspiegelnd entsteht das Erkennen. Es hat
aber kein Objekt. Und weil es das Objekt) nicht gibt, gibt es auch das

Erkennen) nicht.»21 Der Begriff vijnäna, wie er hier gebraucht wird, erin-

18 Vimsatikâ, ed. Lévi (1925), S. 6: «dvayäd vijnänasatkam pravartate/ na tu kascid eko

drastßsti na yävan mantety evam viditvä pudgalanairätmyam pravis'anti».
19 ebd. S. 5: «rüpapratibhäsä vijhaptir yatah svabïjâd utpadyate tac ca bïjam yatprati-

bhäsä ca sä te tasyä vijnaptes' caksürüpäyatanatvena abravït».
20 ebd. S. 6: «yo bälair dharmänäm svabhävo grähyagrähakädih parikalpitas tena kalpitât-

manä tesäm nairätmyam...» Es geht hier ebenfalls darum, die Unmöglichkeit der
Einheit, und zwar hier für die Objektseite, nachzuweisen. Daher schliesst sich folgerichtig
im Text auch die Auseinandersetzung mit der Atomlehre der Vaisesika an.

21 Madhyäntavibhägasästra, ed. Pandeya (1971) 1,4:

arthasattvätmavijfiaptipratibhäsam prajäyate /
vijnänam nâsti câsyârthas tadabhävät tad apy asat //



88 DIETER BACK

nert an die spätere Konzeption von älayavijhäna22. Wenn nun vijhäna nichts
anderes als die Bewegung des Erkennens, die bedingend und bedingt ist,
so ist das älayavijhäna die Reflexion dieser Bewegung. Es ist die reine
Möglichkeit der Bewegung des Erkennens; es ist der Strom der Bedingungen.
Vasubandhu selbst redet in seiner Vimsatikâ nicht von älayavijhäna,
sondern vom Strom des Erkennens (vijnänasamtäna). Das entspricht einmal
der Definition von älayavijhäna, wie sie in Vijnaptimätratäsiddhi gegeben
wird: als Behältnis, als beeinflusst und als Objekt des Anhaftens23. Andererseits

ist es das Korrelat zur Vijnaptimätratä als der reinen Aktualisierung
der Erkenntnis (vijnapti)24. Beide Begriffe bezeichnen somit reine Abstraktionen;

d.h. das Denken führt einmal zum Grenzwert reiner Möglichkeit
des Denkbaren, in dem die Relationen schon quasi einprogrammiert sind,
zum anderen zum Grenzwert des Ergebnisses des Denkens, der vijhapti2S.
So entsprechen sich Denkbares und Gedachtes. Die gesamte Vimsatikâ Va-
subandhus ist nichts anderes als die Entfaltung des analytischen (und nur
so zu verstehenden) Urteils26: «Dies (alles) ist reine Erkenntnis».27 Vijnäna
gibt mithin lediglich die Bewegung von Potentialität zur Aktualität an. Was

faktisch denkbar übrigbleibt, ist die Tatsache der Erkenntnis (vijnapti-
mätratä)".

22 Zu der Tatsache, dass vijnäna auch im allgemeinen Sinne gebraucht werden kann und
worden ist, s. Schmithausen: Sauträntika-Voraussetzungen in Vimsatikâ und Trimsikâ,
WZKSO 11 (1967), S. 120f.

23 Vijnaptimätratäsiddhi, trad. La Vallée Poussin (1928), S. 96.
24 Die Aufteilung von vijnapti stellt Ah-Yueh Yeh: The Characteristics of «Vijnäna» and

«Vijnapti», ABORI 1969, S. 176ff. folgendermassen zusammen: «Appearance-form;
appearance-action; recognition, distinction or apprehension; consciousness or mind».
Das sind inhaltliche Bestimmungen, bei denen nach der Reduktion lediglich die Erkenntnis

(vijnaptimätratä) übrigbleibt.
25 Vgl. auch den Nägärjuna zugeschriebenen Text Mahäyänavimsaka, ed. Bhattacharya

(1931) V 18:
'di dag thams cad sems tsam ste /
sgyu mar 'gyur ba bzin du skye /
de las dge dah mi dge las /
de las skye ba bzah dah han //

«Alles dies ist nur Gedankeninhalt, es entsteht wie eine Illusion. Daraus (kommt) gutes
und schlechtes Karman; aus dem (wiederum entsteht) gute und schlechte Geburt.»

26 Alle All-Urteile sind analytische Urteile. Desgleichen ist die erste edle Wahrheit vom Lei¬

den im Sinne eines analytischen Urteils zu verstehen, sonst würde ja irgendein Teil aus
dem Leiden herausfallen.

27 Vimsatikâ 1: «vijfiaptimätram evaîtad...» Die Gegenposition dazu in BrÄUp 4,5,15:

«yatra tv asya sarvam ätmaiväbhüt...»
28 Dass es sich dabei um einen rein abstrakten Begriff handelt, wird durch das Abstraktions¬

suffix bestätigt.



VIJNÄNA: EINE ANMERKUNG 89

2. Vijhäna als Inbegriff der Unerlöstheit

Wenn lediglich die Tätsache der Erkenntnis übrigbleibt, so bedeutet dies
mitnichten, dass Nirväna erreicht ist. Jede Erkenntnis ist Objekterkenntnis.
Wenn Erkennen definiert ist als eine Relation, dann wäre bei der Erkenntnis
des Bereiches der Buddhas (buddhänäm gocarah) ein Objekt und gleichzeitig

ein Subjekt vorhanden. Das Problem würde lediglich verschoben
werden. Subjekt und Objekt können nur aufhören zu existieren, wenn auch
Erkennen aufhört bzw. zur Ruhe kommt. Würde man Nirväna zum Objekt
der Erkenntnis machen, dann käme man in den logischen Widerspruch, dass

man Nichts als Etwas ansieht bzw. dass im Denken des Nichts das Denken
sich selbst aufhebt. Deswegen wird immer wieder betont, dass Nirväna mit
keiner Möglichkeit zu erfassen ist. Die Lehre von der Vijnaptimätratä kann
also nur die Bedingung zur Möglichkeit schaffen, Nirväna zu erreichen.
Madhyäntavibhägasastra 1,5 setzt den Gedanken aus 1,4 über vijhäna, das
alles in sich enthält, fort und kommt zu dem Schluss: «... tatksayän muktir
isyate - Mit seinem vijhäna) Schwinden nimmt man an, dass Erlösung
eintritt».29

Diese Lehre, wie sie vom Vijnânavâda vorgetragen wird, leistet ein
zweifaches: sie zeigt das Prinzip des Samsära, den Strom, die Beziehung, die
Bedingtheit; sie zeigt aber auch, dass man lediglich zur reinen Abstraktion
des Denkens gelangen kann. Umgekehrt wird aber damit gleichzeitig ausgesagt,

dass das Erlösungsziel sich jeder Erkenntnis entzieht; d.h. solange
Erkenntnis oder Erkennen geschieht, solange geschieht Samsära.

In diesem Zusammenhang ist auch eine Aussage wie «the theory of
Vijnäna as the sole reality»30 auf ihren Sinngehalt zu prüfen, weil sie leicht
das Denken in Richtung auf einen Substantialismus hin verführt. Der
Schluss aber, dass Realität gleich Nirväna sei, ist ebenfalls nicht zulässig.
Er legt sich zwar für ein Alltagsbewusstsein nahe, beruht aber schon auf
dem Vorurteil der Ineinssetzung der beiden. Insofern ist weder das Hînayâna

29 Dabei ist es völlig gleichgültig, ob mit «tad» das «abhütaparikalpatva» oder «vijnäna»
gemeint ist, denn das vorhergehende ist die Bestimmung des vijhäna. Vgl. auch Trimsikâ
5: «tasya älayavijhäna) vyävrttir arhatve - Im Status des Arhat ist das älayavijhäna)

beseitigt.»
30 K. N. Chatterjee: Vasubandhu's Vijhapti-Mütratä-Siddhi(1980), S. XXXVII f. Die Frage¬

stellung im Vijnânavâda zielt ja gar nicht darauf ab, ob es etwas gibt oder nicht, sondern

darauf, inwieweit etwas erkennbar ist oder nicht. Vgl. hierzu Vimsatikâ, Komm, zu V 10:

«... sarvathä dharmo nâstîty evam dharmanairätmyapraveso bhavati - Man tritt nicht
in das (Verständnis) von der Wesenlosigkeit der Gegebenheiten ein (mit der Vorstellung):
'die Gegebenheit gibt es überhaupt nicht'.»



90 DIETER BACK

dualistisch, noch das Mahäyäna monistisch; d.h. anders ausgedrückt, dass
sich Nirväna jedem Zugriff, sei er praktischer, sei er denkerischer Art,
entzieht. Jeder Weg eröffnet höchstens die Bedingung zur Möglichkeit, Nirväna
zu erlangen.31 Wäre Nirväna auf dem Wege der Erkenntnis erreichbar,
musste Nirväna im älayavijhäna enthalten sein, und das kann nicht sein.

3. Vijhäna als Affront gegen die Atmanlehre

An diesem Punkte zeigt sich eine Verbindung zur Ätman-Lehre, die nicht
einer gewissen Raffinesse entbehrt; denn nach der Vorstellung der
Upanisaden ist die Welt nichts anderes als die Selbstreflexion des Ätman. Ätman
ist dort qualifiziert als vijnänamaya12; insofern ist die gesamte Atmanlehre
vom Standpunkt der Vijnänavädins aus gesehen samsära-inlexn. Der
Schluss, den Bhattacharya zieht: «... le Buddha ne nie pas Yätman upa-
nisadique; au contraire, il Taffirme indirectement, en niant ce qu'on croit
faussement être l'âtman»," ist insofern unrichtig, als man nicht sagen kann,
dass durch die Ablehnung dessen, was man fälschlicherweise als Ätman
ansieht, ein Ätman bestätigt wird34. Es ist aber völlig gleichgültig, ob es einen

31 Der Bardo thosgrol, der ganz auf dem Vijnânavâda basiert und den man in dieser Hin¬
sicht als in die Praxis umgesetzte Erkenntnislehre bezeichnen könnte, gebraucht nie einen

Begriff des Erkennens, wenn es um die Erlangung der Buddhaschaft geht: «skad cig gcig
gis bye brag phyed/ skad cig gcig gis rdzog sans rgyas - In einem einzigen Augenblick
wird der Unterschied (offenbar), in einem einzigen Augenblick wird (man zum) vollendeten

Buddha»; so in der Ausgabe Varanasi 1969, S. 82. Der Umschlag ist also nicht einholbar,

sondern er erfolgt spontan.
32 Der Textabschnitt BrÄUp 4,3,1-34 führt eine Reduktion durch, wobei lediglich der Ätman

als «aus Erkennen bestehend» (vijhänamaya) übrigbleibt. Rückschliessend ist jede Tätigkeit

des Ätman lediglich das Erkennen seiner selbst. Auf derselben Linie liegt auch das

Gespräch Yäjnavalkya's mit seiner Frau Maitreyl (BrÄUp 4,5,Iff.).
33 K. Bhattacharya: L'ätman-brahman dans le Bouddhisme ancien (1973), S. 1. Ganz klar

gibt die falsche Ansicht Sthiramati in seinem Kommentar zu Trimsikâ V 6 wieder:

«älayavijnänasvarüpe sammüdhah sann älayavijnäne ätmadrstim utpädayati - Wenn

man hinsichtlich des Charakters des älayavijnäna verwirrt ist, bewirkt man hinsichtlich
des älayavijnäna die Ansicht von Ätman.»

34 Bhattacharya benutzt hier das Argument, demzufolge die Verneinung einer Sache ihre
Existenz voraussetzt; vgl. den Vorwurf gegenüber Nägärjuna in VigrahavyavartanïV 11:

sata eva pratisedho nästi ghato geha ity ayam yasmät /
drstah pratisedho 'yam satah svabhävasya te tasmät //

«Weil die Verneinung 'im Haus ist kein Topf vorhanden' für eine existierende (Sache
ausgesagt wird), gilt diese deine Verneinung für ein (real) existierendes Eigensein.» Die

Antwort, die Nägärjuna gibt, lautet (V 61):



VIJNÄNA: EINE ANMERKUNG 91

Ätman gibt, wenn seine Existenz nicht nachgewiesen werden kann. Dann
nämlich bleibt er eine reine Behauptung und mithin wird nur das konstituiert,

was Samsära ist.
Jede teleologische Betrachtungsweise (Karmanlehre!) postuliert eine

Ursache; wenn diese Ursache aber nicht nachgewiesen werden kann, bleibt
nur die Betrachtung der Zusammenhänge im Sinne von Bedingungen übrig.
Und das hatte der Buddhismus als philosophisches System durch die Zeiten
hinweg getan.

Eine interessante These vertritt Wayman, dass vijhäna im Buddhismus
eine doppelte Bedeutung haben könnte: einmal als Wahrnehmung, zum
anderen aber auch als «an etymological meaning of 'devoid of (vi-) knowledge

(jhänaf». Und er folgert daraus: «If we consider vijhäna in this light,
it may provide a solution for the nairätmya (non-egoity) position of
Buddhism. As was seen earlier, Buddhism sets forth a continuing substance
called knowledge (jhäna), and yet rejects the eternal soul (ätman) of orthodox

Hindu doctrine. This would be consistent if Buddhism considered ätma
as not-knowing.»35

Diese These lässt sich schwerlich halten, weil einmal die etymologische
Bedeutung in dieser Weise nicht gesichert ist, zum anderen bleibt es gleichgültig,

ob eine Konstante gegen eine andere Konstante ausgetauscht wird.
Sobald eine Konstante angenommen wird, verlässt man den Boden des

Buddhismus. Von daher ist zu überlegen, ob man beide Systeme, die Ätman-
Lehre und den Buddhismus, in dieser Weise in Verbindung bringen kann.
Ihre jeweiligen Ansatzpunkte stehen sich kontradiktorisch gegenüber. So
können sie letztendlich dem Gegner nicht stringent beweisen, dass er von
einem falschen Ansatzpunkt ausgeht.

Der Vijnânavâda kann jedenfalls von seinem Ansatzpunkt her nur eine

relative, d.i. bedingte Einheit aufweisen: «The non-ätman theory does not
deny that there is a coordination or unification of various mental operatings.
Buddhism calls this system of coordination vijhäna.. .»36

sata eva pratisedho yadi sunyatvam nanu prasiddham idam /
pratisedhayate hi bhavän bhävänäm nihsvabhâvatvam //

«Wenn ein real existierendes (Ding) verneint wird, dann ist die Leerheit gerade damit
bewiesen; denn du verneinst das Fehlen eines Eigenseins der Dinge.»

35 Wayman: Notes on the Sanskrit Term Jhâna, JOAS (75) 1955, S. 253-268; hier speziell
S. 267. Selbst das Wissen um Nirväna ist noch nicht gleichbedeutend mit dem Erlöstsein,
sondern es stellt nur die Bedingung zur Möglichkeit dar; vgl. auch Miln. 69,23f.: «yo
na labhati nibbänam jänäti so: sukham nibbänan-ti - Derjenige, der Nirväna nicht
erreicht, weiss Nirväna als Glück».

36 Suzuki: Outlines of Mahäyäna Buddhism, 1963, S. 39.


	Vijñāna : eine Anmerkung zur buddhistischen Erkenntnislehre

