Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 41 (1987)

Heft: 2

Artikel: Vijiina : eine Anmerkung zur buddhistischen Erkenntnislehre
Autor: Back, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146784

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIINANA: EINE ANMERKUNG
ZUR BUDDHISTISCHEN ERKENNTNISLEHRE

DIETER BAack

Der Begriff Vijiiana ist der Dreh- und Angelpunkt im Denken der wirkungs-
geschichtlichen wohl erfolgreichsten Schule des Buddhismus, des Vijiana-
vada'. Diese Schule wird tiber weite Strecken hin als «idealistisch»? bezeich-
net. Diese Bezeichnung, wie philosophisch korrekt «idealistisch» auch ver-
wendet sein mag, ldsst sich von der Lehre dieser Schule und der Bedeutung
des Begriffs Vijiiana her nur schwer halten; denn die Bezeichnung «Idealis-
mus» suggeriert eine Konstante - die Hauptsiinde wider den Dharma
schlechthin - und unterstellt m.E. dieser Schule eigentlich Haresie’.
Will man nicht von vornherein unterstellen, dass der Begriff Vijiiana
in der buddhistischen Geistesgeschichte ad libitum gebraucht wurde, dann
muss er in einer Bedeutungslinie liegen. Die Begriffsgeschichte von Vijiiana
ist dann lediglich eine Geschichte der Entfaltung seines Bedeutungsinhaltes,
die selbstverstdndlich nicht ohne neu hinzutretende Bedingungen notwendig
geworden wire. Diese Bedeutungslinie l4sst sich gleichsam an drei Etappen

1 Fiirdie Entscheidung, ob man diese Schule «Vijianavada» oder «Yogacara» nennt, bringt
Schmithausen einige Argumente: ZDMG (Suppl. 1,3) 1969, S. 811. Ich benutze hier diesen
Terminus fiir die engere Schule um Asanga und Vasubandhu. - An dieser Stelle mochte
ich Herrn Prof. May (Lausanne) fiir seine wertvollen Hinweise und Korrekturen danken.

2 Die franco-belgische Schule gebraucht diesen Begriff gern; so Lamotte: Samdhinirmoca-
nasutra (1935), S. 27 («docteurs idéalistes») oder Bareau: Der indische Buddhismus
(1964), S. 165. Auch Schmithausen: WZKSO 11 (1967), S. 127 redet von Idealismus.
Masuda stellt sein ganzes Buch unter diesen Titel: « Der individualistische Idealismus. . . »
(1925). Selbst Rosenberg: Probleme der buddhistischen Philosophie (1924), S. 109 spricht
vom «. . .lIdealismus im Verhéltnis zur Aussen- und Innenwelt. . .». Diese Art von Ver-
stdndnis hat auch in Indien seine Vorldufer gehabt (Bareau, a.a.0., S. 169f.), die uns hier
aber nicht weiter zu interessieren brauchen.

3 Vgl. hierzu Schneider: Einfiihrung in den Buddhismus (1980), S. 185: «In ihr (d.i. Upa-
nisadphilosophie, Anm. D. B.) finden wir, wie im Mahayana, den aus vijria (bzw. prajna,
was auch hier nur einen Schulunterschied charakterisiert) gebildeten Begriff der funda-
mentalen (weil zur Erlosung fiithrenden, sogar mit der Erlésung identischen) Erkenntnis».
Die Identifikation atman = vijiana = Erlosung ist so global nicht zuldssig; dabei wird
nicht bestritten, dass z.B. im Tantrismus prajAa geradezu hypostasiert wurde. Dies ist
aber geistesgeschichtlich ein anderes Problem.



84 DIETER BACK

darlegen: an der Skandhatheorie und dem Pratityasamutpada®, an Milinda-
pariha 54,17-63,3° und an den Vijfianavadins.

Die Lehre von den fiinf skandhas besagt: wenn alle diese fiinf Bedingun-
gen da sind, dann ist zwar eine Personlichkeit (pudgala) da, eine Wesenheit
(atman im Sinne einer Konstante) aber ist nicht auszumachen. Liest man
diese Reihe als eine Erkenntnislehre, dann stellt jedes Glied, ausgehend von
Gestalt (ripa), die Reflexion des vorangegangenen Gliedes dar. Damit sind
aber die gewdhlten Begriffe und die Reihenfolge nicht beliebig. Liest man
nun diese Kette riickwarts, also von Erkennen (vijiana) ausgehend, dann
fithrt sie zwangslaufig zur Wiedergeburt in einer neuen Gestalt (rizpa)®.

In der gleichen Weise will der Pratityasamutpada zeigen, dass es keine
Konstante gibt, sondern er will die Bedingungen aufzeigen, die den Gebur-
tenkreislauf in Gang halten. Die Beziehung der Glieder untereinander ist
eine konditionale, jedoch keine kausale’. Insofern die Kette konditional ver-
standen wird, sind die Glieder gleichzeitig da und «fiihren» einerseits zu
Alter und Tod (jaramarana) oder umgekehrt zur Unwissenheit (avidya).
Alter und Tod fithren aber inhaltlich zur ersten edlen Wahrheit, so dass die
Unwissenheit nur Unwissenheit hinsichtlich der ersten edlen Wahrheit be-
deuten kann?®. Insofern sich erstes und letztes Glied decken, ergibt sich ein
echter und ewiger’ Umlauf (samsara). Liest man die Kette kausal, gelangt

4 Der Pratityasamutpada steht selbstverstdndlich mit der Skandhatheorie in Beziehung;
vgl. Schumann: Buddhism. An outline of its teaching and schools. London *1976, S. 59f.

5 Ich zitiere hier nach der Ausgabe: The Milindapariho. The Pali Text ed. by V. Trenckner,
London 1880. Repr.: London 1962 (PTS, Text Series No. 80).

6 Vgl. DN XV,21: hier tritt genau diese Ansicht zutage. Wird ndmlich «vijfiana» als Kon-
stante aufgefasst, erfolgt zwangsldufig Wiedergeburt. Mit anderen Worten: existiert vij-
Aiana realiter, dann gibt es auch den Mutterschoss; gibt es aber das eine nicht, gibt es
auch das andere nicht. - Selbst im Tantrismus werden die fiinf Skandhas als gleichzeitig
verstanden. Das Mandala der fiinf Skandhas ist nur intakt, wenn alle fiinf Teile vorhanden
sind; vgl. Snellgrove: Hevajratantra (London 1959) Vol. 1, S. 127 (Abb. 1V).

7 In diesem kausalen Sinne versteht Frauwallner: Die Philosophie des Buddhismus (Berlin
’1969), S. 29. Dagegen versteht im konditionalen Sinne Lamotte: Histoire du Bouddhisme
indien (Louvain 1958), S. 39ff.: «...conditionné par...»; desgleichen Nyanatiloka:
Buddhistisches Worterbuch (Konstanz 1952), S. 162: «Bedingte Entstehung».

8 An dieser Stelle wird auch die logische Unmoglichkeit einer Kausalkette sichtbar; wire
die Kette ndamlich kausal zu verstehen, dann wire die erste Ursache avidya. Die erste
Ursache kann aber nicht «nichts» sein. Es ist auch bezeichnend, dass in der buddhisti-
schen Philosophie nie die Frage nach einer ersten Ursache aufgeworfen wird.

9 Hier im Sinne von «sarvada» und nicht von «nitya»; vgl. Rosenberg: a.a.0., S. 232f.



VIJNANA: EINE ANMERKUNG 85

man nie aus dem Kreislauf der Wiedergeburt heraus!'®. Liest man hingegen
die Kette konditional'', dann sind die Glieder gleichzeitig. Und gerade dann
kann die Kette an jedem beliebigen Glied aufgebrochen werden, damit alle
Glieder auf einmal verschwinden. Somit ist es vollig gleichgiiltig'?, an wel-
chem Glied die Kette aufgebrochen wird. Der Erhabene hat es am ersten,
bzw. letzten Glied getan; der Vijiianavada brach die Kette am dritten Glied
(vijiana) auf.

Nun muss man fragen, warum der Vijiianavada gerade am dritten Glied
die Kette aufbricht. Dazu ist es notwendig, die von mir postulierte zweite
Etappe der Bedeutungslinie zu betrachten: Miln. 54,17-63,3. In diesem Text-
abschnitt wird eine Reihe untersucht, die von vedagit iiber mano-vififiana,
phassa, vedana, safifia, cetana, vififiana und vitakka zu vicara fuhrt (Miln.
60,4-8). Die Ablehnung von vedagii'® geschieht deswegen, weil die Sinnes-
wahrnehmung nicht auf eine Einheit zuriickgefiihrt werden kann. Die ver-
schiedenen Wahrnehmungen geschehen nur im konditionalen Sinne, eine
Einheit hinter den Sinneswahrnehmungen kann jedoch nicht bewiesen,
hochstens postuliert werden'*. Lediglich die Wahrnehmung kann festgestellt
werden. Mano-vinifiana ist die Reflexion iiber die Bewegung der Wahrneh-
mung und stellt somit die erste Stufe der «Ich»-entwicklung dar. Uber Kon-
taktnahme (phassa)'* und Empfindung (vedana) fiihrt die Reflexion zur

10 Sehr feinsinnig und genau argumentiert Nagarjuna in Ratnavali 1,36:
trivartmaitad anadyantamadhyam samsaramandalam /
alatamandalaprakhyam bhramaty anyonyahetukam //
«Dieses aus drei Abschnitten bestehende Rad des Wesenskreises, das keinen Anfang, kein
Ende und keine Mitte hat, kreist, indem es sich gegenseitig verursacht, gleich einem im
Kreis geschwungenen Feuerbrand.» (Frauwallner, a.a.O., S. 211). Hier wird der Begriff
Ursache (hetu) gebraucht, wihrend in der Pratityasamutpada-Formel immer der Begriff
Begleitumstand (pratyaya) benutzt wird.

11 Ratnavalrl,48 gebraucht den Lokativ, um den Begleitumstand auszudriicken. Die Formel
aus MN 11,32: «imasmim sati idam hoti - wenn dieses ist, ist jenes» wird hier in 1,48
(und nicht nur hier!) wortlich zitiert: «asmin satidam bhavati».

12 d.h. theoretisch. In der Praxis wird man wohl bei den Gliedern 5ff. angesetzt haben.

13 Das Wort vedagi im Sinne von «Seele» (oder als einigendes geistiges Prinzip wie Atman)
kommt nur in Milindapariha vor: in dem besprochenen Abschnitt Miln. 54,17-57,3 und
71,30f. Wortlich bedeutet das Wort vedagii (= skt. °ga): «einer, der Wissen erlangt».

14 Auch Yajnavalkya (BrAUp 4,5,12) kann die Einheit des Atman nicht beweisen, sondern
er postuliert sie aufgrund der Einheit der je einzelnen Sinnesfihigkeiten. Daran schliesst
sich ja auch die Kritik von Miln. 54,17-57,3 an.

15 Das Bild der zwei Widder (menda), der zwei Hande (pani) und der zwei Zimbeln (samma)
in Miln. 60,10-23 zeigt doch, dass es sich hier nicht um eine Zweiheit, sondern um eine
Doppelung ein- und desselben handelt. Es «beriihrt» sich gleichsam immer nur Identi-
sches.



86 DIETER BACK

zweiten Stufe der «Ich»-entwicklung, zum Bewusstsein (sarsifia) als dem Be-
héltnis der Ideen oder Vorstellungen. Was die Kontaktnahme (phassa) auf
der Ebene der sinnlichen Wahrnehmung ist, ist das Verlangen (cetana) auf
der geistigen Ebene. Die nédchste Reflexionsstufe bringt das Selbstbewusst-
sein und die Vorstellungen von einem erkennenden Ich (vififiana) hervor,
das im Sinne des Eingreifens in die Welt (vitakka)'® und der Wiederholung
(vicara) Ausgangspunkt des Handelns ist. Jede dieser einzelnen Stufen stellt
wie bei der Skandhatheorie eine Reflexion der vorhergegangenen dar. Die
letzten drei Glieder umfassen den Bereich des viiiana. Wenn es also eine
Vorstellung von einem «Ich» gibt, dann liegt sie im vififiana begriindet. Von
daher wird aber auch einsichtig, dass es zum einen fiir den gesunden Men-
schenverstand geradezu ein Beweis dafiir ist, dass es ein «Ich» gibt, es zeigt
aber auch auf der anderen Seite den auf das Wesentliche gerichtete Blick
des Vijiianavada, gerade an diesem neuralgischen Punkt anzusetzen.

Alle von mir angefiihrten sog. Etappen in der Bedeutungslinie zeigen
den bedingten (und damit wesenlosen) Charakter des vijiiana, sind also
gegen den vom gesunden Menschenverstand suggerierten Substantialismus
und «Idealismus» eingestellt. Wenn nun der Vijfianavada auf derselben
Linie liegt, muss dieser Charakter des vijAiana auch in diesem System ge-
wahrt worden sein.

Zum Zwecke dieser Untersuchung soll der Begriff Vijfiana unter folgen-
den drei Gesichtspunkten betrachtet werden:
1. Vijiiana als Begriff der Relation.
2. Vijiana als Inbegriff der Unerlostheit.
3. Vijiiana als Affront gegen die Atmanlehre.

1. Vijrana als Begriff der Relation

Den Charakter einer Relation zeigt vijAiana am deutlichsten in seiner Bezie-
hung zur sinnlichen Wahrnehmung, von der jaletztlich jede Erkenntnislehre
ausgeht: «Gestiitzt auf das Auge, das mit Erkennen ausgestattet ist, und
den Gestalten entsteht das Seherkennen».'” Dasselbe gilt auch fiir die ande-

16 Das Bild des Zimmermanns (vaddhaki), das hierfiir in Miln. 62,24-28 gebraucht wird,
zeigt, dass nur Zusammenpassendes zusammengefiigt wird (also genau derselbe Vorgang,
was phassa fiir die Ebene der sinnlichen Wahrnehmung ist) und lédsst sogar die Assozia-
tion einer weltschaffenden Gottheit zu, die aber dann weltintern, mithin ein Element
der Welt und von daher fiir die Erlosung irrelevant ist.

17 Samdhinirmocanasitra, ed. Lamotte (1935), V. 4: «... rnam par $es pa dan bcas pa’i
mig dan gzugs rnams la rten nas/ mig gi rnam par $es pa byun ste...».



VIJINANA: EINE ANMERKUNG 87

ren Sinnesfahigkeiten. Vasubandhu gibt in seinem Kommentar zu V 10 sei-
ner Vimsatika folgende Erklarung ab: « Aus der Zweiheit entsteht das sechs-
fache Erkennen. Wenn man aber weiss, dass es iiberhaupt keinen einheitli-
chen Seher usw. bis Denker gibt, ... gelangt man zur Wesenlosigkeit der
Person.»'® Hier wird dasselbe Problem aufgegriffen wie in Miln. 54,17-57,3:
die Einheit eines Erkennenden kann aufgrund des Erkennens nicht nachge-
wiesen werden. Erkennen gibt lediglich eine Relation an. Diesem Gedanken
geht bei Vasubandhu folgende Uberlegung in seinem Kommentar zu V9
voraus, dafl ndmlich der Same, aus dem die Erkenntnis (vijfiapti) hervor-
geht, und die Widerspiegelung (pratibhasa) beide zusammen den Doppelbe-
reich des Augenerkennens usw. bezeichnen'®. Damit ist gesagt, dass vijrapti
einmal inhaltlich qualifiziert ist als Erkenntnis, die die Gestalten widerspie-
gelt (rapapratibhasa vijriapti), zum anderen sind Same (bija) und Wider-
spiegelung Korrelate, die eine relative Einheit in der Erkenntnis erhalten.
Diese Einheit ist insofern relativ, weil sie auf einer Relation beruht. Damit
ist aber der bedingte Charakter der Erkenntnis erwiesen. Damit ist aber nicht
gesagt, dass es ein Realobjekt gidbe, denn dieses kann ebenfalls nicht nachge-
wiesen werden. Vasubandhu argumentiert nimlich weiter im Kommentar
zu 'V 10, dass die Wesenlosigkeit der Gegebenheiten (dharmanairatmya) sich
nur auf die Vorstellung (parikalpa) bezoge, welche man sich in kindlicher
Manier als Greifender und Ergriffenes vorstelle?°. Wenn es nun keinen Grei-
fenden und kein Ergriffenes gibt, gibt es logischerweise auch kein Greifen.
Es gibt nur die Bewegung, die einen Greifenden, ein Ergriffenes und ein
Ergreifen vorspiegelt. Diese Schlussfolgerung widerspricht aber jeglicher
idealistischen Tendenz.

In einem frithen Text von Maitreyanatha wird das Erkennen als Grund-
lage fiir ein «Ich» und Objekte jeglicher Art angesehen: «Objekte, Lebe-
wesen, Ich und Erkenntnis widerspiegelnd entsteht das Erkennen. Es hat
aber kein Objekt. Und weil es das (= Objekt) nicht gibt, gibt es auch das
(= Erkennen) nicht.»?! Der Begriff vijAiana, wie er hier gebraucht wird, erin-

18 Vimsatika, ed. Lévi (1925), S. 6: «dvayad vijaanasatkam pravartate/ na tu kascid eko
drastasti na yavan mantety evam viditva ... pudgalanairatmyam pravisanti».

19 ebd. S. 5: «riapapratibhasa vijriaptir yatah svabijad . . . utpadyate tac ca bijam yatprati-
bhasa ca sa te tasya vijAaptes caksarapayatanatvena ... abravit».

20 ebd. S. 6: «yo balair dharmanam svabhavo grahyagrahakadih parikalpitas tena kalpitai-
mana tesam nairatmyam . . .» Es geht hier ebenfalls darum, die Unmoglichkeit der Ein-
heit, und zwar hier fiir die Objektseite, nachzuweisen. Daher schliesst sich folgerichtig
im Text auch die Auseinandersetzung mit der Atomlehre der Vaisesika an.

21 Madhyantavibhagasastra, ed. Pandeya (1971) 1,4:

arthasattvatmavijriaptipratibhasam prajayate /
vijAidnam ndsti cdsydrthas tadabhavat tad apy asat //



88 DIETER BACK

nert an die spatere Konzeption von alayavijiiana®**. Wenn nun vijfiana nichts
anderes als die Bewegung des Erkennens, die bedingend und bedingt ist,
so ist das alayavijriana die Reflexion dieser Bewegung. Es ist die reine Mog-
lichkeit der Bewegung des Erkennens; es ist der Strom der Bedingungen.
Vasubandhu selbst redet in seiner Vimsatika nicht von alayavijfiana, son-
dern vom Strom des Erkennens (vijianasamtana). Das entspricht einmal
der Definition von alayavijiana, wie sie in Vijhaptimatratasiddhi gegeben
wird: als Behiltnis, als beeinflusst und als Objekt des Anhaftens?®. Anderer-
seits ist es das Korrelat zur Vijfiaptimatrata als der reinen Aktualisierung
der Erkenntnis (vijaiapti)**. Beide Begriffe bezeichnen somit reine Abstrak-
tionen; d.h. das Denken fiihrt einmal zum Grenzwert reiner Moglichkeit
des Denkbaren, in dem die Relationen schon quasi einprogrammiert sind,
zum anderen zum Grenzwert des Ergebnisses des Denkens, der vijrapti*®.
So entsprechen sich Denkbares und Gedachtes. Die gesamte Vimsatika Va-
subandhus ist nichts anderes als die Entfaltung des analytischen (und nur
so zu verstehenden) Urteils?¢: «Dies (alles) ist reine Erkenntnis».?” Vijiiana
gibt mithin lediglich die Bewegung von Potentialitdt zur Aktualitdt an. Was
faktisch denkbar tbrigbleibt, ist die Tatsache der Erkenntnis (vijrapti-
matrata)*®.

22 Zu der Tatsache, dass vijigna auch im allgemeinen Sinne gebraucht werden kann und
worden ist, s. Schmithausen: Sautrantika-Voraussetzungen in Vimsatika und Trimsika,
WZKSO 11 (1967), S. 120f.

23 Vijnaptimatratasiddhi, trad. La Vallée Poussin (1928), S. 96.

24 Die Aufteilung von vijAapti stellt Ah-Yueh Yeh: The Characteristics of «Vijiiana» and
«Vijrapti», ABORI 1969, S. 176ff. folgendermassen zusammen: «Appearance-form;
appearance-action; recognition, distinction or apprehension; consciousness or mind».
Das sind inhaltliche Bestimmungen, bei denen nach der Reduktion lediglich die Erkennt-
nis (vijiiaptimatrata) tibrigbleibt.

25 Vgl. auch den Nagarjuna zugeschriebenen Text Mahayanavimsaka, ed. Bhattacharya

(1931) V 18:
’di dag thams cad sems tsam ste /

sgyu mar ’‘gyur ba bzin du skye /
de las dge dan mi dge las /
de las skye ba bzan dan nan //
«Alles dies ist nur Gedankeninhalt, es entsteht wie eine Illusion. Daraus (kommt) gutes
und schlechtes Karman; aus dem (wiederum entsteht) gute und schlechte Geburt.»
26 Alle All-Urteile sind analytische Urteile. Desgleichen ist die erste edle Wahrheit vom Lei-
den im Sinne eines analytischen Urteils zu verstehen, sonst wiirde ja irgendein Teil aus
dem Leiden herausfallen.
27 Vimsatika 1: «vijiiaptimatram evaitad. . .» Die Gegenposition dazu in BrAUp 4,5,15:
«yatra tv asya sarvam atmaivabhiit. . . »
28 Dass es sich dabei um einen rein abstrakten Begriff handelt, wird durch das Abstraktions-
suffix bestéitigt.



VIJNANA: EINE ANMERKUNG 89

2. Vijaana als Inbegriff der Unerlostheit

Wenn lediglich die Tatsache der Erkenntnis iibrigbleibt, so bedeutet dies mit-
nichten, dass Nirvana erreicht ist. Jede Erkenntnis ist Objekterkenntnis.
Wenn Erkennen definiert ist als eine Relation, dann wire bei der Erkenntnis
des Bereiches der Buddhas (buddhanam gocarah) ein Objekt und gleich-
zeitig ein Subjekt vorhanden. Das Problem wiirde lediglich verschoben
werden. Subjekt und Objekt konnen nur aufhoren zu existieren, wenn auch
Erkennen aufhért bzw. zur Ruhe kommt. Wiirde man Nirvana zum Objekt
der Erkenntnis machen, dann kime man in den logischen Widerspruch, dass
man Nichts als Etwas ansieht bzw. dass im Denken des Nichts das Denken
sich selbst aufhebt. Deswegen wird immer wieder betont, dass Nirvana mit
keiner Moglichkeit zu erfassen ist. Die Lehre von der Vijiiaptimatrata kann
also nur die Bedingung zur Moglichkeit schaffen, Nirvana zu erreichen.
Madhyantavibhagasastra 1,5 setzt den Gedanken aus 1,4 iiber vijriana, das
alles in sich enthélt, fort und kommt zu dem Schluss: «. . . tatksayan muktir
isyate - Mit seinem (= vijAana) Schwinden nimmt man an, dass Erl6sung
eintritt».?®

Diese Lehre, wie sie vom Vijfianavada vorgetragen wird, leistet ein zwei-
faches: sie zeigt das Prinzip des Samsara, den Strom, die Beziehung, die
Bedingtheit; sie zeigt aber auch, dass man lediglich zur reinen Abstraktion
des Denkens gelangen kann. Umgekehrt wird aber damit gleichzeitig ausge-
sagt, dass das Erlosungsziel sich jeder Erkenntnis entzieht; d.h. solange Er-
kenntnis oder Erkennen geschieht, solange geschieht Samsara.

In diesem Zusammenhang ist auch eine Aussage wie «the theory of
Vijfiana as the sole reality»?° auf ihren Sinngehalt zu priifen, weil sie leicht
das Denken in Richtung auf einen Substantialismus hin verfiihrt. Der
Schluss aber, dass Realitit gleich Nirvana sei, ist ebenfalls nicht zuldssig.
Er legt sich zwar fiir ein Alltagsbewusstsein nahe, beruht aber schon auf
dem Vorurteil der Ineinssetzung der beiden. Insofern ist weder das Hinayana

29 Dabei ist es vollig gleichgiiltig, ob mit «tad» das «abhataparikalpatva» oder «vijiiana»
gemeint ist, denn das vorhergehende ist die Bestimmung des vijigna. Vgl. auch Trimsika
5: «tasya (= alayavijfiana) vyavrttir arhatve - Im Status des Arhat ist das (= alayavij-
Aana) beseitigt.»

30 K.N. Chatterjee: Vasubandhu’s Vijrapti-Matrata-Siddhi (1980), S. XXXVIIf. Die Frage-
stellung im Vijiianavada zielt ja gar nicht darauf ab, ob es etwas gibt oder nicht, sondern
darauf, inwieweit etwas erkennbar ist oder nicht. Vgl. hierzu Vimsatika, Komm. zu V 10:
«. .. sarvatha dharmo ndstity evam dharmanairatmyapraveso bhavati - Man tritt nicht
in das (Verstdndnis) von der Wesenlosigkeit der Gegebenheiten ein (mit der Vorstellung):
‘die Gegebenheit gibt es iiberhaupt nicht’.»



90 DIETER BACK

dualistisch, noch das Mahayana monistisch; d.h. anders ausgedriickt, dass
sich Nirvana jedem Zugriff, sei er praktischer, sei er denkerischer Art, ent-
zieht. Jeder Weg eroffnet hochstens die Bedingung zur Méglichkeit, Nirvana
zu erlangen.’' Ware Nirvana auf dem Wege der Erkenntnis erreichbar,
miisste Nirvana im a/ayavijiiana enthalten sein, und das kann nicht sein.

3. VijAana als Affront gegen die Atmanlehre

An diesem Punkte zeigt sich eine Verbindung zur Atman-Lehre, die nicht
einer gewissen Raffinesse entbehrt; denn nach der Vorstellung der Upa-
nisaden ist die Welt nichts anderes als die Selbstreflexion des Atman. Atman
ist dort qualifiziert als vijianamaya®?; insofern ist die gesamte Atmanlehre
vom Standpunkt der Vijiianavadins aus gesehen samsara-intern. Der
Schluss, den Bhattacharya zieht: «. .. le Buddha ne nie pas ’atman upa-
nisadique; au contraire, il Paffirme indirectement, en niant ce qu’on croit
Jfaussement étre ’atman»,*’ ist insofern unrichtig, als man nicht sagen kann,
dass durch die Ablehnung dessen, was man filschlicherweise als Atman an-
sieht, ein Atman bestitigt wird**. Es ist aber vollig gleichgiiltig, ob es einen

31 Der Bardo thosgrol, der ganz auf dem Vijnanavada basiert und den man in dieser Hin-
sicht als in die Praxis umgesetzte Erkenntnislehre bezeichnen kénnte, gebraucht nie einen
Begriff des Erkennens, wenn es um die Erlangung der Buddhaschaft geht: «skad cig gcig
gis bye brag phyed/ skad cig gcig gis rdzog sans rgyas - In einem einzigen Augenblick
wird der Unterschied (offenbar), in einem einzigen Augenblick wird (man zum) vollende-
ten Buddha»; so in der Ausgabe Varanasi 1969, S. 82. Der Umschlag ist also nicht einhol-
bar, sondern er erfolgt spontan.

32 Der Textabschnitt BrAUp 4,3,1-34 fiihrt eine Reduktion durch, wobei lediglich der Atman
als «aus Erkennen bestehend» (vijrianamaya) iibrigbleibt. Riickschliessend ist jede Tatig-
keit des Atman lediglich das Erkennen seiner selbst. Auf derselben Linie liegt auch das
Gesprich Yajiavalkya’s mit seiner Frau Maitreyl (BrAUp 4,5,1ff.).

33 K. Bhattacharya: L ’atman-brahman dans le Bouddhisme ancien (1973), S. 1. Ganz klar
gibt die falsche Ansicht Sthiramati in seinem Kommentar zu Trimsika V 6 wieder:
«alayavijrianasvariipe sammiidhah sann alayavijriane atmadrstim utpadayati - Wenn
man hinsichtlich des Charakters des alayavijiiana verwirrt ist, bewirkt man hinsichtlich
des alayavijiana die Ansicht von Atman.»

34 Bhattacharya benutzt hier das Argument, demzufolge die Verneinung einer Sache ihre
Existenz voraussetzt; vgl. den Vorwurf gegeniiber Nagarjuna in Vigrahavyavartant V 11:

sata eva pratisedho ndsti ghato geha ity ayam yasmat /

drstah pratisedho ’yam satah svabhavasya te tasmat //
«Weil die Verneinung ‘im Haus ist kein Topf vorhanden’ fiir eine existierende (Sache aus-
gesagt wird), gilt diese deine Verneinung fiir ein (real) existierendes Eigensein.» Die
Antwort, die Nagarjuna gibt, lautet (V 61):



VIINANA: EINE ANMERKUNG 91

Atman gibt, wenn seine Existenz nicht nachgewiesen werden kann. Dann
ndmlich bleibt er eine reine Behauptung und mithin wird nur das konsti-
tuiert, was Samsara ist.

Jede teleologische Betrachtungsweise (Karmanlehre!) postuliert eine
Ursache; wenn diese Ursache aber nicht nachgewiesen werden kann, bleibt
nur die Betrachtung der Zusammenhénge im Sinne von Bedingungen iibrig.
Und das hatte der Buddhismus als philosophisches System durch die Zeiten
hinweg getan.

Eine interessante These vertritt Wayman, dass vijrigna im Buddhismus
eine doppelte Bedeutung haben koénnte: einmal als Wahrnehmung, zum
anderen aber auch als «an etymological meaning of ‘devoid of (vi-) know-
ledge (jiana)’». Und er folgert daraus: «If we consider vijAiana in this light,
it may provide a solution for the nairatmya (non-egoity) position of Bud-
dhism. As was seen earlier, Buddhism sets forth a continuing substance
called knowledge (jAiana), and yet rejects the eternal soul (@tman) of ortho-
dox Hindu doctrine. This would be consistent if Buddhism considered atma
as not-knowing.»??

Diese These ldsst sich schwerlich halten, weil einmal die etymologische
Bedeutung in dieser Weise nicht gesichert ist, zum anderen bleibt es gleich-
giiltig, ob eine Konstante gegen eine andere Konstante ausgetauscht wird.
Sobald eine Konstante angenommen wird, verldsst man den Boden des
Buddhismus. Von daher ist zu iiberlegen, ob man beide Systeme, die Atman-
Lehre und den Buddhismus, in dieser Weise in Verbindung bringen kann.
Ihre jeweiligen Ansatzpunkte stehen sich kontradiktorisch gegeniiber. So
konnen sie letztendlich dem Gegner nicht stringent beweisen, dass er von
einem falschen Ansatzpunkt ausgeht.

Der Vijiianavada kann jedenfalls von seinem Ansatzpunkt her nur eine
relative, d.i. bedingte Einheit aufweisen: «The non-atman theory does not
deny that there is a coordination or unification of various mental operatings.
Buddhism calls this system of coordination vijaAana. . .»**

sata eva pratisedho yadi sanyatvam nanu prasiddham idam /
pratisedhayate hi bhavan bhavanam nihsvabhavatvam //
«Wenn ein real existierendes (Ding) verneint wird, dann ist die Leerheit gerade damit
bewiesen; denn du verneinst das Fehlen eines Eigenseins der Dinge.»

35 Wayman: Notes on the Sanskrit Term Jhiana, JOAS (75) 1955, S. 253-268; hier speziell
S. 267. Selbst das Wissen um Nirvana ist noch nicht gleichbedeutend mit dem Erlostsein,
sondern es stellt nur die Bedingung zur Méglichkeit dar; vgl. auch Miln. 69,23f.: «yo
na labhati nibbanam janati so: sukham nibbanan-ti - Derjenige, der Nirvana nicht er-
reicht, weiss Nirvana als Gliick».

36 Suzuki: Outlines of Mahayana Buddhism, 1963, S. 39.



	Vijñāna : eine Anmerkung zur buddhistischen Erkenntnislehre

