Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 41 (1987)
Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

MARIO SABATTINI (éd.). Orientalia Venetiana - in Onore a L. Lanciotti. Leo S.
Olschki, Florence (1984).

RuPRECHT KURZROCK (€d.). China. Série «Forschung und Information», Collo-
gium Verlag, Berlin (1980).

Notre revue a regu de I’éditeur florentin Leo S. Olschki le premier volume d’une
série intitulée Orientalia Venetiana, accompagné d’une demande de recension.
Lorsqu’on désire répondre a ce souhait, on ne peut s’empécher de comparer 'ou-
vrage avec un petit livre publié a Berlin en 1980 sous le titre de China. En effet, ces
deux volumes ont la méme intention de base: mettre des textes sérieux sur la Chine,
écrits par différents spécialistes authentiques, a la disposition d’un large public.
Mais la «philosophie» d’édition choisie pour atteindre ce but a été tres différente:
vulgarisation sans gros appareil scientifique dans le cas du livre allemand, publica-
tion accompagnée d’un fort appareil de notes, de listes bibliographiques et de glos-
saires chinois dans le livre italien, et ce, avec des contributions écrites en plusieurs
langues.

Peut-on comparer utilement ces deux démarches? Le volume publié a Berlin
étant relativement ancien, et ayant déja fait ’'objet d’analyses dans d’autres revues,
nous n’allons pas en effectuer ici la critique approfondie. Par contre, nous allons
pour commencer présenter un peu plus en détails un choix de textes pris parmi ceux
rassemblés dans les «Orientalia» de notre voisin méridional.

Sinologues de Venise et autres lieux

Le premier volume des «Orientalia Venetiana» a été publié sous la direction de
Mario Sabattini par les enseignants et les assistants du Séminaire de Littérature Chi-
noise de ’Université de Venise - et par quelques auteurs extérieurs - en hommage a
Lionello Lanciotti qui y avait enseigné pendant treize ans.

Editeur de «La Donna nella Cina Imperiale e nella Cina republicana», et auteur
de nombreux articles de bonne réputation sur les masques de bronze, les légendes
des fondeurs d’épées (traductions), les songes et leur signification littéraire en Chine
(en partie traductions, en partie analyses littéraires), etc., auteur aussi de contribu-
tions importantes a des encyclopédies («La Civilta dell’Oriente», volume «Cinay),
ou a des colloques, Lanciotti avait été professeur 8 Rome (Scuola Orientale) avant
d’étre nommé directeur du Séminaire de Venise.

Environ les deux tiers des textes publiés dans le volume en son honneur (9 exacte-
ment) sont donc des travaux de ses anciens étudiants ou collaborateurs, tandis que
les cing contributions restantes ont été fournies par des sinologues connus, ayant eu
des contacts avec le séminaire vénitien, ou y ayant collaboré pendant la période d’ac-
tivité de Lanciotti.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 65

Le volume trés élégamment réalisé, et imprimé dans une excellente typographie
sur du papier de luxe, présente essentiellement des études de problémes sinologiques
de détails ou des études de textes anciens, alors que le «China» de Berlin, imprimé de
fagcon plus économique, a plut6t tendance a s’attaquer a des sujets généraux a fond
historique ou sociologique. On pourra peut-étre seulement regretter que le choix des
thémes soit moins conséquent dans le volume italien, surtout au niveau des auteurs
extérieurs qui ont probablement simplement envoyé ce qu’ils avaient en réserve dans
leurs tiroirs, car il ne semble pas qu’une gamme spécifique de sujets ait été exigée par
I’éditeur. Ceci dit, nous allons maintenant examiner plus en détails quelques-uns des
textes du livre vénitien.

«Le choix du roi»

Comme nous I’avons déja mentionné, c’est 1’éclectisme qui est une des marques les
plus frappantes du produit de I’éditeur florentin. Comme les textes sont nombreux,
il n’est pas possible de les analyser tous dans le cadre de cette recension. Nous allons
donc nous limiter a en présenter un petit choix qui, nous I’espérons, sera a peu pres
représentatif.

L’article «I Gesuiti e gli inizi della stampa cristiana in Asia Orientale» (Les Jésui-
tes et les débuts de 'imprimerie chrétienne en Asie Orientale», p. 43 et suiv.),
d’Adriana Boscaro, nous donne une description fascinante du début de I’activité
typographique de ces missionnaires en Asie. Cette description est basée, entre au-
tres, sur deux livres jésuites, imprimés ’'un a Macao en 1588, I’autre au Japon en
1591, et redécouverts récemment dans la bibliothéque Marciana de Venise. Au ni-
veau de lhistoire des missions, c’est surtout la difficulté qu’avaient les Japonais a
comprendre la motivation des missionnaires qui frappera le lecteur (On notera que
les Chinois connaissaient la méme difficulté; cf. Gernet, «Chine et Christianisme»;
recension dans Etudes Asiatiques No 2/1983 p. 139 et suiv.). Au niveau linguistique,
ce sont le probléme du r6maji et le probléme des malentendus sur 'usage des idéo-
grammes comme éléments phonétiques (sic) qui retiendront ’attention. Enfin I’his-
torien des techniques notera que la typographie (imprimerie a caractéres mobiles) a
été introduite a ’époque au Japon a partir de deux sources - 1a source coréenne et la
source européenne - mais que les Japonais ont rejeté ces techniques compliquées et
coliteuses, et conservé la xylographie d’origine chinoise (imprimerie par planches
gravées), alors plus rapide et plus économique.

L’article «Astronauti taoisti da Chang’an alla Luna» (Astronautes taoistes de
Changan a la Lune, p. 69 et suiv.) d’Alfredo Cadonna, qui présente des notes sur le
manuscrit S-6836 de Dunhuang a la lumiére des travaux d’Edward Schaefer, illustre
particuliérement bien la problématique du volume vénitien comme ouvrage de vul-
garisation: cet article est en effet d’un trés grand intérét; mais il présuppose de la part
du lecteur tant de connaissances de base, que ’on peut admettre qu’il restera illisible
pour tout non-orientaliste. C’est ainsi que méme les dates de régne de Xuan Zong,



66 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

dont le vol a la Lune est décrit, ne sont pas indiquées par le texte de Cadonna. Bien
que le travail d’analyse, en particulier au sujet des influences bouddhiques dans les
textes taoistes de ’époque, soit sérieux et solide, le néophite ne saura pas comprendre
dans quel cadre ce renouveau taoiste sous les Tang a eu lieu, car il manque des indica-
tions - méme sommaires - sur le régne de Xuan Zong et sur ’environnement-histori-
que et religieux du pays. De plus, il est dommage qu’il y ait tant de fautes d’orthogra-
phes dans les citations en Frangais. On se réjouit par contre du glossaire et des textes
chinois.

L’article «La riabilitazione di Liu Shaoqi» (La réhabilitation de Liu Shaoqi, p.
133 et suiv.) de Patrizia Dadd, par contre, est lisible pour tous. Cet article tire d’ail-
leurs une qualité particuliére de son origine italienne: I’existence d’un fort parti com-
muniste dans ce pays, et le passé prestigieux du mouvement marxiste italien
(Gramsci, etc.) explique la présence en Italie de nombreux sinologues capables de
discuter sérieusement et en connaissances de cause des problémes du «marxisme»
chinois. L’article de P. Dado, tout en exposant brillamment comment la réhabilita-
tion de Liu Shaoqi, a partir de fin 1979-début 1980, permit de libérer des énergies
nouvelles sans diviser trop le PC chinois par une critique ouverte de Mao, présente
des commentaires bien étayés des publications de février-aofit 1980, et dessine aussi
intelligemment une fresque de 'action du révolutionnaire Liu au cours des années
20-60.

C’est un article d’un autre genre que nous devons a Mario Sabattini, I’éditeur de
I'ouvrage. Sous le titre «I1 Paleolitico in Cina» (Le Paléolithique en Chine, p. 235 et
suiv.), il trace un large tableau, documenté avec précision (nombreux résultats de re-
cherches récentes, avec datages) de ’Age de la pierre taillée en Chine. Il en ressort que
le Yunnan a été un des centres d’origine de ’humanité (Ramapithéques puis Homo
erectus: Homo erectus yuanmouensis, -1,7 mio. d’années). Les sites correspondants
sont bien plus anciens que les sites paléolithiques classiques découverts dans le nord
entre 1921 et 1937, que I’on pouvait dater entre -1 mio. et -100 000 ans. Les trouvailles
faites depuis 1949 se répartissent sur une vaste géographie: du Shanxi au Guang-
dong, en passant par ’Anhui, le Guizhou, etc. Homo sapiens apparait vers -40 000,
et les sites montrent un travail de la pierre en grands progrés. En ce qui concerne la
«révolution néolithique» en Chine, on connait désormais plusieurs sites a évolutions
spécifiques datables a partir de —-8000, de sorte que les théories monogénétiques sont
maintenant complétement réfutées. La domestication est constatable a partir de
-7500. On posséde ainsi a présent des sites néolithiques (excavés en particulier vers
1977-1978) nettement plus anciens que ceux de la culture de Yangshao; le «Missing
link» entre le Mésolithique et la culture de Yangshao a donc été trouve.

Nous allons terminer cette bréve revue de quelques chapitres des Orientalia Vene-
tiana avec I’excellent article de Tsien Tche-Hao: «Le juridisme du droit chinois ar-
chaique dans le Shujing et le Zhouli» (en Frangais). Ce texte montre qu’il existait un
droit en Chine avant Confucius. Mais dés la période archaique, on note une particu-
larité typiquement chinoise de ce droit: 1a prévention est plus importante que la ré-
pression, et les rites ont plus de valeur que le droit lui-méme. Le Zhouli montre d’au-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 67

tre part que I'on trouve trés t6t dans ’Empire du Milieu une claire séparation de dif-
férentes fonctions au niveau d’instances appelées «ministéres». L’essentiel des pro-
ces civils est confié au «Ministére de la Terre», tandis que les procés pénaux sont du
ressort du «Ministere de ’Automne», chargé des «chatiments». Trés tot aussi, la no-
tion d’infraction est accompagnée en Chine de la notion de circonstances atténuan-
tes, ce qui constitue la preuve d’'un mode de pensée trés différencié dans ce domaine.
L’auteur conclut en soulignant que le droit chinois traditionnel n’était pas si étrange
que ’'on affirmé bien des auteurs occidentaux.

Conclusion

Ce petit choix de chapitres des Orientalia Venetiana n’épuise naturellement pas la ri-
chesse du volume, et ’'on voudra bien me pardonner, je ’espére, la subjectivité de ma
sé€lection. Dans I’ensemble, ce livre bien présenté et bien imprimé est une contribu-
tion utile a la sinologie, et a de plus I’intérét de nous faire mieux connaitre les travaux
de la sinologie italienne, un peu oubliée chez nous. Par rapport au livre allemand
mentionné au début de cette recension, le matériau scientifique est plus abondant et
plus solide, tandis que le choix des thémes est malheureusement moins homogene.
On regrette aussila présence de fautes d’orthographe si nombreuses dans les textes en
Francais (citations et articles): avec un si belle typographie sur un si beau papier, il
est dommage de ne pas se donner la peine de chercher un lecteur capable de bien con-
trOler les épreuves. Quant au concept, on peut se demander s’il est sensé de publier si-
multanément des articles aussi difficiles et spécialisés que celui de Cadonna d’une
part, et aussi typiquement «vulgarisation» (sans rien vouloir enlever a la qualité in-
trinseque du chapitre!) que celui de Dado d’autre part. Par contre, on ne peut
qu’hautement louer les excellentes bibliographies et les nombreux glossaires. C’est
une aide excellente et une bonne preuve du sérieux du travail italien.

En conclusion, les deux volumes ont leurs charmes spécifiques, I'un s’adressant
plutdt au grand public, 'autre plutdt aux spécialistes. Mais les deux sont nécessaires.
Il faut donc se réjouir de la publication italienne, et souhaiter de tout cceur la pour-
suite de la série ainsi commencée.

Jean-Pierre Voiret

HEINRICH DUMOULIN, Geschichte des Zen-Buddhismus. Band 11: Japan. Francke
Verlag, Bern/Miinchen, 1986. X + 522 Seiten.

Dies ist nun der zweite Band der umfangreichen Zen-Geschichte H. Dumoulin’s.
Er schliesst nahtlos an den ersten Band an, der mit der Song-Zeit in China endete.
Der zweite Band beginnt eigentlich mit Eisai (1141-1215), der Zen «als Erster» nach
Japan brachte (1191).



68 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

H. Dumoulin beginnt jedoch seine Geschichte des Zen in Japan mit einer kurzen
«Vorgeschichte» (S. 5-7), mit den verschiedensten Ménchen wie Daozhao (j. Dosho,
628-700) oder Daoxuan (j. Désen, 702-760), die mehrheitlich mit der sogenannten
«Nord-Schule»' in Verbindung standen. Eine erste Welle der Uberlieferung des Zen
reicht also bis weit in die Nara-Zeit (710-794) zuriick. Dann geht H. Dumoulin je-
doch tiber zur Kamakura-Zeit (1192-1333), in der der Einpflanzung des Zen in Japan
bleibender Erfolg beschieden war.

Diese Zeit war gekennzeichnet durch ein starkes Bediirfnis nach Reform. Im
Buddhismus dusserte sich dies im Erscheinen der bis heute noch populidren neuen
Schulen wie Nichiren, J6do, J6do-Shinshi oder eben Zen. Zen ist in der Hinsicht
bemerkenswert, dass es die Erneuerung nicht in Japan suchte, sondern sich nach
China wandte. H. Dumoulin zeichnet ein faszinierendes Bild der verschiedensten
Wege zur Reformation innerhalb der Zen-Schule in den ersten zwei Kapiteln. Beson-
ders interessant fiir den Rezensenten ist ein kurzer Abschnitt auf den Seiten 10 und
11, der iiber Eisai’s Verhaltnis zu den Regeln handelt. «Die Erneuerung des japani-
schen Buddhismus forderte nach seiner [= Eisai] Uberzeugung vor allem die ernste
Beobachtung der Gebote und Regeln (jap. kairitsu).» (S. 10). Die analoge Situation
ist in der Tokugawa-Zeit (1603-1868) zu sehen, als sich die Zen-Buddhisten sehr fiir
das Zen Yinyuan Longqi’s (j. Ingen Ryiiki, 1592-1673), das dieser aus China mit her-
iiberbrachte, interessierten. Auch dieses, spater unter dem Namen Obaku bekannte
Zen, zeichnete sich durch eine strikte Befolgung der Regeln aus. Viele der Reformer
der Tokugawa-Zeit erhielten durch Obaku Anstosse zur Reform ihrer eigenen Schu-
len.

Das zweite Kapitel ist D6gen, den H. Dumoulin besonders hochschitzt, gewid-
met. In den folgenden Kapiteln wird die Entwicklung der beiden Schulen Rinzai und
S6t6 anhand grosser Gestalten dieser zwei Richtungen ausfiihrlich nachgezeichnet.
So fehlen natiirlich z.B. Mus6 Soseki (1275-1351) oder Ikkyd S6jun (1394-1481)
nicht. Vollig richtig ist meines Erachtens die Empfehlung des Autors, die Gozan-
Bewegung verdiene eine etwas differenziertere Betrachtungsweise (S. 148/149). Die
Bewegung darf nicht einfach, ausgehend von der Zeit des Verfalls Ende der Muro-
machi-Zeit (1333-1573), als Ganzes als degeneriert verurteilt werden.

Ein eigenes Kapitel widmet H. Dumoulin dem «Zen in Kultur und Kiinsten».
Am Schluss fiigt er selbst eine Rechtfertigung bei, die zugleich auch als ausgezeich-
nete Zusammenfassung dieses Kapitels gesehen werden kann: «Allerdings verdienen
die kulturellen Einfliisse des Zen auf breite japanische Volksschichten iiberdurch-
schnittliche Beachtung. In China konnte die Zen-Schule trotz synkretistischer Ver-
mischung mit anderen Formen buddhistischer Religiositit nie einen dhnlichen Grad
von Volkstiimlichkeit erreichen.» (S. 222).

1 Uber die Nord-Schule sieche Dumoulin, Band I (s. Index in diesem Buch) und Bernard Faure, La Volon-
té d’Orthodoxie, unverdffentlichte Dissertation Paris 1984, der sich speziell mit der Nord-Schule be-
schaftigt.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 69

Mit dem folgenden Kapiteln dringt H. Dumoulin in die Neuzeit (Tokugawa- und
Meiji-Zeit) ein. Auch diese Epoche erfihrt von ihm eine etwas andere Beurteilung,
als sie bisher in solchen Geschichten zu finden war. So schreibt er auf Seite 317: «Der
Uberblick iiber die Zen-Schulen wihrend der Tokugawa-Zeit hat eine unerwartet
grosse Zahl von interessanten Vorgdngen und bedeutenden Personlichkeiten in un-
ser Blickfeld geriickt, eine Tatsache, die in Anbetracht der geistigen Versteifung in-
folge des einengenden Kontrollsystems dieser wenig gut beleumdeten Epoche ver-
wundern mag. Die Wichtigkeit dieser Zeitspanne ist heute, nicht zuletzt dank der
Jjapanologischen Forschungen der letzten Jahrzehnte, eine anerkannte Tatsache’.
Der Rezensent hofft, dass sich diese Ansicht auch allméhlich unter den Buddhis-
musforschern durchsetzt, da das heutige Zen wohl eher ein Resultat der Tokugawa-
und weniger der Kamakura-Zeit ist. Zu dieser neuen Beurteilung kommt der Autor
nach einer detaillierten Studie von verschiedensten Meistern wie Takuan
(1573-1646), Bankei (1622-1693), Suzuki Shésan (1579-1655), Yinyuan Longqi
(1592-1673) und natiirlich Hakuin Ekaku (1686-1769), dem er auch ein eigenes Ka-
pitel widmet.

Allerdings unterlaufen H. Dumoulin hierbei zwei Fehler, die eine Berichtigung
verlangen. So schreibt er in bezug auf Takuan auf S. 427, Anm. 95, dass D. T. Suzuki
den ganzen Text des Taiaki iibersetzt habe. Suzuki iibersetzte jedoch nur den in Chi-
nesisch geschriebenen Teil, die in kana verfassten Kommentare zum Text iibersetzte
er nicht. Und auf S. 264 schreibt H. Dumoulin, dass Yinyuan, soweit man wisse, mit
der Absicht nach Japan gekommen sei, im Land zu bleiben. Es kann jedoch als si-
cher gelten, dass Yinyuan nach Ablauf von 3 Jahren wieder zuriickkehren wollte>,

Von Bedeutung ist dann der Abschnitt iiber die Entwicklung des Zen nach Toku-
gawa, da dies bisher in westlicher Sprache von niemandem unternommen wurde. Im
Nachwort weist der Autor auf die vielen Entwicklungsmdoglichkeiten des Zen im
20. Jahrhundert hin, so die Beriihrung und Verpflanzung nach Westen oder, wie auf
S. 379: «Die Entwicklung des Zen ist zur Zeit durch eine sich bestandig weiter aus-
dehnende Pluralitit gekennzeichnet». Dies trifft z.B. fiir die Zen-Interpretation der
sogenannten «Ky6to-Philosophie» zu, die einen vollig neuen approach versucht.

Alles in allem darf man Prof. Dumoulin fiir diese zwei Bande sehr dankbar sein,
geben sie doch - auf engem Raum - eine detaillierte Darstellung der Geschichte des
Zen von den Anfiangen bis ins 20. Jahrhundert, die auch die umfangreiche neuere,
vor allem japanische Forschung, beriicksichtigt.

Leider sind auch in diesem Band, wie schon im ersten, wieder sehr viele Druck-
fehler zu finden (die Liste der Corrigenda zu Band I umfasst zwei Seiten!), die den
sonst sehr guten Eindruck etwas triiben; die wichtigsten seien hier genannt:

S. 5 Z.21:628statt 598
S. 7 Z.18: 1262 statt 1268
S. 164 Z. 6: 1481 statt 1494

2 Hervorhebung vom Rezensenten.
3 S. Hirakubo Akira, Ingen (Yoshikawa k6bunkan) Tokyo, 1974/4, S. 86.



70 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

S. 184 Z.21: 8. statt 12.
S. 191 Z. 16: Sieben statt Sechs
S. 200 Z.22: 1351 statt 1357
Z.36: 1758 statt 1785
S. 225 Z.17: 1467-1477 statt 1567-1577
S. 246 Z. 34: 1627 statt 1527
S. 267 Z.4: 1695 statt 1727
S. 270 Z. 16: 645 statt 642
S. 387 Anm. 8: 774 statt 744.
S. 395 Anm. 27, Z. 27: 749 statt 720
S. 428 Anm. 5, Z. 49: Minamofto statt Hara.

Dasselbe auf S. 430 Anm. 25, Z. 8.
S. 429 Anm. 8, Z. 6: Kofukuji statt S6fukuji.
Dasselbe S. 262, Z. 15

Dieter Schwaller

FRrITIOF CAPRA, Die Seele Indiens. Tamil Nadu. Mit Fotos von Jacqueline Capra.
Hamburg: Ellert und Richter, 1984. 48 S. [einschl. 24 Farbtafeln u. Quellenanga-
ben], 28 cm.

EVELINE MEYER, Ankalaparamécuvari. A Goddess of Tamilnadu, Her Myths and
Cult. Beitrige zur Siidasienforschung; Bd. 107). Stuttgart: Steiner, 1986. XII, 339 S.
[einschl. 2 Tab. u. 1 Skizze im Text, 1 Anhang, 2 Karten, 1 Abkiirz.-Verz., je 1 Liste
der Informanten u. der Ankalamman-Tempel in Tamilnadu, Bibliographie, 1 Index
u. 25 schwarzweisse Fotoreproduktionen], 24 cm.

Mit seinen mehrfach aufgelegten Bestsellern Wendezeit (Orig.: The turning
point) und Der kosmische Reigen bzw. Das Tao der Physik (Orig.: The Tao of
physics) ist der an der Universitiat von Berkeley lehrende Physiker Fritjof Capra als
prominenter Vertreter des naturwissenschaftlichen Zweiges der «neuen Religiosi-
tédt» bzw. des «neuen kosmischen Bewusstseins» in Erscheinung getreten. Insofern
die Offnung gegeniiber fremdlandischem, insbesondere asiatischem Kulturgut ein
Hauptmerkmal der religiosen Alternativbewegung darstellt, konnte man auf
Capras Indien-Rezeption gespannt sein.

In der vorliegenden Publikation will Capra in Zusammenarbeit mit seiner Frau
ihr gemeinsames Erlebnis von Tamilnadu durch die teils literarische, teils bildliche
Darstellung «der Gesichter und Alltagstitigkeiten seiner einfachen Leute» zum
Ausdruck bringen (S. 4). Direkter Anlass hierfiir scheinen die Schénheit, Eleganz
und Wiirde des Tamilvolkes gewesen zu sein, die das Ehepaar Capra immer wieder
an die Worte Mahama Gandhis erinnerten (ebda.):

Das spirituelle Erbe Indiens
ist einfaches Leben und hohes Denken.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 1!

In den zehn, in zwei Spalten gesetzten Abschnitten, die durch kiirzere und ldngere
Fotosequenzen unterbrochen und illustriert werden, beschrénkt sich jedoch Capra
nicht auf eine deskriptive Darstellung der tamilischen Volkskultur, sondern ver-
sucht auch in deren Geschichte und vor allem religiésen Formen Einblick zu geben;
dariiberhinaus nimmt er Stellung zu kontroversen Themen der Indologie und Dravi-
dologie bzw. Tamilologie. Dass sich der Verfasser dabei auf engem Raum und ohne
Beiziehung eines fachwissenschaftlichen Beirates eine Fiille von unzuléssigen Nivel-
lierungen und Simplifizierungen, aber auch von unhaltbaren Feststellungen und un-
genauen oder falschen Angaben von Fakten zu Schulden kommen lasst, kann nicht
erstaunen. (Im Quellenverzeichnis werden zwar neben neohinduistischen Publika-
tionen auch einige wenige fachspezifische Studien angefiihrt, ohne dass von diesen
jedoch gebiihrender Gebrauch gemacht worden wire.) Uber die angepasste Tran-
skription und selbst die befremdende Nomenklatur (z.B. «Tamili» statt Tamil) und
unrichtige Genusbildung von Fachbegriffen (z.B. «die Mahabharata» [n.], «der Weg
des Bhakti» [f.]) kann in einer populidren Darstellung moglicherweise noch hinweg-
gesehen werden, nicht jedoch iiber inhaltliche Fehler. Hierfiir einige typische Bei-
spiele: 1. Die von Capra verallgemeinerte Meinung, dass die Sprache der Indus-Zivi-
lisation Protodravidisch war (S. 4), ist bis heute Gegenstand zahlreicher Spekulatio-
nen und Hypothesen geblieben. 2. Seit H. Oldenberg (Die Religion des Veda, 1917,
S.101) und anderen Veda-Forschern wird niemand mehr kategorisch behaupten
wollen, dass «die Religion der Arier polytheistisch war» (ebda.), sondern deren Got-
tesglauben genauer mit Kathenotheismus umschreiben. 3. «Die Wurzeln des Hin-
duismus» kénnen auf Seiten der vedischen Arier nicht auf den Veda (der angeblich
nach Indien «gebracht wurde») und auf Seiten der dravidischen Voélker nicht auf
deren Mythologie und Rituale beschrinkt werden (S. 33), als ob die ersteren keine
Mythen und Kulte gekannt und die letzteren iiber keine (miindliche) Literatur ver-
fiigt hétten.

Aber auch der Volksreligion der Tamilen vermag Capra kaum gerecht zu werden.
Obgleich, wie der Autor selbst wiederholt feststellt (z.B. S. 5, 40), die tamilische Kul-
tur und Religion stark an der Sinnenwelt orientiert ist, beschreibt er sie unter betont
spirituellen Vorzeichen. In auffilliger Ubereinstimmung mit den neohinduistischen
Bestrebungen, den Hinduismus als monistische Universalreligion auf vedantischer
Grundlage zu erweisen, interpretiert Capra die siidindische Volksreligion im Sinne
der iiberweltlichen Weisheit der Upanisaden. Der Verfasser verkennt dabei den utili-
taristischen Diesseitigkeitscharakter der tamilischen Volksreligion ebenso wie den
apotropdischen Grundcharakter eines Grossteils ihrer Riten und Rituale, die haufig
im Zeichen eines tiefverwurzelten Ddmonen- und Geisterglaubens bzw. Ahnenkul-
tes stehen. Statt einer Probe aus der reichen religiosen Volksliteratur der Tamilen
macht denn auch ein Auszug aus der Bhagavadgita (X. 20-42) - zudem in mangel-
hafter Ubersetzung (Verf. unbekannt) - den Schluss, der wohl die personliche
Indien-Rezeption des Verfassers zum Ausdruck bringen mag, nicht aber die spezi-
fisch siidindische Religiositdt und Wesensart.



T2 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Typisch fiir die an der Oberflidche haftende Darstellung in méssigem Sprachstil
ist, zum Beispiel, die 34 Zeilen lange Beschreibung eines Tempelkultes, ohne dass die
im Zentrum stehende Gottheit beim Namen genannt und an ihren Eigenschaften
und Funktionen kenntlich gemacht wiirde (S. 42). Im iibrigen erschépfen sich die
meisten Ausfithrungen in der Darstellung von Gemeinplédtzen des hinduistischen
Alltags, Mythos und Kultus. Durch die geographische Beschrankung auf Madurai
und die umliegenden Doérfer kann der Darstellung aber auch kein fiir ganz Tamil-
nadu repridsentativer Wert zugesprochen werden.

Von diesen augenfilligen Mingeln macht bezeichnenderweise nur gerade der
Abschnitt tiber die «Okologische Weisheit» der Tamilen eine Ausnahme, ein The-
menbereich, mit dem sich Capra bekanntlich im Rahmen seiner eingangs erwahnten
Studien vorgédngig auseinandergesetzt hat. Auch hier darf der Leser jedoch keine tie-
fergehende Analyse der Okosysteme Tamilnadus erwarten, die den Rahmen dieser
ausgesprochen populidren Darstellung ebenso gesprengt hétte wie die Erdrterung
aktueller sozialer, kultureller und politischer Spannungen und 6konomischer Pro-
bleme jenen der paradiesisch anmutenden Beschreibungen des tamilischen Land-
lebens (z.B. S. 8).

Abschliessend muss mit Bedauern festgestellt werden, dass es Capra mit dieser
Publikation, entgegen ihrem (anmassenden) Titel, weder gelungen ist, den Wesens-
kern der indischen Kultur zu treffen, noch zur Aufklarung iiber das Tamilvolk einen
substantiellen Beitrag zu leisten. Dariiber konnen weder der attraktive Druck auf
Satinpapier noch die thematisch durchaus passenden, meist grossformatigen Farb-
fotos von teilweise kiinstlerischem Niveau hinwegtduschen, die ihrerseits unter den
teils ergdnzungsbediirftigen (z.B. S. 35, 39), teils unpassenden Erkldrungen (S. 43,
46f.) leiden.

Auch das zweite, von Meyer verfasste Werk befasst sich mit Tamilnadu, doch un-
ter ausschliesslicher Bezugnahme auf die Volksreligion und unter ganz anderen Vor-
aussetzungen: Es handelt sich dabei um die englische Fassung einer Heidelberger
Dissertation unter G. D. Sontheimer, die eine umfassende Untersuchung des Kultes
und der Mythen einer sudindischen Gé6ttin beinhaltet.

In Anbetracht der verwirrenden Vielfalt und Ahnlichkeit weiblicher Dorfgott-
heiten Tamilnadus hat es sich die Verfasserin zur Aufgabe gemacht, am Beispiel
Ankalaparamécuvaris, einer vor allem in dieser Region verehrten Géttin, die eigen-
tiimlichen mythischen und rituellen Charaktermerkmale herauszuarbeiten. Die
Studie basiert auf einer in allen Distrikten Tamilnadus durchgefithrten Feldfor-
schung, die iiber 60 der rund 140 dieser Gottin in dieser Region geweihten Tempel
einschloss.

In methodologischer Hinsicht ist zu begriissen, dass der Fallstudie keine Hypo-
thesen zugrunde gelegt wurden, und dass bei den tonmagnetisch aufgezeichneten
Gesprachen mit den amtierenden Tempelpriestern der anfanglich verwendete Frage-
bogen bald aufgegeben wurde, um die Interviews nicht in vorbestimmte Bahnen zu
lenken. Der Umstand, dass ein grosserer Teil des priasentierten Materials aus reli-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 73

gionsinternen Stellungnahmen und Angaben verschiedenster Art stammt (: My-
then, personliche Gotteserfahrungen, Ritual-Beschreibungen, usw.), die durch Be-
obachtungen im Feld teils ergénzt, teils objektiviert werden, verbiirgt fiir eine hohe
Authentizitdt der Darstellung. Doch auch bei der (oft schwierigen) Interpretation
der komplexen Mythen und Ritualelemente hilt sich Meyer eng an den lokalen bzw.
regionalen und, wo gegeben, panindischen Kontext. Dabei werden neben einschlégi-
gen Studien (B. E. F. Beck, L. Dumont, M.-L. Reiniche, D. D. Shulman) sowohl Texte
der klassischen Tamilliteratur als auch relevantes Vergleichsmaterial aus anderen
Regionen reichlich genutzt.

Die Mythen (Kpt. I) zeichnen ein iiberaus komplexes, ambivalentes Bild der Got-
tin, welches alle Ebenen des Hinduismus einschliesst und die Problematik der be-
kannten Klassifizierungen, wie rein - unrein, heilig - profan, wohlwollend - iibel-
wollend, usw., deutlich macht (S. 39f.). Die Mythen lassen vier teilweise wider-
spriichliche Erscheinungsformen bzw. Wirkungsebenen der Goéttin erkennen, die
den Rahmen darstellen, in dem sich jeder Verehrer sein eigenes Bild von ihr macht
(6S. 57f., 66-69): Auf der hochsten, kosmischen Ebene erscheint die Géttin als Devi
bzw. Adisakti oder alles umfassende, souverane Gottheit. Auf der zweiten, in den
Mythen akzentuierten Ebene tritt sie als verheiratete Gottin, d.h. als auf dem himm-
lischen Kailasa, an der Seite Sivas lebende Parvati auf. Im unharmonischen bzw. ad-
harmischen Kaliyuga wird ihr «Herabstieg» auf die Erde notwendig. Bald in Gestalt
einer jungfraulichen Gottin, bald in Verkleidung einer alten Frau oder Wahrsagerin
setzt sie sich unter Einsatz ihrer teils schopferischen teils zerstorerischen Eigen-
schaften mit den Problemen der Menschen auseinander. Ihr avatara gibt der Goéttin
Gelegenheit ihre eigene Schuld (gegeniiber Siva) zu tilgen und damit zugleich die
«Siinden» bzw. das karma ihrer Verehrer auf sich zu nehmen. Den Mythen zufolge
wird die Gottin auf dieser Ebene zu Ankalaparamécuvari bzw. zu Ankalamman
oder einfach Amman, «Mutter», wenn sie sich im Dorf Mé&l Malaiyaniir (South
Arcot Dst.), dem Kultzentrum, niederldsst, um insbesondere Sippen der Binnenfi-
scherkaste (Cempatavar) zu segnen, die sie ihrerseits als ihre Klangéttin beanspru-
chen. Auf einer vierten Ebene schliesslich manifestiert sich die G6ttin an einem be-
stimmten Ort, oder auch in der Geister- und Ahnenwelt, als namen- und ge-
schlechtslose, wohl- oder iibelwollende, d.h. (noch) unkontrollierte Urkraft in einem
iibernatiirlichen Geschehen; z.B. in Gestalt eines Termitenhiigels, einer Schlange
oder eines Mahlsteines.

Kapitel II gibt zunédchst Einblick in die der Go6ttin geweihten Tempel (Ort, Alter,
Struktur). Sodann werden die verschiedenen Etymologien von Ankalammans
Name - es legen sich nahe: am kali, «schone Kali»; oder: kankalam, «Skelett» - und
Epitheta sowie ihre Ikonographie und die mit ihr verwandten Goéttinnen (Pécci,
Macaniyamman) und als S6hne bzw. Wichter beigegebenen Nebengottheiten eror-
tert. Ihre d4ussere Form hebt ihren Schreckens-Charakter hervor, der sie neben ihren
nekrophagischen Ziigen zu einer Géttin des Kali-Typus macht. Ferner werden die
neun, mit ihrem Kult verbundenen Kasten diskutiert; hauptsichlich nicht-
brahmanische, nicht aber unberiihrbare Gruppen.



74 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Insofern die spezifischen Funktionen der Géttin wesentlich von ihrem rituellen
Charakter abhédngen, liegt der Schwerpunkt der Studie auf einer eingehenden Be-
schreibung und Deutung der fiir ihren Kult typischen Riten und Rituale, den sog.
«corerituals» (II1. A-C: S. 105-234). Das Hauptritual, welches die ndchtliche Pliin-
derung einer aus Erde und den Uberresten einer frisch verbrannten Leiche geform-
ten, furchterregenden Figur (vor allem) durch Frauen beinhaltet, dient hauptsich-
lich der Fruchtbarkeit und Heilung. Die im Getiimmel an sich gebrachte Asche der
mit Parvatiidentifizierten Figur gilt als wirksames Mittel gegen bose Geister, Krank-
heiten und Unfruchtbarkeit, und wird auch im Feld vergraben, um eine gute Ernte zu
sichern (S. 112). - Die Variationen der Kernrituale lassen einerseits bestimmte cha-
rakteristischen Ziige der Gottin erkennen, zeigen anderseits aber auch den Einfluss
bestimmter Faktoren auf die Durchfiihrung der Rituale, wie z.B. der Sanskritisie-
rungs- bzw. Reinheitsgrad der Gottin, Geldmangel, oder Meinungsverschiedenhei-
ten in der mit Verwaltung und Kult eines bestimmten Tempels beauftragten Gruppe.

Hervorzuheben ist die Diskussion der Wechselbeziehung zwischen Mythos und
Ritus aufgrund miindlich iiberlieferter Varianten der Hauptmythen, d.h. von Sivas
Brahmanenmord und des Mythos von Vallalarajan, einem boswilligen Kénig, den
die Gottin damit bestraft, dass sie als Hebamme sein Kind aus dem Bauch der Ko6ni-
gin reisst und sich mit deren Eingeweiden schmiickt. Es wird nahegelegt, dass sich
die Kernrituale nicht aus den Mythen entwickelt haben, und als Erklidrung fiir die
zahlreichen Widerspriiche zwischen Mythos und Ritual die Vermutung gedussert,
dass ersterer erst spater mit den Riten in Verbindung gebracht wurde (S. 159). In
einem so mythischen Weltverstindnis wie dem indischen ist es allerdings unwahr-
scheinlich, dass Rituale je ohne mythischen «Kontext» entwickelt und ausgefiihrt
wurden oder diesem gar vorausgegangen sind. Aufgrund der 4ltesten Literaturzeug-
nisse ist vielmehr anzunehmen, dass Mythos und Ritus von jeher neben- und mitein-
ander bestanden haben und nach den jeweiligen «Erfordernissen» und spontanen
Assoziationen zu einem heute kaum mehr durchschaubaren, sich stindig weiter mo-
difizierenden mélange verkniipft worden sind.

An dieser und anderen Stellen tritt freilich die Spannung zwischen der ganzheit-
lichen rituell-mythischen Erfahrung der Informanten und der wissenschaftlichen
Analyse zutage; so auch z.B., wenn letztere Ankalammans Entwicklung aus einem
rein negativen, gefiirchteten Geistwesen (péy) nahelegt (S. 209), die der aktuellen Er-
fahrung und Vorstellung der Géttin seitens ihrer Verehrer als «beschiitzende Mut-
ter» zuwider steht (S. 223f.). Wie auch in Kapitel IV iiber die Wechselbeziehung zwi-
schen Géttin und Verehrer deutlich wird, liegt dem Kult keine Angst zugrunde, son-
dern das Bestreben an der Macht und Kraft (cakti) der Gottin bzw. anihrer «Gnade»
teilzuhaben, die vor allem in ihrer rituellen Darstellung und Besessenheit gesucht
und erfahren wird.

Im abschliessenden Kapitel V werden ein der Gottin gewidmetes Gedicht und
vier ausgewihlte Lieder in poetisch schoner Ubersetzung wiedergegeben (Original-
texte im Anhang). Einige néhere Erlauterungen, z.B. zu Daksinamarti (S. 274, v. 13)
oder Vélmurukan (S. 277, Z. 19), wiren hier jedoch angebracht. Auf Seite 303 wird



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 75

die Liste von Ankalamman-Tempel im North Arcot Distrikt irrtiimlicherweise mit
«South Arcot-district» iiberschrieben. Auch andere kleinere Mingel, wie z.B. feh-
lende diakritische Zeichen (z.B. S. 280: Vétanti; 309: Bhagavatapurana; Index:
Camunda, pairnima) und in bezug auf den Index wiinschenswerte Eintrage (z.B. ling
ga, yoni, pucari), freilich schmaélern den inhaltlichen Wert dieser sonst auch dusser-
lich sorgfaltigen, tamilologisch fundierten Studie in keiner Weise.

Ralph Marc Steinmann

ALAN L. NussBauM, Head and Horn in Indo-European. (Untersuchungen zur indo-
germanischen Sprach- und Kulturwissenschaft = Studies in Indo-European Lan-
guage and Culture; Neue Folge/New Series 2). Berlin; New York: de Gruyter 1986.

Im Rahmen der wieder aufgenommenen Reihe «Untersuchungen zur Indoger-
manischen Sprach- und Kulturwissenschaft» liegt nun A. Nussbaums Abhandlung
zur indogermanischen Wortfamilie «Kopf» bzw. «Horn» ver. Obschon in den ver-
schiedenen etymologischen Worterbiichern schon seit jeher sog. «gesicherte» ety-
mologische Wortgleichungen vorliegen (e.g. ai. sirah gr. képag), zeigen Nussbaums
Ausfithrungen nachtriglich gewiss, dass eine systematische Untersuchung dieser
Wortfamilie schon lange vonndten gewesen wire.

Gleich zu Beginn (S. 1f.) weist Nussbaum auf die elementare Problemstellung
hin: Innerhalb der zu untersuchenden Wortfamilie begegnen wir in den Einzelspra-
chen sowohl zwei verschiedenen Stammstrukturen (Anit *Ker- vs. Set *kerh;-) als
auch zwei grundsitzlich differenzierten semantischen Wortfeldern (eben «Head»
vs. «Horny»), die sich beide nicht zufriedenstellend auf einen Nenner bringen lassen.
Nussbaums Grundgedanken zur Lésung dieser Probleme lassen sich folgendermas-
sen referieren:

1. Mittels eines -(n)o/u- Formans werden von *ker- Begriffe mit der Bedeutung «Horn (als konkre-
ter Gegenstand; z.B. H. eines Tieres)» gebildet (S. 1-18).

2. Mittels eines - k.- Formans werden von *£er- Begriffe mit der Bedeutung «Horn (als Knochensub-
stanz, z.B. des Schidelknochens)» gebildet, die in griech. myk. kerd und heth. *kara (erschlossen
aus karauar) noch greifbar sind (S. 19ff.). Diese Ableitungen flektieren proterokinetisch.

3. Alle anderen Set-Wurzeln (auf -h,; S. 48f.), die auf eine Bedeutung «Kopf» weisen, sind als hyste-
rodynamische Kollektivbildungen *£réh,- neben proterokinetischem *[erha- (s.0. unter 2.) zu erkli-
ren (d.h. etwa «Masse des Schiddelknochens» mit sekundirer Bedeutungsentwicklung zu «Schédel,
Kopf»; S. 102ff.). Hysterodynamisches *£réh.- sieht Nussbaum dabei einerseits in griech. kdpa an-
dererseits in griech. (&€ ni) xap und heth. (kit) kar reflektiert. Letztere beide fiithrt er auf ein frith uni-
verbiertes Syntagma *epi + kréh; (endungsloser Lokativ) "epif{hz zuriick (S. 85ff.). Als letzte Evi-
denz fiir hysterodynamisches *kréh;- dienen ihm schliesslich verschiedene indoarische Bildungen,
die alle auf indisch *$raya- (S. 95).

4. Zu den verschiedenen einzelsprachlichen s-stimmigen Ableitungen von *kérhz-/kréh;- bietet
Nussbaum folgende Losung an (S. 139-219):

Griech. képag «Horn» ist s-Erweiterung von *kérh,- «Hornsubstanz (s.o. 2.)».

Dagegen liegt griech. kdpa, kpdatog und ai. Siras- sirsn- ein urspriingliches Paradigma N-A
*kréhs, Obl. *krhz-és- zugrunde, wobei als Vorbild fiir die Flexion N-A X, Obl. X + és- das idg.



76 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS .

Wort «Ohr» gedient haben soll (neutraler s-Stamm mit N-A*h éus-s > *hzéus vs. Obl. *hus-és-;
S. 210ff.). Die Ausdehnung des Obliquenstammes *krh.-és- auch auf den N-A Sg. ist eine indo-
iranische Neuerung (altes Paradigma also noch in griech. N-A Sg. kdpu vs. urspriingl. N-A PL
kapnva erhalten); ebenso ist folglich die Erweiterung des Obliquenstammes *krhz-es- mit -n-
(— *I?_rhz-s-n-) im Griech. bzw. Indoiran. erst in einzelsprachlicher Zeit erfolgt (zur Erweiterung
mittels -n- s. besonders S. 200ff.).

S. Von einer Lokativbildung *Krh;z-s-er zu obigem s-Stamm (vgl. av. zamarya) leitet Nussbaum ein
Substantiv *krh»-sér (etwas «was sich auf dem Kopf befindet») ab (analog zu Lok. *dhgh-m-én
«auf der Erde»: *dhgh-m-on «was sich auf der Erde befindet — Lebewesen» in lat. hemo, lit. Zmud
usw.). Eine solche Bildung *IE_rhz-s-ér ist nach Nussbaum fortgesetzt in griech. myk. (seremo)-
karaor /-krahor-/ (o-Stufe in Komposition!) wozu das feminine *-krahr-ia schliesslich als Hinter-
glied in Bahuvrihis griech. -xpaipa zugrundeliegt (S. 239ff.).

Von demselben Lok. *krhz-s-er nehmen iiber ein thematisches Adjektiv *rhz-s-r+d- («in, auf dem
Kopf») schliesslich auch lat. cerebrum und griech. kapdpa (Hesych) ihren Anfang.

6. S. 248ff. widmet Nussbaum dem Wort «Hornisse» im Lat., Germ. und Balto-Slav.

Demnach sind lat. crabro, lit. Sir§ud, germ. *hursla- uva.m. auf ein besitzanzeigendes Adjektiv
*E(hzs(e)r-o- zum in 5. genannten Substantiv *I?(h ,-s-ér («was sich auf dem Kopf befindet, Kopfbe-
deckung») zuriickzufithren, fiir welches Nussbaum eine Bedeutung «Kopfbedeckung/Fiihler ha-
bend — (subst.) Hornisse» ansetzt. Die verschiedenen Begriffe fiir «Hornisse» in den Einzelspra-
chen zeigen dann teils durch verschiedene Dissimilationsprozesse, teils auch durch Erweiterung mit
individualisierendem -on- ein uneinheitliches Bild.

Es folgen am Ende des Buches zwei Appendices (zu griech. &€ nikap, npdyvv) und
zuletzt Nachtridge und Korrekturbemerkungen.

Aus dieser kurzen Zusammenfassung ist das Vorgehen Nussbaums wohl schon
deutlich zu Tage getreten. Es muss dabei dem Autor als erstes vollauf zugestanden
werden, dass sein Modell ein logisch in sich geschlossenes Gebilde darstellt. Aller-
dings muss man mit Nussbaum nicht immer einig gehen. Trotz aller Diskussion
scheint z.B. der auf S. 120ff. beschriebene Ableitungsprozess problematisch, der
von einem proterodynamischen (und an und fiir sich bereits kollektiven) *kérh-
«Knochensubstanz» zu einem kollektiven, hysterodynamischen *kréh,- «Gesamt-
heit des Schddelknochens — Schidel — Kopf» fiihren soll (s.o. unter 3.).

Zu diesem Vorgang vergleicht Nussbaum Fille wie *sok-r (heth. §akkar) zu (kol-
lektivem *s(e)k-or (griech. ok®p). Die wesentliche Parallele besteht aber einzig dar-
in, dass von nicht zéhlbaren Begriffsbildungen Kollektiva sekundéar abgeleitet wer-
den kénnen (s. S. 123 Anm. 33). Ansonsten aber haben wir es bei den idg. Kollektiva
auf -éC/-0C, wie Nussbaum S. 129f. selbst annimmt, mit sekundéir mittels -4, abge-
leiteten Bildungen auf -eCh,/~0Ch; zu tun. Dies aber schafft fiir Nussbaums Ansatz
eines selbstindigen *Kréh,- erhebliche Probleme, da bereits das Grundwort *kérh,-
ein solches Kollektivum auf -4, darstellt. Um am grundsprachlichen Charakter von
*/réh,- festhalten zu kénnen, miisste so Nussbaum m.E. annehmen, dass erst nach
einer lautgesetzlichen Entwicklung von -eChz/-0Ch; zu -éC/-0C zu *kérh;- nach
den nun auf - PC auslautenden Kollektiva analogisches *kréh,- hinzugebildet wor-
den wire (was im Grunde genommen auch voraussetzt, dass -4 im lautlichen Kon-
text -Vh> nach solchem in -Ch; geschwunden wire). Deshalb scheint es (trotz der ab-
lehnenden Haltung Nussbaums 106ff.) nicht so abwegig, die einzelsprachlichen Be-
lege auf ein einziges grundsprachliches Paradigma *kérh,, Obl. *kréh;- zuriickzu-
fithren, dabei aber die Reflexe einer Bedeutung «Horn (als Knochensubstanz)» als
sekundir anzusehen (worauf hier aber nicht ndher eingegangen werden kann).



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 77

Bisweilen nimmt Nussbaum auch seltsame Umwege in Kauf: So setzt er S. 249f.
fiir lat. cerebrum und lat. crabro, lit. $irSué usw. zwei getrennt herzuleitende idg.
Vorstufen *krhzsro- an. Dies ist aber wohl der Preis der Konsequenz, mit welcher
Nussbaum sein Modell durchfiihrt.

All dieser Kritik ist nun aber entgegenzuhalten, dass in diesem Werk stets auf
ausgesprochen hohem Niveau argumentiert wird. Nussbaum erweist sich dabei als
hervorragender Kenner der indo-germanischen Rekonstruktion wie auch der Ein-
zelsprachen. So ist es nicht verwunderlich, dass man bei der Lektiire dieses Buches
immer wieder auf wertvolle Einzelergebnisse stosst. Ausgezeichnet sind, um aus vie-
lem nur einiges hervorzuheben, Nussbaums Bemerkungen zur (idg.) Univerbierung
(S. 81ff.), zu Lokativformen als Ausgangspunkt nominaler Bildungen (S. 186ff.,
236ff.), im Bereich der griech. Sprachwissenschaft seine Herleitung von myk.
-karaor- und die Begriffsbestimmung von -kpaipa in Komposita (beides S. 220ff.).

Besonders auffillig ist zudem das feine Gespiir des Autors fiir chronologische
Schichtung selbst schon innerhalb der rekonstruierten Grundsprache. Zusammen-
fassend lésst sich deshalb sagen, dass Nussbaums verdienstvolles Unterfangen, sein
Augenmerk auf eine einzige Wortfamilie zu richten, durchaus gegliickt ist. Die Lek-
tiire seiner Arbeit stellt so fiir jeden vergleichenden Sprachwissenschafter zweifellos
einen betrichtlichen Gewinn dar - «Head and Horn in Indo-European» darf als
eine der erfreulichsten Neuerscheinungen des Jahres 1986 gelten.

Ivo Hajnal



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

