
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 41 (1987)

Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Mario Sabattini (éd.). Orientalia Venetiana - in Onore a L. Lanciotti. Leo S.

Olschki, Florence (1984).
Ruprecht Kurzrock (éd.). China. Série «Forschung und Information», Collo-
qium Verlag, Berlin (1980).

Notre revue a reçu de l'éditeur florentin Leo S. Olschki le premier volume d'une
série intitulée Orientalia Venetiana, accompagné d'une demande de recension.
Lorsqu'on désire répondre à ce souhait, on ne peut s'empêcher de comparer
l'ouvrage avec un petit livre publié à Berlin en 1980 sous le titre de China. En effet, ces
deux volumes ont la même intention de base: mettre des textes sérieux sur la Chine,
écrits par différents spécialistes authentiques, à la disposition d'un large public.
Mais la «philosophie» d'édition choisie pour atteindre ce but a été très différente:
vulgarisation sans gros appareil scientifique dans le cas du livre allemand, publication

accompagnée d'un fort appareil de notes, de listes bibliographiques et de
glossaires chinois dans le livre italien, et ce, avec des contributions écrites en plusieurs
langues.

Peut-on comparer utilement ces deux démarches? Le volume publié à Berlin
étant relativement ancien, et ayant déjà fait l'objet d'analyses dans d'autres revues,
nous n'allons pas en effectuer ici la critique approfondie. Par contre, nous allons
pour commencer présenter un peu plus en détails un choix de textes pris parmi ceux
rassemblés dans les «Orientalia» de notre voisin méridional.

Sinologues de Venise et autres lieux

Le premier volume des «Orientalia Venetiana» a été publié sous la direction de
Mario Sabattini par les enseignants et les assistants du Séminaire de Littérature
Chinoise de l'Université de Venise - et par quelques auteurs extérieurs - en hommage à

Lionello Lanciotti qui y avait enseigné pendant treize ans.
Editeur de «La Donna nella Cina Imperiale e nella Cina republicana», et auteur

de nombreux articles de bonne réputation sur les masques de bronze, les légendes
des fondeurs d'épées (traductions), les songes et leur signification littéraire en Chine
(en partie traductions, en partie analyses littéraires), etc., auteur aussi de contributions

importantes à des encyclopédies («La Civiltà dell'Oriente», volume «Cina»),
ou à des colloques, Lanciotti avait été professeur à Rome (Scuola Orientale) avant
d'être nommé directeur du Séminaire de Venise.

Environ les deux tiers des textes publiés dans le volume en son honneur (9 exactement)

sont donc des travaux de ses anciens étudiants ou collaborateurs, tandis que
les cinq contributions restantes ont été fournies par des sinologues connus, ayant eu
des contacts avec le séminaire vénitien, ou y ayant collaboré pendant la période
d'activité de Lanciotti.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 65

Le volume très élégamment réalisé, et imprimé dans une excellente typographie
sur du papier de luxe, présente essentiellement des études de problèmes sinologiques
de détails ou des études de textes anciens, alors que le «China» de Berlin, imprimé de

façon plus économique, a plutôt tendance à s'attaquer à des sujets généraux à fond
historique ou sociologique. On pourra peut-être seulement regretter que le choix des

thèmes soit moins conséquent dans le volume italien, surtout au niveau des auteurs
extérieurs qui ont probablement simplement envoyé ce qu'ils avaient en réserve dans
leurs tiroirs, car il ne semble pas qu'une gamme spécifique de sujets ait été exigée par
l'éditeur. Ceci dit, nous allons maintenant examiner plus en détails quelques-uns des

textes du livre vénitien.

«Le choix du roi»

Comme nous l'avons déjà mentionné, c'est l'éclectisme qui est une des marques les

plus frappantes du produit de l'éditeur florentin. Comme les textes sont nombreux,
il n'est pas possible de les analyser tous dans le cadre de cette recension. Nous allons
donc nous limiter à en présenter un petit choix qui, nous l'espérons, sera à peu près
représentatif.

L'article «I Gesuiti e gli inizi della stampa cristiana in Asia Orientale» (Les Jésuites

et les débuts de l'imprimerie chrétienne en Asie Orientale», p. 43 et suiv.),
d'Adriana Boscaro, nous donne une description fascinante du début de l'activité
typographique de ces missionnaires en Asie. Cette description est basée, entre
autres, sur deux livres jésuites, imprimés l'un à Macao en 1588, l'autre au Japon en
1591, et redécouverts récemment dans la bibliothèque Marciana de Venise. Au
niveau de l'histoire des missions, c'est surtout la difficulté qu'avaient les Japonais à

comprendre la motivation des missionnaires qui frappera le lecteur (On notera que
les Chinois connaissaient la même difficulté; cf. Gernet, «Chine et Christianisme»;
recension dans Etudes Asiatiques No 2/1983 p. 139 et suiv.). Au niveau linguistique,
ce sont le problème du rômaji et le problème des malentendus sur l'usage des

idéogrammes comme éléments phonétiques (sic) qui retiendront l'attention. Enfin
l'historien des techniques notera que la typographie (imprimerie à caractères mobiles) a
été introduite à l'époque au Japon à partir de deux sources - la source coréenne et la
source européenne - mais que les Japonais ont rejeté ces techniques compliquées et
coûteuses, et conservé la xylographie d'origine chinoise (imprimerie par planches
gravées), alors plus rapide et plus économique.

L'article «Astronauti taoisti da Chang'an alla Luna» (Astronautes taoistes de

Changan à la Lune, p. 69 et suiv.) d'Alfredo Cadonna, qui présente des notes sur le

manuscrit S-6836 de Dunhuang à la lumière des travaux d'Edward Schaefer, illustre
particulièrement bien la problématique du volume vénitien comme ouvrage de

vulgarisation: cet article est en effet d'un très grand intérêt; mais il présuppose de la part
du lecteur tant de connaissances de base, que l'on peut admettre qu'il restera illisible
pour tout non-orientaliste. C'est ainsi que même les dates de règne de Xuan Zong,



66 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

dont le vol à la Lune est décrit, ne sont pas indiquées par le texte de Cadonna. Bien
que le travail d'analyse, en particulier au sujet des influences bouddhiques dans les

textes taoistes de l'époque, soit sérieux et solide, le néophite ne saura pas comprendre
dans quel cadre ce renouveau taoiste sous les Tang a eu lieu, car il manque des indications

- même sommaires - sur le règne de Xuan Zong et sur l'environnement historique

et religieux du pays. De plus, il est dommage qu'il y ait tant de fautes d'orthographes

dans les citations en Français. On se réjouit par contre du glossaire et des textes
chinois.

L'article «La riabilitazione di Liu Shaoqi» (La réhabilitation de Liu Shaoqi, p.
133 et suiv.) de Patrizia Dado, par contre, est lisible pour tous. Cet article tire d'ailleurs

une qualité particulière de son origine italienne: l'existence d'un fort parti
communiste dans ce pays, et le passé prestigieux du mouvement marxiste italien
(Gramsci, etc.) explique la présence en Italie de nombreux sinologues capables de

discuter sérieusement et en connaissances de cause des problèmes du «marxisme»
chinois. L'article de P. Dado, tout en exposant brillamment comment la réhabilitation

de Liu Shaoqi, à partir de fin 1979-début 1980, permit de libérer des énergies
nouvelles sans diviser trop le PC chinois par une critique ouverte de Mao, présente
des commentaires bien étayés des publications de février-août 1980, et dessine aussi

intelligemment une fresque de l'action du révolutionnaire Liu au cours des années
20-60.

C'est un article d'un autre genre que nous devons à Mario Sabattini, l'éditeur de

l'ouvrage. Sous le titre «Il Paleolitico in Cina» (Le Paléolithique en Chine, p. 235 et
suiv.), il trace un large tableau, documenté avec précision (nombreux résultats de
recherches récentes, avec datages) de l'Age de la pierre taillée en Chine. Il en ressort que
le Yunnan a été un des centres d'origine de l'humanité (Ramapithèques puis Homo
erectus: Homo erectus yuanmouensis, -1,7 mio. d'années). Les sites correspondants
sont bien plus anciens que les sites paléolithiques classiques découverts dans le nord
entre 1921 et 1937, que l'on pouvait dater entre-1 mio. et-100 000 ans. Les trouvailles
faites depuis 1949 se répartissent sur une vaste géographie: du Shanxi au Guangdong,

en passant par l'Anhui, le Guizhou, etc. Homo sapiens apparaît vers -40 000,
et les sites montrent un travail de la pierre en grands progrès. En ce qui concerne la
«révolution néolithique» en Chine, on connaît désormais plusieurs sites à évolutions
spécifiques datables à partir de -8000, de sorte que les théories monogénétiques sont
maintenant complètement réfutées. La domestication est constatable à partir de

-7500. On possède ainsi à présent des sites néolithiques (excavés en particulier vers
1977-1978) nettement plus anciens que ceux de la culture de Yangshao; le «Missing
link» entre le Mésolithique et la culture de Yangshao a donc été trouvé.

Nous allons terminer cette brève revue de quelques chapitres des Orientalia Venetiana

avec l'excellent article de Tsien Tche-Hao: «Le juridisme du droit chinois
archaïque dans le Shujing et le Zhouli» (en Français). Ce texte montre qu'il existait un
droit en Chine avant Confucius. Mais dès la période archaïque, on note une particularité

typiquement chinoise de ce droit: la prévention est plus importante que la
répression, et les rites ont plus de valeur que le droit lui-même. Le Zhouli montre d'au-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 67

tre part que l'on trouve très tôt dans l'Empire du Milieu une claire séparation de
différentes fonctions au niveau d'instances appelées «ministères». L'essentiel des procès

civils est confié au «Ministère de la Terre», tandis que les procès pénaux sont du
ressort du «Ministère de l'Automne», chargé des «châtiments». Très tôt aussi, la
notion d'infraction est accompagnée en Chine de la notion de circonstances atténuantes,

ce qui constitue la preuve d'un mode de pensée très différencié dans ce domaine.
L'auteur conclut en soulignant que le droit chinois traditionnel n'était pas si étrange
que l'on affirmé bien des auteurs occidentaux.

Conclusion

Ce petit choix de chapitres des Orientalia Venetiana n'épuise naturellement pas la
richesse du volume, et l'on voudra bien me pardonner, je l'espère, la subjectivité de ma
sélection. Dans l'ensemble, ce livre bien présenté et bien imprimé est une contribution

utile à la sinologie, et a de plus l'intérêt de nous faire mieux connaître les travaux
de la sinologie italienne, un peu oubliée chez nous. Par rapport au livre allemand
mentionné au début de cette recension, le matériau scientifique est plus abondant et
plus solide, tandis que le choix des thèmes est malheureusement moins homogène.
On regrette aussi la présence de fautes d'orthographe si nombreuses dans les textes en
Français (citations et articles): avec un si belle typographie sur un si beau papier, il
est dommage de ne pas se donner la peine de chercher un lecteur capable de bien
contrôler les épreuves. Quant au concept, on peut se demander s'il est sensé de publier
simultanément des articles aussi difficiles et spécialisés que celui de Cadonna d'une
part, et aussi typiquement «vulgarisation» (sans rien vouloir enlever à la qualité
intrinsèque du chapitre!) que celui de Dado d'autre part. Par contre, on ne peut
qu'hautement louer les excellentes bibliographies et les nombreux glossaires. C'est
une aide excellente et une bonne preuve du sérieux du travail italien.

En conclusion, les deux volumes ont leurs charmes spécifiques, l'un s'adressant

plutôt au grand public, l'autre plutôt aux spécialistes. Mais les deux sont nécessaires.

Il faut donc se réjouir de la publication italienne, et souhaiter de tout cœur la poursuite

de la série ainsi commencée.
Jean-Pierre Voiret

Heinrich Dumoulin, Geschichte des Zen-Buddhismus. Band II: Japan. Francke
Verlag, Bern/München, 1986. X + 522 Seiten.

Dies ist nun der zweite Band der umfangreichen Zen-Geschichte H. Dumoulin's.
Er schliesst nahtlos an den ersten Band an, der mit der Song-Zeit in China endete.
Der zweite Band beginnt eigentlich mit Eisai (1141-1215), der Zen «als Erster» nach
Japan brachte (1191).



68 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

H. Dumoulin beginnt jedoch seine Geschichte des Zen in Japan mit einer kurzen
«Vorgeschichte» (S. 5-7), mit den verschiedensten Mönchen wie Daozhao (]. Dôshô,
628-700) oder Daoxuan (j. Dosen, 702-760), die mehrheitlich mit der sogenannten
«Nord-Schule»1 in Verbindung standen. Eine erste Welle der Überlieferung des Zen
reicht also bis weit in die Nara-Zeit (710-794) zurück. Dann geht H. Dumoulin
jedoch über zur Kamakura-Zeit (1192-1333), in der der Einpflanzung des Zen in Japan
bleibender Erfolg beschieden war.

Diese Zeit war gekennzeichnet durch ein starkes Bedürfnis nach Reform. Im
Buddhismus äusserte sich dies im Erscheinen der bis heute noch populären neuen
Schulen wie Nichiren, Jôdo, Jôdo-Shinshû oder eben Zen. Zen ist in der Hinsicht
bemerkenswert, dass es die Erneuerung nicht in Japan suchte, sondern sich nach
China wandte. H. Dumoulin zeichnet ein faszinierendes Bild der verschiedensten
Wege zur Reformation innerhalb der Zen-Schule in den ersten zwei Kapiteln. Besonders

interessant für den Rezensenten ist ein kurzer Abschnitt auf den Seiten 10 und
11, der über Eisai's Verhältnis zu den Regeln handelt. «Die Erneuerung des japanischen

Buddhismus forderte nach seiner [ Eisai] Überzeugung vor allem die ernste
Beobachtung der Gebote und Regeln (jap. kairitsu).» (S. 10). Die analoge Situation
ist in der Tokugawa-Zeit (1603-1868) zu sehen, als sich die Zen-Buddhisten sehr für
das Zen Yinyuan Longqi's (j- Ingen Ryûki, 1592-1673), das dieser aus China mit
herüberbrachte, interessierten. Auch dieses, später unter dem Namen Ôbaku bekannte
Zen, zeichnete sich durch eine strikte Befolgung der Regeln aus. Viele der Reformer
der Tokugawa-Zeit erhielten durch Ôbaku Anstösse zur Reform ihrer eigenen Schulen.

Das zweite Kapitel ist Dôgen, den H. Dumoulin besonders hochschätzt, gewidmet.

In den folgenden Kapiteln wird die Entwicklung der beiden Schulen Rinzai und
Sôtô anhand grosser Gestalten dieser zwei Richtungen ausführlich nachgezeichnet.
So fehlen natürlich z.B. Musò Soseki (1275-1351) oder Ikkyû Sôjun (1394-1481)
nicht. Völlig richtig ist meines Erachtens die Empfehlung des Autors, die Gozan-
Bewegung verdiene eine etwas differenziertere Betrachtungsweise (S. 148/149). Die
Bewegung darf nicht einfach, ausgehend von der Zeit des Verfalls Ende der Muro-
machi-Zeit (1333-1573), als Ganzes als degeneriert verurteilt werden.

Ein eigenes Kapitel widmet H. Dumoulin dem «Zen in Kultur und Künsten».
Am Schluss fügt er selbst eine Rechtfertigung bei, die zugleich auch als ausgezeichnete

Zusammenfassung dieses Kapitels gesehen werden kann: «Allerdings verdienen
die kulturellen Einflüsse des Zen auf breite japanische Volksschichten
überdurchschnittliche Beachtung. In China konnte die Zen-Schule trotz synkretistischer
Vermischung mit anderen Formen buddhistischer Religiosität nie einen ähnlichen Grad
von Volkstümlichkeit erreichen.» (S. 222).

1 Über die Nord-Schule siehe Dumoulin, Band I (s. Index in diesem Buch) und Bernard Faure, La Volonte

d'Orthodoxie, unveröffentlichte Dissertation Paris 1984, der sich speziell mit der Nord-Schule
beschäftigt.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 69

Mit dem folgenden Kapiteln dringt H. Dumoulin in die Neuzeit (Tokugawa- und
Meiji-Zeit) ein. Auch diese Epoche erfährt von ihm eine etwas andere Beurteilung,
als sie bisher in solchen Geschichten zu finden war. So schreibt er auf Seite 317: «Der
Überblick über die Zen-Schulen während der Tokugawa-Zeit hat eine unerwartet
grosse Zahl von interessanten Vorgängen und bedeutenden Persönlichkeiten in unser

Blickfeld gerückt, eine Tatsache, die in Anbetracht der geistigen Versteifung
infolge des einengenden Kontrollsystems dieser wenig gut beleumdeten Epoche
verwundern mag. Die Wichtigkeit dieser Zeitspanne ist heute, nicht zuletzt dank der
japanologischen Forschungen der letzten Jahrzehnte, eine anerkannte Tatsache1.

Der Rezensent hofft, dass sich diese Ansicht auch allmählich unter den
Buddhismusforschern durchsetzt, da das heutige Zen wohl eher ein Resultat der Tokugawa-
und weniger der Kamakura-Zeit ist. Zu dieser neuen Beurteilung kommt der Autor
nach einer detaillierten Studie von verschiedensten Meistern wie Takuan
(1573-1646), Bankei (1622-1693), Suzuki Shôsan (1579-1655), Yinyuan Longqi
(1592-1673) und natürlich Hakuin Ekaku (1686-1769), dem er auch ein eigenes
Kapitel widmet.

Allerdings unterlaufen H. Dumoulin hierbei zwei Fehler, die eine Berichtigung
verlangen. So schreibt er in bezug auf Takuan auf S. 427, Anm. 95, dass D. T. Suzuki
den ganzen Text des Taiaki übersetzt habe. Suzuki übersetzte jedoch nur den in
Chinesisch geschriebenen Teil, die in kana verfassten Kommentare zum Text übersetzte

er nicht. Und auf S. 264 schreibt H. Dumoulin, dass Yinyuan, soweit man wisse, mit
der Absicht nach Japan gekommen sei, im Land zu bleiben. Es kann jedoch als
sicher gelten, dass Yinyuan nach Ablauf von 3 Jahren wieder zurückkehren wollte3.

Von Bedeutung ist dann der Abschnitt über die Entwicklung des Zen nach Tokugawa,

da dies bisher in westlicher Sprache von niemandem unternommen wurde. Im
Nachwort weist der Autor auf die vielen Entwicklungsmöglichkeiten des Zen im
20. Jahrhundert hin, so die Berührung und Verpflanzung nach Westen oder, wie auf
S. 379: «Die Entwicklung des Zen ist zur Zeit durch eine sich beständig weiter
ausdehnende Pluralität gekennzeichnet». Dies trifft z.B. für die Zen-Interpretation der

sogenannten «Kyôto-Philosophie» zu, die einen völlig neuen approach versucht.
Alles in allem darf man Prof. Dumoulin für diese zwei Bände sehr dankbar sein,

geben sie doch - auf engem Raum - eine detaillierte Darstellung der Geschichte des

Zen von den Anfängen bis ins 20. Jahrhundert, die auch die umfangreiche neuere,
vor allem japanische Forschung, berücksichtigt.

Leider sind auch in diesem Band, wie schon im ersten, wieder sehr viele Druckfehler

zu finden (die Liste der Corrigenda zu Band I umfasst zwei Seiten!), die den

sonst sehr guten Eindruck etwas trüben; die wichtigsten seien hier genannt:
S. 5 Z. 21: 628 statt 598
S. 7 Z. 18: 1262 statt 126é?

S. 164 Z. 6: 1481 statt 1494

2 Hervorhebung vom Rezensenten.
3 S. Hirakubo Akira, Ingen (Yoshikawa kôbunkan) Tokyo, 1974/4, S. 86.



70 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

S. 184 Z. 21: 8. statt 12.

S. 191 Z. 16: Sieben statt Sechs
S. 200 Z. 22: 1357 statt 1357

Z. 36: 1755 statt 1755

S. 225 Z. 17: 1467-1477 statt 1567-1577
S. 246 Z. 34: 1627 statt 1527

S. 267 Z. 4: 1695 statt 7727
S. 270 Z. 16: 645 statt 642
S. 387 Anm. 8: 774 statt 744.
S. 395 Anm. 27, Z. 27:149 statt 720
S. 428 Anm. 5, Z. 49: Minamoto statt //ara.

Dasselbe auf S. 430 Anm. 25, Z. 8.

S. 429 Anm. 8, Z. 6: /fôfukuji statt Sôfukuji.
Dasselbe S. 262, Z. 15

Dieter Schwaller

Fritjof Capra, Die Seele Indiens. Tamil Nadu. Mit Fotos von Jacqueline Capra.
Hamburg: Ellert und Richter, 1984. 48 S. [einschl. 24 Farbtafeln u. Quellenangaben],

28 cm.
Eveline Meyer, Ahkälaparamecuvari. A Goddess of Tamilnadu, Her Myths and
Cult. Beiträge zur Südasienforschung; Bd. 107). Stuttgart: Steiner, 1986. XII, 339 S.

[einschl. 2 Tab. u. 1 Skizze im Text, 1 Anhang, 2 Karten, 1 Abkürz.-Verz., je 1 Liste
der Informanten u. der Ahkälamman-Tempel in Tamilnadu, Bibliographie, 1 Index
u. 25 schwarzweisse Fotoreproduktionen], 24 cm.

Mit seinen mehrfach aufgelegten Bestsellern Wendezeit (Orig.: The turning
point) und Der kosmische Reigen bzw. Das Tao der Physik (Orig.: The Tao of
physics) ist der an der Universität von Berkeley lehrende Physiker Fritjof Capra als

prominenter Vertreter des naturwissenschaftlichen Zweiges der «neuen Religiosität»

bzw. des «neuen kosmischen Bewusstseins» in Erscheinung getreten. Insofern
die Öffnung gegenüber fremdländischem, insbesondere asiatischem Kulturgut ein
Hauptmerkmal der religiösen Alternativbewegung darstellt, konnte man auf
Capras Indien-Rezeption gespannt sein.

In der vorliegenden Publikation will Capra in Zusammenarbeit mit seiner Frau
ihr gemeinsames Erlebnis von Tamilnadu durch die teils literarische, teils bildliche
Darstellung «der Gesichter und Alltagstätigkeiten seiner einfachen Leute» zum
Ausdruck bringen (S. 4). Direkter Anlass hierfür scheinen die Schönheit, Eleganz
und Würde des Tamilvolkes gewesen zu sein, die das Ehepaar Capra immer wieder
an die Worte Mahäma Gandhis erinnerten (ebda.):
Das spirituelle Erbe Indiens
ist einfaches Leben und hohes Denken.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 71

In den zehn, in zwei Spalten gesetzten Abschnitten, die durch kürzere und längere
Fotosequenzen unterbrochen und illustriert werden, beschränkt sich jedoch Capra
nicht auf eine deskriptive Darstellung der tamilischen Volkskultur, sondern
versucht auch in deren Geschichte und vor allem religiösen Formen Einblick zu geben;
darüberhinaus nimmt er Stellung zu kontroversen Themen der Indologie und Dravi-
dologie bzw. Tamilologie. Dass sich der Verfasser dabei auf engem Raum und ohne
Beiziehung eines fachwissenschaftlichen Beirates eine Fülle von unzulässigen
Nivellierungen und Simplifizierungen, aber auch von unhaltbaren Feststellungen und
ungenauen oder falschen Angaben von Fakten zu Schulden kommen lässt, kann nicht
erstaunen. (Im Quellenverzeichnis werden zwar neben neohinduistischen Publikationen

auch einige wenige fachspezifische Studien angeführt, ohne dass von diesen

jedoch gebührender Gebrauch gemacht worden wäre.) Über die angepasste
Transkription und selbst die befremdende Nomenklatur (z.B. «Tamili» statt Tamil) und
unrichtige Genusbildung von Fachbegriffen (z.B. «die Mahâbhârata» [«.], «der Weg
des Bhakti» [f.]) kann in einer populären Darstellung möglicherweise noch
hinweggesehen werden, nicht jedoch über inhaltliche Fehler. Hierfür einige typische
Beispiele: 1. Die von Capra verallgemeinerte Meinung, dass die Sprache der Indus-Zivilisation

Protodravidisch war (S. 4), ist bis heute Gegenstand zahlreicher Spekulationen

und Hypothesen geblieben. 2. Seit H. Oldenberg (Die Religion des Veda, 1917,

S. 101) und anderen Veda-Forschern wird niemand mehr kategorisch behaupten
wollen, dass «die Religion der Arier polytheistisch war» (ebda.), sondern deren
Gottesglauben genauer mit Kathenotheismus umschreiben. 3. «Die Wurzeln des

Hinduismus» können auf Seiten der vedischen Arier nicht auf den Veda (der angeblich
nach Indien «gebracht wurde») und auf Seiten der dravidischen Völker nicht auf
deren Mythologie und Rituale beschränkt werden (S. 33), als ob die ersteren keine

Mythen und Kulte gekannt und die letzteren über keine (mündliche) Literatur
verfügt hätten.

Aber auch der Völksreligion der Tamilen vermag Capra kaum gerecht zu werden.

Obgleich, wie der Autor selbst wiederholt feststellt (z.B. S. 5,40), die tamilische Kultur

und Religion stark an der Sinnenwelt orientiert ist, beschreibt er sie unter betont
spirituellen Vorzeichen. In auffälliger Übereinstimmung mit den neohinduistischen
Bestrebungen, den Hinduismus als monistische Universalreligion auf vedäntischer

Grundlage zu erweisen, interpretiert Capra die südindische Volksreligion im Sinne
der überweltlichen Weisheit der Upanisaden. Der Verfasser verkennt dabei den
utilitaristischen Diesseitigkeitscharakter der tamilischen Volksreligion ebenso wie den

apotropäischen Grundcharakter eines Grossteils ihrer Riten und Rituale, die häufig
im Zeichen eines tiefverwurzelten Dämonen- und Geisterglaubens bzw. Ahnenkultes

stehen. Statt einer Probe aus der reichen religiösen Volksliteratur der Tamilen
macht denn auch ein Auszug aus der Bhagavadgïtâ (X. 20-42) - zudem in mangelhafter

Übersetzung (Verf. unbekannt) - den Schluss, der wohl die persönliche
Indien-Rezeption des Verfassers zum Ausdruck bringen mag, nicht aber die spezifisch

südindische Religiosität und Wesensart.



72 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Typisch für die an der Oberfläche haftende Darstellung in massigem Sprachstil
ist, zum Beispiel, die 34 Zeilen lange Beschreibung eines Tempelkultes, ohne dass die
im Zentrum stehende Gottheit beim Namen genannt und an ihren Eigenschaften
und Funktionen kenntlich gemacht würde (S. 42). Im übrigen erschöpfen sich die
meisten Ausführungen in der Darstellung von Gemeinplätzen des hinduistischen
Alltags, Mythos und Kultus. Durch die geographische Beschränkung auf Madurai
und die umliegenden Dörfer kann der Darstellung aber auch kein für ganz Tamilnadu

repräsentativer Wert zugesprochen werden.
Von diesen augenfälligen Mängeln macht bezeichnenderweise nur gerade der

Abschnitt über die «Ökologische Weisheit» der Tamilen eine Ausnahme, ein
Themenbereich, mit dem sich Capra bekanntlich im Rahmen seiner eingangs erwähnten
Studien vorgängig auseinandergesetzt hat. Auch hier darf der Leser jedoch keine
tiefergehende Analyse der Ökosysteme Tamilnadus erwarten, die den Rahmen dieser

ausgesprochen populären Darstellung ebenso gesprengt hätte wie die Erörterung
aktueller sozialer, kultureller und politischer Spannungen und ökonomischer
Probleme jenen der paradiesisch anmutenden Beschreibungen des tamilischen
Landlebens (z.B. S. 8).

Abschliessend muss mit Bedauern festgestellt werden, dass es Capra mit dieser

Publikation, entgegen ihrem (anmassenden) Titel, weder gelungen ist, den Wesenskern

der indischen Kultur zu treffen, noch zur Aufklärung über das Tamilvolk einen
substantiellen Beitrag zu leisten. Darüber können weder der attraktive Druck auf
Satinpapier noch die thematisch durchaus passenden, meist grossformatigen Farbfotos

von teilweise künstlerischem Niveau hinwegtäuschen, die ihrerseits unter den
teils ergänzungsbedürftigen (z.B. S. 35, 39), teils unpassenden Erklärungen (S. 43,

46f.) leiden.

Auch das zweite, von Meyer verfasste Werk befasst sich mit Tamilnadu, doch unter

ausschliesslicher Bezugnahme auf die Volksreligion und unter ganz anderen
Voraussetzungen: Es handelt sich dabei um die englische Fassung einer Heidelberger
Dissertation unter G. D. Sontheimer, die eine umfassende Untersuchung des Kultes
und der Mythen einer südindischen Göttin beinhaltet.

In Anbetracht der verwirrenden Vielfalt und Ähnlichkeit weiblicher Dorfgottheiten

Tamilnadus hat es sich die Verfasserin zur Aufgabe gemacht, am Beispiel
Ahkäjaparamecuvaris, einer vor allem in dieser Region verehrten Göttin, die
eigentümlichen mythischen und rituellen Charaktermerkmale herauszuarbeiten. Die
Studie basiert auf einer in allen Distrikten Tamilnadus durchgeführten Feldforschung,

die über 60 der rund 140 dieser Göttin in dieser Region geweihten Tempel
einschloss.

In methodologischer Hinsicht ist zu begrüssen, dass der Fallstudie keine Hypothesen

zugrunde gelegt wurden, und dass bei den tonmagnetisch aufgezeichneten
Gesprächen mit den amtierenden Tempelpriestern der anfänglich verwendete Fragebogen

bald aufgegeben wurde, um die Interviews nicht in vorbestimmte Bahnen zu
lenken. Der Umstand, dass ein grösserer Teil des präsentierten Materials aus reli-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 73

gionsinternen Stellungnahmen und Angaben verschiedenster Art stammt (:
Mythen, persönliche Gotteserfahrungen, Ritual-Beschreibungen, usw.), die durch
Beobachtungen im Feld teils ergänzt, teils objektiviert werden, verbürgt für eine hohe
Authentizität der Darstellung. Doch auch bei der (oft schwierigen) Interpretation
der komplexen Mythen und Ritualelemente hält sich Meyer eng an den lokalen bzw.

regionalen und, wo gegeben, panindischen Kontext. Dabei werden neben einschlägigen

Studien (B. E. F. Beck, L. Dumont, M.-L. Reiniche, D. D. Shulman) sowohl Texte

der klassischen Tamilliteratur als auch relevantes Vergleichsmaterial aus anderen
Regionen reichlich genutzt.

Die Mythen (Kpt. I) zeichnen ein überaus komplexes, ambivalentes Bild der Göttin,

welches alle Ebenen des Hinduismus einschliesst und die Problematik der
bekannten Klassifizierungen, wie rein - unrein, heilig - profan, wohlwollend -
übelwollend, usw., deutlich macht (S. 39f.). Die Mythen lassen vier teilweise
widersprüchliche Erscheinungsformen bzw. Wirkungsebenen der Göttin erkennen, die
den Rahmen darstellen, in dem sich jeder Verehrer sein eigenes Bild von ihr macht
(6S. 57f., 66-69): Auf der höchsten, kosmischen Ebene erscheint die Göttin als Devî
bzw. Ädisakti oder alles umfassende, souveräne Gottheit. Auf der zweiten, in den

Mythen akzentuierten Ebene tritt sie als verheiratete Göttin, d.h. als auf dem
himmlischen Kailäsa, an der Seite Sivas lebende Pârvatî auf. Im unharmonischen bzw. ad-
harmischen Kaliyuga wird ihr «Herabstieg» auf die Erde notwendig. Bald in Gestalt
einer jungfräulichen Göttin, bald in Verkleidung einer alten Frau oder Wahrsagerin
setzt sie sich unter Einsatz ihrer teils schöpferischen teils zerstörerischen
Eigenschaften mit den Problemen der Menschen auseinander. Ihr avatara gibt der Göttin
Gelegenheit ihre eigene Schuld (gegenüber Siva) zu tilgen und damit zugleich die
«Sünden» bzw. das karma ihrer Verehrer auf sich zu nehmen. Den Mythen zufolge
wird die Göttin auf dieser Ebene zu Ahkâjaparamëcuvari bzw. zu Ahkäjamman
oder einfach Amman, «Mutter», wenn sie sich im Dorf Mei Malaiyanür (South
Arcot Dst.), dem Kultzentrum, niederlässt, um insbesondere Sippen der
Binnenfischerkaste (Cempatavar) zu segnen, die sie ihrerseits als ihre Klangöttin beanspruchen.

Auf einer vierten Ebene schliesslich manifestiert sich die Göttin an einem
bestimmten Ort, oder auch in der Geister- und Ahnenwelt, als namen- und
geschlechtslose, wohl- oder übelwollende, d.h. (noch) unkontrollierte Urkraft in einem
übernatürlichen Geschehen; z.B. in Gestalt eines Termitenhügels, einer Schlange
oder eines Mahlsteines.

Kapitel II gibt zunächst Einblick in die der Göttin geweihten Tempel (Ort, Alter,
Struktur). Sodann werden die verschiedenen Etymologien von Ahkälammans
Name - es legen sich nahe: am kâli, «schöne Käji»; oder: kahkälam, «Skelett» - und
Epitheta sowie ihre Ikonographie und die mit ihr verwandten Göttinnen (Pêcci,
Macäniyamman) und als Söhne bzw. Wächter beigegebenen Nebengottheiten erörtert.

Ihre äussere Form hebt ihren Schreckens-Charakter hervor, der sie neben ihren
nekrophagischen Zügen zu einer Göttin des Kâlï-Typus macht. Ferner werden die

neun, mit ihrem Kult verbundenen Kasten diskutiert; hauptsächlich nicht-
brahmanische, nicht aber unberührbare Gruppen.



74 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Insofern die spezifischen Funktionen der Göttin wesentlich von ihrem rituellen
Charakter abhängen, liegt der Schwerpunkt der Studie auf einer eingehenden
Beschreibung und Deutung der für ihren Kult typischen Riten und Rituale, den sog.
«core rituals» (III. A-C: S. 105-234). Das Hauptritual, welches die nächtliche
Plünderung einer aus Erde und den Überresten einer frisch verbrannten Leiche geformten,

furchterregenden Figur (vor allem) durch Frauen beinhaltet, dient hauptsächlich

der Fruchtbarkeit und Heilung. Die im Getümmel an sich gebrachte Asche der
mit Pârvatî identifizierten Figur gilt als wirksames Mittel gegen böse Geister, Krankheiten

und Unfruchtbarkeit, und wird auch im Feld vergraben, um eine gute Ernte zu
sichern (S. 112). - Die Variationen der Kernrituale lassen einerseits bestimmte
charakteristischen Züge der Göttin erkennen, zeigen anderseits aber auch den Einfluss
bestimmter Faktoren auf die Durchführung der Rituale, wie z.B. der Sanskritisie-
rungs- bzw. Reinheitsgrad der Göttin, Geldmangel, oder Meinungsverschiedenheiten

in der mit Verwaltung und Kult eines bestimmten Tempels beauftragten Gruppe.
Hervorzuheben ist die Diskussion der Wechselbeziehung zwischen Mythos und

Ritus aufgrund mündlich überlieferter Varianten der Hauptmythen, d.h. von Sivas

Brahmanenmord und des Mythos von Vallälaräjan, einem böswilligen König, den
die Göttin damit bestraft, dass sie als Hebamme sein Kind aus dem Bauch der Königin

reisst und sich mit deren Eingeweiden schmückt. Es wird nahegelegt, dass sich
die Kernrituale nicht aus den Mythen entwickelt haben, und als Erklärung für die
zahlreichen Widersprüche zwischen Mythos und Ritual die Vermutung geäussert,
dass ersterer erst später mit den Riten in Verbindung gebracht wurde (S. 159). In
einem so mythischen Weltverständnis wie dem indischen ist es allerdings
unwahrscheinlich, dass Rituale je ohne mythischen «Kontext» entwickelt und ausgeführt
wurden oder diesem gar vorausgegangen sind. Aufgrund der ältesten Literaturzeugnisse

ist vielmehr anzunehmen, dass Mythos und Ritus von jeher neben- und miteinander

bestanden haben und nach den jeweiligen «Erfordernissen» und spontanen
Assoziationen zu einem heute kaum mehr durchschaubaren, sich ständig weiter
modifizierenden mélange verknüpft worden sind.

An dieser und anderen Stellen tritt freilich die Spannung zwischen der ganzheitlichen

rituell-mythischen Erfahrung der Informanten und der wissenschaftlichen
Analyse zutage; so auch z.B., wenn letztere Ahkälammans Entwicklung aus einem
rein negativen, gefürchteten Geistwesen (pêy) nahelegt (S. 209), die der aktuellen
Erfahrung und Vorstellung der Göttin seitens ihrer Verehrer als «beschützende Mutter»

zuwider steht (S. 223f.). Wie auch in Kapitel IV über die Wechselbeziehung
zwischen Göttin und Verehrer deutlich wird, liegt dem Kult keine Angst zugrunde,
sondern das Bestreben an der Macht und Kraft (cakti) der Göttin bzw. an ihrer «Gnade»
teilzuhaben, die vor allem in ihrer rituellen Darstellung und Besessenheit gesucht
und erfahren wird.

Im abschliessenden Kapitel V werden ein der Göttin gewidmetes Gedicht und
vier ausgewählte Lieder in poetisch schöner Übersetzung wiedergegeben (Originaltexte

im Anhang). Einige nähere Erläuterungen, z.B. zu Daksinämürti (S. 274, v. 13)
oder Vêlmurukan (S. 277, Z. 19), wären hier jedoch angebracht. Auf Seite 303 wird



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 75

die Liste von Ahkälamman-Tempel im North Arcot Distrikt irrtümlicherweise mit
«South Arcot-district» überschrieben. Auch andere kleinere Mängel, wie z.B.
fehlende diakritische Zeichen (z.B. S. 280: Vetänti; 309: Bhägavatapuräna; Index:
Cämundä,/Jö/ro/wä) und in bezug auf den Index wünschenswerte Einträge (z.B. linq
ga, yoni, pücäri), freilich schmälern den inhaltlichen Wert dieser sonst auch äusser-
lich sorgfältigen, tamilologisch fundierten Studie in keiner Weise.

Ralph Marc Steinmann

Alan L. Nussbaum, Head and Horn in Indo-European. (Untersuchungen zur
indogermanischen Sprach- und Kulturwissenschaft Studies in Indo-European
Language and Culture; Neue Folge/New Series 2). Berlin; New York: de Gruyter 1986.

Im Rahmen der wieder aufgenommenen Reihe «Untersuchungen zur
Indogermanischen Sprach- und Kulturwissenschaft» liegt nun A. Nussbaums Abhandlung
zur indogermanischen Wortfamilie «Kopf» bzw. «Horn» vor. Obschon in den
verschiedenen etymologischen Wörterbüchern schon seit jeher sog. «gesicherte»
etymologische Wortgleichungen vorliegen (e.g. ai. sirah gr. KÉpaç), zeigen Nussbaums
Ausführungen nachträglich gewiss, dass eine systematische Untersuchung dieser
Wortfamilie schon lange vonnöten gewesen wäre.

Gleich zu Beginn (S. If.) weist Nussbaum auf die elementare Problemstellung
hin: Innerhalb der zu untersuchenden Wortfamilie begegnen wir in den Einzelsprachen

sowohl zwei verschiedenen Stammstrukturen (Anit *ker- vs. Set *kerh2-) als
auch zwei grundsätzlich differenzierten semantischen Wortfeldern (eben «Head»
vs. «Horn»), die sich beide nicht zufriedenstellend auf einen Nenner bringen lassen.
Nussbaums Grundgedanken zur Lösung dieser Probleme lassen sich folgendermas-
sen referieren:

1. Mittels eines -(n)o/u- Formans werden von *k~er- Begriffe mit der Bedeutung «Horn (als konkreter

Gegenstand; z.B. H. eines Tieres)» gebildet (S. 1-18).
2. Mittels eines -h2- Formans werden von *k~er- Begriffe mit der Bedeutung «Horn (als Knochensubstanz,

z.B. des Schädelknochens)» gebildet, die in griech. myk. kerä und heth. *karä (erschlossen
aus karäuar) noch greifbar sind (S. 19ff.). Diese Ableitungen flektieren proterokinetisch.
3. Alle anderen Set-Wurzeln (auf -hi S. 48f.), die auf eine Bedeutung «Kopf» weisen, sind als hyste-
rodynamische Kollektivbildungen *kréti2- neben proterokinetischem *kerh2-(s.o. unter 2.) zu erklären

(d.h. etwa «Masse des Schädelknochens» mit sekundärer Bedeutungsentwicklung zu «Schädel,
Kopf»; S. 102ff.). Hysterodynamisches *kreh2- sieht Nussbaum dabei einerseits in griech. KÓpa
andererseits in griech. (è ni) Kap und heth. (kit) kar reflektiert. Letztere beide führt er auf ein früh uni-
verbiertes Syntagma *epi + kreti2 (endungsloser Lokativ) *epik~rti2 zurück (S. 85 ff.). Als letzte
Evidenz für hysterodynamisches *krefi2- dienen ihm schliesslich verschiedene indoarische Bildungen,
die alle auf indisch *sräya- (S. 95).
4. Zu den verschiedenen einzelsprachlichen s-stämmigen Ableitungen von *kérh2-/krëh2- bietet
Nussbaum folgende Lösung an (S. 139-219):
Griech. Képoç «Horn» ist s-Erweiterung von *kérti2- «Hornsubstanz (s.o. 2.)».
Dagegen liegt griech. Kdpa, Kpàaxoç und ai. siras-, sirsn- ein ursprüngliches Paradigma N-A
*k~réli2, Obi. *k~rfi2-és- zugrunde, wobei als Vorbild für die Flexion N-A X, Obi. X + és- das idg.



76 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Wort «Ohr» gedient haben soll (neutraler s-Stamm mit N-A*fi2éus-s > *ti2éus vs. Obi. 'hzus-és-;
S. 210ff.). Die Ausdehnung des Obliquenstammes *krti2-és- auch auf den N-A Sg. ist eine
indoiranische Neuerung (altes Paradigma also noch in griech. N-A Sg. Kapo vs. ursprüngl. N-A PI.

Kdpnva erhalten); ebenso ist folglich die Erweiterung des Obliquenstammes *krh2-es- mit -n-
(— *krh2-s-n-} im Griech. bzw. Indoiran. erst in einzelsprachlicher Zeit erfolgt (zur Erweiterung
mittels -w- s. besonders S. 200ff.).
5. Von einer Lokativbildung *krfi2-s-er zu obigem s-Stamm (vgl. av. zamara) leitet Nussbaum ein
Substantiv *krh2-sër (etwas «was sich auf dem Kopf befindet») ab (analog zu Lok. *dhgh-m-én
«auf der Erde»: *dhgh-m-ön «was sich auf der Erde befindet — Lebewesen» in lat. hemo, lit. zmuö
usw.). Eine solche Bildung *krfi2-s-er ist nach Nussbaum fortgesetzt in griech. myk. (seremo)-
karaor /-krähör-/ (o-Stufe in Komposition!) wozu das feminine *-krähr-ia schliesslich als Hinterglied

in Bahuvrihis griech. -Kpatpa zugrundeliegt (S. 239ff.).
Von demselben Lok. *krh2-s-er nehmen über ein thematisches Adjektiv *krfi2-s-r+ o- («in, auf dem
Kopf») schliesslich auch lat. cerebrum und griech. Kapdpa (Hesych) ihren Anfang.
6. S. 248ff. widmet Nussbaum dem Wort «Hornisse» im Lat., Germ, und Balto-Slav.
Demnach sind lat. crabrö, lit. sirsuö, germ. *hursla- u.v.a.m. auf ein besitzanzeigendes Adjektiv
*krh2s(e)r-o- zum in 5. genannten Substantiv *krfi2-s-ér («was sich auf dem Kopf befindet,
Kopfbedeckung») zurückzuführen, für welches Nussbaum eine Bedeutung «Kopfbedeckung/Fühler
habend — (subst.) Hornisse» ansetzt. Die verschiedenen Begriffe für «Hornisse» in den Einzelsprachen

zeigen dann teils durch verschiedene Dissimilationsprozesse, teils auch durch Erweiterung mit
individualisierendem -on- ein uneinheitliches Bild.

Es folgen am Ende des Buches zwei Appendices (zu griech. è 7UKap, 7tpó%vi)) und
zuletzt Nachträge und Korrekturbemerkungen.

Aus dieser kurzen Zusammenfassung ist das Vorgehen Nussbaums wohl schon
deutlich zu Tage getreten. Es muss dabei dem Autor als erstes vollauf zugestanden
werden, dass sein Modell ein logisch in sich geschlossenes Gebilde darstellt. Allerdings

muss man mit Nussbaum nicht immer einig gehen. Trotz aller Diskussion
scheint z.B. der auf S. 120ff. beschriebene Ableitungsprozess problematisch, der
von einem proterodynamischen (und an und für sich bereits kollektiven) */?erfo-
«Knochensubstanz» zu einem kollektiven, hysterodynamischen */?rêfo- «Gesamtheit

des Schädelknochens — Schädel — Kopf» führen soll (s.o. unter 3.).
Zu diesem Vorgang vergleicht Nussbaum Fälle wie *sok-r (heth. sakkar) zu

(kollektivem *s(e)k-ör (griech. oKrâp). Die wesentliche Parallele besteht aber einzig darin,

dass von nicht zählbaren Begriffsbildungen Kollektiva sekundär abgeleitet werden

können (s. S. 123 Anm. 33). Ansonsten aber haben wir es bei den idg. Kollektiva
auf -eCZ-öC, wie Nussbaum S. 129f. selbst annimmt, mit sekundär mittels -h2
abgeleiteten Bildungen auf -eCh2/-oCh2 zu tun. Dies aber schafft für Nussbaums Ansatz
eines selbständigen */Vrafo- erhebliche Probleme, da bereits das Grundwort *kérh2-
ein solches Kollektivum auf -fo darstellt. Um am grundsprachlichen Charakter von
*kréh2- festhalten zu können, musste so Nussbaum m.E. annehmen, dass erst nach
einer lautgesetzlichen Entwicklung von -eCh2/-oCh2 zu -eCZ-öC zu *kérh2- nach
den nun auf - VC auslautenden Kollektiva analogisches *^refo- hinzugebildet worden

wäre (was im Grunde genommen auch voraussetzt, dass -fo im lautlichen Kontext

-Ffo nach solchem in -Cfo geschwunden wäre). Deshalb scheint es (trotz der
ablehnenden Haltung Nussbaums 106ff.) nicht so abwegig, die einzelsprachlichen
Belege auf ein einziges grundsprachliches Paradigma */€erfo, Obi. *kreh2- zurückzuführen,

dabei aber die Reflexe einer Bedeutung «Horn (als Knochensubstanz)» als

sekundär anzusehen (worauf hier aber nicht näher eingegangen werden kann).



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 77

Bisweilen nimmt Nussbaum auch seltsame Umwege in Kauf: So setzt er S. 249f.
für lat. cerebrum und lat. crabrö, lit. sirsuö usw. zwei getrennt herzuleitende idg.
Vorstufen *krh2sro- an. Dies ist aber wohl der Preis der Konsequenz, mit welcher
Nussbaum sein Modell durchführt.

All dieser Kritik ist nun aber entgegenzuhalten, dass in diesem Werk stets auf
ausgesprochen hohem Niveau argumentiert wird. Nussbaum erweist sich dabei als

hervorragender Kenner der indo-germanischen Rekonstruktion wie auch der
Einzelsprachen. So ist es nicht verwunderlich, dass man bei der Lektüre dieses Buches
immer wieder auf wertvolle Einzelergebnisse stösst. Ausgezeichnet sind, um aus
vielem nur einiges hervorzuheben, Nussbaums Bemerkungen zur (idg.) Univerbierung
(S. 81ff.), zu Lokativformen als Ausgangspunkt nominaler Bildungen (S. 186ff.,
236ff.), im Bereich der griech. Sprachwissenschaft seine Herleitung von myk.
-karaor- und die Begriffsbestimmung von -xpaipa in Komposita (beides S. 220ff.).

Besonders auffällig ist zudem das feine Gespür des Autors für chronologische
Schichtung selbst schon innerhalb der rekonstruierten Grundsprache. Zusammenfassend

lässt sich deshalb sagen, dass Nussbaums verdienstvolles Unterfangen, sein

Augenmerk auf eine einzige Wortfamilie zu richten, durchaus geglückt ist. Die Lektüre

seiner Arbeit stellt so für jeden vergleichenden Sprachwissenschafter zweifellos
einen beträchtlichen Gewinn dar - «Head and Horn in Indo-European» darf als
eine der erfreulichsten Neuerscheinungen des Jahres 1986 gelten.

Ivo Hajnal


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

