
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 41 (1987)

Heft: 1

Artikel: Der Gedichtzyklus Mensch auf der Brücke von Ayukawa Nobuo

Autor: Lewinsky-Sträuli, Marianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER GEDICHTZYKLUS MENSCHAUFDER BRÜCKE
VON AYUKAWA NOBUO

Marianne Lewinsky-Sträuli

1. Für Ayukawa Nobuo

Die vorliegende Gedichtlektüre ist der Schlussteil einer 1985 fertiggestellten
grösseren Arbeit über die drei Fassungen von Kyôjô no hito (Mensch auf der
Brücke). Sie entsprang allein der Begegnung und Auseinandersetzung mit
den Gedichten, obwohl ich im Herbst 1983 auch den Dichter kennengelernt
hatte. Von den Gesprächen damals ging kaum etwas in meine Analyse ein;
Textautor und Privatperson blieben zweierlei.

Ayukawa Nobuo ist im Oktober 1986 gestorben. Zum Gedächtnis will ich
diesmal etwas Weniges über ihn schreiben.

Er war jemand, der kein Arrangement mit der eigenen Existenz getroffen
oder gefunden hatte. Er war ein Einzelgänger mit grosser Distanz zu allem,
auch zur eigenen Person und ihrem Werk. Er hatte eine Trauer, die sich nichts
mehr wünschte und die Humor ausschloss. Seine Freunde waren fast alle tot,
er trank nicht mehr, schlief wenig, rauchte viel und fand es sinnlos, Gedichte
zu schreiben. Er sprach zu mir wie zu sich selber. Die Begegnung war für beide

etwas ganz Ausserordentliches.

2. Leben und Werk

Ayukawa Nobuo, eigentlich Uemura Ryüichi, wurde 1920 in Tokio geboren.
Sein Vater betrieb unter anderem ein kleines Verlagshaus.

Während der Mittelschulzeit gehörte Ayukawa zu den Zirkeln junger
Dichter, die sich um kurzlebige avantgardistische Lyrikzeitschriften
gruppierten, namentlich LUNA, VOU, LE BAL, Wakagusa (Junges Gras) und
Shinryôdo (Neues Land). 1939 gründete er zusammen mit Freunden die
Arechi-Gruppe (arechi wüstes Land, in Anlehnung an The Waste Land
von T.S. Eliot), die eine gleichnamige Zeitschrift herausgab. 1942 brach er
sein Anglistikstudium an der Waseda-Universität ab. Im Herbst des gleichen
Jahres wurde er ins Militär eingezogen und im folgenden Jahr nach Sumatra
an die indonesische Front versetzt, von wo er 1944 schwer krank zurückkehrte.



MENSCH AUF DER BRÜCKE 41

Nach dem Krieg fand sich die Arechi-Gruppe wieder und wurde zu einer
der wichtigsten Strömungen der japanischen Nachkriegslyrik. Ayukawa als

ihr Wortführer formulierte in seinen Essays Sinn und Aufgabe der Dichtung
in einer Zeit des moralischen und politischen Bankrotts. Er veröffentlichte
auch zahlreiche Schriften zur Poetik des modernen Gedichts. Sein lyrisches
Werk war von der Kriegserfahrung und dem Elend der frühen Nachkriegszeit

geprägt. Als sich die Arechi-Gruppe 1961 auflöste, schloss sich Ayukawa
keinem neuen Kreis an. Sein letzter Lyrikband erschien 1978. Er rezensierte
und übersetzte, von 1982 bis 1985 führte er eine zeitkritische Kolumne in
einem Wochenmagazin; eine Sammlung dieser Beiträge und ein letzter
Essayband erschienen 1985.

3. Mensch aufder Brücke: Die ersten zwei Fassungen

Das Gedicht Mensch auf der Brücke liegt in drei Fassungen vor. Die erste
schrieb Ayukawa 1942, kurz bevor er einrücken musste, die zweite erschien
1948 in der Zeitschrift Runessansu (Renaissance); sie wurde seither nicht
wieder gedruckt und fehlt auch in der Gesamtausgabe. Die dritte Fassung
veröffentlichte er 1951 in der ersten Anthologie der Arechi-Gruppe. An den
drei Versionen lässt sich eine Entwicklung vom Experimentieren mit einzelnen

neuen Techniken zum souveränen Umgang mit einer Vielfalt poetischer
Mittel ablesen. Es sind auch Dokumente eines Spracherwerbs; hier wird in
der japanischen Lyrik die Möglichkeit einer gedankenschweren, wortreichen
Dichtung realisiert. Die Länge des Gedichts verdoppelt sich von Mal zu Mal
(von 56 auf 123 auf 229 Zeiten), wobei zwei Drittel (40 Zeilen) der ersten
Fassung in die zweite und die Hälfte der zweiten Fassung (61 Zeilen) in die dritte
eingingen.

Die erste Fassung entstand angesichts des möglichen eigenen Todes im
Krieg als eine Art Vermächtnis. Es ist eine «Vogelschau auf die innere Welt»
(I. Fassung, Zeile 10), ein metaphorisch verschlüsselter Bericht über die
damalige Situation des Autors. Durch den Gebrauch der alten europäischen
Figur der Metapher und der jüngeren Möglichkeit individueller Bildsetzung
versucht Ayukawa, zu einer neuen Sprache zu gelangen und seine eigene Welt
auszudrücken. Metaphern sind effektvolle Figuren, sie erzwingen Interpretation

und schaffen Bedeutung. In der ersten Fassung von Mensch auf der
Brücke verliess sich der junge Dichter fast ausschliesslich auf sie, um eine

poetische Wirkung zu erzielen; das Gedicht hängt ganz von seiner Bildsprache

ab und ist jeweils so gut und so massig wie diese. Doch auf anderer Ebene
ist die erste Fassung bereits gültige Form, von der später nicht mehr abge-



42 MARIANNE LEWINSKY-STRÄULI

wichen wird: schon hier die Brücke als Standort und Leitmotiv, der
distanzierende Monolog des Autors an sich als an eine zweite Person und die innere

Entwicklung des Gedichtes hin auf einen Endpunkt der Leere nach dem Verlust

aller sinnschaffenden Vorstellungen. In der zweiten Fassung brechen

neue und in sich abgeschlossene Passagen den ursprünglich homogenen
Monolog auf. Damit beginnt ein kompositorisches Prinzip, das in der dritten

Fassung mit den sich ablösenden Stimmen zur Reife gelangen wird. Neu
in der zweiten Fassung ist auch das Einflechten von Zitaten (aus The Waste

Land von T. S. Eliot) und von Bibelstellen. Ein sehr dicht angelegtes Wortfeld

«Gewässer» bildet ein sprachliches Netz, welches das ganze Gedicht
trägt und zusammenhält.

4. Dritte Fassung: Kontext

1951 veröffentlicht Ayukawa die dritte und letzte Fassung von Mensch auf
der Brücke. Seit dem Erscheinen der Urfassung sind acht Jahre verstrichen.
Der Krieg ist vorbei. Während die zweite Fassung kaum mehr als eine zweite
Version mit zum Teil formal nicht integrierten Neuerungen war und eine
Datierung in keiner Weise nahelegte, ist das Gedicht in seiner endgültigen
Gestalt ein Zeugnis der frühen Nachkriegsjähre, ein weitgespannter Versuch,
jene Zeit zu reflektieren. Die Vorläufer genügten dem hohen Anspruch nicht
ganz - das Bemühen um neue Mittel der Sprache blieb in ihnen als Bemühen
zu deutlich spürbar. Die dritte Fassung hingegen überzeugt in fast allen Teilen

als literarisches Werk. Ein noch höherer Anspruch und weit mehr Material

sind darin bewältigt, und das sehr lange Gedicht, das von der Sache her
nicht abzuschliessende existentielle Fragen zur Sprache bringt, wird von
einer verborgenen Symmetrie und mehreren sich überlagernden Strukturen,
inhaltlichen und formalen, zusammengehalten. Jene Einheit, die in einem
Gedicht durch die traditionellen Verfahren des Monologs der einen Stimme
(des lyrischen Subjekts oder einer seiner angenommenen Rollen) oder der
Kontinuität einer logischen Ordnung zustandekommt, hat Ayukawa der
dritten Fassung nicht gegeben. Statt dessen reihen sich acht römisch numerierte

Teile, unverbunden, verschieden lang und verschieden gebaut, manche
strophenartig unterteilt, andere nicht, mit einem Wechsel von Ort und Zeit,
von Erzähler und Sprecher. Lyrische, dramatische und narrative Passagen
stehen nebeneinander. Der Leser kann sich weder an einer äusseren
Gesetzmässigkeit noch an einem bekannten inhaltlichen Genre orientieren, er muss
sich den wechselnden Bedingungen des Textes aussetzen. Nur dann wird
seine Lektüre der nicht von vorneherein bekannten, zusammenhängenden,



MENSCH AUF DER BRÜCKE 43

sondern erst im Lauf des Gedichts zur Kenntnis kommenden, privaten und
fragmentierten Erfahrung des Dichters folgen, eine Erfahrung, über die dieser

selbst nie verfügt hat, sondern sie durch das Gedicht zu befragen und zu
interpretieren versuchte und ihr willkürlicher Ausdruck und eine willkürlichere

Einheit geben musste als jemand, der sich innerhalb einer für
allgemeingültig und beständig gehaltenen Weltanschauung bewegt.

In Europa ist dies die Demarkationslinie der Moderne: Im Moment, da
der einst selbstverständliche, Dichter und Publikum gemeinsame Hintergrund

nicht mehr gegeben ist, entfallen auch die Aussagemöglichkeiten, die
Chiffren und Symbole der verbindlichen Tradition und damit das Bezugssystem,

das einen verständlichen Ausdruck der individuellen Erfahrung
gewährleistet hat. Ein solches umfassendes System war das religiöse Weltbild
des Christentums; in seinem Rahmen konnte die Erfahrung einer entsetzlichen,

sinn- und regellosen Gegenwartsgeschichte fasslich gemacht und
interpretiert werden, wie etwa die deutsche Barocklyrik zeigt.

Joyce und Eliot waren wohl die ersten, die bewusst unter ganz anderen
Bedingungen arbeiteten. Sowohl Ulysses me The Waste Land, beide 1922

erschienen, sind ein Versuch, die als an sich unzusammenhängend erkannten
Gefühle und Erfahrungen in eine formale Struktur zu projizieren. Dieser
vom Dichter gewählte Rahmen ersetzt, was früher die integrierende Tradition

leistete, und es ist bezeichnend, dass Joyce und Eliot mit der Wahl der
übergreifenden Strukturen für ihr Material auf die Literatur der Vergangenheit

und damit auf die verlorene Einheit verwiesen.
Es gibt keinen Anhaltspunkt dafür, dass sich Ayukawa über diese

Voraussetzungen von Eliots Gestaltungsprinzip im klaren war. Offenbar war es

für ihn uninteressant, seine Beziehung zur klassischen japanischen Literatur
zu untersuchen. Das liegt vielleicht daran, dass, was unserer Beziehung zur
literarischen Tradition des Westens prägt, für die klassische Lyrik Japans
nicht gegeben ist. Sie ist zwar ein Modell an Tradition, ein entrückter literarischer

Kosmos mit eigenen Gesetzen, aber nicht zeitlich entrückt, nicht
abgeschlossene Vergangenheit, kein verlorener Glaube. Ihre Ästhetik ist in Japan
so gegenwärtig, dass sie noch immer zum Ausdruck japanischen Lebensgefühls

herangezogen wird, vielleicht, weil sie mehr an eine bestimmte Weise
der Wahrnehmung als an bestimmte Inhalte gebunden ist und deshalb wenig
altert. Dazu kommt, dass sie zu Ayukawas Zeit nicht mehr die einzige literarische

Tradition war. Seit der Meijizeit gab es die moderne Lyrik japanischer
Provenienz und eine fortlaufende Rezeption älterer und zeitgenössischer
westlicher Dichtung in japanischer Übersetzung. Wenn sich Ayukawa auf
Eliot bezieht, bezieht er sich also durchaus auf den gegebenen intellektuellen
Hintergrund. Freilich behielt die westliche Lyrik in Japan (wie viele abend-



44 MARIANNE LEWINSKY-STRÄULI

ländische Kulturgüter) den Aspekt des Fremden, und die Beziehung dazu
blieb stets ambivalent. Für die einen Vorbild und Befreiung zu neuen
Möglichkeiten, wurde sie von Traditionalisten ignoriert und von Faschisten
diffamiert. Ayukawa hat sie sich durch Lektüre und Übersetzungsarbeit (Eliot
und Auden) angeeignet, in den Kriegsjähren war sie der Ort innerer Emigration.

Die Affinität zu Eliot ist letztlich eine persönliche, inhaltliche. Eliot, der
die Aufgabe des Dichters darin sah, den vorherrschenden Gefühlen seiner
Zeit Ausdruck zu verleihen, zeigt die Gegenwart als ein wüstes Land, dessen
Menschen von Todesangst und Lebensunfähigkeit beherrscht sind und die
Ruinen einer abgestorbenen Zivilisation bewohnen. Seine Diagnose ist
düster, hoffnungslos; sie muss Ayukawas Erleben tief entsprochen haben. Was
dem Einzelnen bleibt, ist die Möglichkeit, seine Zeit und seine eigene
Existenz wahrzunehmen und auszusagen. Diese Möglichkeit der modernen
Lyrik hat Ayukawa als moralischen Auftrag und als Legitimation betrachtet,
wie seine Essays belegen. Er stellte der japanischen Gesellschaft der
Nachkriegszeit mit ihren Verdrängungsmechanismen die dichterische Aussage
gegenüber, die in seinem Fall das Gewicht einer existentiellen Erfahrung hatte.

5. Dritte Fassung: Text

Mensch auf der Brücke

I

1 Den Blick auf das andere Ufer gerichtet
2 stehst du am klaren Himmel, Mensch auf der Brücke.
3 Über Gräben voll Schweiss und Öl
4 ragt die schmutzige, unwirkliche Stadt empor.
5 Von schwerer Angst, Erschöpfung und
6 Stein verhärtete Dächerzüge und
7 tief unten in der Erde ein kriechender Kanal -
8 Schau! wohin der Bootsbug durch die stagnierte «Zeit»,
9 Ruder im Leeren schlagend,

10 abwärts, abwärts fährt - die Richtung.

11 Mensch auf der Brücke, du hast
12 dein geheimniserfülltes Zimmer,
13 die Blicke vertrauter Menschen und
14 Bücher und Fenster und Schreibzeug verlassen;
15 über viele Wege,
16 an vielen Städten vorbei



MENSCH AUF DER BRÜCKE 45

17 bist du irgendwann, weit weg, auf die Brücke gelangt.
18 Nun bezwingst du den Ekel
19 und träumst, im Himmel der Welt zerbärsten
20 Kristalle Blumen Muscheln als Feuerwerk am hellen Tag.

II

1 O Zeit, warum strömst du?
2 Warum stehst du nicht still?
3 sang ein betrunkener Matrose
4 in einem schäbigen Café.
5 Oh, was soll ich nun...
6 Wein und Mädchen, ade,
7 auf geht's, zum Hafen
8 Zukunft und Hoffnung bleiben mir noch.

9 Ach Zeit, warum strömst du?
10 Warum stehst du nicht still?
11 sang eine Verrückte
12 im lärmigen Elendsquartier.
13 Ach, was soll ich nun...
14 Mein Beutel ist leer, fort
15 will ich gehn, zum Hafen
16 Zukunft und Liebe, die gibt es nicht.

17 O Zeit, warum strömst du?
18 Warum stehtst du nicht still?
19 sang ein bleicher Angestellter
20 in seiner stickigen Wohnung.
21 Oh, was soll ich nun...
22 Vielleicht an einem freien Tag mit den Kindern
23 einmal zum Hafen gehen?
24 Zukunft und Glaube ist zweierlei.

III

1 Mensch auf der Brücke
2 Wie ein Nachhall von Schritten um die Strassenecke
3 wandtest du dich nicht um,
4 vom Wind zerfetzte flüchtige Traumgedanken
5 waren dein ganzer, im Herzen schwebender Weg.
6 Mensch auf der Brücke
7 Wie eine Spur von Schritten dem Sandstrand entlang
8 wandtest du dich nicht um,
9 von Wellen zerschlagene nichtige Traumbilder



46 MARIANNE LEWINSKY-STRÄULI

10 waren dein ganzer, im Leeren schwebender Weg.
11 Mensch auf der Brücke
12 Du warst ein Wanderer, auf Abenteuer aus,
13 vom Herbst 1940 bis zum Herbst 1950

14 gelangten deine Schritte und deine Spuren
15 überall hin und gingen überall vorbei.
16 Mensch auf der Brücke
17 Warum bist du zurückgekehrt?
18 Ärmer noch als beim Aufbruch,
19 vom Winde getrieben, von Wellen geschlagen,
20 warum bist du von dieser Irrfahrt zurückgekommen?
21 Mensch auf der Brücke
22 Ganz wie ein zufälliger Passant
23 bist du in die graue Stadt zurückgekehrt,
24 in eine «Wirklichkeit», wo das frische Blut der Erinnerung
25 deinen Blick prägt, deinen Ausdruck prägt.
26 Mensch auf der Brücke
27 Die Zigarette achtlos im Mundwinkel
28 bist du in die verwüstete Landschaft zurückgekehrt,
29 in eine «Wirklichkeit», wo das frische Blut der Hoffnung
30 deinen Fuss festhält und dir zu warten befiehlt.
31 Mensch auf der Brücke

IV

1 Niemand sieht,
2 wie eine Prozession Ertrunkener vorbeizieht,

an Händen und Füssen mit Tang gefesselt,
3 den Blick dumpf zum Wasserspiegel gewandt
4 Du hast es gesehen.
5 Wie aus Gestank und Schmach
6 unzählige Schaumbläschen aufsprudeln...
7 «Du bist ein leeres Ding
8 du bist ein dunkles poröses Universum
9 du bist eine Existenz von eins plus eins

10 und minus zwei dazu
11 wenn eins plus eins Leben ist
12 muss minus zwei Tod sein
13 dein poröser Leib
14 ist vollgestopft mit Leben
15 dein leerer Kopf
16 ist vollgestopft mit Tod»

17 Niemand hört,
18 wie der schwarze Kanal stöhnt,
19 der das Rückgrat dieser tosenden Grossstadt durchfliesst



MENSCH AUF DER BRÜCKE 47

20 Du hast es gehört.
21 Wie die Ertrunkenen in Höllenqualen von Eis und Frost und Dampf und Sud
22 wulstig gedunsene, zahnlose Münder öffnen
23 und ohne Laut zum Himmel schreien...
24 «Auch heute scheint die Sonne
25 die Trambahnen fahren
26 die Schornsteine rauchen
27 die Hunde schlafen bei Hunden
28 und bald beginnen die Sterne zu funkeln
29 doch niemand hat gesagt: Lebe!»
30 Niemand weiss,
31 dass der Weg der Zukunft in die Vergangenheit führt
32 und die Vergangenheit unbeendet in der Zukunft enthalten ist
33 Du hast es gewusst.
34 Wieviel an Schuld in deinem Herzen eingeschlossen ist
35 um deines Daseins willen.
36 «Ist von allen möglichen Verhaltensweisen
37 eine zu wählen
38 und wird schliesslich die verwerflichste gewählt
39 so gibt es dafür immer persönliche Gründe
40 darum belastet es uns weniger
41 Reinheit zu beflecken
42 als ein sauberes Hemd schmutzig zu machen
43 was für den Gelehrten tief gründet
44 sieht die Hure nicht einmal als Pfütze
45 für das einzelne Streichholz in der Tasche

46 für das Knopfloch eines fehlenden Knopfes
47 gibt es immer persönliche Gründe»

1 Aus der Höhle eines Herzens
2 aus dem Spiel einer Welle
3 erklingt ein gleitendes weiches Wispern
4 «Einst gab es einen Quell
5 das Wasser kaum aus Schlaf geboren
6 verströmte Kraft und Köstlichkeit
7 grub einen Teich im Feld überschwemmte das Land
8 zog einen Ufersaum durchtränkte das Nichts
9 Verdorrtes hart Erstarrtes löste es auf»

10 «Einst gab es einen Quell
11 neige dich nieder küsse
12 gespiegelt im klaren Wasser die ideale Gefährtin
13 die Eltern die Schwester und deinen besten Freund»
14 <Ich bin das Licht der trüben Welt
15 meine Tränen flössen Tag und Nacht den Seelen zur Speise



48 MARIANNE LEWINSKY-STRÄULI

16 labten Narzissen und Schlangen und alles Lebendige)
17 Bezweifelst du etwa
18 dass es vor dem gewaltigen Chaos dort unten
19 einst einen frischen Quell
20 und somit auch eine Reinwaschung gab

VI

1 Blasser Mensch auf der Brücke,
2 in deine bronzene Stirn hängt nasses Haar aus Tang,
3 heftig flutet Nebel aus der Tiefe des Kanals.
4 Wie letzter Abendschein
5 schwimmt ein Schimmer Blutrot auf den Wangen deiner verblichenen Erinnerungen.
6 Gestalten gehen durch die Stadt im Sonnenuntergang,
7 kommen langsam näher, gleiten wortlos vorbei,
8 setzen den Fuss auf die gleiche Nebeltreppe
9 und entschwinden im weissen Strudel des gleichen Labyrinths.

10 Einsamer Mensch auf der Brücke,
11 warum hast du bis jetzt vergessen,
12 dass du selbst ein verlassener Stern am Himmel bist,
13 und dass das Hier und Dort nur eine kleine Distanz ist?...
14 Du hattest die Liebe nicht,
15 du hattest die Wahrheit nicht,
16 du wolltest alles, was du nicht hattest
17 und verlorst dabei alles, was du hattest.
18 Mensch auf der Brücke,
19 der Nebel ist dicht, die Formen undeutlich,
20 die Wirrsal unendlich tief,
21 doch wessen Stern bestimmt ist, der blickt nicht zurück.
22 Auf den nassen Tang und die bronzene Stirn
23 legt sich kalt der Ring der Nacht,
24 um seinetwillen, dessen Stern bestimmt ist,
24a um seines am Himmel funkelnden Lichtes willen.

VII

1 Vater,
2 trauriger Vater,
3 seitdem du nicht mehr da bist,
4 wartet im Zimmer des verödeten Herzens
5 ein leerer Stuhl auf den, der nie mehr zurückkehrt.
6 Von Kälte geschüttelt
7 stehe ich, der dich bekämpfte,
8 vor einem Ofen ohne Glut.
9 Vater,



MENSCH AUF DER BRÜCKE 49

10 einsamer Vater,
11 ich bin allein.
12 Ohne Frau, ohne Kind, in einem Winkel dieser weiten Stadt
13 kaue ich hartes Brot.
14 Ich bin arm,
15 ich bin krank,
16 ist das alles, was du mir gewährt hast?
17 Vater,
18 mächtiger Vater,
19 weil ich unendlich dumm bin,
20 kann ich deine tiefe Güte und Weisheit nicht begreifen.
21 Ich irre ziellos durch die Strassen,
22 am Zusammenbrechen,
23 und blicke stumpf zum Himmel.
24 Die Stelle, wo du weilst,
25 ist immer vom schlechten Atem der Engel bewölkt.
26 Vater,
27 mächtiger Vater,
28 ohne Mantel bleibe ich im Novemberfrost auf der Brücke
29 und starre in den dunkelnden Kanal.
30 Sag mir bitte,
31 Vater,
32 mächtiger Vater,
33 genügt denn meine Schuld noch nicht?
34 Ist mein Elend denn dein Glanz?

VIII

1 Mensch auf der Brücke.
2 am Ende der Schönheit
3 gab es keine Richtung
4 und kein Feuerwerk und keinen Traum,
5 es gab keine «Zeit» und keine «Erinnerung»,
6 weder einen Quell noch eine ziehende Wolke,
7 weder Elend noch Glanz.
8 Mensch auf der Brücke,
9 in dir und um dich

10 brach die Nacht an.
11 Die Schatten von Leben und Tod überlagern sich,
12 die Nacht brach an, in der lebendige Tote in der Leere umgehen.
13 In dir und um dich
14 flammen Lichter auf.
15 Wie Seelen im Vorgefühl von Leben und Tod erschauern,
16 flackern sie, ein jedes, ein jedes,
17 und wehren dem Einfall der Toten.
18 Mensch auf der Brücke,



50 MARIANNE LEWINSKY-STRÀULI

19 Lichter entbrennen am andern Ufer,
20 Lichter entbrennen in der unwirklichen Stadt,
21 Lichter entbrennen über dem Kanal.
22 Unzählige Lichtfenster flitzen dahin auf Hochbahnen,
23 unzählige Lichtfenster steigen im Nachthimmel hoch auf.
24 Sie flackern, ein jedes, ein jedes.
25 In dir und um dich flammen Lichter auf,
26 wie Seelen im Vorgefühl von Leben und Tod erschauern,
27 flackern sie, ein jedes, ein jedes,
28 am Erlöschen, ein jedes, ein jedes.
29 Mensch auf der Brücke

6. Dritte Fassung: Die acht Gedichte

I

Das im ersten Gedicht verarbeitete Material entspricht den ersten zwei
Abschnitten der früheren Fassungen, wurde aber in zwei gleich lange, gleich
gebaute Strophen mit je zehn Zeilen und einer Zäsur nach der siebten Zeile ge-
fasst. Zeile 8 setzt mit einem Imperativ ein, Zeile 18 mit «nun», was einen
Tempuswechsel markiert. Die Brücke, die nie überschritten werden wird, ist
Standpunkt. Nicht Wasser, nicht Land, nicht Luft, extraterritorial und
hochgelegen, ermöglicht sie einen Blick aus Distanz. Sie dient der Sichtung von
Gegenwart und Vergangenheit, also von Zeit, und von Aussenwelt und
Innenwelt, also von Wirklichkeit. Schauplatz der Gegenwart ist die Stadt, die
als «unwirklich» und «verhärtet» charakterisiert wird. Auch die Zeit ist einer
Erstarrung unterlegen. Sie «stagniert», steht still, und hat damit ihre essentielle

Eigenschaft verloren, ist nicht mehr Zeit, sondern nur noch so genannte
«Zeit». Als einziges bewegt sich der Kanal «tief unten», eine unterschwellige,

bedrohliche Bewegung. Die Richtung der Bootsfahrt, nicht mehr fraglich
wie in den ersten zwei Fassungen, geht nun sichtlich - «schau!» - abwärts.

Die «Gräben voll Schweiss und Öl» und die «unwirkliche Stadt» sind als
solche nicht gekennzeichnete Zitate aus The Waste Land (dort 266-267: The
river sweats/ oil and tar und 60: unreal city). Sprache und Literatur sind für
Ayukawa vorgegebene, öffentliche Systeme, denen der Einzelne ausgesetzt
ist und aus denen er alle seine Wörter, Sätze und Texte bezieht.

In der zweiten Strophe wird im Praeteritum die persönliche Geschichte
des Protagonisten angedeutet. Er ist von Heimat, Familie und Arbeit
weggegangen und «über viele Wege», «an vielen Städten vorbei» auf die Brücke
gelangt. Aus «Ekel» über die Lebenserfahrungen sucht er nach einer anderen



MENSCH AUF DER BRÜCKE 51

Sphäre. Der Blick nach oben zum visionären Feuerwerk von Kristallen,
Blumen und Muscheln - schönen mineralischen, pflanzlichen und tierischen
Gebilden der Natur - steht im Kontrast zum Blick auf die Menschenwelt in
der ersten Strophe. Verglichen mit den früheren Fassungen ist Ayukawa eine

dichtere, spannungsreichere Form gelungen. Auch die zweite Strophe ist
verglichen mit den Vorlagen karger und klarer und führt zusätzlich das Motiv
der Reise ein, Thema des Gedichtes III. So kommt dem einzelnen inhaltlichen

Element schliesslich eine kompositorische Funktion zu.

II

Aus der Exposition des ersten Gedichtes entwickeln sich die folgenden zwei
Gedichte. Das Gedicht II nimmt die Thematik der ersten Strophe von I auf,
aber die Frage nach der Beschaffenheit der Zeit wird unter anderen Umständen

gestellt, nämlich in einer nicht näher bestimmten Vergangenheit vor der

«stagnierten» Zeit. Die Stadt, in I von der Brücke aus gesehenes Blickfeld
und Projektionsfeld des Gefühls, ist in II Ort der Handlung und wird in
einzelnen Schauplätzen, dem Café, der Hintergasse und der Wohnung, konkretisiert.

Das Gedicht II unterbricht den Diskurs, der durch den Standort der
Brücke und die Spaltung des lyrischen Subjekts in einen objektivierten
Protagonisten, den angesprochenen Menschen auf der Brücke, und die
forschende Stimme der Reflexion gekennzeichnet ist. Es treten nun handelnde
und redende Personen auf. Die Sprache wird flüssig und liedhaft. Das ganze
Gedicht ist wie ein Schlager oder ein Volkslied nach den einfachsten Prinzipien

von Variation und Wiederholung gebaut. Das Syntagma bleibt von
Strophe zu Strophe gleich, einzelne Elemente werden durch Entsprechungen
ersetzt oder abgewandelt. Blosses Ersetzen, etwa einer Person durch eine

andere, bringt keine neue Aussage. Die einzige Entwicklung innerhalb des

Gedichtes ist durch die Variationen der Schlusszeile gegeben: Der in der
ersten Strophe noch mögliche hoffnungsvolle Aufbruch endet in der dritten
in Resignation und Mutlosigkeit. Die drei Menschen, Matrose, Verrückte
und Angestellter, sind Exempel, nicht Individuen. Sie verkörpern die zum
Stillstand gekommene Existenz, die in Diskrepanz steht zur unaufhaltsamen
Bewegung der Zeit, einer äusseren und absoluten Gegebenheit. So lautet ihre
gleichförmige Klage: «O Zeit, warum strömst du/ warum stehst du nicht
still?» und ihre Frage: «Was soll ich nun... ».

Die Antworten darauf sind jedoch voneinander differenziert. Der Hafen
steht für Aufbruch und Reise, also eine der Zeit kongruente, in die Zukunft



52 MARIANNE LEWINSKY-STRÄULI

führende Beweglichkeit, die nur vom Matrosen (der sie ja berufshalber hat)
wahrgenommen werden kann, während sie der Angestellte vielleicht einmal
besichtigen wird. Es ist eine Wandlung, die durch die verschiedenen
grammatikalischen Modi des Verbsyuku (gehen) zustandekommt. Aus der deutlichen

Absichtserklärung yukô in der 1. Strophe und der zurückhaltenderen
Form der weiblichen Rede yukimashô in der 2. Strophe wird schliesslich in
der 3. Strophe die dubitative Frage Ute miyô ka. Ein noch prägnanterer
Kontrastparallelismus findet sich in den Schlusszeilen der drei Strophen. Glaube,

Liebe und Hoffnung, die Dreieinigkeit christlicher Tugenden (1. Kor.
13,13), werden als getrennte Elemente auf parallele Positionen im Syntagma
gesetzt, so dass sie zueinander antithetisch wirken, und alle mit dem gleichen
Wort «Zukunft» kombiniert, durch dessen Wiederholung ein synonymer
Parallelismus zustandekommt. Der Doppelausdruck «Zukunft und
(Hoffnung/Liebe/Glaube)» ist wiederum von einem antithetischen Parallelismus
bestimmt, nämlich der einheitlichen Bejahung (es gibt beides), der einheitlichen

Verneinung (es gibt beides nicht) und der trennenden Ambivalenz (es ist
zweierlei). Die parallelen und kontrastierenden Beziehungen überlagern
einander und verklammern die drei Strophen zu einer dicht strukturierten und
dadurch ästhetisch wirkungsvollen Einheit. Kontrast und Parallelismus
verbinden nicht nur die Strophen, sondern auch die Verse. Die Anfangszeilen
«O Zeit, warum strömst du/ warum stehst du nicht still» sind syntaktisch
konträr und semantisch parallel.

Diese Beobachtungen rekonstruieren nicht unbedingt die bewusste
Macherei (Poiesis) des Dichters, sondern sollen zeigen, worauf die spezifische
Wirkung eines Textes beruht, in diesem Fall die einfache und pathetische
Schönheit eines Liedes.

III

Die erste Zeile besagt, dass nun der reflektierende Diskurs fortgesetzt wird;
die präsentische Anrede «Mensch auf der Brücke» erstellt sofort den
Fixpunkt des Gedichts, die Gegenwart, von der aus Rückschau auf die Vergangenheit

gehalten wird. Die Zeitangaben «vom Herbst 1940 bis zum Herbst
1950» datieren die Handlung von Gedicht III und sind zugleich terminus
post quem für I und terminus ante quem für II. Zeitlich schliesst III an II an
und führt zu I, zum Ausgangspunkt des ganzen Werkes. Es ist eine Bewegung,

die bereits in der zweiten Strophe von I einmal vollzogen wurde, nun
aber ausführlicher berichtet wird. Der Protagonist ist von der Stadt
aufgebrochen - Thema von II - doch die Reise führt nicht in eine bessere Zukunft,



MENSCH AUF DER BRÜCKE 53

sondern zurück in die Stadt. Aufbruch, Reise und Rückkehr, in I neutrales
Geschehen, werden diesmal als subjektive Erfahrung gewertet. Der
Aufbruch ist entschlossen, ohne Zurück: «Wie Nachhall von Schritten... /
wandtest du dich nicht um». Richtungsweisend sind fragile innere
«Traumgedanken» und Traumbilder», die jedoch der äusseren Realität nicht
standhalten. Die Reise, eine alte Metapher für den Lebensgang, wird zur ziellosen,
dem Schicksal ausgelieferten «Irrfahrt», sie scheitert. Der Protagonist kehrt
zurück. Nach der Desillusionierung ist er «ärmer noch als beim Aufbruch»,
«gleichgültig», «zufällig», «achtlos». Dem inneren Zustand entspricht die

Aussenwelt; die Stadt ist grau, die Landschaft verwüstet, die Wirklichkeit
irreal. Das Gefühl ist vom «frischen Blut der Erinnerung» beherrscht, ein

Ausdruck, der das Bild einer offenen, nicht verheilten Wunde als Metapher
der bedrängenden Erinnerung evoziert oder auch deren Inhalt, Erinnerung
an blutige Gewalttätigkeit, an den Krieg. Die Parallelstelle «frisches Blut der

Hoffnung» ist noch zweideutiger, da «frisches Blut» in Kombination mit
dem zukunftsbezogenen Wort «Hoffnung» ebenso gut als Zeichen neuer
Vitalität wie als Bild des gewaltsamen Todes der Hoffnung gelesen werden
kann.

Obwohl vom Sprachduktus her der Prosa nahe und ohne sichtbare
Teilung in Strophen, ist das Gedicht III ein stark gestalteter Text. Die siebenmal
wiederholte Anrede «Mensch auf der Brücke» markiert Anfang und Ende
und setzt eine Zäsur zwischen sechs gleichlange Abschnitte von je vier Zeilen.

Die ersten zwei und die letzten zwei Abschnitte sind syntaktisch parallel
und durch Wiederholungen und Variationen an entsprechender Position
miteinander verklammert. Die zwei mittleren sind nicht parallel, werden
aber durch Wortwiederholungen von Vorausgegangenem (Schritte - Spuren,
Wind - Wellen) und Nachfolgendem bist du zurückgekehrt... mit den

andern Partien verbunden. In den syntaktisch parallelen Teilen sind
Kombinationen von Wiederholung und Variation häufig. Von zwei oder mehr
Elementen wird jeweils eines ersetzt, die andern bleiben gleich, so ashiato (Spuren

von Schritten) zu ashioto (Nachhall von Schritten) und gen'ei (Traumbilder)

zu gensô (Traumgedanken). Manchmal wird über die ästhetische
Wirkung hinaus eine semantische Verdichtung erzielt, etwa wenn «dein ganzer,
im Herzen schwebender Weg» von «im Leeren schwebend» überlagert wird.

IV

Kurze Einleitungen situieren drei in sich abgeschlossene Passagen in direkter
Rede, verbinden sie miteinander und mit dem ganzen Gedicht. Der Mensch



54 MARIANNE LEWINSKY-STRÄULI

auf der Brücke wird darin nicht explizit angesprochen wie in I und III, aber
er ist ohne Zweifel der Angesprochene, und sein Standort über dem schwarzen

Kanal erschliesst sich deutlich. Nach den Teilen II und III, die die
kreisförmige Reise «über viele Wege/ an vielen Städten vorbei» zurück an den
Ausgangspunkt nachvollzogen haben, setzt IV in der Gegenwart ein, eine
Gegenwart, die von Vergangenheit durchzogen ist. Das Oszillieren zwischen
Gegenwart und Vergangenheit wird grammatikalisch exemplifiziert -
«Niemand sieht... du hast es gesehen/ niemand hört... du hast es gehört/
niemand weiss... du hast es gewusst» - und schliesslich inhaltlich thematisiert
«... dass der Weg in die Zukunft in die Vergangenheit führt/ und die
Vergangenheit unbeendet in der Zukunft enthalten ist». In diesem Satz, einer
verkürzten Version der ersten Zeilen von Burnt Norton (T. S. Eliot, Four
Quartets I: Time present and time past/ are both perhaps present in time
future/ and timefuture contained in timepast), wird vielleicht die Beschaffenheit

der «stagnierten» Zeit erläutert, die sich nicht wie die strömende Zeit
linear fortbewegt, sondern quasi kurzgeschlossen ist. Etwas Ähnliches
drückt auch das Bild der Brücke aus, die ja in beide Richtungen begangen
werden kann, oder genauer, das Verharren des Protagonisten an dem einen
Punkt zwischen den zwei Ufern. Während die reale Zeit im Laufe des
Gedichtes fortschreitet, wie wir später sehen werden, bewegt er sich nicht und
nie. Er blickt auf den Kanal, der als Träger der Erinnerung bedrohlich
«schwarz» «das Rückgrat dieser tosenden Grossstadt durchfliesst» und als
Ort der Vergangenheit die Gegenwart subversiv durchkreuzt.

Während die Rückschau (II, III) aus der Distanz des Praeteritums, dem
Tempus des Nichtbeteiligtseins, erzählt wurde, drängt sich die Erinnerung
präsentisch auf, einerseits in der direkten sinnlichen Wahrnehmung des

Hörens und Sehens, andererseits in der direkten Rede, dem Ausdruck unmittelbarer

Anwesenheit. Der Mensch über dem Kanal, dem Ort, wo sich die
Erinnerung vergegenwärtigt, ist als einziger in einer indifferenten Umgebung
ihrer Präsenz ausgesetzt. Er sieht im langsamen Kriechen des Kanals «wie
eine Prozession Ertrunkener vorbeizieht», sieht im Schaum und Gestank des
Gewässers das Zeichen ihrer Verwesung und übersetzt das Rauschen in ihre
Worte.

Du bist ein leeres Ding
du bist ein dunkles poröses Universum
du bist eine Existenz von eins plus eins
und minus zwei dazugezählt...

In die algebraische Formel werden die Worte «Leben» und «Tod» eingesetzt,

wobei «Tod» mathematisch als Funktion von «Leben» definiert ist.



MENSCH AUF DER BRÜCKE 55

Die Rechnung ergibt null. (Zero-gêmu, Nullspiel, heisst übrigens auf japanisch

ein Spiel, bei dem man unweigerlich verliert.) Danach werden die
Zustände «leer» und «porös» mit den zwei Teilen des menschlichen Mikrokosmos,

Kopf und Leib, kombiniert und mit dem Parallelismus «vollgestopft
mit Leben/ vollgestopft mit Tod» antithetisch verbunden.

Der Gegensatz von Leben und Tod ist Thema auch der zweiten direkten
Rede. Während sich die beiden Prinzipien dem ersten Abschnitt zufolge in
der individuellen Existenz gegenseitig durchdringen, sind sie in der äusseren
Wirklichkeit entmischt. Die Toten sind endgültig vom Leben ausgeschlossen,

das normal weitergeht:

Auch heute scheint die Sonne
die Trambahnen fahren
die Schornsteine rauchen...

Doch kein Christus ist da, der die Toten erwecken könnte und zu ihnen sagt
«Lebe!»

Die dritte direkte Rede wird nicht als Wahrnehmung von aussen dargestellt,

sondern als inneres Wissen (Gewissen). Es ist eine Apologie, ein ironischer

philosophischer Diskurs über die stets gegebenen persönlichen Gründe,

die dazu führen, dass «von allen möglichen Verhaltensweisen» schliesslich

die verwerflichste gewählt wird. «Schuld» und verwerfliches Handeln
sind nicht konkretisiert, sondern auf der gleichen abstrakten Ebene als
«Beflecken von Reinheit» umschrieben. Damit ist die Überleitung zum nächsten
Gedicht geschaffen, in dem es zum Schluss um «Reinwaschung» geht, um
die Reinigung von Schuld und Verfehlung.

Gedicht V stimmt - von einigen Kürzungen und Umstellungen abgesehen -
überein mit dem dritten Abschnitt der zweiten Fassung und ist wie dort eine
sehr schöne, lyrische Passage. Der Diskurs wurde deutlicher ins Innere
verlegt, er erklingt nun «aus der Höhle eines Herzens». Wie ein Märchen, ein

Mythos wird die Geschichte vom jungen, schöpferischen Wasser erzählt; die
Bibelzitate (Joh. 8,12; Jer. 2,18) lassen es als von göttlicher Natur erscheinen,
als Licht und Leben überhaupt. Die Bilder evozieren die Trennung von Wasser

und Land in der Genesis.

Das Wasser, kaum aus Schlaf geboren

zog einen Ufersaum in die schmutzige Erde
verströmte Kraft und Köstlichkeit



56 MARIANNE LEWINSKY-STRÄULI

Hier drückt sich, symbolisiert durch das klare, ursprüngliche Wasser, das

schafft und belebt, nährt und reinigt, ein Wunschtraum nach wahrem Leben
aus. Das gelebte Leben, symbolisiert durch den Kanal, wird verworfen.
Stagnation, Scheitern, Einsamkeit, Tod und Schuld sollen nicht sein. Die Sehnsucht

hebt diese Wirklichkeiten für einen Augenblick auf und sieht nicht
mehr den schmutzigen, kriechenden, künstlichen Wasserlauf in einer grauen,

versteinerten Stadt, sondern eine lebendige Natur, Erdreich, Gewässer,
Pflanzen und Tiere. So sollte es sein und ist es nicht.

Dieses Gedicht, eine besonders schöne, eindringliche Partie, ist zu Recht
als ein Schwerpunkt ins Zentrum der gesamten Komposition gerückt worden.

Auffällig fehlen darin die abstrakten Begriffe wie «Zeit», «Zukunft»,
«Gegenwart», «Erinnerung», «Tod», «Leben», «Schuld», «Wahrheit», die
alle anderen Teile belasten und denen jede lyrische Ausdruckskraft abgeht.
Es sind nackte, explizite Bedeutungsträger. Wo sie fehlen, wie in diesem
Gedicht V, und die Aussage von komplexeren poetischen Mitteln getragen wird,
lässt sie sich auch nicht mehr auf blosse Aussage reduzieren. Es bleibt ein
Rest an Schönheit. Bezeichnenderweise ist das an dieser Stelle des Werkes
der Fall, wo mit der wunderbaren Quelle ein Gegenprinzip zur herrschenden
Realität postuliert wird. Doch es gibt keine Hoffnung. Das wahre Leben
kann nicht in der Zukunft gesehen werden, sondern nur in einer imaginären,
nicht einholbaren Vergangenheit.

VI

Das Gedicht VI enthält relativ viel Material aus den früheren Fassungen.
Neun Zeilen (6-7,9-13,24-25) sind fast unverändert aus der zweiten Fassung
übernommen worden, Zeile 8 stammt aus der ersten Fassung. Die Erinnerungen

und vergangenen Gefühle, die in den vorangegangenen Gedichten
durch eine Vielzahl von Stimmen vergegenwärtigt wurden, verschwimmen,
verbleichen und entschwinden im steigenden Nebel und der Abenddämmerung.

Der Protagonist wird sich seiner Einsamkeit und Verwirrung inne. Neu
sind die mittleren Verse, die in ganz anderem Tonfall das Leben dieses
Menschen apodiktisch formuliert zusammenfassen:

Du hattest die Liebe nicht,
du hattest die Wahrheit nicht,
du wolltest alles, was du nicht hattest
und verlorst dabei alles, was du hattest.



MENSCH AUF DER BRÜCKE 57

Diese Zeilen stehen unvermittelt und unintegriert da und tragen mit den
überdeutlichen Adjektiven «blass» und «einsam» dazu bei, dass das Gedicht
VII das am wenigsten gelungene des ganzen Zyklus ist. Einerseits setzt
Ayukawa darin massive, gelegentlich leicht schwülstige und nicht immer
überzeugende Bilder ein (z.B. «In deine bronzene Stirn hängt nasses Haar aus
Tang»), andererseits verlässt er sich doch nicht auf sie, sondern deutet sie aus
und hebt die sicher beabsichtigte poetische Wirkung seiner metaphorischen
Sprache durch redundantes Nachdoppeln auf. Kommt dazu, dass alles, was
VI an inhaltlicher Aussage über die Situation und innere Verfassung des

Protagonisten macht, im nächsten Gedicht VII ebenfalls und viel eindrücklicher
vermittelt wird. Einzig als kompositorisches Element lässt sich das Gedicht
VI rechtfertigen. Es ist unentbehrlich als trennendes Glied zwischen den beiden

intensiven Teilen V und VII (beide in direkter Rede) und es setzt den
reflektierenden Diskurs in spiegelsymmetrischer Position zum Gedicht III
fort, dem es oberflächlich gleicht, jedoch ohne dessen kunstvolle Gestaltung
zu haben.

VII

Nach allen Brechungen, Reflexionen und Rollen spricht schliesslich der
Protagonist selbst. Diese plötzliche Unmittelbarkeit ist überwältigend, unzweifelhaft

die Klimax des ganzen Werkes. Es gibt keine Distanzierung, kein
Erzählen mehr. Das ganze Gedicht ist ein homogener Monolog und zugleich
die einzige Rede, die ein bestimmter Sprecher an einen bestimmten Adressaten

richtet, der einzige Versuch zu einem echten Dialog, allerdings mit einem
Abwesenden.

Vater,

trauriger Vater,
seitdem du nicht mehr da bist,
wartet im Zimmer des verödeten Herzens
ein leerer Stuhl auf den, der nie mehr zurückkehrt.

Hier gelingt Ayukawa eine einfache und doch höchst poetische Sprache. Die
Bilder sind einleuchtend und vollkommen integriert, eigentliche und
übertragene Bedeutung kommen gleichzeitig und ungetrennt zur Wirkung. Das
ist metaphorischer Sprachgebrauch im besten Sinne.

Von Kälte geschüttelt
stehe ich, der dich bekämpfte,
vor einem Ofen ohne Glut.



58 MARIANNE LEWINSKY-STRÄULI

Das Interieur des «verödeten Herzens» beschreibt auch die reale Einsamkeit
und Armut, die Kälte ist seelisch und körperlich, der «Ofen ohne Glut»
macht die physische, materielle Not spürbart und versinnbildlicht das
erloschene innere Leben. Die Beziehung zum «Vater» ist äusserst ambivalent. Im
Tonfall eines flehentlichen, demütigen Gebets de profundis wird der Vater
als höhere, göttliche Instanz für das Elend des Menschen verantwortlich
gemacht und angeklagt.

ist das alles, was du mir gewährt hast?

Ist mein Elend denn dein Glanz?

Eine traurige Ironie prägt dieses Gebet, es spricht daraus die frustrierte
Sehnsucht nach einer guten göttlichen Ordnung, die sinnloses Leid nicht zu-
liesse.

.weil ich unendlich dumm bin,
kann ich deine tiefe Güte und Weisheit nicht begreifen.
Ich irre ziellos durch die Strassen,

am Zusammenbrechen,
und blicke stumpf zum Himmel.
Die Stelle, wo du weilst,
ist immer vom schlechten Atem der Engel bewölkt.

Der Gott dieses Gedichts ist ein deus absconditus, ein stummer, unzugänglicher

Gott. Doch liegt der Grund der Verzweiflung im Sprecher selbst, es ist
die Einsamkeit dessen, der sich vom väterlichen Prinzip emanzipiert hat und
nun den Verlust betrauert und mit seiner Trauer noch die alte Bindung perpe-
tuiert. Die Hoffnungslosigkeit des ganz sich selbst überlassenen Menschen
quält ihn. Die vereinsamte, frierende Gestalt auf der Brücke und ihr Gebet
sind ergreifend, so sehr, dass für den Leser die Distanz zwischen dem Autor
und seiner Kunstfigur verschwindet. Der, der spricht, und der, der schreibt,
werden zu einem.

VIII

Am Schluss des Gedichtes fallen alle die beschworenen und rekapitulierten
Erinnerungen, Gefühle und Bilder in sich zusammen. Es bleibt nichts.



MENSCH AUF DER BRÜCKE 59

.in dir und um dich
brach die Nacht an.
Die Schatten von Leben und Tod überlagern sich,
die Nacht brach an, in der lebendige Tote in der Leere umgehen.

Die Realität des Todes wird so mächtig, dass die Toten wie lebend umgehen,
oder auch, dass die Lebenden nichts anderes als (noch) lebendige Tote sind.
Der Tod hat überhand genommen.

.in dir und um dich
flammen Lichter auf.

Die Lichter, die in der nächtlichen Stadt aufleuchten, sind in eigentlichem
und übertragendem Sinn Zeichen menschlichen Lebens. Hier leben Leute,
das ist die eigentliche Bedeutung dieser Lichter. Die alltägliche Wirklichkeit
wird in ihnen tröstlich wahrnehmbar. Zugleich sind sie, ihr schwaches Leuchten

in der grossen Finsternis, Sinnbilder der kleinen menschlichen Existenz
angesichts der grossen, undurchdringlichen Wirklichkeit von Leben und
Tod. Die individuelle Erfahrung, die soviel Worte gemacht hat, verstummt
endlich. Es ist nicht von Erlösung die Rede, aber der Blick, der schliesslich
das menschliche Leben als hinfällig und leidvoll anerkennt, hat etwas
Versöhnliches an sich.

7. Dritte Fassung: Die übergeordneten Strukturen

Mit der inhaltlichen Interpretation der einzelnen Gedichte und der gelegentlichen

Analyse ihrer formalen Gestaltung ist die grössere Einheit, das eine
Gedicht unter dem Titel Mensch auf der Brücke, nicht berücksichtigt. Die
acht Gedichte erweisen sich in der Synopsis als Elemente einer gesamthaften
Komposition mit einem eigenen, den Einzelteilen übergeordneten und sie

vereinigenden Geschehen.

a) Die Zeiten

Bezeichnenderweise kommen von den drei möglichen Tempora, Praeteritum
Praesens und Futurum, in der dritten Fassung nur das Praeteritum und das

Praesens vor. Im Gegensatz zu den früheren Versionen, die Hoffnungen und
Ängste im bezug auf die Zukunft ausdrücken - für die Fassung von 1943 ist
dies das Hauptthema -, gibt es in der dritten Fassung keinen Ausblick auf
eine kommende Zeit. Wenn in Gedicht II (mit dem Praeteritum als überge-



60 MARIANNE LEWINSKY-STRÄULI

ordnetem Tempus) von «Zukunft» die Rede ist, so wird sie von der Gegenwart

des Gedichtes in Vergangenheit verwandelt. Die Zeitstruktur reproduziert

auf sprachlicher Ebene die «stagnierte Zeit». Doch tatsächlich vergeht
die Zeit. Das Gedicht ist einem realen Zeitraum einbeschrieben, dessen

Anfangspunkt in I als mahiru, Mittag (in der Übersetzung «heller Tag»)
angegeben wird. Der kontinuierliche Verlauf wird erst in VI deutlich, die Sonne
geht unter, in VII dunkelt der Kanal, in VIII ist die Nacht angebrochen. Dieser

Tag, so lässt sich dem Gedicht entnehmen, war ein klarer Novembertag
des Jahres 1950. Gegen Abend kam Nebel auf. Ausser den direkten Hinweisen

auf den momentanen Zeitpunkt konstituiert auch die Anrede «Mensch
auf der Brücke» jeweils das Praesens der realen Zeit. Zusammen mit dem
fixen Standort der Brücke ergibt sich eine Einheit von Ort und Zeit für das

ganze Gedicht.
In diesen Rahmen sind Rückblenden eingesetzt, die zusammen eine Ebene

referentieller Zeit schaffen. Im Überblick zeigt sich folgende Ordnung:

Gedicht reale Zeit referentielle Zeit
(Gegenwart) (Vergangenheit)

I + +
II - +
III + +
IV + +
V + +
VI + +
VII +
VIII + +

Die Gegenwart der realen Zeit ist übergeordnetes Tempus aller Gedichte mit
Ausnahme von II, das im Praeteritum steht. Ihm entspricht VII in vorletzter
Position, das als einziges kaum bezug auf die Vergangenheit nimmt.
(Vorwegzunehmen, dass die selben beiden Teile sich auch dadurch auszeichnen,
dass nur in ihnen das lyrische Subjekt nicht in seiner Verdoppelung von Sprecher

und Angesprochenem auftritt.)
Die Vergangenheit der Gedichte I und III ist auf Herbst 1940 bis Herbst

1950 datiert, II ist in einer nicht genau festgelegten Zeit vor oder um 1940

anzusetzen. Die drei ersten Gedichte rekapitulieren die Vergangenheit vor der
praesentischen Realzeit. Spiegelsymmetrisch dazu stehen die letzten drei
Teile, die sich auf die Gegenwart beziehen und fast ganz im Praesens stehen.
In VI finden sich vier Zeilen im Praeteritum, die das gescheiterte Leben zu-



MENSCH AUF DER BRÜCKE 61

sammenfassen, und in VII ein Hinweis auf vergangene Auseinandersetzungen

mit dem «Vater». Das Praeteritum der ersten Zeilen von VIII schliesslich
bezieht sich nicht auf die referentielle Vergangenheit, sondern auf die
vergangene Realzeit des Gedichtes; was darin geschah, wird durch die Negation
einiger zentraler Begriffe für nichtig erklärt. (Die «ziehende Wolke» ist ein
technischer Unfall, ein Relikt aus der zweiten Fassung, das abgeschnitten
von seinem Sinnbezug stehengeblieben ist.) Hauptthema der Schlusstrilogie
ist die gegenwärtige Situation, die in VII ungefiltert ausgesprochen wird.
Eine übergreifende Handlung, die die drei Gedichte zusammenfasst und ihre
Aussage metaphorisch umsetzt, ist der allmähliche Anbruch der Nacht.

Die mittleren zwei Gedichte sind ein von den Randblöcken I-III und
Vivili ausgesparter freier Raum, in dem sich ihre Diskurse entfalten. Äussere

Bedingungen wie Ort und Zeit lassen sich zwar erschliessen, sind aber nicht
ausdrücklich angegeben, die eigentliche Handlung findet ja im Innenraum -
und tatsächlich im Inneren des Gedichtes, seiner Mitte - statt. Die Diskurse
erweisen sich als ein Versuch, den unakzeptablen Erfahrungen der
Vergangenheit, die die Wahrnehmung der Gegenwart bestimmen, mit philosophischen

Reflexionen über Leben, Tod und existentielle Schuld beizukommen,
ein Versuch, der schon durch die ironische Sprache desavouiert wird. Der
zweite Versuch, die Wirklichkeit erträglich zu machen, besteht darin, sie zu
verdrängen und durch eine Heilsvorstellung zu ersetzen. Doch auch diese

Möglichkeit verfängt nicht. Der Protagonist stellt sich schliesslich der
gegenwärtigen Wirklichkeit und beginnt, sie wahrzunehmen.

b) Die Personen und ihre Sprechsituation

Eine weitere grammatikalische Kategorie, die Person, führt in der Analyse zu
aussagekräftigen Strukturen. Es ergibt sich dabei eine augenfällige
Übereinstimmung mit den obigen Ergebnissen. Die Gedichte I, III, VI und VIII
bilden den kontinuierlichen Diskurs einer objektivierenden, erzählenden und
analysierenden Stimme, die keiner Person zugeordnet werden kann, sich
aber immer an das objektivierte Ich, den Menschen auf der Brücke, richtet.
Die vier Teile sind denn auch alle durch die wiederkehrende Anrede «Mensch
auf der Brücke» gekennzeichnet. Sie sind in sich homogen, das heisst, von
Passagen in direkter Rede nicht unterbrochen.

In diese Matrix fügen sich die vier anderen Teile ein, in der sich verschiedene

Stimmen in direkter Rede äussern. An einer Stelle kommt Erzählung
ohne beteiligten Sprecher vor. Wer spricht, und mit wem?



Diskurs direkte Rede Narration

+ - -
- + +
+ - -
+ + -
+ + -
+ - -

62 MARIANNE LEWINSKY-STRÄULI

Gedicht

I
II
III
IV
V
VI
VII - + -
VIII +

Die Notierung + /-/-) von I, III, VI und VIII beschreibt den kontinuierlichen

Diskurs der objektivierenden Stimme. Dieser ist insofern als direkte
Rede zu klassieren, als er sich an eine zweite Person richtet, aber diese Stimme

sagt nicht «ich», es steht dahinter keine echte erste Person. Vielmehr handelt

es sich eigentlich um einen Monolog mit gespaltenem Subjekt. Dabei
werden sowohl das Präsens benutzt, das der Haltung eines Beteiligten
entspricht, wie auch das Praeteritum, das Tempus des nicht mehr beteiligten
Erzählens. In der ersten Hälfte 1,2 und III) herrscht das Praeteritum vor, in der
zweiten (VI und VIII) das Praesens.

Gedicht II ist mit der Notierung (-/+/+) ein Sonderfall. Die direkten
Reden werden Sprechern zugeordnet, die in der dritten Person und im
Praeteritum eingeführt werden, das die Kombination grösstmöglicher Nichtbe-
teiligung ergibt, hier als Narration bezeichnet. Die direkten Reden richten
sich nicht an eine andere Person, sondern sind liedhafte Monologe.

In IV und V sind die direkten Reden nicht bestimmten Sprechern
zugeordnet, sondern entspringen dem Diskurs. Der Ort des Redens verschiebt
sich allmählich von aussen (dem Kanal, den Toten) nach innen (zur «Höhle
eines Herzens»). Ein «Du» wird angesprochen, damit kann nur der Mensch
auf der Brücke gemeint sein, der sich hier mit seinem Inneren konfrontiert.

In VII schliesslich mit der Notation (-/+/-) gibt es weder Diskurs noch
Narration, nur den Monolog des Menschen auf der Brücke, der hier zum
ersten und einzigen Mal als ungespaltenes, redendes Subjekt auftritt, das

von sich selbst in der ersten Person spricht und sich an eine zwar abwesende,
aber durch die Anrede vergegenwärtigte zweite Person (den Vater) richtet,
also den Versuch eines Dialogs unternimmt. Diese direkte Rede ist im Gegensatz

zum Gedicht II, das ebenfalls nicht zum Diskurs gehört, im Praesens
situiert.

Der Diskurs ist in jeder Hinsicht konstant, Ort, Sprechsituation und
Tonfall bleiben gleich und die Zeit ist nur ihrem natürlichen linearen Lauf



MENSCH AUF DER BRÜCKE 63

unterworfen, so dass an jedem Punkt die Gegenwart herrscht. Die vier Teile
mit direkter Rede stehen mit ihrer Dynamik in Opposition zur Konstanz des

Diskurses. Jeder von ihnen hat seine eigene Stimmlage, die je einer andern
Textsorte entspricht, Lied (II), philosophische Prosa (IV), Mythos oder
Legende mit einem Anflug biblischer Sprache (V) und Gebet (VII). Von II zu
VII verschieben sich Person, Tempus und Sprechsituation vom Praeteritum,
in dem die dritte Person einen Monolog führt, zum Praesens, in dem sich
eine erste Person an eine zweite richtet. Es ist eine Entwicklung zunehmenden

Beteiligtseins, die in VII kumuliert.
Der Wechsel von lyrischen oder dramatischen Passagen mit diskursiven,

reflektierenden, sowie die Form des langen Gedichtes mit römisch numerierten

Teilen hat sein Vorbild in Eliots Four Quartets. Dass Ayukawas Mensch
auf der Brücke trotzdem in Gestaltung und Intention ein eigenständiges
Werk ist, zeigt sich bei der Analyse der übergeordneten Strukturen. Eliot
verwendet die, wie er sie nannte, musikalische Methode, für sein poetisches,
meditatives Philosophieren über die Grundlagen und Grundbedingungen
der Schöpfung und der menschlichen Existenz. Ayukawas Anliegen ist viel
persönlicher, er sucht in einem Zustand äusserer und innerer Erschütterung
sich selbst.


	Der Gedichtzyklus Mensch auf der Brücke von Ayukawa Nobuo

