
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 40 (1986)

Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Tibetan and Buddhist Studies, commemorating the 200th Anniversary of the Birth
of Alexander Csoma de Koros. Edited by Louis Ligeti. (Adiutores: Géza Bethlen-
falvy et Alice Egyed.) Volumes 1 and 2. Budapest, Akadémiai Kiadó, 2 vol., 387,
440 p., portrait.

Les orientalistes de Hongrie et du monde entier ont pu commémorer l'année
dernière le deux centième anniversaire de la naissance d'une des plus hautes figures des

études orientales en Occident, Alexandre Csoma de Koros (1784-1842), fondateur
des études tibétaines. C'est à cette occasion qu'est sorti l'ouvrage qui fait l'objet du
présent compte rendu. Le nom de Csoma patronne en outre une série de symposia de

haute tenue, qui ont eu lieu en 1976, 1979, 1981 et 1984.

D'une présentation impeccable, les deux volumes des Tibetan and Buddhist
Studies réunissent quarante-six contributions dont nous pensons utile de donner ici
la liste, malgré sa longueur relative:

1. Beckwith, Christopher I. A hitherto unnoticed Yüan-Period Collection at¬

tributed to 'Phagspa.
2. Bethlenfalvy, Géza. The Satagâthâ attributed to Vararuci.
3. Bira, Sh. Some Extracts from Sh. Damdin's Manuscript Copy of the Hu-lan

deb-ther.
4. Blondeau, Anne-Marie. Le «découvreur» du Mani bka'-'bum était-il bon-po?
5. Bongard-Levin, G. M. A new Fragment of the Sanskrit Sumukhadhâranî.
6. Chang, Kun, and Betty Shefts Chang. The Spoken Tibetan Verb kAp.
7. Csetri, E. Csoma de Körös's Life before his Oriental Journey.
8. Czeglédy, K. The Foundation of the Turfan Uyghur Kingdom.
9. Ecsedy, Ildikó. Nanchao: an Archaic State between China and Tibet.

10. Egyed, Alice. Notes on the Origin of Tibetan Religious Music.
11. Eimer, Helmut. Zur Stellung des Narthang-Druckes in der Überlieferung des

tibetischen Kanjur.
12. Emmerick, R.E. Tibetan Lexical Notes.
13. Fehér, Judit. Buddhapälita's Mûlamadhyamakavrtti - Arrival and Spread of

Prâsahgika-Mâdhyamika Literature in Tibet.
14. Ferenczy, Mary. The Formation of Tangut Statehood as seen by Chinese

Historiographers.
15. Hahn, Michael. Zu den Quellen einiger Strophen aus Sa skya Panditas Su-

bhäsitaratnanidhi.
16. Horväth, Zoltân. Structure and Content of the Chad-ma rigs-pa'i gter, an

Epistemological Treatise of Saskya Pandita.
17. Imaeda, Yoshiro. Memento chronologique (bstan-rtsis) du calendrier bhou¬

tanais.
18. Kara, G. A Sbra-nag Glossary in Grum-Grzimajlo's Travels.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 147

19. Kawamura, L. S. Thus Have I Said - A Preliminary Study of the Tantra.
20. Kychanov, E. I. From the History of the Tangut Translation of the Buddhist

Canon.
21. Ligeti, Louis. La version mongole des Douze actes du Bouddha.
22. Lindtner, Christian. Bhavya's Controversy with Yogäcära in the Appendix to

Prajhâpradïpa, Chapter XXV.
23. Lokesh Chandra. Vaipulya Sütras and the Tantras.
24. Lörincz, Lâszlo. Märchen, Sagen und Schwanke vom Dach der Welt (Tibeti¬

sche Tiermärchen und Dre-mo-Märchen).
25. Macdonald, Alexander W. Religion in Tibet at the time of Srong-btsan sgam-

po: Myth as History.
26. Malanova, T. On the Sanskrit Subhäsita-Literature in Tibet.
27. Martinov, A. S. The Sa-skya Episode in the Nepal Campaign of 1791-1792.

28. Mejor, Marek. A Contribution to the Biography of Vasubandhu from Tibetan
Sources.

29. Miller, Roy Andrew. Linguistic Devices and Techniques in the First Tibetan
Grammatical Treatise.

30. Prats, Ramon. Tshe-Dban-Nor-Bu's Chronological Notes on the Early Trans¬

mission of the Bi Ma Sfiih Thig.
31. Richardson, H. E. Reflections on Translation ofa Tibetan Passport dated 1688

A. D. by Alexander Csoma de Koros, 1833.

32. Rona-Tas, A. Some Remarks on the Vowel System of Spoken Tibetan.
33. Rossi Filibeck, Elena de. Names of Known and Less Known Places in Yer Pa.

34. SÀRKOZI, Alice. A Tibeto-Mongolian Manuscript of Lexicographical Explana¬
tions to the Rgyud-bzi.

35. Savitsky, L. S. Tunhuang Tibetan Manuscripts in the Collecton of the Lenin¬

grad Institute of Oriental Studies.
36. Schuh, Dieter. Recht und Gesetz in Tibet.
37. Somlai, G. Preliminary Investigation of a Tibetan Medical Chart.
38. Tatar, Magdalena. Nature Protecting Taboos ofthe Mongols.
39. Taube, Manfred. Nachlese zum Mongolischen Turfanfragment des Bo¬

dhicaryävatära.
40. Uray, Géza. The Earliest Evidence of the use of the Chinese Sexagenary Cycle

in Tibetan.
41. Wang Yao. Study on the Names and the Location of the Skya Ring and the Sngo

Ring two big lakes at the source of the Yellow River.
42. Wayman, Alex, the Interlineary-type Commentary in Tibetan.
43. Wojtilla, Gyula. Notes on Popular Saivism and Tantra in Eleventh Century

Kashmir (A Study on Ksemendra's Samayamätrkä).
44. Wylie, Turrell V. Khubilai Khaghan's First Viceroy of Tibet.
45. Yamaguchi Zuinö. Methods of Chronological Calculation in Tibetan Histori¬

cal Sources.
46. Zieme, Peter. Indischer Schlangenzauber in uigurischer Überlieferung.



148 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Une appréciation critique de ces contributions dépasserait largement la compétence

du signataire. Nous avons toutefois tenté de les grouper par sujets, sans nous
dissimuler ce qu'une telle opération a de sommaire et d'arbitraire. (En fait, trois articles

ont résisté à ce traitement, et se trouvent cités par deux fois dans le relevé qui va
suivre: ce sont le n° 4, qui intéresse à la fois l'histoire, l'histoire littéraire et les

religions tibétaines; le n° 13, qui porte sur le bouddhisme indien et sur l'histoire du
bouddhisme tibétain; le n° 20, qui trouve sa place aussi bien sous la rubrique des

Tangut que sous celle du bouddhisme.)
Le domaine tibétain occupe, comme il se doit, la plus grande part: 28 contributions

sur 46. En les répartissant par disciplines: Chronologie: 17, 30, 40, 45. Droit:
36. Géographie: 41. Histoire et littérature historique: 3,4, 27, 31,44. Langue: 12, 29;
6, 32 (langue parlée); 18 (dialectologie). Littérature profane: 24. Médecine: 37.
Musique: 10. Religion (principalement le bouddhisme) et littérature religieuse: 4,11,13,
19, 25, 33, 42; plus 16 (epistemologie bouddhique). Tangut (Xixia): 14, 20.

Les autres contributions se répartissent comme suit:
Biographie de Csoma de Koros: 7. Cet article apporte des renseignements du plus

haut intérêt sur les débuts de Csoma, qui fut soutenu par une vigueur intellectuelle,
morale et physique hors de pair, mais longuement retardé par une rigoureuse
pauvreté. L'information fournie est particulièrement bienvenue, car elle se fonde
massivement sur des pièces d'archives et sur des ouvrages en hongrois, peu accessibles au
lecteur moyen.

Asie centrale (Ouigour): 8, 46. Domaine chinois: 1 (bouddhisme), 9 (histoire).
Dunhuang: 35. Domaine indien: 5, 13, 22, 23, 28 (bouddhisme); 43 (sivaïsme).
Domaine mongol: 21, 34, 38, 39. Trois contributions sur la littérature gnomique (su-
bhâsita), sanscrite et tibétaine: 2, 15, 16.

Si maintenant nous regroupons les contributions sur le bouddhisme, comme le
titre même de la publication y invite, nous trouvons quatre articles sur le
bouddhisme indien (5,22,23,28); un portant à la fois sur le bouddhisme indien et tibétain
(13); sept consacrés plus ou moins exclusivement au bouddhisme tibétain (4, 11, 16,

19, 25, 33, 42); un sur le bouddhisme chinois (1), un sur le bouddhisme des Tangut
(20), deux sur le bouddhisme mongol (21, 39); soit en tout seize contributions sur le
bouddhisme.

Les Tibetan and Buddhist Studies constituent un véritable florilège des études
tibétaines. Sur maint sujet, on y trouve exposé l'état le plus récent de la recherche.
Félicitons nos collègues hongrois et leurs collaborateurs venus de partout pour leur
admirable effort de coordination, d'investigation et d'information.

Jacques May



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 149

Heinrich Dumoulin, Geschichte des Zen-Buddhismus. Band I: Indien und China.
Francke Verlag, Bern/München, 1985. XV + 382 Seiten.

Dieses Werk des Zen-Historikers Heinrich Dumoulin ist der erste Band der neuen,
auf zwei Bände angelegten Geschichte des Zen-Buddhismus. Darin wird die
Geschichte in Indien und China bis zum Ende der Sung-Zeit (1279) nachgezeichnet.

Wie der Autor im Vorwort selbst schildert, ist das Buch entstanden aus dem Plan
heraus, seine erste «Geschichte des Zen» (Bern, 1959) zu überarbeiten; das Resultat
ist jedoch ein neues, viel umfangreicheres Werk (S. IX). In der Einleitung nimmt der
Autor als Historiker Stellung zu einer Kontroverse zwischen dem Chinesen Hu-Shih
und D. T. Suzuki, die in den fünfziger Jahren in der Zeitschrift «Philosophy East
and West» ausgetragen wurde. Wie immer in solchen pointierten Kontroversen liegt
die Wahrheit wohl irgendwo in der Mitte. So kommt H. Dumoulin zu dem Schluss,
dass die Geschichte für das Verständnis des Zen zwar nicht völlig wertlos ist (Suzuki),

dass Zen aber auch nicht allein aus der Geschichte her verstanden werden kann
(Hu-Shih). «Die Geschichte wird in ihre Grenzen verwiesen» (S. 4).

Der erste Teil des Buches (4 Kapitel) behandelt die «Anfänge und Wurzeln in
Indien». Darin zeigt der Autor sehr ausführlich, dass der Zen-Buddhismus ganz
eindeutig im indischen Gedankengut (Yoga) und natürlich im Mahäyäna-Buddhismus
und seinen Sutren gründet, dass er eben nicht nur eine «spezielle Überlieferung
ausserhalb der Schriften» ist, die aus dem Nichts plötzlich entsteht. Nach meiner
Ansicht ist das einer der wichtigsten Teile des Buches, räumt er doch mit dem von vielen

gerne gehegten Vorurteil auf, Zen habe überhaupt nichts mit dem Studium von
Schriften zu tun. Diese Ansicht, von vielen vertreten, muss als eindeutig falsch
bezeichnet werden. Es sollte eigentlich auch jedem auffallen, der sich etwas mit dem
Schrifttum des Zen befasst hat, dass es darin von Zitaten - nicht nur aus Sutren -
sondern auch aus Schriften anderer Zen-Meister, taoistischer, konfuzianistischer
und «weltlicher» Literatur nur so wimmelt. Zen ist eben auch ein geschichtliches
Phänomen, und also ist er abhängig vom geistigen Umfeld, in dem er entsteht, in
dem er wirkt und andererseits wieder beeinflusst wird. Dass Zen mit dem Gedankengut,

dem er entspringt, teilweise völlig neu und radikal umgeht, darf wohl mit Fug
und Recht behauptet werden. Doch darf man darüber auf keinen Fall die geistigen
Hintergründe des Zen gänzlich vernachlässigen.

So schreibt Prof. Dumoulin zu Beginn des zweiten Teils «Entstehung und Blüte in
China»: «Unleugbar liegt die Erleuchtungserfahrung jenseits der sprachlich
fassbaren Vernunftkategorien. Dieser Umstand kann jedoch nicht von der sorgfältigen
Prüfung der geschichtlichen Bedingtheiten des Gesamtphänomens des Zen dispensieren»

(S. 65). Und in bezug auf «die verwunderlichen Dinge» (S. 166), die vor
allem während der T'ang-Zeit (618-907) in den Klöstern geschahen, heisst es: «... aber
mit dem Verbrennen von Buddha-Bildern und Sutren ist kein Angriff auf den heiligen

aus dem Shäkya-Geschlecht und seine Lehre gemeint. Das Wort Ikonoklasmus
trifft hier nicht die Sache. Es handelt sich nicht um ein zielstrebiges fanatisches
Vorgehen gegen Bilder und Schriften, eher um ein leichtes Spiel, das vom Erlebnis her-



150 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

rührt und eine unvorstellbare Freiheit symbolisch ausdrückt. Wenn der Rausch der
Begeisterung verschäumt ist, finden sich die Zen-Mönche zur Sutrenrezitation vor
dem Buddha-Bild ein» (ebenda).

Auch dieser zweite Teil beginnt mit einer ausführlichen Betrachtung der frühesten
Geschichte des Zen in China; das erste der neun Kapitel in diesem Teil behandelt die
«Vorbereitung im chinesischen Buddhismus», die nächsten drei Kapitel behandeln
die Frühgeschichte vom halb-legendären «Gründer» Bodhidharma bis zum 6.

Patriarchen Hui-neng (638-713). Die restlichen fünf Kapitel (V-IX) behandeln dann
die Geschichte bis zur Sung-Zeit. Dabei richtet Prof. Dumoulin sein Hauptaugenmerk

auf die grossen Gestalten und die wichtigsten Ideen (z.B. die fünf Stände des

Sötö-Zen) dieser Zeit; so widmet er Lin-chi (Rinzai, gest. 866/67) ein ganzes Kapitel.
Man könnte hier vielleicht einwenden, dass dabei immer nur wieder die selben,

bekannten Namen erwähnt werden, doch ist ja Prof. Dumoulin's Absicht, eine
Gesamtgeschichte des Zen zu schreiben, basierend auf den neuesten Einzelstudien und
Monographien, und nicht, eine einzelne Epoche genau zu untersuchen. So muss er
sich auf die Meister konzentrieren, die wichtiges zum Zen-Buddhismus beitrugen.

Ein grosser Mangel für mich persönlich ist jedoch, dass die Geschichte des Zen in
China mit der Sung-Zeit, wie oben bereits erwähnt, aufhört. Die Sung-Zeit ist sicher
in gewisser Weise ein zweiter Höhepunkt: Zen wirkt auf den Neo-Konfuzianismus,
die Kunst, die Methode des Köan wird vollendet. «Das Stichwort der Sung-Periode
ist Methodisierung und Systematisierung...» (S. 226f.). Auch ist eine gewisse Ver-

flacrmng durchaus festzustellen, doch ist die Geschichte des Zen Ende der Sung-Zeit
nicht beendet. Gerade die synkretistischen Tendenzen, die in der Sung-Zeit stark
hervortraten, waren schon viel früher zu erkennen (Tsung-mi, Shümitsu, 780-841

z.B.) und bieten ein faszinierendes Bild in den folgenden Perioden Yüan (1280-1367)
und Ming (1368-1643). Ausserdem darf nicht vergessen werden, dass es eben gerade
dieser Ming-Buddhismus war, den Yin-yüan Lung-ch'i (Ingen Ryüki, 1592-1673)
1654 nach Japan brachte, und der später (1876) den Namen Öbaku[-Zen] bekam und
die dritte grosse japanische Zen-Schule - neben Rinzai und Sötö - bildet.

Der Autor ist sich dieses Mangels auch durchaus bewusst und verweist mit Recht
auf das spärliche Material über den Zen dieser Zeitspanne (Gespräch vom 1.8.1985).
Doch wäre es meiner Meinung nach dringend nötig, auch endlich einmal diese Zeit
in der Zen-Geschichtsschreibung zu berücksichtigen, schon um nicht immer dasselbe

Vorurteil über Öbaku-Zen, das sei kein reiner Zen, «nur» Nembutsu-Zen, zu
wiederholen. Denn historisch ist der Begriff «reiner Zen» nicht haltbar. Man kann in
der Geschichte des Zen soviele Veränderungen feststellen, dass es meines Erachtens
nach unmöglich ist, den «reinen Zen» festzumachen. Dies wird einem nach der Lektüre

dieses Buches ganz klar.
Die Übersetzungen der Zitate, die Prof. Dumoulin immer wieder zur Verdeutlichung

einflicht, sind durchwegs sehr adäquat. Ein ausführlicher Anhang beschliesst
das Buch. Besonders wertvoll sind die Traditionstafeln auf den Seiten 355-364.

Leider gibt es im Buch jedoch einige Druckfehler, die das Verständnis etwas
erschweren. Nachstehend seien die wichtigsten aufgeführt:



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 151

S. 48 Zeilen 13/14: «Alle Dinge (dharma) existieren nicht und existieren zugleich
nicht.»
Sollte heissen: «... und sind zugleich nicht nicht-existent.»
S. 55 Zeile 19: Shötoku Taishi lebte von 574-622 und nicht 662.
S. 70 Zeile 36: tathäta; richtig: tathatâ.
S. 161 Zeile 34: Te-shan lebte von 782-865 und nicht 789-865.
S. 165 Zeile 1: Enni lebte von 1207/2-1280 und nicht 1261-1280.
S. 339 Yüan beginnt 1279 und nicht 1271.

Alles in allem ist es jedoch ein hervorragendes Buch und ich warte mit freudiger
Gespanntheit auf Band II.

Dieter Schwaller

Jean Chalon, Le lumineux destin d'Alexandra David-Neel. Librairie Académique
Perrin, Paris (1985), 498 pages.

Sur le fond d'une ancienne esquisse biographique de Jacques Brosse («Alexandra

David-Neel, l'Aventure et la Spiritualité», éditions Retz, 1978), Jean Chalon a

publié un ouvrage longtemps attendu: la première biographie détaillée de l'orientaliste

française Alexandra David-Neel. Si la publication de son «Journal de

voyage» par Marie-Madeleine Peyronnet - la secrétaire qui s'est occupée d'elle
pendant ses dix dernières années - nous avait livré bien des détails de sa vie, puisque ce

«journal» était en fait la somme des lettres à son mari, une biographie digne de ce

nom était encore nécessaire pour éclairer les aspects de sa destinée qui ont précédé
son mariage d'une part, et ceux qui ont suivi la mort de Philippe Neel d'autre part, et

pour faire la synthèse de la vie et de l'œuvre.
Dans le domaine purement biographique, l'ouvrage est bien documenté. La masse

de détails sur la plus tendre enfance de l'héroïne, par exemple, est même excessive.

Par contre, il est intéressant de découvrir le monde intellectuel post-communard
exilé à Bruxelles, que fréquentait - toujours accompagné de sa fille - le père de la
jeune Alexandra, et amusant de suivre ses premiers contacts d'adolescente avec le
Bouddhisme à travers ses séjours dans les cercles mystiques londoniens et parisiens
de la fin du siècle dernier. Le mélange d'esprit de révolte, de conscience sociale,
d'aspirations religieuses et d'esprit positif - presque scientifique déjà - de la jeune fille,
est bien caractérisé. Quant aux péripéties - mieux connues grâce à ses livres - de ses

voyages, de son mariage et de sa vie d'exploratrice, Chalon ne nous en fait naturellement

pas perdre une miette.
Si le livre de Jean Chalon a donc quelques avantages - en particulier celui d'être

assez complet et relativement bien écrit - il a par contre bien des faiblesses. La
première, c'est de manquer d'esprit critique. Son admiration pour la forte personnalité
d'Alexandra David-Neel a fait perdre à l'auteur la distance nécessaire au bon biographe,

et lui a fait prendre trop à la légère les nombreuses contradictions - bien humaines

naturellement - qui ont existé entre les attitudes réelles de cette savante et explo-



152 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

ratrice, et les attitudes de vie idéales qu'elle professait elle-même - et avec quelle
connaissance de cause! - en se basant sur sa profonde science du Bouddhisme. La
seconde faiblesse de l'ouvrage chalonien est également due à l'aveuglement: ébloui par
le côté aventureux de la vie de son héroïne, et donc ébloui par les livres où elle a décrit
l'Orient - et surtout le Tibet - et les aventures qu'elle y a vécues, l'auteur n'a pas su
mettre assez en valeur l'œuvre théorique de l'orientaliste française; en effet, l'importance

limitée qu'il attache aux ouvrages proprement scientifiques de Madame
David-Neel n'est pas à l'échelle de leur poids considérable, qu'il s'agisse de connaissance

du Bouddhisme - surtout tantriste et lamaïste - ou qu'il s'agisse d'information
plutôt ethnologique sur le Tibet et sur les régions environnantes (une des qualités
d'Alexandra David-Neel - qualité qu'elle partage d'ailleurs avec une ethnologue
professionnelle comme Margaret Mead - est d'avoir su, à l'inverse de la plupart de ses

collègues masculins, présenter de façon extrêmement vivante et humaine les modes
de vie des peuples dits exotiques).

Enfin le dernier défaut du livre est un défaut typiquement français, qui se rencontre

dans presque tous les ouvrages publiés dans ce pays: le laisser-aller dans la
documentation et dans l'aide au lecteur. Mais ce défaut est tellement marqué dans le livre
de Chalon qu'il faut vraiment le souligner en détails: pas d'index alphabétique, ni
des sujets ni des noms (il semble qu'un tel travail soit au dessous de la dignité de la
plupart des auteurs français!), pas de dates de publication (sic) dans la liste
bibliographique des ouvrages d'Alexandra David-Neel, listes des ouvrages par maisons
d'éditions établies dans n'importe quel ordre (ni chronologique ni alphabétique!),
nombreux livres cités dans le texte mais absents dans la liste bibliographique finale
(resic), pas de bibliographie des auteurs connexes, indications des sources généralement

défectueuses (il manque souvent soit l'auteur, soit la page, soit l'éditeur!), pas
d'indication de «crédits» pour les photographies, pas de carte de l'Asie ni même du
Tibet, etc. On le voit: pour un travail bâclé, c'est un travail bâclé. Malheureusement,
il va falloir s'en contenter jusqu'à la publication d'un ouvrage plus sérieux; un
ouvrage qui, on ose l'espérer, donnera également une liste pas trop incomplète des

innombrables articles publiés par la grande voyageuse, et dont - à part quelques rares
exceptions - on chercherait vainement les références chez Jean Chalon.

Jean-Pierre Voiret

Liu Pak-yuen, Les Institutions politiques et la luttepour le pouvoir au milieu de la
dynastie des Han antérieurs, Paris, Collège de France-Institut des Hautes Etudes

Chinoises, 1983, 494 pp.

Depuis longtemps, la sinologie d'expression française ne s'était pas penchée sur
cette période si révolutionnaire de l'antiquité chinoise marquée non seulement par
les débuts de l'empire, mais surtout par la mise en place des bases institutionnelles de
la bureaucratie centrale.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 153

Il faut ici saluer l'œuvre de M. Liu qui s'est efforcé dans sa thèse publiée par
1THEC d'expliquer les combats politiques internes par la structure du haut appareil
d'Etat. L'étude qui nous est proposée se divise en trois parties: les luttes pour le pouvoir,

l'organisation de la cour impériale et la fin des Han antérieurs. Il n'est pas
certain que ce découpage soit le mieux à même de rendre compte de la continuité desdites

institutions, dans la mesure où celles-ci sont à peu près stables du début de la
dynastie à sa chute provisoire sous Wang Mang. L'auteur analyse bien en effet
l'extrême centralisation du pouvoir impérial et sa fragilité potentielle qui réside dans les

royaumes détenus par les parents, proches ou lointains, du souverain. Si l'empereur
Wu sut maîtriser les velléités d'indépendance politique ou militaire de ses vassaux, il
dut compter tout comme ses prédécesseurs, avec la puissance des seigneurs (Liu
parle de «marquis») fieffés par ses soins. On sait que cet équilibre fut rompu à la
mort du souverain guerrier lorsque son héritier, âgé de huit ans, se retrouva seul sur
le trône avec pour toute aide la présence à ses côtés du régent Huo Guang. Celui-ci,
désigné par Wudi sur son lit de mort pour «faire office de duc Zhou», n'était en fait
que le demi-frère de Huo Qubing qui guerroya contre les Xiongnu. Il avait par
ailleurs assumé une charge aux côtés de l'empereur pendant une trentaine d'années. Le

pouvoir fort instauré par cet homme dans le cadre des institutions existantes lui permit

d'éliminer ceux dont l'ambition pouvait porter ombrage à sa volonté de

puissance. Après avoir régné defacto sous Zhaodi, il choisit lui-même l'héritier de ce
dernier en -74. C'est à ce moment que se place l'épisode du roi de Changyi qui ne reste

que quatre semaines sur le trône de Chine, car il avait commis l'imprudence de faire

nommer à des postes-clés tous ses hommes de confiance qui menacèrent aussitôt la
dictature de Huo Guang. Ce dernier mit alors en place l'empereur Xuan (r. -73 à -49)
qui devait poursuivre la lignée des Han jusqu'à l'aube de leur première chute. M. Liu
parvient, grâce à sa connaissance approfondie des deux premières Histoires dynastiques,

à nous faire saisir toute la complexité des mécanismes bureaucratiques du pouvoir

central. On peut sans doute lui reprocher de ne pas rechercher en dehors du Shiji
et du Hanshu les causes moins apparentes de l'évolution politique qu'a connue la

Chine du -I°siècle. Le lecteur pourra en effet regretter l'impasse presque totale faite
sur les aspects économiques et sociologiques de cette période au seul profit du
système institutionnel (voir la remarque de J.-P. Diény dans sa Préface, p. II). Cette
vision quelque peu unilatérale des problèmes a néanmoins l'immense mérite de faire
connaître aux non-spécialistes une structure politique réellement complexe dans

laquelle tout profane éprouve quelque difficulté à se repérer. La seconde partie de

l'ouvrage est à cet égard du plus haut intérêt. Un index très fourni d'une quarantaine de

pages permet par ailleurs de retrouver aisément tel ou tel titre de fonction dans cette
véritable mer d'officiers. On aurait pu suggérer à l'auteur d'opter pour une double
entrée (bilingue) qui aurait autorisé le passage du terme chinois à son équivalent
français; les appellations des fonctionnaires étant parfois d'une redoutable obscurité.

Bien que cette entreprise ne revête pas l'ampleur souhaitée, on peut considérer

qu'elle s'inscrit dans la lignée prestigieuse des ouvrages de référence existant déjà sur



154 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

l'administration des époques Tang, Song et Yuan. A ce titre, et à d'autres encore
évoqués plus haut, ce travail mérite considération. R. Mathieu

David K. Reynolds, Naikan Psychotherapy: Meditation for Self-Development.
Chicago, The University of Chicago Press, 1983. 170 pages. Acknowledgements,
Introduction, Appendices, Bibliography, Index.

David K. Reynolds, Direktor des TôDô-Institutes in Los Angeles und Mitleiter
des Health Center Pacific in Hawaii, ist bereits bekannt für seine zwei anderen
Bücher über japanische Formen der Psychotherapie: Morita Psychotherapy (1976) und
The Quiet Therapies (1980). Obwohl in Japan häufig praktiziert, ist die Naikan
Therapie den meisten westlichen Psychologen und Gelehrten unbekannt. Mit Naikan
Psychotherapy präsentiert Reynolds die erste detaillierte Beschreibung und Analyse
der Naikan Therapie in westlicher Sprache.

Der erste Teil des Buches bietet eine an Daten reiche Beschreibung, wie die Naikan
Therapie im Hauptzentrum in Nara und an anderen Orten Japans praktiziert wird.
Der japanische Begriff Naikan bedeutet «nach innen schauen» oder «innere» (nai)
«Betrachtung» (kan). Naikan ist eine Form der Selbstbetrachtung oder Meditation,
bei der unser Verhältnis zu wichtigen Bezugspersonen hinsichtlich des Themas «geben

und nehmen» reflektiert wird. Naikan dauert normalerweise eine Woche. Der
Klient bekommt einen von einem Wandschirm abgeschlossenen Teil eines grösseren
Zimmers zugewiesen. Gegen die Wand gekehrt sitzt er in dieser kleinen Welt und
meditiert über Themen, die ihm vom Therapeuten gegeben werden. Die Naikan
Selbstbetrachtung beginnt normalerweise mit der Durcharbeitung der Beziehung zur eigenen

Mutter, wobei man so früh in die Kindheit zurückgeht, wie man sich noch erinnern

kann. Man reflektiert dabei immer über einen fest umschriebenen
Zeitabschnitt, z.B. die ersten drei Primarschuljahre. Dieser Prozess der Selbstbetrachtung
wird nur durch kurze Interviews mit dem Therapeuten unterbrochen, in denen der
Klient über seine Reflexionen Bericht erstattet. Dabei hat er immer die drei folgenden

Fragen zu beantworten: (1) Was habe ich von dieser Person bekommen?
(Geschenke, finanzielle Unterstützung, Dienste, Aufmerksamkeit, Liebe), (2) Was habe
ich dieser Person gegeben? (Sachen, Dienste), und (3) Welche Sorgen und
Unannehmlichkeiten habe ich dieser Person verursacht? Durch das Erinnern einer Vielzahl

von solchen kleinen, spezifischen Vorfällen kommt der Klient zur Einsicht,
dass er es versäumt hat, ein Leben zu führen, in welchem Geben und Nehmen in
einem ausgeglichenen Verhältnis zueinander stehen. Wieviel nehmen wir gedankenlos
und ohne Dankbarkeit, und wie wenig geben wir selbst der Welt zurück? Dadurch,
dass der Klient lernt, Beziehungsverhältnisse mit den Augen des Andern zu sehen,
ändert sich allmählich sein Verhalten. Wie Reynolds dies richtigerweise hervorhebt,
produziert Naikan auch Schuldgefühle. Doch sei dies nicht die lähmende Schuld des

Neurotikers, sondern eine realistische, gesunde Schuld, die den Klienten zu selbstlosen

Taten ansporne.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 155

Das folgende Kapitel präsentiert die Resultate einer Fragebogen-Untersuchung,
die Reynolds 1978 mit Naikan Klienten und Therapeuten durchführte. Die übersetzten

Fragebögen und ausführliche Tabellen mit Resultaten finden sich im Anhang des

Buches. Die Resultate dieser Untersuchung fallen manchmal ziemlich trivial aus,
zum Beispiel: je vertrauter ein Klient mit der Naikan Weltanschauung ist, desto tiefer

geht seine Selbstbetrachtung. Interessantere Schlussfolgerungen, wie z.B. die
Beobachtung, dass Naikan heutzutage weniger Schuld und Reue betont und statt dessen

um so mehr Freude, Dankbarkeit und das Gefühl, geliebt worden zu sein hervorhebt,

zieht Reynolds nicht aus seinen Fragebögen, sondern von seinen eigenen
Beobachtungen als Aussenstehender.

Im Kapitel «Naikan Theory» diskutiert Reynolds den schwachen Punkt dieser

japanischen Form der Psychotherapie: die Entwicklung einer wissenschaftlichen
Theorie von Naikan. Naikan Therapeuten sind daran interessiert, Menschenleben
neu zu gestalten. Theoretische Spekulationen interessieren sie weniger. Sie haben
eine Methode gefunden, die ihren Klienten Nutzen bringt; von ihrem Standpunkt
aus ist solcher Nutzen allein genügend. Naikan wurde von Yoshimoto Ishin, einem
Priester des Jôdo Shinshû Buddhismus, gegründet. Deshalb liegen viele der
philosophischen und ideologischen Wurzeln von Naikan im Jôdo Shinshû Buddhismus;
dennoch geht Reynolds kaum oder nur oberflächlich auf den buddhistischen
Hintergrund von Naikan ein. Das Aufstellen einer fundierten wissenschaftlichen Theorie

von Naikan scheint eng mit den Bemühungen zusammenzuhängen, Naikan von
den religiösen Färbungen zu befreien.

Die interessantesten Teile von Reynolds Buch sind die beiden Kapitel «Larger
Theoretical Issues» und vor allem «Japanese Character. Another Look». Im
Abschnitt über theoretische Fragen versucht Reynolds Antworten auf folgende Fragen
zu geben: Kann diese Studie einer japanischen Therapie zu unserem Verständnis

davon, was Psychotherapie überhaupt ist, beitragen? Was ergibt ein Vergleich von Naikan

mit anderen westlichen und östlichen Therapieformen?
Reynolds macht in der Folge deutlich, dass die japanischen Psychotherapien nicht

daran interessiert sind, Symptome zu eliminieren. Naikan will das Selbstbild in der

Vergangenheit revidieren, und die Morita Psychotherapie hat eine konstruktive
Verhaltensänderung zum Ziel. Verglichen mit diesen Zielen sind Besserungen der
Beschwerden oder Symptome des Klienten nebensächlich. Sich vergangener Fehler
erinnern und sich zu ihnen bekennen, resp. sie in einer Gruppe einzugestehen, setzt
nicht nur im Neurotiker Energien frei, die zuvor zur Verdrängung der eigenen
Schattenseiten gebraucht wurden. Hat man so ein neues Selbstbild, bzw. Selbstverständnis

gefunden, ist es wahrscheinlich, dass die Beschwerden oder Symptome nachlassen.

Das Verschwinden der Symptome ist jedoch nicht das Ziel, sondern nur eine

Nebenwirkung der Naikan Behandlung.
Im Kapitel «Japanese Character. Another Look.» zeigt Reynolds einige neue

Aspekte zum japanischen Charakter auf. Nihonjinron, die Diskussion um den
japanischen Nationalcharakter, ist kein neues Phänomen. Bereits zu Beginn der Meiji-
Zeit (1868-1912) und unmittelbar nach dem zweiten Weltkrieg gab es heftige Nihon-



156 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

jinron Debatten. Der jüngste Nihonjinron Boom begann anfangs der siebziger Jahre

und bringt immer noch unzählige Bücher und Artikel zum japanischen Nationalcharakter

hervor. Reynolds bringt mit seinen Überlegungen neues Licht in diesen
Wald von Spekulationen. Er geht dabei von einigen grundlegenden Fragen aus, die
in Zusammenhang mit Naikan stehen. Wieso sollten ausgerechnet die sozial so
sensiblen Japaner eine Therapieform benötigen, die sie dazu anhält, ihre sozialen
Beziehungsverhältnisse zu überprüfen und in Gleichgewicht zu bringen? Wieso sollten
gerade die höflichen und rücksichtsvollen Japaner lernen, die Dinge mit den Augen
des Anderen zu sehen?

Nach Reynolds steht die Wirklichkeit, wie er sie in der Naikan Praxis und in Naikan

Bekenntnissen erfahren hat, ziemlich im Gegensatz zu einigen traditionellen
Beschreibungen des japanischen Charakters und der japanischen Kultur. Der japanische

Alltag fördere die Werte und Sichtweisen von Naikan in keiner Weise. Man müsse

unterscheiden lernen, zwischen dem, was die Japaner sagen, was sie tun, und dem,
was sie wirklich tun.

Reynolds Beobachtungen konzentrieren sich auf den zwei Themen des
Selbstschutzes und der Kontrolle anderer. Gemäss Reynolds entspringen beide Themen
einer weiblichen Perspektive. Selbstschutz und versteckte Kontrolle anderer (im Sinne

von Manipulation) seien Eigenschaften, die zum Überleben der Frauen und ihrer
Kinder in den meisten Gesellschaften notwendig seien. Zwei Hauptaspekte des

Selbstschutzes in Japan sind die weit verbreitete Furcht, Fehler zu begehen, und der
damit zusammenhängende Zug, sich für den sicheren Weg (anzen na michi) zu
entscheiden. Nimmt man diese Argumente ernst, so muss man daraus schliessen, dass

Japan eine Gesellschaft ist, die nach weiblichen Werten orientiert ist.
Der wichtigste Punkt für Reynolds jedoch ist die Kontrolle anderer: Wieso sind

soziale Beziehungen in Japan beladen mit Ängstlichkeiten und Spannungen? Warum

hängen die meisten Symptome von neurotischen Patienten in Japan mit
Selbstbefangenheit und Schüchternheit in Gegenwart von sozial Höherstehenden oder
Personen des anderen Geschlechts zusammen? Die Hauptursache, argumentiert
Reynolds, sei die japanische Empfindlichkeit für Macht, die im sozialen Bereich
ausgeübt wird. Viele andere japanische Eigenschaften könne man von dieser
fundamentalen Macht-Sensibilität ableiten: honne und tatemae (inneres Gefühl und
soziales Gesicht), der Gebrauch von sozialen Rollen zum Selbstschutz, das Geben von
Geschenken, der Gebrauch von Vermittlern, positive Gefühle autoritären Figuren
gegenüber, etc. Reynolds erwähnt auch, dass die Kehrseite von amae (der Wunsch,
geliebt zu werden) die Angst vor Macht ist. Doi's YiuchAmae no kôzô (Die Struktur
von Amae, 1973) kann unter diesem neuen Aspekt mit Gewinn nochmals gelesen
werden. Reynolds gibt auch eine kritische Übersicht über japanische Kleinkind-
Erziehung und die Introversion-Extraversion Debatte. Dann nimmt er kritisch Stellung

zu Ruth Benedict's Buch 77ie Chrysanthemum and the Sword (1946), einem
Klassiker unter den Büchern zum japanischen Nationalcharakter, worin Benedict
die japanische Kultur als shame-oriented darstellt, im Gegensatz zum Westen, der
guilt-oriented sei. Reynolds kritisiert vor allem diese Entweder-Oder Sichtweise;
Japan sei nicht shame-oriented oder guilt-oriented, sondern beides.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 157

Dieses Kapitel über Nihonjinron ist sehr interessant zu lesen und vermittelt dem
Leser einige neue Einsichten zum Verständnis japanischer Eigenschaften und der
japanischen Kultur. Das Buch schliesst mit einem Bericht über ein einwöchiges Nai-
kan-Experiment in den USA, das anscheinend recht erfolgreich verlief und zur
weiteren Verwendung von Naikan im Westen ermutigt.

Reynolds Buch Naikan Psychotherapy ist eine an Daten reiche Beschreibung und
kritische Untersuchung der Naikan Praxis in Japan. Dieses Buch ist nicht nur für
Psychologen und Therapeuten von grossem Interesse, sondern verdient auch die
Beachtung von psychologisch orientierten Anthropologen und Ostasien-Spezialisten,
da es wesentlich zum Verständnis der psychologischen Struktur der Japaner
beiträgt.

Bruno Rhyner

U. Haarmann und P. Bachmann, Die islamische Welt zwischen Mittelalter und
Neuzeit. Festschrift für Hans Robert Roemer zum 65. Geburtstag (Beiruter Texte

und Studien Band 22), Beirut 1979, in Kommission bei Franz Steiner Verlag,
Wiesbaden.

Die Festschrift für den verdienten langjährigen Präsidenten der Deutschen
Morgenländischen Gesellschaft und Lehrstuhlinhaber in Freiburg i.Br., der eine «Schule»

gegründet hat, aus der vorzügliche Arbeiten und gute Nachwuchskräfte
hervorgegangen sind, enthält 40 Beiträge von grösstenteils sehr bekannten Gelehrten. Es

finden sich arabistische, iranistische, turkologische und semitistische Arbeiten auf
den Gebieten der Geschichte, Literatur, Kunstgeschichte, Soziologie, Vergangenheit
und Gegenwart betreffend, wie es der Titel ja ankündigt. Eine Bibliographie der
Werke Roemers bildet den Abschluss. Die meisten Aufsätze wecken schon durch
ihren Titel Interesse und machen den Eindruck, nicht aus der Schublade hervorgezogene

Lückenbüsser, sondern Originalbeiträge zu sein. Ich erwähne als Beispiel nur
die von den Herausgebern selber beigesteuerten, deren Titel lauten: «Ein arabischer
Schriftsteller im Schwarzwald: cAbd al-Gaffär Mikkäwis Erzählung Fi 1-gäbati
s-saudä'» (Bachmann 44-55) und «Der Schatz im Haupte des Götzen» (198-229).
So umfangreiche und so gehaltvolle Festschriften sind eine Seltenheit geworden, da
in der Regel niemand mehr bereit ist, dies Genre noch zu finanzieren. Die vorliegende

Festschrift ist daher als Glücksfall zu betrachten. Der Jubilar, der ja u.a. auch der
Gründer des Deutschen Orient-Instituts in Beirut ist, das bisher alle Turbulenzen in
der heimgesuchten Stadt überstanden und unter schwierigsten Bedingungen auch
den Druck des vorliegenden Buchs überwacht hat, ist dieser schönen Ehrung
würdig.

J.C. Bürgel



158 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Rotraud Wielandt, Das Bild des Europäers in der modernen arabischen Erzähl-
und Theaterliteratur (Beiruter Texte und Studien Band 23), Beirut 1980, in Kommission

bei Franz Steiner Verlag, Wiesbaden.

Die moderne arabische Literatur hat, wie die übrigen Literaturen in der islamischen

Welt, unter europäischem Einfluss im 19. Jh. begonnen. Sie spiegelt seither
die Denk- und Lebensweise der sich modernisierenden, entfremdenden und wieder
findenden Araber und mithin auch ihre wechselnde Einstellung zum Westen. Dass
diese nach anfänglicher Bewunderung zunehmend kritischer und selbstbewusster
geworden ist, hat unterschiedliche Gründe, ist aber nicht zu bestreiten. So hielt der
böse Europäer auch in die moderne arabische Literatur Einzug. Einem zum Untergang

verdammten, dem Materialismus verfallenen Europa und Amerika steht die
Spiritualität des Ostens, genauer der Welt des Islam, gegenüber, der die Rettung für
die Welt bereithält. Zu solchen Klischees haben sich zwar längst nicht alle arabischen
Schriftsteller hinreissen lassen, aber doch u.a. ein so einflussreicher und begabter
wie der führende Dramatiker Taufîq al-Hakîm. Dem negativen Bild des Europäers
stellt sich das der Europäerin an die Seite, einer attraktiven aber unmoralischen
Frau, begehrtes und bereitwilliges Objekt sexueller Abenteuer für in Europa studierende,

reisende oder arbeitende Araber. Erst in jüngster Zeit zeigen sich aber auch
wieder Korrekturen an diesen Bildern und eine differenziertere Sehweise tritt an die
Stelle der weitverbreiteten Klischees. Mit stupender Belesenheit und scharfem
analytischem Verstand behandelt die Verfasserin das faszinierende Thema auf 600 Seiten.

J. C. Bürgel

Der Dîwân des Rcfï an-Numairî - Gesammelt und herausgegeben von Reinhard
Weipert (Beiruter Texte und Studien Band 24), Beirut 1980, in Kommission bei
Franz Steiner Verlag, Wiesbaden.

Der als «Hirt» oder «Kamelhirt» (rôfïl-ibil) bekannte Dichter vom Stamme Nu-
mair - er war deren Sayyid oder Häuptling - ist einer der angesehensten Poeten der
Umayyadenzeit neben den beiden Kampfhähnen Garîr und Farazdaq, in deren
Dichterfehde er sich schliesslich hineinziehen liess, unterlag und aus Gram darüber
kurz danach gestorben sein soll. Weipert hat aus den verschiedensten Quellen nicht
weniger als 1431 Verse gesammelt und in alphabetischer Ordnung zu einem
«Diwan» zusammengestellt. Es handelt sich grösstenteils um Lobdichtung im Dienste
umayyadischer Kalifen und Gouverneure, schwierige, archaisch klingende Dichtung,

in der die Kamelsbeschreibung, die dem Dichter seinen Spitznamen eintrug,
eine beträchtliche Rolle spielt. Die Edition ist mit aller wünschenswerten Akribie
gemacht. Der Herausgeber wird hoffentlich dem Dichter auch noch eine deutsche Studie

widmen, die über das kurze arabische Vorwort hinausführt.
J.C. Bürgel



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 159

W. Montgomery Watt und Alford T. Welch, Der Islam I (Die Religionen der
Menschheit Band 25,1), Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart etc. 1980.

Bei den neuen Büchern über Islam, die ständig und bereits zu häufig erscheinen,
ist es fast das Interessanteste, festzustellen, wie der jeweilige Verfasser gewisse Fakten

im Leben Muhammads und gewisse Züge seiner Religion darstellt, Fakten und
Züge, die früher von christlichen Autoren mehr oder weniger scharf kritisiert zu werden

pflegten, während inzwischen die meisten Islamwissenschaftler dazu übergegangen

sind, in bezug auf negative Bewertung solcher Erscheinungen von Vorurteilen

zu reden, die noch aus früheren Jahrhunderten nachwirkten. Um des Dialogs
mit Muslimen willen ist es nun zweifellos erforderlich und wünschenswert, eine

Neueinschätzung des Islam vorzunehmen und sich um ein angemessenes,
religionsimmanentes Verständnis zu bemühen. Die Versuche, bisher europäischerseits
normalerweise beanstandete Fakten verständlich zu machen, haben jedoch auch ihre
Tücken, wie gerade dieses Buch wieder zeigt. Wenn man nämlich, eine bei Muslimen
heute gängige These sich zueigen machend, behauptet, die islamische Expansion sei

nicht dem Willen entsprungen, die Unterworfenen zu bekehren (S. 150f.), dann werden

diese Kriege zu reinen Expansionskriegen, also imperialistischen Unternehmungen

ohne jede Rechtfertigung, da sie ja in der Regel nicht auf Angriffe oder
Bedrohungen reagierten. Und wenn man die - für den westlichen oder jedenfalls
christlichen Betrachter unübersehbaren - Mängel im Lebenswandel des Propheten
aus dem moralischen Niveau der Zeit rechtfertigt (142f.), so lautet das Resultat, dass

Muhammad sich darüber also nicht erhoben hat, was in eklatantem Widerspruch
zur muslimischen Überzeugung steht, wonach er der vollkommenste aller
Menschen gewesen ist. Man sollte also wohl besser die Auffassung des gläubigen Muslims

beschreiben, sie mit den historischen Fakten konfrontieren und auf jede Wertung

oder gar eigene Rechtfertigungsversuche verzichten. Man erweist sonst der
islamischen Sache u.U. eher einen Bärendienst.

Abgesehen von diesem Einwand, der, wie gesagt, auf viele neuere und neuste
Islamliteratur zutrifft, handelt es sich bei dem vorliegenden Werk um eine reichhaltige,

interessante, auf solider Sachkenntnis beruhende Darstellung, die ihren Leserkreis

finden wird.
J.C. Bürgel

Richard Grämlich, Die schiitischen Derwischorden Persiens (Abh. f. d. Kunde des

Morgenl., Bd. XXXVI, 1, 2-4 und XLV, 2), Franz Steiner Verlag, Wiesbaden 1965,

1976, 1981.

Dieses Werk des bekannten Schweizer Religionshistorikers und Islamisten
umfasst drei Teile. Teil I behandelt die Affiliationen, Teil II Glaube und Lehre, Teil III
Brauchtum und Riten. Das Werk beruht auf umfassender Quellenkenntnis und
zahlreichen persönlichen Befragungen. Im ersten Teil werden die drei Orden Daha-



160 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

bïya, Nicmatullahïya und Hâksarîya mit ihren Verzweigungen vorgestellt. Der zweite,

umfangreichste Teil (über 500 S.) ist in drei Abschnitte gegliedert: Gott und die
Welt, Der Orden und seine Glieder, Der mystische Weg, Teile, die natürlich ihrerseits
reich untergliedert sind. So gibt es etwa im zweiten Abschnitt vier Kapitel, von denen
das dritte «Der Scheich», fünf Unterkapitel hat, die z.T. noch weiter aufgefächert
sind. Das vierte Unterkapitel «Die überirdischen Kräfte des Scheichs» hat z.B. die

folgenden fünf Paragraphen: a) Das Wunder, b) Das Hellsehen, c) Der Blick, d) Das

Wirkungsvermögen, e) die sog. Einfälle des Scheichs. Der dritte wieder schmale
Band enthält äusserst interessante Mitteilungen über Kleidung, Lebensregeln,
Brauchtum bei verschiedenen Anlässen (z.B. rituelle Begrüssung, Gabendarbietung,

Betteln, Verleihung der Derwischmütze), Dikr-Versammlungen, festliche
Zusammenkünfte und die Aufnahme in den Orden. Auch diese Kapitel sind reich
untergliedert. Es handelt sich um ein Standardwerk ersten Ranges, das den Verfasser in
die vordersten Reihen der Erforscher islamischer Mystik rückt, und immer eine
vorrangige Informationsquelle bleiben wird. J. C. Bürgel

Gottfried Müller, Ich bin Labtd und das ist mein Ziel. Zum Problem der
Selbstbehauptung in der altarabischen Qaside (Berliner Islamstudien Band 1), Franz Steiner
Verlag, Wiesbaden 1981.

Das Buch ist einem der grossen vor- bzw. frühislamischen Dichter - er lebte von
ca. 560 bis ca. 600 - gewidmet und stellt eine Art ausgedehnten Kommentars zu dessen

preisgekröntem Gedicht (mucallaqa) dar, dessen 88 Verse sich, wenn auch leider
nicht ganz vollständig (es fehlen die Verse 53-56 und 78-88) sich über das ganze
Buch verteilt finden, neben zahlreichen Zitaten aus andern Qasiden. Die Arbeit geht
jedoch über die Interpretation dieses einen Gedichts weit hinaus und stellt den
Versuch eines Neuansatzes zur Deutung der altarabischen Dichtung überhaupt dar. Das
Stichwort der wichtigsten These wird im Titel genannt. Die Dichtung der vorislamischen

Beduinen habe der Selbstbehauptung in einer unwirtlichen Natur gedient.
Diese freilich nicht eben revolutionäre Theorie wird in einer schwierigen, mitunter
jargonhaften Sprache vorgetragen, wie übrigens natürlich auch noch weitere damit
verknüpfte Theorien. So sieht M. in der altarabischen Qaside den historischen
Ausdruck einer Loslösung vom «Ursprungsmythischen». «Für die Qaside haben die
alten Bindungen der Stammesreligion aufgehört, Antwort zu geben auf die Fragen
nach dem Sinn des Lebens...» (116) «... die Praxis, die mit der Reise korrespondiert,
ist eine permanente Gegenbewegung gegen die blosse Möglichkeit der Identifizierung

mit einer ursprungsmächtigen Topik...» (117).
M. trägt Spekulationen einer modernen Philosophie und Soziologie in die altarabische

Dichtung hinein, was einerseits interessant und reizvoll ist, anderseits aber die
Gefahr der Über- und Fehlinterpretation in sich birgt. Trotzdem ist dies ein anregendes,

intelligentes Buch, das man bei der Auseinandersetzung mit altarabischer Dichtung

in Zukunft berücksichtigen muss.
J.C. Bürgel



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 161

Elizabeth Schotten Merklinger, Indian Islamic Architecture. The Deccan
1347-1686. Published by Aris & Philipp LTD, Warminster, England 1981.

Obwohl die Architektur der islamischen Welt schon grossenteils katalogmässig
erfasst ist, blieben die z.T. prachtvollen Bauten des Deccan bisher vernachlässigt.
Das vorliegende Buch will diese Lücke schliessen. Es umfasst folgende Kapitel:
1. Historical Background, 2. Buildings used for Religious Activity, 3. Minarets,
Chhatris, Chajjas, Wall Cresting, 4. Domes and Vaults, 5. Arches, Mihrabs, Portals,
6. Architectural Ornament. Ein 170 Nummern umfassender Katalog der Bauwerke
in chronologischer Anordnung, 36 Grundrisse und eine Liste der Herrscher bilden
den Abschluss. Das Buch ist mit 185 Schwarzweiss-Photos ausgestattet, die zwar
künstlerischen Ansprüchen nicht genügen, aber doch eine lebhafte Vorstellung von
der Materie vermitteln. Der Text hat wissenschaftlichen Charakter und zeigt gründliche

Vertrautheit mit der Fachliteratur. Zweifellos ein wertvoller Band und eine
unentbehrliche Informationsquelle für alle an indoislamischer Kunst Interessierten.

J.C. Bürgel

Felix Klein-Franke, Die klassische Antike in der Tradition des Islam (Erträge der
Forschung Band 136), Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1980.

Entgegen dem, was der Titel erwarten lassen würde, behandelt der Verfasser hier
vor allem Aspekte des sogenannten Arabismus, also der Rezeption arabischer und
aus dem Griechischen ins Arabische übersetzter Texte im Abendland. Es geht ihm
aber auch nicht um die frühe Phase dieser Rezeption, die mit der Übersetzung aus
dem Arabischen ins Lateinische befasst war. Vielmehr setzt er erst im 15. Jh. ein, als

das arabische Erbe im Abendland zunehmend unter Beschuss gerät, wenn es auch
immer noch einzelne wortgewandte Verfechter findet, bis es durch den Fortschritt
der europäischen Wissenschaften verdrängt und zum blossen Gegenstand historischer

Forschung wird. Den Autor als Medizinhistoriker interessieren natürlich vor
allem medizinische Texte. Er zitiert eine Fülle von Stimmen in diesem Streit, zuerst
aus lateinischen Texten grosser Ärzte des 15., 16. und 17. Jahrhunderts, dann aus
Werken von Medizinhistorikern wie dem Engländer Freind (1675-1728) und Arabi-
sten wie Renaudot (1646-1720, Reiske (1716-1764) und vielen anderen bis hin zu
namhaften Islamforschern und Wissenschaftshistorikern des 19. und 20. Jahrhunderts.

Ein höchst interessantes, grundgelehrtes Büchlein, das man mit Gewinn und
Vergnügen liest.

J.C. Bürgel



162 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

Felix Klein-Franke, Vorlesungen über die Medizin im Islam (Sudhoffs Archiv.
Zeitschrift für Wissenschaftsgeschichte, Beiheft 23), Franz Steiner Verlag,
Wiesbaden 1982.

Dies ist eine Geschichte der Medizin im Islam, die Ulimanns Handbuch auf
willkommene Weise ergänzt, indem sie die ideengeschichtlich, religionshistorisch und
soziologisch relevanten Aspekte des mittelalterlichen Heilwesens in der islamischen
Welt in den Mittelpunkt rückt. Die Kapitelüberschriften lauten: I. Die Medizin
zu Beginn der islamischen Zeitrechnung, II. Die Ärzte zur Zeit der Umayyaden,
III. Die Medizin im Zeitalter der cAbbasiden - Der Aufstieg der Medizin in Bagdad,
IV. Die Medizin und die okkulten Wissenschaften, V. Die Übersetzungen griechischer

Werke und ihr Einfluss auf die Medizin im Islam, VI. Die dogmatische Medizin.

VII. Die empirische Medizin, VIII. Medizin und Religiosität im Islam. Der
Verfasser vereint die Kompetenzen des Arabisten und Islamwissenschaftlers mit denen
des Medizinhistorikers in einer höchst aufschlussreichen Studie, die ebenso sehr
Licht auf das Wesen der islamischen Kultur wie auf die Geschichte der Medizin
innerhalb dieses Mediums wirft.

J. C. Bürgel

Ibn Butlän, Das Ärztebankett. Aus arabischen Handschriften übersetzt und mit
einer Einleitung sowie Anmerkungen versehen von Felix Klein-Franke, Hippo-
krates-Verlag, Stuttgart 1984.

Dies ist eine amüsante geistreiche Satire aus der Feder eines mittelalterlichen
arabischen Arztes - er starb 1066 A.D. - der aber nicht Muslim sondern Christ war. Er
verfasste sein Werk in Konstantinopel, wo er sich im Jahre 1054 längere Zeit aufhielt.
Der Ich-Erzähler kommt zu einem ihm unbekannten Arzt in der syrischen Stadt
Mayyäfäriqin, und wird dort im Rahmen eines Banketts, das einige Fachärzte und
einen Apotheker vereint, mit schwierigen medizinischen Fragen konfrontiert, die er
nicht beantworten kann, obwohl er sich nacheinander als Internist, Augenarzt,
Chirurg, Aderlasser und Apotheker ausgibt. Die medizinischen Fragen, z.T. übrigens
komischer Natur, sind jedoch nur ein Gerüst, ebenso wie das Gastmahl nur ein Rahmen

ist, innerhalb dessen Verse mit medizinischen Metaphern zitiert, der Verfall der
Heilkunst beklagt, das Bild des Scharlatans, das uns in einer Reihe von Schriften
arabischer Ärzte jener Jahrhunderte begegnet, einmal mehr und mit besonders
satirischem Griffel entworfen wird u.a.m. Zu den medizinischen Fragen hat ein anderer
Arzt namens Ibn Atradì, ebenfalls nestorianischer Christ, im Jahre 1113 einen
Kommentar verfasst. K.-F. hat beide Texte in ein angenehm lesbares Deutsch übertragen,
mit einer gründlichen Einführung in Leben und Werk des Autors und mit
wissenschaftlichen Anmerkungen versehen. Das bibliophil gestaltete, mit einigen Miniaturen

ausgestattete Büchlein ist auch als Geschenk für medizinhistorisch interessierte
Ärzte und Laien geeignet.

J.C. Bürgel



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 163

cAlï ibn Ridwân «Über den Weg zur Glückseligkeit durch den ärztlichen Beruf».
Arabischer Text nebst kommentierter deutscher Übersetzung herausgegeben von
Albert Dietrich (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen,
Philologisch-historische Klasse, Dritte Folge Nr. 129), Göttingen 1982.

Mit «Glückseligkeit» ist durchaus auch irdisches Glück, Ansehen und Wohlstand,

vor allem aber doch jene eudaimonia gemeint, die schon die griechische
Philosophie, deren Geist die galenische und die arabische Medizin noch hier und da
atmet. Der vorliegende kurze Text, im 11. Jh. entstanden, ist einer der wenigen, die sich
neben der ungeheuren Masse rein wissenschaftlichen Themen gewidmeter Werke im
medizinischen Schrifttum des arabischen Mittelalters mit Fragen der ärztlichen
Ethik befassen. Die im Titel genannte Frage wird übrigens nur beiläufig im dritten
Kapitel, das mit Abstand das kürzeste ist, behandelt. Es nennt als Weg zur Glückseligkeit

vor allem «das Sich-befassen mit der Weisheit und Übung von Gerechtigkeit,
Grossmut und Redlichkeit». Das erste Kapitel gibt einen Überblick über die Schriften

des Hippokrates, eine umfangreiche Liste, die von den sonst aus arabischen
Quellen bekannten Listen abweicht und daher schon die Aufmerksamkeit von Franz
Rosenthal erweckt hatte. Das zweite Kapitel sucht die Lebenszeit von Hippokrates
und Galen mit den übrigen den Arabern damals bekannten Daten aus der griechischen

und römischen Geschichte in Einklang zu bringen, nach Rosenthal «an excellent

chronological discussion». Text und Übersetzung sind nach altbewährter Manier

verlässlich dargeboten und mit gelehrten Anmerkungen versehen.
J.C. Bürgel

Dorothea Duda, Islamische Handschriften I: Persische Handschriften, Textband
und Tafelband (Österreichische Akademie der Wissenschaften Philosophisch-Historische

Klasse, Denkschriften, 167. Band - Veröffentlichungen der Kommission
für Schrift und Buchwesen des Mittelalters. Hrsg. von H. Hunger, Reihe I: Die
illuminierten Handschriften und Inkunabeln der Österreichischen Nationalbibliothek
Band 4), Verlag der Österr. Akademie der Wissenschaften, Wien 1983.

«Der vorliegende erste Band eines Gesamtkatalogs der illuminierten Handschriften

der Österreichischen Nationalbibliothek enthält neben Alben und Einzelblättern

Handschriften und Sammelhandschriften, die vollständig oder zu ihrem
grösseren Teil in persischer Sprache verfasst sind... Für den Kunsthistoriker ist daher
erst nach Erscheinen des zweiten Bandes, der die arabischen und türkischen
Handschriften enthalten soll, der Bestand an islamischer Buchmalerei der Wiener Sammlung

mit Hilfe der beigegebenen Indices vollständig erschlossen.» (Einleitung) Der
Textband umfasst die Handschriftenbeschreibungen (11-292) und die Verzeichnisse

(293-367), erstere gegliedert in Alter Fonds, Neuer Fonds, Codices Mixti, Codices
miniati und Kartensammlung, letztere aufgefächert in Literatur- und Abkürzungsverzeichnis,

Liste der beschriebenen Handschriften in der Reihenfolge der Biblio-



164 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS

thekssignaturen, Liste der im Katalog nicht beschriebenen Handschriften mit
Dekoration, Verfasser, Titel, Maler, Kalligraphen, Kopisten, Stile, Besteller und Vorbesitzer,

Einbände, Ikonographisches Register und Liste der Abbildungen und Farbtafeln.

Der Text, bei dem Frau Duda sich auf die wichtigen Arbeiten von K. Hoher, der
bereits einen Teil der Wiener Bestände beschrieben hat, stützen konnte, ist überaus

sorgfältig und sachkundig und fusst auf breiter Berücksichtigung der vielsprachigen
Fachliteratur.

Zu den Prunkstücken der Sammlung gehört ein Album für den Osmanischen Sultan

Murad III., das 1572-1573 am Istanbuler Hof zusammengestellt wurde und
«türkische, persische, zentralasiatische Miniaturen, Kalligraphien, Scherenschnitte,
Lackmalereien und eine unermessliche Fülle reizvoller Ornamentik darbietet.» Es

ist im Tafelband mit einer farbigen und 50 schwarzweissen Abbildungen vertreten.
Zu nennen sind weiter eine Handschrift von Hwägüs romantischem Epos Humay
und Humayun, das auch sonst herrlichste Miniaturen inspiriert hat, datiert 831 h.
1427/8 A.D. und Herater Schule, eine hervorragende, vermutlich in Schiras um
905-906 h. 1500 A.D. ausgeführte Hamsa (die Fünf Epen) des Nizami in
turkmenischem Stil mit 29 prächtigen Miniaturen, die alle, wenn auch leider nur einfarbig,
abgebildet sind, u.a.m. Zahlreiche bekannte Maler sind vertreten, wenn auch die
berühmtesten, Behzad und Reza-i cAbbâsï nur durch Schüler. Es ist erstaunlich, welche

Reichtümer an persischen Miniaturen eine einzige europäische Bibliothek
aufweist. Aber die Pflege, die ihnen hier zuteil wird, rechtfertigt wohl diesen Besitz.
Frau Duda hat sich mit diesem hervorragenden Katalogwerk ein kaum hoch genug
einzuschätzendes Verdienst erworben.

J.C. Bürgel

Rotraud Wielandt, Das erzählerische Frühwerk Mahmud Taymûrs. Beitrag zu
einem Archiv der modernen arabischen Literatur (Beiruter Texte und Studien Band
26), Beirut 1983, in Kommission bei Franz Steiner Verlag, Wiesbaden.

Mahmud Taimur gilt zusammen mit seinem jung verstorbenen Bruder Muhammad

als der Begründer der modernen arabischen Kurzgeschichte, zu deren Etablierung

und Verbreitung er allein schon durch den Umfang seines Oeuvres, aber auch
durch die Durchschlagkraft seiner Erzählkunst mehr als irgendein anderer beigetragen

hat. Aus vornehmer Familie, wuchs er noch in traditioneller Erziehung auf und
hat eigenen Angaben zufolge seine Braut vor der Eheschliessung nie gesehen. In
ihrer umfangreichen Untersuchung gibt die Verfasserin, die sich bereits mit ihrem
Werk über das Bild des Europäers in der modernen arabischen Erzähl- und Theaterliteratur

einen Platz in der vordersten Reihe der Experten dieser Domäne erobert
hat, Inhaltsangaben für nicht weniger als 79 Erzählungen des neben Nagib Mahfüz
produktivsten aller arabischen Prosaisten unseres Jahrhunderts, in dessen Werk sich
die ägyptische Gesellschaft in immer neuen Brechungen spiegelt. Den Inhaltsanga-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS 165

ben folgen jeweils kluge und kritische Kommentare. Der erste Teil des Buches enthält
dagegen die «Systematische Analyse», in der «Das Bild der Wirklichkeit in den
Erzählungen», «Typen von Erzählungen», «Elemente der Erzähltechnik», «Die Sprache

der Erzählungen» und «Die Technik der Wiederveröffentlichung und
Überarbeitung» erörtert werden. Die Autorin übt dabei wie in den Kommentaren auch Kritik

und weist auf Schwächen, z.B. den statischen Persönlichkeitsbegriff, im Oeuvre
Taymurs hin. Man kann sich gewiss fragen, ob ein inzwischen doch schon weithin
verblasstes Werk eine derart intensive Beschäftigung überhaupt verdient. Anderseits
ist alles in diesem Buch so vorzüglich, dass der hier gesetzte Standard auch bei der
Behandlung jüngerer arabischer Autoren als Vorbild wirken wird oder sollte.

J.C. Bürgel


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

