
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 40 (1986)

Heft: 2

Artikel: Sfs Šahrangz : ein persisches Matnaw über die schönen Berufsleute
von Istanbul

Autor: Glünz, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SÄFIS SAHRANGÏZ*
EIN PERSISCHES MATNAWÏ ÜBER DIE SCHÖNEN

BERUFSLEUTE VON ISTANBUL

Michael Glünz

1. Bedeutung und gebrauch von sahrangiz und sahräsub

Beide Wörter sind determinativkomposita aus dem Substantiv sahr (stadt)
und dem präsensstamm der verben angîljtan bzw. äsuftan1. Sie können
adjektivisch oder substantivisch gebraucht werden.

Angîfftan hat die bedeutung: «erregen, reizen, anstacheln», äsuftan
bedeutet: «bewegen, in unruhe versetzen, durcheinander bringen». Sahrangiz
und sahräsub bezeichnen also «etwas/jemand das/der die Stadt aufreizt
bzw. in unruhe versetzt». Sahrangiz kann substantivisch mit «stadtaufrei-
zer», adjektivisch mit «stadtaufreizend» übersetzt werden; sahräsub lässt
sich durch «stadtaufrührer» oder «stadtaufrührerisch» wiedergeben2.

In der persischen poesie finden wir das adjektiv sahräsub beispielsweise
bei Kamäl Ismail (7./13. jh.) in dem vers3:

Zi bîm kaß rahä kard zulm-i sahräsub
kulähgüSa-i insäf-i ü äu did ciyän.
Die stadtaufrührerische tyrannei zog aus furcht die schuhe aus (um schneller fliehen zu
können), / als sie den hutrand seiner (des belobigten) Unparteilichkeit zu sehen bekam.

In diesem vers, der aus einer panegyrischen qaslda stammt, steht
sahräsub in einem feld politischer begriffe. Ein anderes beispiel, in dem sah-

Der vorliegende aufsatz ist aus der lizentiatsarbeit hervorgegangen, die ich im frühjahr
1979 an der Universität Basel eingereicht habe. Herrn prof. dr. Fritz Meier, der mir das the-

ma gestellt und die arbeit betreut hat, möchte ich dafür und auch für das kritische interesse,
das er diesem aufsatz entgegengebracht hat, sehr herzlich danken.

1 In älterer zeit, und im östlichen Sprachgebiet noch heute, lautet die ausspräche: angêh-
tan/angëz und äsuftan/äsöb.

2 Gibb übersetzt §ehrengiz mit «city thriller» (E. J. W. Gibb: A History ofOttoman Poetry,
Vol. II, London 1902, p. 232); Bricteux übersetzt sahräsub mit «perturbateur de la ville».
(A. Bricteux: Pasquinade sur la ville de Tébrizpar le maître Lisant de Chirâz, in: Mélanges

de philologie orientale, Liège, Louvain 1932, p. 1.)

3 Dîwân, éd. H. Bahr-ul-culûmï, Teheran 1348, vers 1278 (p. 78).



134 MICHAEL GLÜNZ

räsüb in der erotischen begriffssphäre vorkommt, während die politische
sphäre gleichzeitig mit angedeutet wird, bietet Sacdï (7./13. jh.)4:

Gahän azfitna u äsüb yakcandïbar âsûdî
agar na rüy-i sahräsub u casm-i fitna'angîzat.
Die weit hätte ein weilchen ruhe vor wirren und aufruhr, / wenn nicht dein stadtaufrührerisches

gesicht und dein aufstanderregendes auge wären.

In der erotischen sphäre ist der «stadtaufrührer» der schöne geliebte
oder, wie in dem zuletzt genannten vers, eines seiner schönheitsattribute. So

treffen wir bei Häfiz (8./14. jh.) einen «stadtaufrührerischen türken» (turk-i
sahräsub)5 an, bei Häqänl (6./12. jh.) eine «moschusverströmende,
stadtaufrührerische, mondpoloschlägerhafte locke» (zulf-i muskaßän-i sahrä-
söb-i mahcawgän)6. Den gebrauch von sahrangiz in einem entsprechenden
Zusammenhang kann ich vorläufig nur bei Säfi (10./16. jh.) nachweisen: «er
ist ein landaufrührer, ein stadtaufreizer» (kiswarâsûbîsahrangîzîst)1'.

Vermutlich zu beginn des 10./16. jh. hat sich die Verwendung der begriffe
sahräsub und sahrangiz als bezeichnung für eine literarische gattung
eingebürgert8. Die persischen Wörterbücher erklären hierzu: «Sahräsub: lob

4 Kulliyät, ed. Musaffä, Teheran 1340, 357; weitere bspe. ib. 544,625.
5 Dîwan, ed. Qazwînl-Ganî, Teheran 1320, nr 346; weitere bspe. ib. nr 3,120,211.
6 Dîwân, ed. Saggâdî, Teheran 1338, 658 (mit var.).
7 Hs. Basel, 40b,3. Nach meiner lesung werden die beiden kürzen am anfang des zweiten

versfusses zu einer länge zusammengezogen, das metrum ist also hier - u - - / /--
statt-U--/UU--/--fäcilätunmafülunfaclunstattfäcilätunfacilätunfaclun). Diese

metrische variante kommt auch sonst bei Säfi vor (z.B. lb,l,l.hv.;-6a,ll,2.hv.). Vgl. auch
F. Thiesen: A Manual of Classical Persian Prosody, Wiesbaden 1982, § 214, p. 136. Die
beiden kürzen würden beibehalten, wenn man läse: «kiswarâsûbî-i sahrangîzîst» (er ist
eine stadtaufreizende landaufrührerei) - was stilistisch weniger befriedigt -, oder, wenn
zwischen «landaufrührer» und «stadtaufreizer» ein «und» eingefügt würde (kiswarâsûbî

u sahrangîzîst).
8 Ältere belege für diesen gebrauch sind mir nicht bekannt, dafür lassen sich vom 10./16.

jh. an eine ganze reihe von beispielen nachweisen, so bei Mesihi (gest. 918/1512) (vgl.
Gibb, op. cit., 234 und A.S. Levend: Türk edebiyatinda çehrengiz ve s.ehrengizlerde
Istanbul, Istanbul 1958,18), bei Wahïdï-i Qummï (gest. 942/1535) (vgl. A. Gulcïn-i ma-
cänl: Sahräsub dar sicr-ijarsì, Teheran 1346,35) und in den von Gulcîn-i macänl benutzten

tadkiras Tuhfa-i Samî(beendet 957/1550) des Säm Mlrzä (gest. 974/1566-7, 'Arafat
ul-cäsiqin wa-carasät ul-cärißn (beendet 1024/1615) des Taqlyuddln-i Awhadî (geb.

973/1565) und Hulösat ul-aFär wa-zubdat ul-afkär des Taqîyuddîn-i Käs! (geb. um
943/1536-7).



säfIs Sahrangiz 135

oder tadel, die die dichter den leuten der Stadt aussprechen»9; für sahrangiz
nennt das Bahr-i cagam: «Es bedeutet dasselbe wie sahräsub, d.h. poesie, die
die darstellung oder den tadel der meisten menschen der Stadt enthält»10.

Hâggî Halïfa definiert sahrangiz als: «Türkisch, in versen (manzüm), die
poesie einer gruppe von dichtem zur beschreibung der Jünglinge»11.

Als das, was die Stadt in aufruhr versetzt, kann man nun das gedieht
verstehen12, sei es, dass es die bewohner einer Stadt durch Schmähungen
beleidigt, sei es, dass es entzücken hervorruft, indem es die Schönheit der Stadt
und ihrer bewohner preist.

Bei Säfi ist es hingegen der dichter eines solchen gedichts, der als ein
«stadtaufreizer», nämlich ein «lobdichter aufJünglinge und schilderer ihrer
Schönheit», bezeichnet wird13.

Seit E.G. Browne 1924 die behauptung Gibb's widerlegen konnte14, es

habe für das §ehrengiz des osmanisch-türkischen dichters Mesihi (10./16.
jh.) keinerlei vorbild oder entsprechung in der persischen literatur gegeben,
ist eine ganze reihe von persischen sahräsübgedichten bekannt geworden
und obwohl die entwicklung dieser gattung noch nicht im einzelnen
erforscht ist, lässt sie sich anhand einiger wichtiger Vertreter nachzeichnen15.

Wie Meier gezeigt hat ' \ findet man vereinzelte liebesgedichte auf berufs-
leute schon bei Rudakï (4./10. jh.). Von einer eigentlichen sahräsübliteratur
kann man aber erst vom 6./12. jh. an sprechen. Ein corpus von 92 qitcas auf
schöne berufsleute hat Mascüd-i Sacd-i Salmän (gest. 515/1221-22)
hinterlassen17. Ebenfalls von ihm stammt ein kurzes matnawï18, das die vorneh-

9 Bahär-i cagam, Bahr-i cagam, Farhang-i Anandaräg, KaSf ul-lugät, alle zitiert bei
Gulcïn-i macânï, 3; ebenso bei A. Vullers: Lexicon Persico-Latinum, Bonn 1855-64,
Bd. II, 484.

10 zitiert bei GulHn-i macânï, 3.
11 Mustafa ibn Abd Allah, Kâtib Chelebi: Lexicon bibliographicum et encyclopaedi-

cum..., ed. Flügel, Leipzig 1835-58, Bd. IV, 86.
12 Vgl. Mesihi, bei Gibb, 234 und Levend, 18.

13 Hs. Basel 43a,3.
14 E.G. Browne: A History ofPersian Literature in Modern Times, Cambridge 1924,237f.
15 Einen umfangreichen, aber nicht vollständigen überblick bietet Guloîn-i macânï (op.

cit.). Auf seinen ausführungen basiert im wesentlichen auch der artikel «sahräsub» in
Dihhudäs Lugatnäma.

16 F. Meier: Die schöne Mahsati - Ein Beitrag zur Geschichte des persischen Vierzeilers,
Bd. I, Wiesbaden 1963, 94ff.

17 Diese qitcas sind in seinem diwän (ed. Yâsimî, Teheran 1339,636-653) unter der Über¬

schrift «sahräSüb» zusammengestellt. Es ist jedoch unklar, woher diese Überschrift
stammt.

18 Diwän, 562-79.



136 MICHAEL GLÜNZ

men am hof des gaznawïden Serzäd b. Maseüd (508-509/1115-1116) und
einige musikanten schildert. Etwas früher, während der regierungszeit des

vaters von Serzäd, Maseüd III. (492-508/1099-1115), hat Sana'ï (gest. 525/
1130-31) anlässlich eines aufenthalts in Balh ein knapp 500 verse langes
matnawï, das Kärnäma-i Balh19, nach Gazna geschickt und darin die gesell-
schaft des dortigen hofes mit lob und spott bedacht. Dem hinzugefügt hat er
bissige verse über seine mühevolle reise und die Stadt Bah}. Von Sanä'i
existieren ausserdem «Vierzeiler auf metzger und hutnäher»20. Eine ganze an-
zahl weiterer solcher Vierzeiler auf verschiedene berufsleute werden der dich-
terin Mahsatî (1. hälfte des 6./12. jh.) zugeschrieben; sie sind herausgegeben,
ins deutsche übersetzt und erläutert von F. Meier.

Das älteste beispiel, das Gulcîn-i macanï für eine satire auf eine gegend,
nämlich den distrikt Küiös in Badahsän, anführt, ist eine qasïda
Kamäluddin-i Kötahpays (2. hälfte des 6./12. jh.), der als Steuereinnehmer in
jene entlegene region entsandt war und sich bitter über land und leute
beklagte21. Im gleichen Jahrhundert haben auch andere dichter, wie z.b.

Häqäm (gest. 595/1199), Mugîruddîn-i Baylaqânï (gest. um 594/1197-98)
oder Gamâluddïn-i cAbdurrazzäq (gest. um 588/1192), lob- und Spottgedichte

auf Städte verfasst22.

Gegen ende des 9./15. jh. nimmt die sahräsübliteratur nochmals deutlich
an umfang zu und bleibt besonders während der zeit der Safawiden (907-
1200/1501-1786) recht beliebt. Eine Sammlung von über 100 gazais auf be-
rufsleute hat unter dem titel «Sanä'f ul-badäT»21 Sayfï-i Bujiäri (gest. 909/
1504) gedichtet. Diese gazais haben zwar ein gemeinsames thema, die
Schilderung schöner berufsleute und der liebe zu ihnen, und sind auch vom dichter

unter einem titel zusammengestellt worden, doch fügen sie sich nicht zu
einem geschlossenen ganzen zusammen. Anders das sahräsub, das

Wagîhuddïn-i Lisânï-i Sïrâzï-i Tabrïzï (gest. 941/1534-35 oder 942) aus 541

19 Das werk wurde herausgegeben von Mudarris-i Radawï im Farhang-i Irânzamîn, 4/3,
1334,297-354 und selbständig in dem sammelband Matnawîhâ-i Hakîm-i Sanâ'î, Teheran

1348, 141-78; 2. aufl. Teheran 1360,147-210.
20 Meier, Mahsati, 95.
21 Die qaslda ist abgedruckt bei Gulcin-i macänl, 18ff.
22 Mugîruddîns boshafte verse auf Isfahan haben für einige aufregung in dieser Stadt ge¬

sorgt und auch Häqäm in Schwierigkeiten gebracht. Vgl. dazu J. Rypka: Iranische
Literaturgeschichte, Leipzig 1959,197,200. Mir ist nicht bekannt, ob Mugîruddîns diwän ediert
ist, die fraglichen verse, eine qitca und zwei Vierzeiler, sind aber in W. Dastgirdîs vorwort
zu seiner ausgäbe des dlwäns von Gamäluddln-i cAbdurrazzäq (Teheran 1320, p. däl f.)
enthalten.

23 Vgl. Gulcin-i macänl, 26ff. Das werk scheint bisher nicht ediert zu sein.



SAFÏS SAHRANGIZ 137

Vierzeilern und 180 Überschriften im metrum ramai kunstvoll aufgebaut
hat24. Der inhalt dieses werks folgt dem aufbau eines epischen matnawïs,
d.h. es beginnt mit dem lob gottes, des propheten, des regierenden herrschers
usw. und endet mit einem schlusswort (Ijätima). Im hauptteil werden die
Stadt Tabriz und verschiedene ihrer berufsleute geschildert, wobei auf jeden
von ihnen fünf Vierzeiler und eine Überschrift entfallen.

An diesem punkt der gattungsgeschichte können wir die sahräsüblitera-
tur in drei grosse gruppen einteilen:

1. gedichte zum lob oder tadel einer Stadt, meist handelt es sich um qasïden;
2. gedichte auf einzelne berufsleute, die als schöne Jünglinge und geliebte

des dichters dargestellt werden, an formen kommen Vierzeiler, gazai und
qitca vor;

3. gedichte, die eine Stadt und verschiedene gruppen ihrer bewohner, vor al¬

lem berufsleute, loben oder verspotten, es kann sich hierbei um matnawïs,
oder wie bei Lisanï, um matnawl-ähnliche formen handeln.

Wie aus den angaben bei Gulcîn-i macanï (op. cit.) deutlich wird, kommen

Vertreter aller drei gruppen noch bis zum beginn der moderne gegen
ende des 13./19. jh. vor.

Auch ausserhalb der persischen literatur ist die gattung «sahräsub»
vertreten.

In der arabischen dichtung scheint es für sie keine eigene gattungsbe-
zeichnung zu geben, doch stellt H. Ritter fest: «Sammlungen von Liebesgedichten

auf Jünglinge verschiedener Berufe gibt es seit dem 8. jh. auch in der
arabischen Literatur.»25 Gulcîn-i macanï zitiert drei arabische qitcas dieser
art von Hasan b. Abi t-Tayyib al-Bäharä (gest. vor 429/1037-38) aus

24 Einen ausschnitt daraus hat A. Bricteux (op. cit.) nach einer anthologie aus dem jahr
994/1585-86 herausgegeben und übersetzt. Der titel lautet in dieser anthologie
«Sahräsüb-i hitta-i Tabrîz». Den gesamten text hat nach drei handschriften aus der 1.

hälfte des IL/17, jh. A. Gulcm-i macänl herausgegeben (op. cit., 96-162). Bei ihm lautet
der titel: «Magma€ ul-asnäf». M. A. Tarbiyat: Dänismandän-i Ädarbäygän, Teheran

1314,365, nennt als titel dagegen «Magma0 ul-awsäf» (nach Meier, Mahsati, 95f.). Unter
dem selben titel wie Bricteux hat schliesslich A. R. Mugtahidzäda (Mashad 1345) das

werk nach einer weiteren hs. ediert. (Diese angäbe entnehme ich D. Saggâdî: Küy-i
surf)äb-i Tabrîz wa maqbarat us-sucarä, Teheran 2535 sähinsähI/1397 h.q., p. 428).

25 PhilologikaXI, in: Der Islam, Bd. 26,1940,245, fussnote. Ritter beschreibt in dem artikel
eine hs. mit auszügen aus der Vierzeilersammlung des Abu Hanïfa cAbdulkarim (6./12.
jh.), die sahräsübvierzeiler verschiedener persischer dichter enthält.



138 MICHAEL GLÜNZ

Tacälibis Tatimmat al-Yatima26 und erwähnt eine qasida von Muhammad b.

TJnayn ad-Dimasqi (549/1154 - 630/1233)27, in der die vornehmen von
Damaskus verspottet werden.

In der urdu-dichtung bezeichnet «sahräsöb» ein gedieht, meist eine
qasida oder ein musammat, in welchem der dichter die elenden zustände seiner

zeit beklagt oder sich über sie lustig macht28. S. Faruqi sagt dazu: «Eine
konvention bestand darin, dass alle berufe aufgezählt werden sollten und
dass man den heruntergekommenen zustand der Vertreter jedes berufs mit
humor, satire, bitterkeit, abscheu oder einer mischung aus diesen schilderte.»29

Zu den bekanntesten dichtem dieser art gehört der Satiriker Mirzä
Muhammad Raff Sawdä (1713-1781)30.

In der osmanisch-türkischen literatur kennt man die gattung «§ehren-
giz» seit dem ende des 9./15. jh. und es steht ausser zweifei, dass sie unter
persischem einfluss entstanden ist31. Einer ihrer frühesten Vertreter ist Mesihi

(gest. 918/1512), der ein mesnevi auf die schönen Jünglinge von Edirne
gedichtet hat32. Nach Levend ist die hauptform der §ehrengizliteratur das mesnevi,

doch kommen auch gazel und terkib-bend vor33. Gewöhnlich werden
eine Stadt und ihre schönen Jünglinge geschildert, ausnahmsweise
beschränkt sich ein §ehrengiz aber auch auf eine Stadtbeschreibung, wie Lâmii
Çelebis (gest. 938/1531) «Sehrengiz-i Bursa»34. Der dichter Azizi (gest.

26 Gulcin-i macänl, 7; Tacälibl, Tatimma, ed. Iqbäl, Teheran 1334, Bd. II, 37f. Der hier er¬

wähnte BäharzI ist der vater des bekannteren Abu 1-Hasan (oder Abu 1-Qäsim) CAH al-
BäharzI (gest. 467/1075). Zu diesem vgl. Brockelmann, GAL, G I,252,S 1,446.

27 Zu Ibn cUnayn vgl. Brockelmann, GAL, G I,318,S 1,551 und F. Meier: Die Fawä'ih al-
gamäl wa-fawätih al-galäl des Nagm ad-Dîn al-Kubrä, Wiesbaden 1957, einl., 40.

28 Vgl. M. Sadiq: A History of Urdu Literature, London, Oxford 1964, 101; EI2 svv.

«Hidjä'» u. «Kasîda»; M. Barker u.a.: Classical Urdu Poetry, Ithaca 1977, Bd. 11,113.

29 S. Faruqi: Jur'at's Sahr-Àsôb: An Afterword, in: Annual of Urdu Studies, 3, 1983, 13.

Dazu auch: In the Presence of the Nightingale: A Sahr-ÀSôb [by] Qalandar Bakhsh
Jur'at (1749-1809), tri. by S. Faruqi and F. Pritchett (ib., 1-9).

30 Zwei kostproben aus seiner sahräsobdichtung gibt Barker (op. cit., Bd. I, 107-9, 113f.,
urdù text; Bd. II, 113-7, 123-25, engl, übers.). Ein weiteres sahräsöb, von Mir Taql Mir
(1723-1810), findet sich ib., Bd. I, 139f.; Bd. II, 158f.

31 Interessante Überlegungen zur ausbreitung der sahräSübliteratur von osten nach westen
finden sich in G. Scarcias aufsatz: Lo «shahräshüb» e il realismo platonico, in: Atti del
III Convegno Internazionale sull'Arte e sulla Civiltà Islamica «Problemi dell'età timu-
ride», Venedig 1980.

32 Auszüge daraus bringen Gibb (op. cit., Bd. IL, 249-56) und Levend (op. cit., 17f.).
33 Levend, 13f.
34 Levend, 14. Das werk wurde 1288 h.q. in Bursa gedruckt und nach einer wiener hs. von A.

Pfizmaier unter dem titel « Verherrlichung der StadtBursa» ins deutsche übersetzt (Wien



SÄFIS SAHRANGIZ 139

993/1585) hat dagegen ein §ehrengiz auf die schönen mädchen von Istanbul
gedichtet35. Die gattung «§ehrengiz» bleibt in der türkischen literatur bis

zum anfang des 13./19. jh. erhalten, ihre blütezeit erlebte sie jedoch während
desl0./16.jh.36.

2. Säfis sahrangiz

A. S. Levend weist für das 10./16. jh. nicht weniger als 9 §ehrengiz nach, die
die Stadt Istanbul und ihre bewohner beschreiben37.

Eines davon, dessen autor sich Säfi nennt, wurde auf persisch gedichtet.
Es sind zwei handschriften dieses werks bekannt, die eine befindet sich in
Istanbul, die andere in Basel38.

Für meine Untersuchung stand mir leider nur die basler hs. zur Verfügung39.

Diese umfasst 96 blätter im format 19 x 12 cm und einem schriftspie-
gel von 12,5 x 6,5 cm. 44 blätter davon entfallen auf Säfis sahrangiz, ein

matnawi von 1105 versen im metrum ramai. Die abfassung des texts wurde
nach aussage des dichters an einem freitag im Gumädä II des Jahres 944 /
Nov.-Dez. 1537 beendet, das datum der abschrift ist der 5. Gumädä I 993 /
5. Mai 1585.

Einen titel trägt das werk nicht, auf dem Vorsatzblatt ist jedoch,
wahrscheinlich nicht vom kopisten, die aufschrift «sahrangiz-i Istanbul»
eingetragen.

Zur person des autors, der sich selbst mehrfach mit dem namen Säfi anredet,

sind wir auf die wenigen aussagen angewiesen, die er in seinem werk
über sich selbst macht. Danach stammt er aus Färs und ist bei der abfassung
des sahrangiz dreissig jähre alt, also vielleicht um 914/1508-9 geboren,
ausserdem hat er einen söhn. Darüber, weshalb er nach Istanbul gekommen und
was dort seine beschäftigung gewesen ist, können wir höchstens mutmassun-

1839). Auszüge bringt neben Levend (op. cit., 25-27) auch F. Tansel: Türk-isläm edebiyati

- Türkce dini metinler, Ankara 1971, C. II, 32-36 (in osman. schrift).
35 Levend hat den gesamten text, dessen titel er mit Sehrengiz-iIstanbul der hubän-i zenan»

oder «Nigâr-name-i zevk-âmiz der üslub-i s,ehr-engiz» angibt (op. cit., 46), herausgegeben

(ib., 119-138). Auszüge bringt auch Gibb, op. cit., Bd. III, 182-86.
36 Levend, 14.

37 Levend, 20.
38 Nuruosmaniye kütüphanesi, No. 3383; Universitätsbibliothek Basel, M VI 239.
39 Die istanbuler hs. ist beschrieben bei Levend, 33. Ich konnte 1979 diese hs. zwar einmal

einsehen, anschliessende bemühungen, eine photographie davon zu erhalten, blieben
aber ohne erfolg.



140 MICHAEL GLUNZ

gen anstellen. Denkbar ist, dass er, wie viele sunniten seiner zeit, aus
religiöspolitischen gründen aus dem herrschaftsgebiet der Safawiden ins osmani-
sche reich geflohen ist40. Säfi weist sich durch sein lob auf die kaufen Abu
Bakr, cUmar und cUtmän41 jedenfalls als sunnit aus, wenn auch mit einer
auffälligen Verehrung für Hasan und Husayn42. Levend gibt zu bedenken,
dass er möglicherweise gar nicht aus Iran stammte, sondern sich als perser
ausgab, um sich wichtig zu machen43. Dass so etwas vorkam, belegt Sohrwei-
de, warnt aber gleichzeitig davor, deswegen anzunehmen, dass perser gegenüber

türken bevorzugt worden seien44.

Säfis sahrangiz ist in den grossen zügen wie die meisten persischen und
türkischen matnawïs angelegt. Es beginnt mit einem prolog, bestehend aus
dem bekenntnis zur einheit gottes, einer gebetszwiesprache (munägät), dem
lob des propheten und der bitte um seinen beistand sowie dem lob der vier
rechtgeleiteten kalifen und der beiden enkel des propheten, Hasan und
Husayn.

Als grund für die abfassung des bûches nennt dann der autor ein traum-
gesicht, in welchem ihn ein mann im paradies auffordert, von seinen reisen

zu berichten, vor allem aber die Stadt Istanbul zu schildern.
Der hauptteil beginnt mit dem lob der Stadt, des herrschers (Süleymans

des Prächtigen, 926-74/1520-66) und der grossen des reiches.
Es folgt die beschreibung von platzen, gebäuden, bazaren, handwerkern,

händlern, Soldaten und anderen bewohnern der Stadt, insgesamt über 100

Personen. Beschrieben werden sie, von wenigen ausnahmen abgesehen, als
schöne junge manner, denen der dichter unterwegs auf den platzen und
bazaren der Stadt begegnet und sich in sie verliebt.

Mit einer klage über die grausamkeit der schönen Jünglinge und dem be-
richt über einen streit mit einem von ihnen geht die Schilderung der angenehmen

seiten der Stadt in eine kurze aufzählung ihrer unerfreulichen seiten
über. Zwischen diese und den epilog wird schliesslich noch eine beschreibung

der Stadtteile Eyüp und Galata eingeschoben.
Im epilog setzt sich der autor zunächst gegen die angriffe einiger sufis auf

seine dichtung zur wehr, dann aber wendet er sich gegen sich selbst und
mahnt sich zur abkehr von der Verehrung schöner Jünglinge und zur hinwen-

40 Vgl. dazu H. Sohrweide: Dichter und Gelehrte aus dem Osten im osmanischen Reich

(1453-1600), in: Der Islam, Bd. 46, 1970, 263-302.
41 Hs. Basel, 3bf.
42 ib., 4a.
43 Levend, 34.

44 Sohrweide, 287f.



SAFÏS SAHRANGÏZ 141

dung zum geistigen. Er beschliesst sein gedieht mit einer gebetszwiesprache,
an die er noch die bitte an den leser, nachsieht gegenüber den mangeln des

werks zu üben, und die nennung von ort und datum seiner abfassung anfügt.
Prolog und epilog geben dem werk einen rahmen, besonders deutlich

durch die formale klammer der beiden gebetszwiesprachen. Einheitsbekenntnis

und gebet des prologs führen in die erotische thematik des werks
ein. Der dichter drückt dabei die in mystikerkreisen verbreitete haltung45 aus,
durch die betrachtung schöner Jünglinge das werk (sunc) gottes, der ja ihre
Schönheit geschaffen hat, erkennen zu wollen und die irdische liebe als die
uneigentliche (magäzi), die mystische dagegen als die wirkliche (haqîqî) liebe

aufzufassen. Im epilog verteidigt er sich zunächst noch gegen sufis, die
ihm vorwerfen, ein blosser «stadtaufreizer» und «lobdichter auf Jünglinge»
zu sein, und hält ihnen entgegen, dass ohne erkenntnis des menschen, des

edelsten der geschöpfe und Stellvertreters gottes auf erden, keine erkenntnis
des Schöpfers möglich sei, doch schliesslich nimmt er selbst abstand von seiner

dichtung und ermahnt sich: «Verehre von nun an keine wunderhübschen
Jünglinge mehr, sondern steh auf und ergreife den rocksaum der greise!»46

Im anschluss an den panegyrischen teil umfasst der hauptteil 152 mit
Überschriften versehene abschnitte von durchschnittlich 5-6 versen länge.
Die Überschriften haben keine besondere form, sie nennen das gebäude oder
den platz, der beschrieben wird, bei personen wird name, beruf oder beides

genannt.
Zwischen den abschnitten wird zuweilen eine enge Verbindung hergestellt.

Indem der dichter z.b. von der beschreibung der «Jünglinge der schule»47

zum «söhn des arztes»48 mit den worten überleitet: «Als ich weiterging,
wandte ich mich sogleich dem bazar der ärzte zu», erweckt er den eindruck
einer räumlichen bewegung und einer abfolge der abschnitte, die sich an der
realen topographie der Stadt orientiert.

Der an solchen stellen zutage tretende erzählerische zug des werks wird
noch deutlicher, wenn der zeitliche ablauf betont wird, so bei der «beschreibung

des festtags»49 oder der «beschreibung der Sitzung der freunde»50.
Einen geschlossenen Zusammenhang, etwa die beschreibung eines

gangs, den der dichter durch die Stadt unternommen hat, bilden die einzel-

45 Vgl. dazu H. Ritter: Das Meer der Seele, Leiden 1955, 434ff.
46 Hs. Basel, 43b,8.
47 ib. 13a.

48 ib. 13a.

49 ib. 23b.
50 ib. 27a.



142 MICHAEL GLÜNZ

nen abschnitte jedoch nicht. Die beschreibung der Stadt und ihrer schönen
Jünglinge hat eher den Charakter eines literarischen zyklus, dessen teile aus
stärker oder schwächer miteinander verbundenen, an sich selbständigen
abschnitten bestehen. Am schwächsten ist die Verbindung der abschnitte, die
auf die Überschrift «Beginn der rede» kurz vor dem ende des hauptteils51
folgen. Sie wirken wie nachtrage, die ohne weiteres in andere teile, entsprechend

ihrer topographischen lokalisierung, hätten eingebaut werden können.

Die Stadt Istanbul bildet, auch wenn die Schilderung nicht einem strengen
plan folgt, den Schauplatz, auf dem sich das dichterische ich des autors als
handelndes und erlebendes Subjekt bewegt. Die begegnung mit den schönen
Jünglingen findet an räumlich und zeitlich fassbaren orten statt. Die Jünglinge

selbst werden meist mit ihrem namen, manchmal auch noch dem des

vaters, und ihrem beruf vorgestellt, so dass der eindruck entsteht, es handle
sich um begegnungen mit tatsächlichen personen. Weiter verstärkt wird dieser

eindruck, wenn der dichter eine person zwar einmal einführt, sich aber,
als wolle er etwas ungesagt lassen, sogleich wieder von ihr abwendet52. Doch
nicht immer wird das unerfreuliche verschwiegen, am ende des hauptteils
beklagt sich der dichter über eine reihe besonders unangenehmer bewohner
Istanbuls, nachdem er schon zuvor beschrieben hat, wie ihn ein schöner
jüngling, statt seinen gruss zu erwidern, zuerst beschimpft, dann geschlagen
und schliesslich beraubt hat.

Trägt auch Säfis sahrangiz an manchen stellen deutlich realistische
züge53, so bleibt es im übrigen doch fest an die konventionen der persischen
dichtung gebunden. Die gebäude und platze werden ganz nach der art der
lobdichtung gerühmt und die beschreibung der Jünglinge und der liebe zu
ihnen entspricht dem, was andernorts in der persischen liebesdichtung üblich
ist. Eine mystische färbung der liebe, wie sie nach den aussagen im prolog
vielleicht zu erwarten wäre, fehlt54.

Das besondere an der sahrangizdichtung ist die enge Verbindung, die
zwischen der begriffssphäre der erotik und der des berufslebens hergestellt wird.
Indem der dichter diese beiden bereiche in bildern und Wortspielen miteinander

verknüpft, gewinnt er reiches material zur poetischen gestaltung seiner
beschreibungen. Der dichter Säfi hat allerdings oftmals gelegenheiten zu
solcher gestaltung ausgelassen und stattdessen abgenutzt wirkende vergleiche,

51 ib. 37b.
52 ib., 30a.
53 Zu diesem thema vgl. Scarda, op. cit.
54 Damit steht Säfi nicht allein, vgl. Levend, 13.



SÄFIS SAHRANGIZ 143

metaphern und hyperbeln verwendet, die nicht der Verbindung von liebes-
und berufssphäre entspringen, sondern zum allgemeingut persischer dich-
tung gehören.

Einige ausgewählte abschnitte aus seinem sahrangiz mögen nun einen
eindruck von diesem werk vermitteln:

Beschreibung der Aya Sofya (Hs. Basel, 10a,10-10b,6)

Jene Aya Sofya, die eine anläge wie das paradies hat,
deren eigenschaften sich nicht schildern lassen,

ist kacbagleich offenbar und berühmt,
ist eine zweite himmlische kacba.

Gott hat sie geehrt wie den heiligen bezirk in Mekka,
hat sie geschmückt wie den garten von Iram.

Zumeist ist sie die station des religiösen gehorsams gewesen,
stets ist sie der ort des gottesdienstes gewesen.

Jenes gebäude, das der zehnte himmel ist,
in ihm sind die sieben himmel verloren.

Ihre beiden5' minarette, die der aufenthaltsort der engel sind,
könntest du wohl als die beiden Säulen des himmels bezeichnen.

Jede ihrer säulen entspricht an grosse drei minaretten;
was drei oder vier oder zehn oder hundert? Tausend!

Ihre steine sind aus marmor und aus ambra die ziegel,
der boden ist safran, wie im paradies.

Der bogen jenes hauses, der die gebetsnische des herzens ist,
ist mit der tür des hohen paradieses verbunden.

Nirgends findet sich eine schönere freitagsmoschee als jene,
kein gebetsplatz ist gleich wie jene.

Der söhn des hafiz (13a,l-7)

Ich sah den söhn des bewahrers des korans,
ich sah den rezitator der sure «ar-rahmän» (sure 55).

Seine gesichtsseite ist schön wie ein rosenblatt,
schön zum buchorakel wie ein koranexemplar.

Er kann schön sprechen und hat eine angenehme ausdrucksweise,
sein antlitz ist die buchseite der koranbewahrer.

55 W. Emerson und R. L. van Nice: The Hagia Sophia and thefirst minaret erected after the

conquest of Constantinople, in: American Journal of Archeology, LIV, 1950, 28-40,
halten es für sehr wahrscheinlich, dass die ersten beiden der heute vier zählenden minarette

vor 1512 errichtet wurden. Die beiden anderen folgten nach 1573. Mit diesem be-

fund steht Säfis aussage in guter Übereinstimmung.



144 MICHAEL GLÜNZ

Das leben sei opfer dem schritt jenes geliebten,
der eine angenehme stimme und ein schönes aussehen hat.

Sure 112 «Sag: Er ist gott, ein einziger» sprach ich
bis zu ihrem (letzten wort) «einer», damit ihm kein übel zustosse.

Die sieben matânî(= 1. sure) rezitierte ich hundert mal,
damit er ein langes und glückliches leben geniesse.

Er war sonnengesichtig und mondstirnig,
er war der spezielle häfiz der Aya Sofya.

Hasan Bali der infanterist (24b,13-25a,5)

Wiederum erblickte ich eine wundersame gazelle,
erblickte eine königliche Wohlgestalt.

Eine tulpe sein gesicht: es war wie eine rose aufgeblüht,
seine narzissen waren beide aus trunkenheit eingeschlafen.

Das schwarze seil locke) hatte er gewunden,
um die herzen der menschen in ihm zu fangen.

Von seiner lippe streut er beim lächeln Juwelen
und beim sprechen zucker.

Sein gesicht ist eine strahlende sonne,
erlesen wie die mondsichel ist seine augenbraue.

Als namen jenes ambraduftenden tulpenwangigen
sag du: Hasan Bali der infanterist.

Der bazar von Ali Paca (28b, 1 l-29a,2)

Mit wundem und krankem herzen machte ich mich auf
zum bazar von Ali Pas,a.

Allezeit sah ich einen huriartigen,
sah ich hübsche äugen und augenbrauen.

In jeder richtung des bazars

war ein tulpenwangiges götterbild bei der arbeit.
In jeder richtung glänzte ein barbier,

ein reines gesicht, lauter wie ein spiegel.
Jeder laden war das haus eines barbierknaben,

jeder ort war die wohnung eines herzräuberknaben.

Mahmud der goldschmied (35a,4-7)

Ich ging weiter und erblickte wiederum
einen goldschmiedejungen wie die sonne.

Im Schmelzofen der liebe zu ihm haben hundert herzen sich
wie ein schmelztiegel im feuer niedergelassen.



SAFÏS SAHRANGIZ 145

Da er den Schmiedehammer so warm und hitzig schlägt,
hat er den amboss weicher als wasser gemacht.

Mahmud ist der name jenes mondes,
der nach essenzen duftet und die färbe der rose hat.

Ramazan der Schneider (38a,8-ll)

Am anfang der gasse des heeresrichters

gibt es noch einen schneiderjungen.
Im monat Sacbän raubte mir der das herz aus der hand,

dessen edler name Ramazan (Ramadan) ist.
Die wollene kutte hat er mir verbrannt

und dafür das kleid der liebe zu ihm auf meine brüst genäht.
Mein hemd hat er deshalb mit der schere der grausamkeit zerschnitten,

weil er daraus mein leichentuch nähen will.

Beschreibung der promenade von Eyüp (42b,3-10)

Am freitag wenden sich die leute des landes
ohne zahl und grenzen aus der Stadt hinaus zu jenem dorf,

um sich zur rosenallee zu begeben,
so dass die ebene durch die tulpenwangigen bunt wird.

Durch die götterbilder wird jede wiese zu einem tulpenbeet,
in jeder richtung befindet sich eine gesellschaft von feen.

Zu füssen jeder schlanken Zypresse ist ein
schlanker zypressenwüchsiger trunken niedergefallen.

Ich herzberaubter wurde verwirrt,
ob jener Wunderdinge geriet ich in gedanken,

mit welchem von diesen leuten, die zum spiel
im ausmass eines berges auf dieser ebene zahlreich waren,

ich schliesslich freundschaft schliessen wollte.
Doch da verlieh mir gott plötzlich erfolg:

Ich wandte das gesicht von dieser gruppe ab
und wandte mich zur tür der leute der lauterkeit.


	Sāfīs Šahrangīz : ein persisches Matnawī über die schönen Berufsleute von Istanbul

