
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 40 (1986)

Heft: 2

Artikel: Les membres de iva

Autor: Brunner, Hélène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES MEMBRES DE SIVA

HÉLÈNE BRUNNER

Dans la forme tantrique du culte de Siva, celle que l'on trouve exposée dans
les Agama de l'école dualiste dite «du Sud» comme dans les Tantra de l'école
moniste dite «du Nord»1, celle que les traités sakta ont retenue, celle enfin

1 Les appellations «du Sud» et «du Nord» accolées aux deux écoles sivaïtes principales
indiquent la région où chacune a fini par se cantonner, non celle où elle est née. Par ailleurs,
la distinction entre des Agama dualistes et des Tantra monistes n'a guère de raison d'être,
les Agama parlant le plus souvent d'eux-mêmes comme de Tantra; nous ne la maintenons

que pour nous conformer à une tradition du Sud, maintenant bien établie.
Cet article se fonde surtout sur les Ägama et les manuels de l'école dualiste. On s'est

efforcé de renvoyer à peu près uniquement à ceux qui sont aisément accessibles, en particulier

aux Agama ou études qui ont paru dans les Publications de l'Institut Français de

Pondichéry (IFI), ainsi qu'aux textes édités en Inde récemment en écriture nâgarî. Les
indications bibliographiques correspondantes sont regroupées ci-dessous, avec les abréviations

utilisées dans les notes:

Aj I et Aj II: Ajitâgama, éd. crit. par N. R. Bhatt, Pubi. IFI No 24, Pondichéry;
vol. 1,1964, vol. II, 1967.

MatP: Matahgapâramesvarâgama, avec le comm. de Bhatta Râmakantha,
éd. crit. par N. R. Bhatt;
- vidyâpâda (vp), Pubi. IFI No 56, Pondichéry 1977

- kriyâ-, yoga- et caryâpâda (kp, yp, cp), Pubi. IFI No 65, Pondichéry

1982.

Mrg, kp et cp: Mrgendrâgama (kriyâpâda et caryâpâda), avec le comm. de Bhatta
Nârâyanakantha, éd. crit. par N. R. Bhatt, Pubi. IFI No 23, Pondichéry

1962.

Id.: Mrgendrâgama, Section des Rites et Section du Comportement,
Trad., Intr. et Notes par Hélène Brunner-Lachaux, Pubi. IFI No
69, Pondichéry 1985.

Mrg, vp et yp: Mrgendrâgama, Sections de la Doctrine et du Yoga, avec la vrtti de

Bhatta Nârâyanakantha et la dîpikâ d'Aghorasivâcârya, Trad., Intr.
et Notes par Michel Hulin, Pubi. IFI No 63, Pondichéry 1980. (On
trouvera là, p. 382, les indications bibliographiques concernant les

deux éditions de ce texte.)
PKâm: Kâmikâgama, pûrvabhagah (éditeur C. Swâminâthasivâcârya),

Madras 1975.

Rau I et Rau II: Rauravägama, éd. crit. par N. R. Bhatt, Pubi. IFI No 18, Pondi¬

chéry; vol. I, 1961, vol. II, 1972.

SârK: Sârdhatrisatikâlottarâgama, avec le comm. de Bhatta Râma¬

kantha, éd. crit. par N. R. Bhatt, Pubi. IFI No 61, Pondichéry 1979.



90 HELENE BRUNNER

qui est mise en œuvre dans l'immense majorité des temples de l'Inde contemporaine,

on voit toujours le Dieu accompagné de cinq ou six Puissances qui
lui sont inséparablement liées et que l'on nomme ses «Membres» (Anga). Ce

sont, dans un ordre immuable pour les quatre premiers: le Cœur (Hrdaya), la
Tête (Siras), la Touffe (Sikhâ), la Cuirasse (Varman), les Yeux (Netra), qui
peuvent manquer, et l'Arme (Astra). Les pages qui suivent tentent de préciser,

du point de vue des Agama dualistes, le statut et la fonction de ce groupe
de divinités.

Nous suivrons d'abord le déroulement du culte, en nous bornant au culte
quotidien - car les autres, ceux que l'on accomplit dans certaines occasions
spéciales, n'en sont que le développement -, et, dans le culte quotidien, en
n'envisageant que le culte extérieur - car le culte dit «intérieur» qui le précède
en reproduit d'avance, sous forme mentale, exactement tous les détails.

Le premier modèle nous sera fourni par celui des Agama dont le nom est
le plus connu, le Kâmikâgama2. Avant d'inviter Siva à venir siéger dans le

support concret où il a choisi de l'adorer, un Unga par exemple, l'officiant lui
a préparé un Trône formé par l'entassement de tous les existants du cosmos et
couronné par un lotus épanoui dans la coupe duquel sont les trois luminaires:

Soleil, Lune et Feu3. Sur ce Trône, dont il projette par la pensée les divers
éléments sur le socle matériel (pïtha) du Unga, ou qu'il imagine purement et
simplement si le culte se fait sur un mandala, un Vase d'eau ou toute autre
image, il doit installer le Dieu. Cette phase essentielle, sans laquelle aucun
acte d'adoration ne pourrait avoir lieu, comprend deux actes distincts: la
création du corps divin (qui, dans le Kâmika, se fait elle-même en deux
temps); et la descente du Dieu transcendant dans ce corps, à partir du lieu

SPI, SP2, SP3: Somasambhupaddhati, Texte, traduction et Notes par Hélène

Brunner-Lachaux, Pubi. IFI No 25, Pondichéry; vol. I, 1963,

vol. II, 1968, vol. III, 1977. (Vol. IV en préparation.)
Vât: Vâtulasuddhâkhya, édité deux fois. Nos références utilisent l'édi¬

tion de Bangalore, publiée en 1958 sous le titre de Ägamarahasya.
Pour la liste des Àgama fondamentaux (Mûlâgama) et des Agama secondaires (Upâ-
gama) qui leur sont attachés, voir Rau I, Pl. p. xix. Pour une bibliographie plus complète,
voir Rau II, pp. 223 sq. ou SP3, pp. 697 sq.

2 Les instructions de cet Agama se retrouvent dans le Mrgendra et elles sont suivies
scrupuleusement par la plupart des auteurs de traités, en particulier par Aghorasiva (XII° s.)

dont la paddhati, qui s'appuie sur celle de Somasambhu tout en différant d'elle à

plusieurs égards, est encore en usage aujourd'hui (Kriyâkramadyotikâ, avec le comm. de

Nirmalamani, Cidambaram 1927). On trouve les mêmes dans un Tantra de l'école du
Nord, le Svacchanda Tantra (SvT, Kashmir Series of Texts and Studies, Srinagar-
Bombay, 1921 à 1935, 5 vol.), où elles s'appliquent à la forme de Siva nommée Bhairava.

3 PKâm, 4, 288-324; plus simple en SPI, pp. 154-176.



LES MEMBRES DE SIVA 91

non situé où il est censé résider. Notre Agama demande à l'officiant de faire
d'abord apparaître sur le Trône - plus précisément, sur le réceptacle du lotus
qui en constitue le sommet - un corps très subtil, sans caractéristiques
particulières, qu'il nomme Forme (mürti) et qu'amène à l'existence la prononciation

d'un seul mantra (le mûrtimantra)4. Sur la base de cette mürti va se
préciser la forme différenciée du Dieu: c'est l'aspect nommé Sadäsiva, bien
connu de l'iconographie, avec ses cinq visages, dont chacun porte trois yeux,
ses dix bras pourvus de différents attributs, etc.5. Le Kâmika demande à

l'adorateur, non seulement de se représenter cette forme avec intensité (c'est
la méditation, dhyâna), mais encore de la «créer» en récitant une série de

mantra. En effet, le corps de Sadäsiva ou, selon une autre perspective, le

corps de Siva nommé Sadäsiva, est fait de la Puissance même de &iva (sa
Sakti)6, aucune réalité d'ordre inférieur n'entrant dans sa composition7.
Aussi Pappelle-t-on «corps d'Energie» (sâktadeha) plus souvent encore
«corps de Mantra» vidyâdeha, avec vidyâ dans le sens de mantra"). Les Mantra

ici, ce sont les aspects apparemment distincts de la Sakti de Siva, dont
l'ensemble tient lieu de corps au Dieu suprême. Il faut soigneusement les

distinguer des soixante-dix millions de Mantra que les Agama et les Tantra
imaginent dans les mondes supérieurs9, toujours prêts à répondre à l'appel des

hommes. Car ces Mantra-là sont des êtres individuels (des anu) qui, bien que
presque délivrés et donc nantis d'une puissance quasi infinie, gardent une
trace d'impureté et ne sont pas faits de pure Puissance' °. Tout comme eux ce-

4 PKâm, 4, 325.
5 PKâm, 4, 326-348; Aj I, 20, 159-164; Rau I, 10, 30-34; SPI, pp. 178-182. Le Mrg, kp, 4,

40-540 donne plusieurs possibilités, selon le fruit que recherche l'adorateur.
6 II s'agit de la Sakti inhérente (samavetâ) à Siva, et non de cette Sakti extérieure ou

«empruntée» que l'on nomme parigraha-sakti et qui, selon les Agama dualistes, n'est autre

que la matière première subtile du monde. Voir SPI, p. xvi et P.-S. Filliozat, «Le Tattva-
prakâsa du Roi Bhoja», in JournalAsiatique, CCLIX, 1971 (pp. 247-295), p. 261, si. 3 et

comm.
7 II arrive que l'on envisage pour Siva des «corps» d'une autre nature. On peut dire par

exemple que le corps de Siva est formé par l'univers entier, ou par les tattva, etc. La vision
est alors très différente: il s'agit de corps dont la nature n'est pas coessentielle à Siva, et

qu'il occupe, ou pénètre, sans s'identifier avec eux. Dans toute notre étude, le mot
«corps» désignera uniquement le sâktadeha.

8 Voir PKâm, 4, 326; Mrg, kp, 3,13b; Aj I, 20,172b; SPI, p. 179, [576] et [57c].
L'identité vidyâ mantra est affirmée à chaque instant et ne fait aucun doute. On la

retrouve dans les composés: Vidyesvara Mantresvara, etc.
9 Voir Mrg, vp, 4, 6-8 et P.-S. Filliozat, op. cit., p. 266.

10 Ils relèvent de la catégorie «anu», les autres de la catégorie «Sakti». Le Mantra qu'est
Siva lui-même forme la catégorie «Siva». Ainsi obtient-on une triade à laquelle les maîtres

font très souvent allusion.



92 HELENE BRUNNER

pendant, les Mantra de Siva sont représentés dans notre monde, chacun par
un certain son ou ensemble de sons: une syllabe ou une formule qui porte
justement le nom de «mantra» et dont la prononciation correcte rend présente
la Puissance qu'elle désigne. Or Sadäsiva résulte, si l'on peut parler ainsi, de
la coalescence de cinq Mantra, couramment appelés «les cinq Brahman» (au
neutre) et qui sont, à partir du plus élevé: Isäna, Tat-Purusa, Aghora, Väma-
deva et Sadyojäta, chacun étant responsable de l'une des cinq grandes fonctions

du Dieu". Pour «construire» Sadäsiva, leKâmika demande donc assez
naturellement12 de réciter les formules qui représentent ces Brahman, et que
l'on nomme brahmamantra. Une première série de mantra courts crée le

corps du Dieu de façon schématique: ISÄNA13 faisant apparaître la partie
où se dessineront plus tard les têtes, TAT-PURUSA celle qui correspond aux
visages, AGHORA la région du cœur, VÄMADEVA celle du sexe et SADYOJÄTA

celle des jambes14 (bien que la forme de ce dernier mantra, et surtout
les parties que vont créer ses kalâ, le mettent plutôt en correspondance avec
tout le corps). Les formules sont les suivantes:

11 Le texte scripturaire le plus souvent avancé ici est Mrg, vp, 3, 8a-15a (voir aussi 4a-5b).
Mais on pourrait en citer beaucoup d'autres. Aj 1,2,32b, résume ainsi l'apparition de
Sadäsiva à partir du Siva suprême: pahcabrahmatanuh sâksât sa sivo'bhût sadâsivah. Voir
aussi SârK, 3, 18a.

Sur les cinq fonctions de Siva (srsti, sthiti, samhâra, tirobhâva et anugraha), voir P. S.

Filliozat, op. cit., p. 264 (si. 7); ou SPI, p.x. La répartition de ces fonctions entre les cinq
Brahman n'est pas absolument fixe, Tat-Purusa et Vâmadeva étant responsables de la
sthiti et du tirobhâva, soit dans cet ordre, soit dans l'ordre inverse. Sadyojäta, Aghora et
îsâna assurent respectivement la srsti, le samhâra et Vanugraha.

12 Dans la section concernée, il se contente en réalité de renvoyer d'un mot (PKâm, 4, 349a)
à sa description du rite de sakalîkarana (voir plus loin), où cette «construction» du corps
divin est exposée en détails. C'est à cette section que nous renverrons aussi.

13 Les mots en capitales représentent des mantra (formules).
14 PKâm, 4, 90-92. Selon une autre perspective, difficile à concilier avec celle qui

commande le rite actuel, les cinq Brahman sont mis en correspondance avec les cinq visages
du Dieu et sont dès lors nommés «Vaktra». Les formules sont dans ce cas modifiées, le

mot «vaktra» étant introduit partout comme second terme du composé. Cette dernière
vision est celle des exposés théoriques, et elle prévaut dans les sections où il est question
de méditation ou d'iconographie. Dans le rituel, les deux perspectives coexistent; et le
même texte qui fait construire le corps du Dieu comme nous l'avons dit enjoint plus loin
d'offrir le repas, selon le but visé, dans la bouche d'Isâna, ou dans celle de Tat-Purusa, ou
dans toute autre. Certains ouvrages demandent toutefois de construire Sadäsiva selon le
second schéma seul (voir par exemple Aj I, 20, 168-170, d'ailleurs en désaccord avec 20,
81-84 qui traite du sakalîkarana).



LES MEMBRES DE SIVA 93

«Om Horn Isäna-mürdhne namah»;
«Om Hem Tatpurusa-vakträya namah»;
«Om Hum Aghora-hrdayäya namah»;
«Om Him Vämadeva-guhyäya namah»;
«Om Harn Sadyojäta-mürtaye namah».

Une autre série de trente-huit mantra, obtenue par le découpage en parties

(kalâ) de cinq brahmamantra plus longs[ 5, crée ensuite le corps dans tous
ses détails: les cinq kalâ d'ÏSANA construisent les cinq têtes, les quatre kalâ
de TAT-PURUSA, les quatre visages, etc.16. Les régions du corps ainsi
construites par les kalâ sont parfois appelées ahga, dans le sens habituel de «partie

d'un tout», mais ce ne sont pas les Anga que nous étudions et dont nous
avons donné la liste: ces derniers n'interviennent pas dans la formation du
corps divin. Ils apparaîtront un peu plus tard dans le rituel.

Notons avant d'aller plus loin que certains textes, dont le manuel (pad-
dhati) écrit par un maître du XIe siècle nommé Somasambhu, nous
proposent un autre modèle pour le même rite. D'une part, ils ne font pas la
distinction entre une mürti subtile et un «corps de mantra» différencié. D'autre
part et surtout, ils n'utilisent pas les brahmamantra pour «construire»
Sadäsiva. Une méditation intense, par laquelle l'adorateur se représente chaque
trait du Dieu et projette l'image obtenue sur le support aniconique du culte,
remplace le long procès que nous avons décrit. Un seul mantra, appelé mûrti-
mantra, annonce sous la forme d'un hommage que Sadäsiva est présent, et
installé sur le Trône17. Les ouvrages du premier groupe, on l'a vu, enjoignent
aussi la méditation sur Sadäsiva et la prononciation du mûrtimantra; mais

15 On trouvera ces mantra, qui viennent du Taittirîya Äranyaka, ainsi que les formules
construites à partir de leurs 38 kalâ, en Rau I, pp. 22-25 (et note 20).

16 Le cinquième visage (invisible si l'on en croit la plupart des textes) n'est pas construit par
Tat-Purusa, mais par Isäna, en même temps que la tête supérieure.

Notons que plusieurs textes se contentent de la première série de formules. Parmi ceux
qui utilisent successivement les deux séries, et donc envisagent comme ici plusieurs
étapes dans la formation du «corps» divin, citons le SvT, dont le commentaire par
Ksemaräja est intéressant. Ksemaräja explique là que la récitation de formules courtes
(1,45b-46: ces formules ne diffèrent que par leurs bîja de celles que les maîtres de l'école
du Sud utilisent) crée une mürti qui ressemble à un bâton, car les parties du corps divin
n'y sont pas séparées; tandis que la récitation des 38 kalâmantra (1,47-59a) fait apparaître

sur ce premier support des parties distinctes. Dans ce texte, un mantra de 32 syllabes,
sur lequel nous aurons à revenir, et qui s'interpose entre l'évocation de la mürti subtile
initiale (cinmürti) et la récitation des cinq Brahman, a auparavant rendu présent ce qui semble

être le Bhairava sakala (1,41-44). Le procès est donc particulièrement compliqué.
17 SPI, p. 184.



94 HELENE BRUNNER

apparemment ils ne trouvent pas cela suffisant (peut-on voir là un signe de

relative modernité?) pour créer la forme composée (sakala) qu'est
Sadäsiva18.

La phase suivante est la même pour les deux groupes d'ouvrages. Elle
consiste à faire descendre, dans le corps de Mantra, ce qui en représente
l'âme, à savoir le Siva suprême, indivis (niskala), sans forme, inaccessible à

l'imagination: Parasiva. Cet acte, qui se nomme Invite (âvâhana, exactement
l'acte par laquel on fait venir, on amène à soi)" est accompli par la prononciation

correcte du mantra fondamental (mûlamantra) de Siva, accompagné
d'un exercice de vogo très particulier20. Le Kâmika - et les auteurs de manuels
l'imiteront sur ce point - s'attache à expliquer comment un tel acte est

compatible avec l'omniprésence divine, qui semble a priori exclure toute idée
d'absence comme toute idée de mouvement. Refusant la vision naïve
évoquée par le terme à!âvâhana, il assure que ce rite a simplement pour but de

manifester dans le support matériel du culte, grâce à la récitation du mantra,
le Dieu qui y était déjà présent; exactement comme on peut, par friction, ma¬

is Sadäsiva ayant des parties (têtes, visages, etc.) distinctes peut légitimement être qualifié
de sakala; aussi l'acte par lequel on lui donne ces parties est-il parfois appelé sakalîkarana.

Ce dernier terme, toutefois, n'est pas employé exactement dans le même sens par
tous les textes. Par ailleurs, le qualificatif de sakala est parfois réservé aux formes de Siva

plus spécifiques (les différentes mürti, qui montrent le Dieu dans des attitudes variées), et
l'on dit alors de Sadäsiva qu'il est sakala-niskala, «à la fois divis et indivis», l'expression
étant d'ailleurs justifiée différemment ici et là. Ces nuances ne sont pas fondamentales et

nous pouvons nous en tenir à l'opposition essentielle entre un Dieu (apparemment)
divisé, sakala, et un Dieu indivis, niskala.

19 Le terme à'âvâhana est parfois appliqué à tout le procès dont nous parlons. Il est pourtant

régulièrement défini par la manifestation (ou la descente) du niskala dans le sakala:
vyaktam kuryâd visesena niskalam sakalâtmani /
parâvâhanam evoktam sivamantra-niyantranât //
(texte cité par le commentateur de Somasambhu, et très proche de PKâm, 4, 351b-352a).
Voir aussi SvT, 2, 53b, comm.

20 SPI, pp. 186-188 et PKâm, 4, 349b-358. Détails sur cette prononciation en SP3, pp.
380-394. Dans le procès de Y'âvâhana, la montée du mantra à l'intérieur du corps subtil
de l'officiant jusqu'au séjour suprême au-dessus de la tête est suivie d'une redescente,

jusqu'aux narines, puis d'une expulsion à l'extérieur qui amène enfin le mantra jusqu'à la

Forme, où il s'installe - c'est-à-dire où le Dieu qu'il représente s'installe.
Le mûlamantra dont il est question est le bîja de Siva (HAUM ou KSAUM selon les

Agama). C'est lui seul qui est efficace dans le procès décrit, et si les mots «sivâya namah»
sont ajoutés, ce n'est qu'à l'extrême fin, lorsque le Dieu est déjà descendu dans son corps.

Dans le Svacchanda (1,69), ce mûlamantra est qualifié de niskala, comme le Dieu qu'il
exprime; tandis que le mantra de 32 syllabes utilisé dans la phase précédente est dit sakala
(voir plus loin).



LES MEMBRES DE SIVA 95

nifester dans un morceau de bois le feu qui s'y trouvait déjà2 '. Le même texte
ajoute encore que, si l'on a pu «déplacer» Siva pendant le processus de yoga
dont nous avons parlé, c'est que le mantra a donné un «corps» - et donc, des

limites - au Dieu omniprésent22. Cette dernière précision, qui ne nie pas le
fait même du déplacement, n'est peut-être pas très aisément compatible avec
la précédente. Elle montre en tout cas que les adeptes sivaïtes, en dépit de
leurs tentatives d'ajuster le rite à la doctrine, n'ont pas vraiment abandonné
ce qui est de toute évidence la vision primitive de l'Invite: l'appel d'un Dieu
lointain dans le support voulu.

L'Invite est suivie de trois rites: sthâpana, sannidhâna, nirodhana21, qui
ont respectivement pour objet de fixer Siva dans son support, de le rendre
réellement présent, c'est-à-dire attentif à ce qui va se passer, et de l'empêcher
de quitter avant l'heure l'image où on l'a installé. Un quatrième rite (ava-
kunthana) isole le Dieu des influences mauvaises en l'entourant d'une
cuirasse protectrice. Il va sans dire que l'interprétation de ces rites a évolué dans
le même sens que celle de Yâvâhana; mais les termes dont on les désigne sont
suffisamment parlants pour permettre de saisir les croyances propres au
milieu qui les a imaginés.

C'est en ce point précis du rituel que nous rencontrons les Anga. La
plupart des textes demandent en effet de pourvoir maintenant de ses Membres le
Dieu que l'on vient de placer devant soi. L'officiant lui donnera donc un
Cœur, une Tête, une Touffe, une Cuirasse, des Yeux (trois) et une Arme24, en
récitant les formules qui les évoquent (les ahgamantra), dont la forme
courante est:

«Om Häm Hrdayäya namah»;
«Om Hïm Sirase namah»;
«Om Hüm Sikhäyai namah»;
«Om Haim Kavacäya namah»;
«Om Haum Netrebhyo namah»;
«Om Hah Asträya namah»25.

21 PKâm, 4, 352.

22 Ibid., 356. Il s'agit cette fois du corps sonore créé par la prononciation du mûlamantra
lui-même. On voit l'ambiguïté de cette notion de «corps».

23 SPI, pp. 188-192; PKâm, 4, 359-361; Aj II, 40, 72-73. Rau I, kp, 10, 38.

24 PKâm, 4, 362b-366; SPI, p. 194 (moins explicite, mais la suite confirme que le rite est le

même); SârK, 2,12; MatP, kp, 69b (qui renvoie pour les détails à 3, 28-29).
25 Aghorasiva donne ces mantra in extenso à l'occasion du sakalîkarana. Texte cité en SPI,

p. 324.



96 HELENE BRUNNER

Les Membres de Siva ont donc fait leur entrée dans le culte immédiatement

après Yâvâhana du Siva suprême. Tout se passe comme s'ils lui étaient
liés26.

On les retrouve à un stade ultérieur. Après avoir rendu au Dieu les

hommages convenables, dont le nombre varie selon le cas27, l'officiant élargit son
culte en adorant autour de Siva, sur des cercles de plus en plus extérieurs,
différentes divinités qu'il doit d'abord inviter et installer. Le cercle qui entoure
immédiatement Siva nous intéresse seul ici. C'est le seul d'ailleurs qui doive
être présent dans tous les cultes, car il comprend des divinités qui font en réalité

partie du Dieu lui-même. La plupart des ouvrages le nomment garbhâvarana.

D'autres pensent apparemment que les Puissances qui le constituent
sont trop intimement liées à Siva pour pouvoir être nommées «Dieux de

l'entourage» (âvaranadevatâ); ils numérotent alors les cercles à partir du
suivant28. Il ne s'agit pas d'une opposition réelle entre deux conceptions,
mais d'une question de vocabulaire qui ne nous retiendra pas. Plus significatives

certainement sont les différences entre nos textes au sujet de la composition

de ce cercle intérieur. Nous nous bornerons aux ouvrages que nous
avons suivis jusqu'ici, car ce sont eux qui commandent la tradition qui a
survécu. L'un, le Kâmika, place dans le garbhâvarana à la fois les Brahman et
les Anga29. L'autre, c'est-à-dire lapaddhati de Somasambhu, n'y installe que

26 D'où l'expression employée par Somasambhu: sadahgena samâyuktam... param s'ivam
(SPI, p. 187,57. 63) et qui nous avait embarrassée, car nous voulions associer les Anga à

la forme sakala de Siva. On va revenir sur ce point.
27 Voir SPI, pp. 196-206 et PKâm, 4, 369-447. La püjä commence par des libations d'eau

sur les pieds du Dieu, et se poursuit plus ou moins loin. Elle comprend au moins des ablutions

élaborées, le rhabillage et la décoration du Dieu - c'est-à-dire de l'image concrète

qui le représente -, un repas, et souvent l'offrande de chants et de danses.
28 Le premier cas est représenté par le PKâm, 4,448-494 (qui décrit des püjä allant jusqu'à

cinq âvarana) et SPI, pp. 208-210 (un seul âvarana). Le second est illustré par Mrg, kp. 3,

18-26b.
29 PKâm, 4, 448-457. Même chose dans le Svacchanda (2,106-113), la paddhati d'Aghora-

siva (réf. n. 2) et presque tous les manuels. Le PKâm cependant, après avoir donné les

instructions relatives aux différents âvarana, ajoute que lorsque le culte ne comporte qu'un
âvarana, celui-ci peut-être constitué des Brahman et des Anga, ou des Anga seuls, ou des

Brahman seuls (4, 491).
Pour une vue d'ensemble sur la composition des différents âvarana selon les Agama,

voir SârK, Intr., pp. lvi-lxix (texte sanskrit) ou xv-xix (résumé français).
Nous éliminons volontairement de notre étude les cas où le garbhâvarana comporte

d'autres divinités que les Brahman et les Anga. Il faudrait les examiner de près, chacun
dans le contexte rituel de l'Agama qui l'enjoint. Les manuels courants ne connaissent pas
ces complications. Ils suivent le PKâm ou Somasambhu.



LES MEMBRES DE SIVA 97

les Anga30. Cette opposition est à rapprocher de celle que nous avons relevée

dans la technique de construction du corps divin, où leKâmika faisait réciter
les brahmamantra, alors que Somasambhu ne le jugeait pas nécessaire. Nous
la retrouverons plus loin.

Mais revenons au rite lui-même. Il est dicté par le souci de rendre un
hommage individuel à des Puissances qui font naturellement partie du Dieu,
mais que l'on peut extérioriser et concevoir un moment comme des divinités
indépendantes. Soucieux du détail, le Kâmika nous explique où il faut aller
les chercher: ce sera dans le corps même de Siva, puisqu'ils le constituent
(Brahman) ou lui ont été associés (Anga). On les trouvera les uns et les autres
à la place exacte où on les avait «déposés», prenant les Brahman «à la tête,
etc.» et les Anga «au cœur, etc.»3 '; et ceci, sans que cesse l'existence en Siva de

ces Dieux qui n'en sont que des aspects ou des pouvoirs. Comme le dit un
commentateur, on les prend sans les ôter, «comme on prend une flamme à

une autre flamme»32.
Les Membres de Siva, lorsqu'ils sont vus à l'intérieur du Dieu, se nomment

layâhga, «Membres dissous - ou résorbés». Séparés, ils sont désignés

par les expressions bahirahga, «Membres extérieurs» ou bhogâhga, «Membres

servant à la jouissance»33. L'officiant les dispose autour de Siva de la
façon suivante: le Cœur au Sud-Est, la Tête au Nord-Est, la Touffe au Sud-
Ouest et la Cuirasse au Nord-Ouest; tandis qu'Astra, démultiplié, occupe les

30 SPI, pp. 208-210.
31 PKâm, 4, 456b:

mürdhädibhyo hrdädibhyas tv änetavyäh prabhor ime;
ce qui signifie, pour les Brahman: têtes, visages, cœur, sexe et jambes; et, pour les Ariga,
comme on le verra plus loin: cœur, tête, touffe de cheveux, poitrine, yeux et mains.
Ailleurs, songeant probablement à la distribution des Brahman selon les cinq Visages (voir
n. 14), on demande de les prendre là, chacun sur le Visage auquel il s'identifie. Voir n.
suiv.

32 pahcabrahma-sadahgâni devasya paritas tatah /
vaktrebhyas tat-tad-ahgebhyo dîpâd dîpavad âharet //
(Vijayâgama, cité par Nirmalamani dans son commentaire à lapaddhati d'Aghorasiva
[réf. n. 2], p. 109.)

33 On proposera plus loin une interprétation vraisemblable de ce terme, dont le sens n'est

pas évident, pas plus que celui de bhogasthâna utilisé pour désigner l'emplacement que
ces divinités occupent lorsqu'on les adore ainsi isolément. Voir SPI, p. 208, n. 1. Il semble

en tout cas que le terme de Bhogàriga s'applique en droit aux seuls Ariga, et qu'il ait été

indûment étendu à l'ensemble des Ariga et des Brahman par les auteurs qui, comme Agho-
rasiva, installent ces onze divinités sur leur garbhâvarana.



98 HELENE BRUNNER

directions principales34. Les Yeux, lorsqu'ils sont nommés dans ce contexte,
trouvent leur place au centre, là où est Siva lui-même35. On aboutit à la structure

représentée par la figure 1. Lorsque le cercle comprend aussi les cinq
Brahman, on installe ces derniers un peu plus près du centre que les Anga,
chacun dans la direction du Visage avec lequel il s'identifie. La structure
obtenue est donnée par la figure 2.

(Ouest) ASTRA

(Nord)

ASTRA

SIRASK AVAL A

SIVA
(el NETRA)

SlkHA HR DAYA

ASTRA

(Sud)

ASTRA (Est) (Oucsl) A + SAD.

VAM

SIRASKAVACA

SIVA
rsÂNA

(et N

SIKHA HR DAYA

AGH
+ A

TAT-P + A (Est)

(Sud)

A ASTRA
N m NETRA

Dans l'un et l'autre cas, les divinités prennent place sur le lotus épanoui
qui couronne le Trône de Siva et au centre duquel règne déjà le Dieu36. Elles

34 Ceci, selon la très grande majorité des Agama. Quelques textes isolés (dont l'Ajita et le

Pûrva-Kârana) placent un seul Astra, au Sud. Par ailleurs, le Suprabheda, suivi par un
nombre non négligeable de manuels, adopte une disposition différente pour les quatre
premiers Ariga: S.-E., S.-O., N.-O. et N.-E. pour Hrdaya, âiras, Sikhâ et Kavaca. LeMa-
kuta a encore une autre version. Si bien que nous croyons vain de chercher une signification

symbolique à la structure représentée par ces Membres (ou par l'ensemble des Anga
et des Brahman).

35 On notera que Netra a le même bîja que Siva lui-même; HAUM, ce qui souligne son sta¬

tut spécial parmi les Anga. Souvent les Yeux se confondent si bien avec Siva qu'on ne les

nomme pas parmi les Bhogânga (ex.: SPI). Il arrive cependant qu'on les place avec ïsâna

au N.-E. Voir n. suiv.
36 Si les Brahman sont présents, il y a donc superposition du Brahman nommé Isäna et de

Siva lui-même. Peut-on en déduire qu'ils ne devraient pas être présents? Certains textes

tournent la difficulté en installant Isäna et Netra au Nord-Est, ce qui est possible puisque
cette direction est la projection plane du demi-axe vertical qui joint le centre au zénith, et
qu'elle peut toujours être considérée comme équivalente au centre lui-même; mais, ce
faisant, ils détruisent la parfaite symétrie de la structure de ce premier âvarana.



LES MEMBRES DE SIVA 99

sont vues sous un aspect anthropomorphe et se distinguent les unes des

autres essentiellement par leur couleur. Selon la version la plus courante, qui est
celle du Kâmika, et en se bornant aux Anga: le Cœur est blanc, la Tête dorée,
la Touffe semblable à un éclair (ailleurs: rouge), la Cuirasse est sombre et Astra

brun (kapila), tandis que les Yeux sont simplement «comme des lumières»37.

Chacun des Anga a cinq visages, dix bras, toutes sortes d'ornements;
il ressemble à un bel adolescent de dix-huit ans, éternellement jeune.
Certains textes toutefois, se souvenant que Sikhä est un nom féminin, représentent

la Touffe par une Déesse. Une distinction généralement acceptée: les

quatre premiers Anga sont aimables, tandis que Netra et Astra sont
féroces38.

Une fois installés comme on vient de le dire, les Anga (ou les Brahman et
les Anga) sont l'objet d'hommages à peine moins élaborés que ceux que l'on
a rendus à Siva.

Tels sont les enseignements sur les Anga que le culte quotidien nous fournit.

Ils sont confirmés, et en un certain sens complétés, par la description,
donnée par tous les textes, d'une phase essentielle de la préparation de l'officiant.

Celui-ci en effet, avant de commencer son culte, doit s'identifier au
Dieu qu'il va adorer par une transmutation quasi magique de son être, qui ne
dure que le temps du culte et doit être répétée pour chacun des cultes de la
journée. Avant un culte à Siva, il doit «devenir Siva», et l'opération prend le

nom de s'ivîkarana39. Elle s'accomplit grâce à l'effet conjoint de mantra
convenablement récités et d'une représentation mentale intense. Pendant une
première phase, négative, nommée bhûtasuddhi ou âtmasuddhi"0, l'adorateur

détruit son corps naturel fait des produits de la mâyâ", et en particulier
des cinq éléments (bhûta) conçus comme englobant, à eux cinq, tout le reste.

37 PKâm, 4, 451b-456a. Ce passage, de même que les lignes qui le précèdent et qui concer¬
nent les Brahman, se retrouve intégralement dans le Svacchanda (SvT, 4, 107-113), avec
des variantes minimes mais une ligne de plus. Voir aussi SPI, p. 210.

38 Vät, ahgabhedapatala, 89; Pürva-Kärana, 2, 23a. Voir aussi SPI, p. 82, à propos des

Ariga du Soleil (Netra n'est pas nommé). Les Ariga ainsi détachés du Dieu central sont
rarement représentés par l'iconographie. M.-Th. de Mallmann (Les Enseignements
iconographiques de TAgni-Puräna, Paris 1963, pp. 93-94) signale cependant une représentation

figurée des six Ariga de Sürya, où ceux-ci font des gestes révélant leur identité (jamais
enjoints par les textes que nous connaissons).

39 Voir SPI, p. 130, fin de la n. 3.

40 Ibid., pp. 102-130.
41 Rappelons que la mâyâ est dans l'école une matière subtile qui, sous l'action d'un délégué

de Siva, produit la série des réalités secondes (tattva) qui sont les briques dont les mondes
dits «impurs» sont faits. Voir SPI, pp. xvi sq.



100 HELENE BRUNNER

La phase qui suit est positive: c'est la construction, à la place du corps
détruit, du corps de Siva qui va s'y substituer. Cet acte est nommé sakalîkarana,
«création de parties», et consiste en une imposition (nyäsa), sur le corps de

l'officiant, de toutes les Puissances qui sont reconnues comme des aspects de
Siva: celles qui siègent sur le garbhâvarana pendant le culte. L'officiant
récite chaque mantra en touchant un certain endroit de son corps, et il imagine
que la Puissance que le mantra représente (le Mantra) vient se loger en ce

point. L'opération terminée, le fidèle sera bien «transformé en Siva», puisque

tous les aspects de la Puissance de Siva seront présents en lui; et son âme,

que le rite prend soin d'identifier au Dieu transcendant, habitera son corps
comme Siva habite une image matérielle. Le sakalîkarana est donc parallèle
à la phase du culte qui précède immédiatement les actes d'adoration: création

du «corps de Mantra», âvâhana du Siva suprême et imposition des

Membres. Le parallélisme devrait être parfait, si l'on en croit une ligne que le
Sârdhatris'atikâlottara donne dans le contexte du sakalîkarana et que les

commentateurs rappellent très souvent:
yathâ deve tathâ dehe cintayet tu vicaksanah42.

L'acte accompli sur l'image du culte pourrait donc légitimement s'appeler
sakalîkarana, comme le rite qui nous occupe ici. Pourtant, l'usage du terme
dans ce cas est moins systématique que dans le cas du rite accompli sur le

corps de l'officiant, ce qui prouve peut-être l'antériorité de ce dernier. Au
demeurant, le parallélisme espéré n'est pas parfait, même pour un texte donné.
En particulier, Yâvâhana du Dieu est souvent omis pour le sakalîkarana
(nous réservons désormais le terme au rite que l'officiant accomplit sur son

propre corps), une contemplation de Yâtman à l'intérieur du corps remplaçant

alors cette phase. Comme cette dernière méditation peut se situer avant,
pendant ou après la «construction des parties», et que le nombre des «parties»

mises en jeu est plus ou moins grand selon les textes, on se trouve devant
un éventail de descriptions dont la variété peut déconcerter. Si bien que nous
nous en tiendrons ici encore aux descriptions très claires du Kâmika (suivi
par Aghorasiva et plusieurs autres auteurs) et de Somasambhu. Le support
du rite étant cette fois un vrai corps d'homme, dont les membres correspondent

à ceux de Sadäsiva (si l'on veut bien négliger la multiplication des têtes,
des visages et des bras chez le Dieu), le procès fait apparaître une caractéristique

des Anga que le culte ne montrait pas, à savoir leur relation de position
au corps du Dieu. Nous nous arrêterons donc un instant sur cette opération.

42 SärK, 2,14b: «L'homme intelligent doit contempler sur son corps ce qu'il contemple sur
l'image divine (deva).»



LES MEMBRES DE SIVA 101

Les mantra voulus (il vaudrait mieux dire «les Mantra», car l'accent est

porté sur la Puissance, non sur la formule) sont d'abord déposés sur les

mains: c'est le rite de karanyâsa, sur lequel nous passerons. Après cela, les

mains ainsi «mantrifiées» déposent ces mêmes Mantra sur le corps: c'est le

rite d'ahganyâsa (avec «anga» cette fois dans le sens de corps, ou partie de

corps), qui seul nous intéresse. Le Kâmika enjoint de déposer les Brahman «à
leurs places naturelles», c'est-à-dire sur les parties du corps qu'ils construisent

toujours. L'officiant dépose donc Isäna sur sa tête, Tat-Purusa sur son
visage, Aghora sur son cœur, Vâmadeva sur son sexe et Sadyojäta sur ses

jambes. Il dépose ensuite les trente-huit kalâ en lesquelles se décomposent les

Brahman sur les parties de son corps qu'elles sont susceptibles de créer.

Après quoi, il appelle Siva en récitant le mûlamantra. Somasambhu, comme
on peut s'y attendre, remplace le nyäsa des Brahman par une simple méditation

sur ce qu'il appelle mürti, «Forme» (mais qui est le vidyâdeha du
Kâmika), et il ne parle pas des kalâ. A la place de Y âvâhana habituel, il enjoint
le rappel de Yâtman, prudemment écarté pendant la phase destructrice qui
précédait, et maintenant uni à Siva. Les deux textes continuent de la même

façon, en prescrivant le nyäsa des Anga: l'officiant place le Cœur sur son
cœur, la Tête sur sa tête, la Touffe sur la mèche de cheveux qu'il a sur l'occiput,

la Cuirasse entre ses deux seins, les Yeux sur ses yeux et Astra dans ses

mains43. Ce nyäsa des Membres (sur les mains et sur le corps) étant le seul

43 PKâm, 4, 90-120 pour l'ensemble, 118b-119 pour le nyäsa des Ariga; SPI, p. 132 (ne
donne pas les emplacements sur le corps); et, pour la version d'Aghorasiva, SPI, App. I,
pp. 322-325. Les textes ont des instructions légèrement différentes pour la partie du

corps où il faut placer la Cuirasse: «entre les deux seins» (PKâm; Cintya et Kârana cités

en Aj I, p. 210, n. 10); «sur la poitrine» (Aj, kp, 20, 100); «au milieu du corps» (Supra-
bheda, kp, 8, 56a); «sur tout le corps» (MatP, kp, 3, 29a). Si bien qu'on peut imaginer,
tantôt une amulette (c'est un des sens de kavaca, utilisé concurremment avec varman
pour désigner la Cuirasse), tantôt une cuirasse, plus ou moins enveloppante.

On notera le sens du nyäsa des Membres: montant jusqu'à Sikhâ, descendant ensuite,
si l'on néglige Netra. Ce détail doit avoir son importance, puisque certains Àgama en
tiennent compte dans le nyâsa sur les mains. Au lieu de faire déposer les Ariga en suivant
l'ordre des doigts, comme l'enjoignent la plupart des autres textes, le Matahgapàrames-
vara par exemple (kp, 3,13b-15) donne l'ordre suivant (sans alternative): majeur, annulaire,

auriculaire; puis index et pouce, pour les Aftga à partir du Cœur (sans Netra); ce qui
fait occuper à Sikhâ (sur l'auriculaire) un point de rebroussement, comme lors du nyâsa
sur le corps. Il faudrait mieux comprendre la raison d'être de cette place particulière
accordée à Sikhâ et en dégager toutes les implications. Nous nous contenterons pour le
moment d'attirer l'attention sur le fait lui-même.

Notons encore que le Kâmika fait suivre le nyâsa des Membres de celui de plusieurs
autres groupes de réalités.



102 HELENE BRUNNER

qu'enjoigne Somasambhu, il réduit à cette phase sa définition du sakalîkarana,

ce qui demandera plus tard une explication.

Considérons pour le moment l'ensemble des données accumulées

jusqu'ici, et ce qu'elles nous enseignent au sujet des Anga.
Une évidence semble s'imposer dès l'abord, c'est l'association étroite entre

deux groupes de Puissances liées à Siva: les Anga d'une part, les Brahman
de l'autre. Les rites étudiés les font intervenir les uns à la suite des autres; et,
dans le Kâmika et les textes apparentés, à peu près de la même façon. En outre,

les mantra de l'un et l'autre groupe ont des formes étonnamment parallèles.

Comparons-les en négligeant le «Om» initial et la terminaison
«Namah», non spécifiques, et en fixant l'attention sur la syllabe qui suit le
«Om»: c'est la «graine» (bîja) du mantra, caractéristique de la divinité qu'il
exprime et seule nécessaire en fait pour la rendre présente. On voit que les bîja
des Brahman et ceux des Anga sont tous formés sur la lettre de Siva (H pour
nos deux textes), suivie dans le premier cas de cinq voyelles courtes (car E et
O sont courts dans le mantrasastra), et dans le second, de voyelles résultant
de l'allongement des précédentes44. Brahman et Anga se correspondent donc
deux à deux, selon le tableau suivant:

Brahman Anga

Sadyojäta HAM Hrdaya HAM
Vämadeva HIM Siras HIM
Aghora HUM Sikhä HUM
Tat-Purusa HEM Varman HAIM
Isäna HOM Netra HAUM

Astra HAH

Astra seul n'a pas de vis-à-vis, et ceci même si l'on ramène à cinq le nombre
des Anga en supprimant Netra.

Si l'on s'en tient à ces observations, on est amené à penser que Brahman
et Anga sont des Puissances comparables, et à interpréter les Anga dans le
sens où l'on comprend les Brahman. Or ces derniers font l'objet de suffisamment

d'explications dans les sections théoriques des Agama pour que l'on
n'ait pas à hésiter sur leur statut: ce sont des constituants de Sadäsiva, c'est-à-
dire de Siva conçu dans sa relation avec le monde. Ils en expriment les fonctions

essentielles45 et Sadäsiva n'a aucune existence en dehors d'eux. L'image

44 Voir n. 77.
45 Voirn. 11.



LES MEMBRES DE SIVA 103

choisie pour en parler est celle d'un corps complexe dont ils sont les parties,
soit qu'on les voie superposés, chacun représentant un étage du Dieu, comme
c'est le cas dans les rituels analysés plus haut; soit qu'on les voie accolés, les

cinq corps fusionnant et les visages, seuls distincts, portant chacun le nom
d'un Brahman. Par analogie, on est tenté de dire des Anga qu'ils représentent
aussi des aspects constitutifs de Siva, qu'ils sont donc comme des «membres»

du corps divin; et le nom de Sivänga qui leur est souvent donné semble
là pour affirmer cette vision.

Les trois rites étudiés, pour simples qu'ils soient, font pourtant déjà
apparaître entre les deux groupes de Puissances des différences qu'on ne saurait
négliger. (1) Les Anga ne sont pas appelés à l'existence dans la même phase du
culte que les Brahman, mais un peu plus tard, après l'Invite du Dieu
suprême46. (2) Quatre Membres seulement, sur les six, ont des noms qui
évoquent une région du corps, la somme de ces parties (cœur, tête, touffe et yeux
- les deux premières déjà associées à des Brahman) ne constituant évidemment

pas un corps, ni ne complétant celui qui est construit par les Brahman.
Quant aux deux autres, ils sont vus comme des armes plutôt que comme des

membres corporels. (3) Les ahgamantra ne sont jamais subdivisés, comme le

sont les brahmamantra, en fragments (kalâ) susceptibles de créer des détails
du corps. (4) Enfin une minorité non négligeable de textes distinguent les

Brahman et les Anga de façon radicale, retenant les seuls ahgamantra dans
leur collection (samhitä) des mantra de Siva47, et n'opérant en conséquence
aucun nyäsa avec les Brahman. C'est le cas de Somasambhu.

Si l'on tient compte de ces remarques, il faut renoncer à expliquer les

Anga en fonction des Brahman et chercher à leur groupe une autre signification.

Où est la vérité?
La réponse à cette question ne peut pas se trouver dans les sections doctrinales

des Agama, ni dans les traités philosophiques qui se fondent sur elles.

A notre connaissance, les enseignements théoriques relatifs à la nature et à la
fonction de Siva s'attardent volontiers sur les Brahman, mais ignorent totale-

46 II y a à vrai dire quelques exceptions; mais il n'est pas sûr qu'elles soient significatives.
47 On appelle techniquement samhitâ la collection des mantra qui expriment Siva et ses dif¬

férents aspects. Les deux plus courantes sont celle de Somasambhu (le mûlamantra plus
cinq ahgamantra) et celle d'Aghorasiva (cinq brahmamantra plus six ahgamantra),
chacune venant d'un Kâlottara différent. Voir SP3, pp. 71-73, n. 193. Souvent, la samhitâ est

plus longue, comprenant par exemple le päsupatästra, ou encore l'äsanamantra et le

mûrtimantra.



104 HELENE BRUNNER

ment les Anga - différence d'ailleurs en soi significative -, le seul contexte où
ces derniers soient parfois présents étant la description des multiples étages
du cosmos: de rares Agama nomment là les Anga, parmi les divinités qui
entourent le Dieu Sadäsiva, dans le monde de même nom48.

C 'est donc aux sections rituelles des Agama qu'il faut recourir, en prêtant
attention aux passages où les Anga sont mentionnés, à la façon dont ils le

sont, ainsi qu'aux réflexions que leur statut inspire aux Agama eux-mêmes

ou aux maîtres qui les commentent. Il est naturellement impossible de relever
toutes les mentions des Membres dans la jungle du rituel; mais un survol
même rapide donne déjà des résultats.

L'hypothèse selon laquelle les Anga sont, au même titre que les Brahman,

des parties du corps divin est soutenue par nombre de remarques
occasionnelles qui se glissent dans les descriptions du rituel. C'est ainsi que le
Kâmika lui-même, en introduisant le passage où il explique comment il faut se

représenter Sadäsiva, nous assure que «son corps est fait des Brahman et des

Anga»: sadäsivam [...]brahmähga-krta-vigraham...49. De même le Kârana,
dans un contexte semblable, décrit le Siva sakala sur lequel porte la méditation

comme «complet avec tous ses Membres, le Cœur et les autres»:
hrdayädy-anga-sampürna50; l'expression utilisée «hrdayädi» montrant qu'il
s'agit bien des Membres dont nous nous occupons, et non de parties quelconques

du corps. Rämakantha par ailleurs, commentant un passage du
Matahgapârames'varasi, glisse la remarque suivante: «puisque le corps de
Sadäsiva est constitué par les Membres de Siva et par les Brahman ...: s'ivâh-
gabrahmânâm sivamûrtitvesati...52. On pourrait sans peine accumuler des

preuves de cet ordre. Le terme même de «sakalîkarana», qui est toujours
expliqué comme signifiant, en gros, «création de parties», nous pousse vers
cette interprétation, puisque dans le procès ainsi désigné, les Anga interviennent

toujours (avec ou sans les Brahman). On a la même impression à la
lecture d'injonctions, dispersées dans les chapitres de rituel ou de discipline, qui

48 Suprabheda, vidyäpäda, 1,50; Makula, 2,640b-641; SvT, 10,1193; Mrg, vp, 13,161b (sa-
dâs'ive pavitrâhgam...: «dans le monde de Sadäsiva, les Pavitra Brahman) et les

Ariga...»).
49 PKâm, 4, 327. Ce passage, qui précède l'imposition des Membres, pourrait peut-être se

lire autrement: le corps est fait de «ces parties que sont les Brahman».
50 Pûrva-Kârana, 2, 6b.
51 MatP, vp, 1, 24-30, comm.
52 Nous avons pris comme un seul mot le terme de «sivâriga», en comprenant qu'il s'oppo¬

sait à «vidyâriga» (voir plus loin). Mais on pourrait aussi distinguer trois parties dans le

composé: «siva», «ariga» et «brahman», le premier terme référant alors au mûlamantra.
De toute façon les Ariga sont nommés comme parties constitutives de la mürti de Siva.



LES MEMBRES DE SIVA 105

établissent une relation entre les parties du corps du fidèle et les Anga du
Dieu. A propos des ablutions de cendre par exemple (bhasma-vidhi-snâna)",
leKâmika prescrit de frotter de cendre, avec les brahmamantra, les parties du

corps qui leur correspondent - jusqu'ici, rien de plus naturel -, puis de frotter

encore «le cœur, etc.» avec les six ahgamantra54.
Il est clair que dans les exemples précédents, le Agama ou les auteurs

sivaïtes voient les Anga comme des «membres», c'est-à-dire des parties, de la
mürti divine.

En principe, cette vision n'a rien d'impossible. Si les Anga sont des

expressions de la Sakti de Siva, pourquoi ne feraient-ils pas partie du sâktadeha
au même titre que les Brahman? Cependant, beaucoup d'Agama et la
plupart des manuels ne s'en tiennent pas là. Ils nous suggèrent avec insistance

que ces expressions de la Sakti que sont les Brahman d'une part, les Anga de

l'autre, sont équivalentes, voire interchangeables. Le parallélisme des mantra
des deux groupes, avec leurs bîja qui se correspondent deux à deux, semble

témoigner de cette équivalence, que l'on rend souvent plus facile à accepter
en réduisant à cinq le nombre des Anga. Par ailleurs, le rituel courant a l'air
de la tenir pour acquise lorsqu'il fait accomplir au choix certaines séries de

rites, soit avec les brahmamantra, soit avec les ahgamantra"; ou tel rite isolé,
soit avec un brahmamantra donné, soit avec Yahgamantra correspondant56;
ou encore lorsqu'il associe, pour une même action, un mantra du premier
groupe avec son parallèle de l'autre groupe57. Il s'agit le plus souvent de rites

pour lesquels aucun mantra ne semble s'imposer particulièrement, et où par
conséquent une alternative ou une association du type précédent ne

provoque pas l'étonnement.
L'hypothèse selon laquelle Brahman et Anga seraient deux groupes de

Puissances exactement parallèles est pourtant insoutenable. D'abord, les

parties du corps avec lesquelles les uns et les autres sont mis en correspondance

sont tout à fait différentes, comme il ressort de la description du rite de

sakalîkarana par le Kâmika. Il arrive pourtant qu'un auteur veuille ignorer
cette dissymétrie fondamentale, mais il aboutit alors à des absurdités. C'est
le cas d'ïsanasivagurudeva qui, pour créer le corps du Dieu Printemps (Va-
santa), enjoint ce qui suit: avec le mantra «Cœur», on formera sa tête; avec
«Tête», son visage; avec «Touffe», son cœur; avec «Cuirasse», ses parties in-

53 Voir SPI, pp. 30-38.
54 PKâm, 3, 64-65. En SPI, p. 34, seuls les brahmamantra sont utilisés.
55 Ex.: SP2, pp. 90-96 et p. 131, si. 80b; SP3, p. 148, si. 25 et p. 542, si. 2.

56 Ex.: SPI, p. 40, si. 44.
57 Ex.: SPI, pp. 240-242 et p. 256.



106 HELENE BRUNNER

times et avec «Astra», ses pieds58. Il est vrai que Vasanta n'étant pas, comme
Sadäsiva, constitué par la somme des cinq Brahman, on ne peut pas
construire son corps avec les brahmamantra. Mais remplacer ces derniers par les

ahgamantra du Dieu, en confiant à chacun d'eux la création d'une partie
avec laquelle il n'est jamais associé, semble totalement aberrant. Que le maître

dont nous parlons ait cru cette substitution possible montre la force de sa
conviction en la parfaite équivalence entre les Brahman et les Anga; cela
n'établit pas la légitimité de cette équivalence.

Au contraire. C'est devant des faits de ce genre, conséquences de l'application

automatique d'une règle de symétrie que les rites concernant Siva
semblent tolérer, voire suggérer, qu'on se convainc de la fausseté de cette
règle. Nous la rejetterons absolument, comme une construction artificielle qui
fait obstacle à une compréhension correcte du rôle des Membres. Résistant à
l'entraînement des exemples que nous avons relevés, et qui montrent nos textes

associant Brahman et Anga sur un pied d'égalité; résistant même à la
suggestion plus subtile que la récurrence fréquente du dvandva «brahmänga»59
exerce sur nous, nous prendrons appui sur la dissymétrie indéniable entre les

Brahman et les Anga pour poser comme indispensable l'hypothèse de leur
autonomie. L'étude qui suit va tenter de la confirmer.

Il nous faut reprendre à zéro la question de la nature et de la fonction des

Anga, puisque rien ne nous oblige plus à les considérer de pair avec les Brahman.

Revenons d'abord à la description que donnent le Kâmika ou
Somasambhu du rite de construction de la forme divine avant le culte. Le nyâsa des

Membres, on l'a vu, prend place après que le Dieu transcendant a pris possession

de sa Forme. Le rite montre à l'évidence que cette Forme (le vidyâdeha
du Kâmika) est déjà parfaite avant l'intervention des Membres, soit qu'elle
ait été patiemment construite avec les Brahman et leurs kalâ, soit qu'elle ait
simplement été créée par un exercice de contemplation intense. Alors,
qu'ajoutent au Dieu les Anga?

58 îsanas'ivagurudevapaddhati (Trivandrum Sanskrit Series, 1920 à 1925,4 vol.) vol. III, p.
221,1. 7 - passage cité en SP2, p. 347,1. 1 (traduction en face). Il faut ajouter que les

mêmes ahgamantra utilisés pour la construction du corps sont ensuite déposés à leurs places
naturelles (svasthânesu).

59 Le terme, dans de rares cas, peut s'analyser autrement: «les anga de Brahman» ou «ces

anga (parties) que sont les Brahman» (voir n. 49). Il est possible que tel soit son sens le

plus ancien; mais c'est de beaucoup le plus rare dans la littérature âgamique que nous
connaissons.



LES MEMBRES DE SIVA 107

Les maîtres sivaïtes eux-mêmes se sont posé la question, et y ont donné
des réponses variées. Lorsque le Mrgendra par exemple, en décrivant le
sakalîkarana, enjoint le nyäsa des ahgamantra après celui des brahmamantra, le

commentateur, Nârâyanakantha, explique que l'adorateur doit déposer ces

mantra sur son corps «en tant qu'éléments protecteurs» (raksâhgatvena),
«et non pour construire le cœur et les autres parties du corps divin; car le

nyâsa des trente-huit kalâ a déjà fait ce travail»60. Le même raisonnement est

repris par plusieurs maîtres ultérieurs, tel l'auteur du traité intitulé Jhânarat-
nâvalî, qui précise dans le même contexte que «le Cœur est une protection du

cœur, comme la plaque que l'on place sur le torse6'; la Tête est le turban qui
protège la tête; la Touffe est une protection pour le crâne; la Cuirasse protège
le corps; et lorsqu'on tient en mains l'Astra, on ressemble à un guerrier
redoutable»62.

L'intérêt de cette vision tient à ce qu'elle reconnaît implicitement une
différence de fonctions entre les Brahman et les Anga. Toutefois, si elle paraît

60 Mrg, kp, 3,10 et comm. Le texte lui-même appelle ces mantra des «raksâriga». Il diffère
par ailleurs des autres, en particulier du Kâmika dont il est censé être un Upâgama, en
faisant placer ces Membres sur la forme (mürti) constituée par les cinq Brahman, sans avoir
invité Siva par un âvâhana. Dans la description du culte cependant (3, 12-13), la
séquence habituelle est respectée.

61 Baddhapatta: la partie de l'armure qui couvre juste le torse.
62 Cité par Nirmalamani dans son commentaire à lapaddhati d'Aghorasiva (réf. n. 2), p. 27.

Voir en SPI, p. 325, n. 1, la traduction de ce fragment de commentaire.
Quelques Àgama soutiennent la même thèse; par ex. le Makuta (2, 275) qui enseigne

que c'est «pour protéger son corps» (angaraksârtham) qu'il faut y déposer le groupe des

six anga (vinyaset tu sadahgakam).
De tels passages, où le mot «anga» est utilisé à la fois pour désigner le corps et les mantra,

suggèrent une interprétation originale du terme d'angamantra: il signifierait simplement:

«mantra à déposer sur le corps». Cela supposerait qu'il y eut un stade de développement

de l'école où les seuls mantra directement associés à Siva étaient les ahgamantra
(comme chez Somasambhu). L'hypothèse ne nous gêne pas, nous la ferons nous-mêmes

plus loin (voir p. 128-131). Nous n'avons cependant pas suivi cette piste pour interpréter
les Aliga, car elle ne permet pas de rendre compte simplement des faits principaux dont
nous ferons état. Il ne faut sans doute voir dans ces suggestions plus ou moins voilées de
la littérature âgamique que des jeux de mots profitant des différentes acceptions du mot
«anga»; à moins qu'elles ne soient des tentatives de réinterprétation d'un terme dont le

sens initial (dans le composé «aiigamantra») n'est plus perçu. On peut rapprocher de ces

passages une ligne du Kälikäpuräna qui déclare à propos du mantra de la Déesse que
«puisque (ou: lorsque) ce mantra est mis sur le corps, on l'appelle anga»: mantram kale-
baragatam tasmâd ahgarrt prakîrtitam (Kâl. Pur., 52, 14 selon l'éd. de Varanasi 1972; 54,
13-14 selon Van Kooij, Worship ofthe Goddess according to the Kälikäpuräna, part I,
Leiden 1972, pp. 41-42).



108 HELENE BRUNNER

assez convaincante lorsque le nyâsa des ahgamantra se fait sur le corps de

l'officiant63, elle l'est moins lorsque ces mêmes mantra sont déposés sur la
mürti divine après l'Invite de Siva; car on ne voit pas pourquoi Siva aurait
besoin de ce type de protection.

Les textes suggèrent alors que les Anga expriment des qualités ou
pouvoirs inhérents à Siva. Nous allons examiner de près cette dernière interprétation,

très répandue. Elle se présente sous deux variantes. Quelques Àgama,
tels le Kâmika et le Pauskara, associent à chaque Anga une qualité particulière

du Dieu, mais sans suivre apparemment de modèle bien fixé. Pour le
Kâmika par exemple, le Cœur représente l'Etre (astitva) de Siva, la Tête sa

position eminente, la Touffe son absolue liberté, le Cuirasse son caractère
secret (entendre: caché aux autres), Astra la puissance par laquelle il détruit le

monde du devenir, et les Yeux, son omniscience64. Le Pauskara établit à peu
près les mêmes correspondances65, que Somasambhu reprend partiellement
en les simplifiant66, bien qu'il préfère associer le Cœur à l'Energie nommée
«Cicchakti»67 et la Tête à ce qu'il nomme «octuple souveraineté»68. De son
côté, Aghorasiva répète les instructions du Pauskara avec quelques modifications

minimes; mais, curieusement, il n'avance cette interprétation symbolique

qu'au moment du culte du garbhâvarana (voir plus haut), où les Anga
sont devenus des Puissances distinctes.

Pour d'autres textes, auxquels se réfère le commentateur de
Somasambhu, chacun des six Anga représente une Perfection (guna) de Siva, la
liste cette fois étant immuable: Omniscience, Contentement, Eveil qui n'a

pas connu de commencement69, Liberté, Puissance indestructible, Puissance

infinie; ceci respectivement pour le Cœur, la Tête, la Touffe, la Cuirasse, les

Yeux et Astra. Nous avons traité longuement de cette question ailleurs70, et
montré que le rituel mettait souvent en évidence la correspondance entre les

63 Le commentateur du Svacchanda, Ksemaräja, la refuse même en ce cas, et ses reproches
semblent viser directement le Mrgendra: ahgâni ca sarvajhatvâdi gunasatka-rûpanîti
pürvam evoktam; tenäträhgatränarüpäny ahgânîti tantrântara-yojanam asat (comm. de

2, 53b).
64 PKâm, 4, 363-365; texte partiellement corrompu.
65 Voir sur cette question SP3, tableau de la p. 400.
66 SPI, pp. 194-196.
67 C'est le nom donné à la Sakti de Siva lorsqu'on la considère comme une, avant le

dédoublement en Jfiäna-Sakti et Kriyâ-Sakti.
68 Voir SPI, p. 194, n. 4.

69 Anâdibodhatva, par opposition à l'éveil des âmes libérées, celui-ci ayant eu un commencement.

70 Vor SP3, p. 398, et n. 440 aux pp. 402-405.



LES MEMBRES DE SIVA 109

six Anga et les six guna, par la forme des mantra associés à ces derniers lors
d'une certaine phase de la dîksâ. Nous avons également montré que cette
identification, affirmée par quelques traités71, n'était pas universellement
admise dans la littérature âgamique, et que la liste même des six guna était
sans doute une introduction assez tardive. Il est donc peu probable, malgré la
séduction indéniable de cette vision, qu'elle nous livre une clé essentielle

pour la solution de notre problème.
Le type d'interprétation que les deux conceptions précédentes illustrent

garde cependant tout son intérêt. Par d'autres voies que celle que nous avons
suivie jusqu'ici, nous voici en effet ramenés à considérer les Anga comme des

expressions de la Puissance de Siva. Affirmer cela sans autre précision n'est
certes ni nouveau, ni très intéressant; car tout ce qui concerne Siva, aussi bien
les parties de son corps que ce qui le touche, peut être vu comme le symbole
d'un aspect de sa Sakti ou d'une modalité de sa nature propre. On le dit
couramment des Brahman; un texte l'affirme des dix attributs (deux gestes et
huit armes) que le Dieu exhibe, en les interprétant en termes de guna; d'autres
font de même au sujet des vêtements et des ornements. La relative
abondance de tels passages témoigne du désir louable qu'éprouvaient les maîtres
sivaïtes d'intérioriser le rite, et de leur imagination. Mais ces interprétations
symboliques universelles ne nous apportent rien. Elles constituent même un
obstacle à notre enquête; car, noyant comme elles le font nos six Anga dans
un vaste ensemble aux limites floues et en principe indéfiniment extensibles,
elles oblitèrent les indices qui pourraient nous instruire sur la nature spécifique

des Membres. Il faut donc les oublier pour considérer à nouveau les

Anga seuls.

Un point intéressant doit être retenu: c'est que les pouvoirs ou perfections
dont les Membres seraient l'expression figurée sont toujours attribués par
nos textes au Siva suprême et non à Sadäsiva. Cette conception semble en
bon accord avec le rituel qui, on l'a vu, fait donner au Dieu ses Membres
après que Yâvâhana a fait descendre le Siva indivis dans son «corps de Mantra».

Peut-être a-t-elle été inspirée par le rituel lui-même. En réalité, elle ne
s'impose pas, la seule chose que le rite fasse saisir étant la dissymétrie entre
Brahman et Anga. Si on l'admet cependant - en précisant bien qu'elle ne
concerne que les Anga dans leur condition «dissoute» de layâhga-, on peut
préciser ainsi la dissymétrie reconnue: les Brahman sont des aspects de la Sakti
associés à des fonctions particulières de Siva en relation avec le monde, ils re-

71 En particulier, et de façon répétée, par le commentateur du Svacchanda, qui assure que
cette interprétation est traditionnelle et la rappelle toujours lorsqu'il mentionne les Anga
du Dieu indivis (voir n. 63).



110 HELENE BRUNNER

lèvent donc du Siva sakala, dont on peut dire qu'ils constituent le «corps»;
tandis que les Anga sont des expressions de cette même Sakti, considérée

comme nature essentielle du Dieu conçu en lui-même, indépendamment du
monde: le Siva niskala1 lbis. Cette vision entraîne une conséquence inattendue:

les Anga, dans leur condition de résorption, sont ontologiquement
supérieurs aux Brahman.

Peut-on dire que cette supériorité des Aliga sur les Brahman est inscrite
dans la forme de leurs bîja? Le passage des voyelles courtes des Brahman aux
voyelles longues des Anga et à la voyelle «allongée» du mûlamantra peut en
effet être interprété en terme d'ascension. C'est ce que fait Nirmalamani, le

commentateur d'Aghorasiva dont nous avons déjà parlé. Lorsque celui-ci
enjoint, au moment du rite que l'on appelle «purification des mantra», des

prononciations respectivement courte, longue et «allongée» (pour les Brahman,
les Anga et le mûlamantra), Nirmalamani précise que ces trois types de
récitation font respectivement atteindre le milieu du front, le sommet du crâne et
le point situé douze pouces plus haut (le dvädasänta), c'est-à-dire des niveaux
de plus en plus élevés du corps subtil où «monte» le mantra12. Il n'est pas
certain toutefois que ces deux auteurs reflètent l'opinion générale des Agama,
où les récitations dites courte et longue - pour nous en tenir à ces deux-là -
concernent le plus souvent le seul prolongement subtil du son, au-delà de ce

qui est audible, et n'ont donc rien à voir avec la longueur propre de la voyelle
impliquée73. A notre connaissance, aucun texte n'exploite d'ailleurs la différence

de longueur des voyelles des brahmamantra et des ahgamantra pour
aboutir à des considérations sur les statuts respectifs des Puissances
correspondantes. Les sections théoriques des Agama, nous l'avons dit, ne traitent
pas de la question; et les quelques textes qui font apparaître les Membres, en

7Ibis Cette conception est attestée chez quelques auteurs, qui distinguent deux sortes de

präsäda (c'est le nom donné au mantra de Siva): l'un, niskala, où le bîja de Siva est

accompagné des bîja des seuls Anga; et l'autre, sakala, où le bîja de Siva est accompagné
des bîja des Ariga et des Brahman. Voir Anantasambhu, comm. à Siddhäntasärävali 39;
et Kriyâdîpikâ (Madras 1929), pp. 16-17, qui donne les mantra.

72 Les instructions d'Aghorasiva (sa paddhati, p. 81): mantrân hrasva-dîrgha-pluta-
kramena omkârâdi-namontân uccârya mantra-suddhim kuryät sont expliquées ainsi

par son commentateur: hrasvam ca bindvantoccârah; dirgham ca brahmarandhrântoc-
cârah; plutam ca dvâdasântoccârah [...] atra brahmänäm hrasvakramah, ahgänäm
dîrghakramah, mûlamantrasyaplutakramah.

Pour la mantrasuddhi, voir SPI, p. 144 et n. 3.

73 Voir SP3, p. 297, n. 280. La difficulté présentée par l'interprétation d'Aghorasiva est mise
en évidence par le fait que c'est le même bîja HAUMqui représente l'Ariga «Netra» et Siva
lui-même: il faudrait qu'il soit long pour Netra et «allongé» pour Siva.



LES MEMBRES DE SIVA 111

tant que divinités séparées, dans le monde de Sadäsiva, les nomment là en
même temps que les Brahman. D'une façon générale, et malgré les remarques

faites plus haut à propos des bîja, les auteurs de manuels ont tendance
à considérer les Brahman comme légèrement supérieurs aux Anga, ce qui se

traduit par la position qu'ils leur assignent dans le cercle de divinités qu'il
faut adorer autour du Dieu: les Brahman, s'ils sont présents, sont un peu plus
près du centre que les Anga (voir plus haut, fig. 2). Nous ne retiendrons pas
cette opinion, qui ne repose sur aucun argument. Elle a sans doute été
commandée par l'ordre dans lequel les Agama parlent couramment des deux

groupes de Puissances: «Brahman et Anga», très rarement «Anga et
Brahman»; mais cet ordre même ne fait peut-être que traduire l'ordre d'apparition
des deux groupes dans le rituel lié à l'Invite. Nous laisserons même entièrement

de côté la question du rapport hiérarchique entre les Brahman et les

Anga, car c'est sans doute un faux problème. Il suffit de garder présent à l'esprit

le fait de leur dissymétrie.
Celle-ci est confirmée indirectement par un aspect des ahgamantra que

nous n'avons pas encore relevé. Il s'agit de leurs terminaisons, nomméesyâr/.
Dans la liste de mantra que nous avons donnée, seule apparaît la terminaison
«namah», qui est une salutation respectueuse. Nous avons en effet tiré ces

mantra de iapaddhati d'Aghorasiva, où tous les hommages se font avec des

mantra terminés par «namah», tandis que les offrandes, en particulier les

oblations dans le Feu destinées à nourrir les mêmes divinités, utilisent des

mantra terminés par «svähä». C'est la règle simple qui prévaut dans les
manuels et qu'enseignent déjà plusieurs Agama14. N. R. Bhatt a relevé la divergence

que cette règle introduit entre les ahgamantra de l'école âgamique et

ceux de l'école dite védique: là, les ahgamantra sont formés avec les mêmes
mots (hrdaya, s'iras, etc.) au datif, mais ces mots sont suivis par des jâti qui
diffèrent d'un mantra à l'autre et sont, dans cet ordre: «namah», «svähä»,
«vasat», «hum», «vausat» et «phat»75. Il a noté cependant que l'école sivaïte
aussi utilisait les six jâti, mais uniquement pour les rites intéressés (kâmya);
et ce, en accord avec les instructions d'un certain commentateur. En fait, les

Agama connaissent bien la règle qui veut que les ahgamantra soient accompagnés

chacun d'une jâti particulière. On la trouve énoncée dans le Raurava

74 omkâradîpita montra namaskârânta-yojitâh /
arcane ca prayoktavyâ home svähänta-yojitäh //
(Sarvajnänottarägama, Transcrit N° 334 de TIFI, p. 19).

Les exemples d'application de cette règle sont fréquents en SPI et SP3 (voir les Index
sous SVÄHÄ); par ex. SP3, p. 254.

75 Rau I, p. 18, n. 1. Supprimer «svadhâ» dans la liste donnée là par N. R. Bhatt.



112 HÉLÈNE BRUNNER

lui-même76, dans le Pûrva-Kârana11, \e Kâmika1*, \e Mrgendrd19, le Vâtula-
suddha"0 et ailleurs. A notre connaissance, elle est présentée partout comme
une règle générale, valable pour tous les rituels; mais la plupart des auteurs
ont certainement estimé que, dans le cas du rituel quotidien, la règle prescrivant

«namah» pour l'adoration et «svähä» pour les oblations dans le Feu
devait l'emporter. Il est difficile de savoir ce que les Agama eux-mêmes
pensaient du champ d'application de la règle des jâti, puisqu'ils ne donnent pas
les mantra en toutes lettres dans leurs descriptions de rituels. On ne sait pas
non plus combien de maîtres ont pu rester fidèles à la vieille règle védique. Il
y a en tout cas au moins un manuel médiéval, celui d'ïsanasivagurudeva81,

76 Rau I, kp, 1, 9 et 1, 17b-18a.
77 Nous donnons tout le passage de cet Àgama relatif à la formation des ahgamantra à par¬

tir des douze voyelles qui restent lorsqu'on supprime les «eunuques» (r, r, Ir et tf) du
groupe des seize. Le Kârana imprimé n'en possède que le premier vers, mais Nirmalamani
cite l'ensemble dans son commentaire à la ligne d'Aghorasiva donnée n. 72.

sodasasvara-sahghe tu napumsaka-vivarjite /
dvädasasvara-sahghena nädäkhyärna-samanvitam //

dvitîyena caturthena sasthenaivâstamena ca /
dasa-dvädasa-varnäbhyäm sadahgâni vidhîyate //
hrdayam ca siras caiva sikhâ kavacam eva ca /
netram astram sadahgâni kîrtitâni kramena tu //
hrdâdi-netraparyantâ binduyuktâh prakîrtitâh /
astram visargaparyantamjâtisatkasamanvitam //
pranavam cäditah krtvä mantroccäram anantaram /
abhidhänam caturthyantam namaskäränta-samyutam //
Les lignes supprimées concernent les brahmamantra. On observera que, dans la 7e

ligne du fragment cité, le substantif mantrâh doit être sous-entendu. A la 8e ligne, jâtisat-
kasamanvitam, qui nous intéresse, doit qualifier mantroccäram de la ligne suivante.

Quant à la 11e ligne, elle semble impliquer une reprise de la récitation (avec «namah»
partout) après une première récitation qui utiliserait les six jâti. Mais il se peut aussi que le

texte soit corrompu et qu'il faille lire namaskärädi. Au début, nâdâkhya désigne le H.
78 PKâm, 4, 172b-173a (à propos des Ariga de la Mâtrkâ):

hrc-chiras-cülikä-varma-neträsträni yathäkramam //
namas svähä vasat hum ca vausatphat cetijätayah /
Le Svacchanda (SvT, 1,72) donne la règle à propos des Ariga du Bhairava niskala (voir

n. 20); si l'on en croit la leçon imprimée, il intervertit «vasat» et «vausat». Même chose
dans le Mrgendra imprimé (n. suiv.).

79 Mrg, kp, 1, 9a.
80 Vat, ahgabhedapatala, 16b-17.
81 îsânasivagurudevapaddhati (réf. n. 58). Règle en vol. I, p. 14, 57. 49-50. Applications:

vol. I, p. 124 et 126 (lajâti de Netra est erronée dans le second passage); vol. III, p. 33, etc.
En commentant le Pauskarâgama (Cidambaram 1925, patipatala, 65), Umäpati, un

maître du XIVe siècle, forme également les ahgamantra avec les sixjâti, comme si cela
allait de soi.



LES MEMBRES DE SIVA 113

qui l'applique systématiquement, ce qui prouve que, jusqu'à une certaine
époque, elle a été préservée par une lignée de guru. Peu importe d'ailleurs à

notre propos. Il suffit de savoir que la règle est admise par les Agama. Or elle

ne concerne que les ahgamantra, rien de tel n'existe pour les brahmamantra.
On tient donc là une preuve que les deux groupes de mantra, et par conséquent

les deux groupes de Puissances correspondantes, diffèrent fondamentalement.

Un autre type d'observations va confirmer et préciser cette distinction. Il
s'agit d'expressions que l'on peut relever dans les descriptions de toutes sortes
de rituels, où les méditations, les adorations, les japa eu les nyâsa sont notés

par des formules lapidaires qui renvoient implicitement au rituel quotidien
que nous avons analysé. Or on voit là les Anga constamment associés à Siva,
tandis que la mention des Brahman est beaucoup moins systématique. A
chaque instant, on demande à l'adorateur de considérer Siva «avec ses

Membres» (sâhga)*2 - et jamais avec ses Armes, ou avec telle ou telle partie
de son corps ou de ses ornements, rarement «avec les Brahman». Ainsi
enjoint-on à l'officiant de lui rendre hommage: s'ivam sâhgam pûjayet (ou
arcayet, yajet, etc.)83, ou de le «déposer» sur tel ou tel objet: ahgayutam
s'ivam [nyaset]t4. Ou bien l'on demandera de réciter le mantra de Siva accompagné

de ses (propres) membres: sivena ahgavatâyajef5; sûtram sivena sâh-

gena krtvä sampâtasodhitam...86; sâhgena sambhunâ... älabhya*1 - la
récitation de mantra étant d'ailleurs partout implicite: il faut réciter le mûlamantra,

et immédiatement après, les ahgamantra, ce qui reproduit en bref Y

âvâhana et sa suite immédiate.
La plupart de nos exemples étant tirés de la Somasambhupaddhati, on

pourrait objecter que le fait que seuls les Anga soient mentionnés dans ces

passages n'est nullement significatif, mais s'explique simplement par l'option

particulière de Somasambhu, qui ne reconnaît comme liste de mantra

82 Nous ne considérons que les cas où «sâriga» signifie «sa-ariga». Lorsque le même terme
est associé aux termes de «pratyariga» et d'«upâriga», c'est un substantif qui désigne une
classe de parties moins importantes que les parties principales nommées «anga». Il peut
s'agir de phases du culte (classification des upacâra selon leur importance), ou même de

la description détaillée du corps divin (classification des éléments de l'image qu'on doit
se représenter ou construire). Dans tous ces cas, «ariga» ne veut dire que «partie», et

«sâriga» désigne une classe de parties secondaires.
83 Voir SP2, p. 63; SP3, pp. 33, 197, 437, 593.
84 SP3, p. 469.
85 SP3, p. 441.

86 SP3, p. 205.
87 Mrg, kp, 8, 195a.



114 HÉLÈNE BRUNNER

liés à Siva - comme samhitâ - que le mûlamantra et les ahgamantra"*. Mais
des formules semblables se rencontrent dans des traités, comme YAjita, le

Mrgendra et d'autres89 où la samhitâ comprend aussi les brahmamantra. Il
apparaît donc bien que les Agama tendent à associer de façon privilégiée
Siva à ses Membres, laissant souvent les Brahman au second plan, même
lorsque par ailleurs ils font usage de ces derniers pour «construire» Sadäsiva.
Ceci donne aux Anga une importance particulière.

Toutefois, importance ne signifie pas supériorité ontologique, et les

remarques qui précèdent ne livrent pas la solution au problème de la relation
hiérarchique entre Brahman et Anga.

On pourrait même expliquer les formules qui citent les Anga et se taisent
sur les Brahman en disant que, si ces derniers ne sont pas nommés, c'est qu'ils
ne font qu'un avec Siva; tandis que la mention spéciale des Anga soulignerait
au contraire le fait qu'ils sont plus extérieurs au Dieu, plus aisément sépara-
bles de lui. Une telle affirmation serait exacte si l'on comparait aux Brahman
conçus comme éléments constitutifs de Sadäsiva les Anga dans leur condition

de bhogâhga. En fait rien dans les formules citées (sinon les explications
de quelques commentateurs) ne permet de décider apriori si les Anga qu'elles

associent à Siva sont vus à l'intérieur du Dieu ou hors de lui. Et comme
nous avons quelques raisons de penser que ce double niveau d'existence des

Membres n'est pas une doctrine très ancienne, nous n'essaierons pas de lever
l'ambiguïté à ce sujet. Insistons uniquement sur un résultat qui nous paraît
central: il existe une association privilégiée entre Siva et ses Membres.

Ce phénomène, au demeurant, n'est pas limité à 3iva. Sans sortir de

l'école, il suffit pour s'en assurer de considérer la foule des divinités que les

Agama proposent à l'adoration des fidèles sivaïtes. On observe vite que la
conception des cinq Brahman n'est liée qu'à Siva sous la forme de Sadäsiva,
ou sous une forme équivalente comme celle du Bhairava à cinq têtes qui est

au centre du culte du sivaïsme du Nord90. Lorsqu'il s'agit des autres Dieux, et
même si ces derniers sont considérés comme des aspects de Siva, tel le Sürya
de la Sûrya-pûjâ décrite par plusieurs Agama91, ou lui sont étroitement ap-

88 Voir n. 47. Cette réduction de la samhitâ à six mantra n'empêche pas Somasambhu de
connaître les brahmamantra et de les utiliser à plusieurs moments du rituel.

89 Très nombreux exemples en Aj II. Pour le Mrg, voir n. 87.
90 Voir n. 1 au sujet de cette appellation. Le texte le plus important de cette école du point de

vue du rituel est certainement le Svacchanda. Voir H. Brunner, «Un Tantra du Nord, le
Netra Tantra», Bulletin de l'Ecole Française d'Extrême-Orient, t. LXI, Paris 1974 (pp.
125-197), pp. 149-150.

91 Rau I, App. II, pp. 205-206. Voir aussi SPI, p. 82, et ici, n. 38.



LES MEMBRES DE SIVA 115

parentés, tel le Canda de la Canda-pûjâ92 ou le Päsupatästra invoqué lors de

Yastrâbhiseka93, il n'est plus question des cinq Brahman; tandis que les Anga
sont toujours là, avec les noms que nous connaissons, mais des formes et des

mantra qui varient selon le Dieu auquel ils sont associés. On trouve des Anga
autour des divinités les plus humbles et dans tous les types de rituels, y compris

les rituels intéressés (kâmya) où l'importance des Membres apparaît
même de façon encore plus frappante94. Dans tous les cas, on les installe
autour du Dieu pour les adorer95, selon le schéma représenté par la figure 1 donnée

plus haut; on les satisfait par des offrandes de nourriture, et surtout on
fait un japa de leurs mantra immédiatement après celui du mûlamantra. Si

l'on utilise un diagramme (yantra), on écrit le nom ou les bîja des Anga
autour du nom ou du bîja du mantra fondamental96.

La présence de Membres autour d'un Dieu central apparaît ainsi comme
un élément fondamental du culte. On ne peut donc plus envisager le
problème posé par les Membres de Siva comme un problème isolé: il est lié à celui

que posent les Membres d'un Dieu quelconque. Tout en gardant Siva au
centre du champ de notre investigation, on pourra et on devra dès lors prendre

en considération les autres divinités.

Cette extension de l'enquête présente un avantage immédiat. Tandis que
l'abondance des détails que les textes nous donnent au sujet du culte de Siva

risque de masquer quelques vérités importantes, la description sommaire
dont les autres sont l'objet va les mettre en évidence.

On note d'emblée que l'accent cette fois est mis sur les formules et leur
récitation. Très souvent le texte ne parle pas du Dieu et de ses Membres, mais du
mûlamantra et de ses membres. Les formes divines que ces formules
évoquent passent au second plan; si bien que l'on finit par se demander s'il ne
serait pas plus fécond d'aborder le problème des Membres sous l'angle des

mantra plutôt que de s'évertuer à le résoudre en gardant l'esprit fixé sur ce

que nous avons l'habitude de considérer comme un Dieu, à savoir une
Puissance dont les caractéristiques peuvent se visualiser.

92 Voir SPI, p. 280.
93 Voir SP3, p. 528.
94 On trouvera dans Aj II de très nombreux exemples de cultes de divinités secondaires.

Consulter en particulier, pour chacun des ch. 46 à 54, les sections que l'éditeur intitule:
mantrâh, mantranyâsah, homah et kumbhâbhisekah.

95 La plupart du temps, sans noter auparavant la phase où les Ariga sont envisagés comme
fondus dans le Dieu (layâhga).

96 Voir Netra Tantra, Kashmir Series of Texts and Studies No 46 et 61, Bombay 1926 et 1929:

16, 95; 17, 3; 17, 30.



116 HELENE BRUNNER

Nous nous proposons donc de quitter un instant la considération des
divinités elles-mêmes pour nous intéresser aux mantra qui les désignent. Il faudra

se garder d'oublier toutefois que les deux domaines se recouvrent, et qu'à
toute relation entre les signifiants (les sons) répond une relation semblable
entre les signifiés (les Puissances).

Un premier point est clair: les ahgamantra sont des auxiliaires du
mûlamantra, dont ils dérivent. Leur dépendance à l'égard de ce mantra
fondamental est mise en évidence par la structure même de ces formules, où, selon
la version la plus courante, le bîja de chaque ahgamantra - c'est, rappelons-
le, sa partie essentielle, qui le caractérise et à laquelle il peut se réduire - est

formé avec la consonne initiale du mûlamantra. L'individualité de chacun
de ces mantra-membres ne s'exprime dans ce cas que par le groupe vocalique
qui suit cette consonne. Nous avons donné plus haut un exemple de cette
formation concernant les ahgamantra de Siva; on trouve la même règle appliquée

à beaucoup d'autres dieux96bis.

Mais il y a d'autres manières de former les ahgamantra. Selon
Somasambhu par exemple, qui suit un Upâgama connu, le mûlamantra du dieu
nommé Päsupatästra est: «Om Slïm Pasüm Hum Phat»; et les ahgamantra
correspondants sont des formules dont la partie significative est successivement

«Om», «Slïm», «Pam», «Süm», «Hum» et «Phat», c'est-à-dire une
des six syllabes de ce mûlamantra91. Chaque formule comprend encore un
début (Om), une fin (ici Humphannamah) et le nom au datif de l'Anga
concerné. Ces additions sont utiles pour avoir des formules (mantra) complètes;
mais ce qui, dans chacune, représente le Membre de Päsupatästra est ce que
nous avons dit: un segment du mûlamantra.

La formation précédente, à savoir la formation de mantra secondaires

avec des fragments d'un mantra de base (toujours appelé mûlamantra) est

loin d'être exceptionnelle. Le fait peut passer inaperçu si l'on s'en tient aux
Agama etpaddhati sivaïtes les plus connus de nos jours et, dans ces traités,
aux chapitres qui concernent le rituel courant centré sur Siva. Mais même là
on peut en détecter la présence. On a vu par exemple que les mantra qui
désignent les trente-huit kalâ de Sadäsiva sont formés par des mots résultant du
découpage de cinq brahmamantra hérités de l'école védique98, et auxquels on

96bis Voir par ex. A. Padoux, «Contributions à l'étude du mantrasâstra - nyâsa: l'impo¬
sition rituelle des mantra», Bulletin de l'Ecole Française d'Extrême-Orient, t. LXVII,
Paris 1980, (pp. 59-102), p. 85, n. 4. On lira avec profit les pages 84-87 de cet article, qui
traitent du nyâsa des Ariga sur le corps dans le tantrisme en général.

97 Voir SP3, p. 528. Le mantra est célèbre, et l'accord des textes à son sujet presque parfait.
98 Voir n. 15.



LES MEMBRES DE SIVA 117

ajoute comme dans l'exemple précédent ce qu'il faut pour faire une formule
complète. Le procédé est appliqué systématiquement dans certains Agama,
tel le Matahgapâramesvara, qui forme tous les mantra utiles au rituel avec les

mots d'un très long et très célèbre mantra, le vyomavyâpin99. En ce qui
concerne les ahgamantra, qui seuls nous intéressent, la méthode précédente est

employée plus fréquemment pour les divinités secondaires adorées lors des

rites intéressés100 que pour Siva lui-même, dont les ahgamantra sont en général

formés comme nous l'avons dit. Il existe cependant une série particulière
d'ahgamantra associés à Siva, les vidyâhgamantra (nous essaierons plus tard
de comprendre le terme) dont la formation obéit volontiers à la loi dont nous
parlons. Les Vidyänga, lorsqu'ils sont pris en considération dans les Agama,
s'opposent au groupe des Membres dont il a été question jusqu'ici et qui
prennent alors le nom de Sivänga101. Les Vidyänga comprennent, comme les

Sivänga, un Cœur, une Tête, une Touffe, une Cuirasse, des Yeux et un Astra:

99 MatP, kp, p. xiii ou 25-26. Voir aussi SP3, p. 240 et Pl. VIII.
100 Donnons l'exemple du mantra nommé Pratyarigirâ (au fém.) qui sert à des rites d'apaise¬

ment. Il est décrit dans la seconde partie du Kâmika (Uttara-Kâmika, 30, 105-113 et 33,

74-80 où le texte est incomplet). Nous le donnons divisé en six membres, auxquels s'ajoutent

une Gäyatri et une Sâvitrï:
Cœur: Om Hrim krsnavâsase (7 syllabes)
Tête: simhavadane mahâvadane mahâbhairave (15)

Touffe: sarvasatrukarma-vidhvamsini (10)
Cuirasse: paramantracchedini (7)
Yeux: sarvabhûtadamani (7)
Astra: sarva bhûtân badhna badhna

sarva vighnân chindi chindi
sarva vyâdhïn nikrnta nikrnta
sarva dustân bhaksa bhaksa (34)

Gäyatri: jväläjihve karäladamstre pratyarigire (13)
Sâvitrï: Hrim namo'stu te svähä (7)
Le mûlamantra est la somme de ces fragments, il totalise 100 syllabes. Les ahgamantra
doivent être formés comme suit: Om au début; puis le fragment qui les constitue; puis le

nom de l'Ariga (Hrd, Ëiras, etc.) au datif; enfin, la jâti requise.
101 Voir SP3, p. 642, n. 48; MatP, vp, 7,16-19a; Dîptagama, cité en Aj I, p. 207 (6C1); Supra-

bheda, kp, 3, 45-51; Pürva-Kärana, 2, 36-37, et surtout Vât, ahgabhedapatala, 27-68.
Ce dernier texte distingue encore quatre autres groupes à'ahgamantra (soit six en tout),
qui semblent assez théoriques et sur lesquels il est inutile de s'arrêter. A notre connaissance,

aucun Àgama n'analyse le terme de Vidyänga (pour le SvT, voir plus loin) et nous
n'avons trouvé que dans le MatP une allusion discrète (que le commentateur précise) au
statut de ces Membres. On devine toutefois qu'ils sont considérés comme un peu
inférieurs quand on lit dans le Vâtulasuddha (loc. cit., si. 91b) que les vidyâhgamantra
servent aux prâyascitta.



118 HELENE BRUNNER

mais ceux-ci sont désignés par un nom particulier et il faut l'aide des

commentateurs pour s'y retrouver quand on les rencontre pour la première fois.
Selon une certaine école, représentée par le Matahgapâramesvara et suivie

par Aghorasiva, le Cœur se nomme «Vidyädhipa» (ou Sarvavidyädhipa), la
Tête «Brahmasiras», la Touffe «Rudranï», la Cuirasse «Purustuta» et Astra
«Päsupatästra»102. Aghorasiva donne pour ces mantra les formules suivantes,

où le terme qui précède «Namah» donne le nom du Vidyänga:

pour le Cœur: «Ora sarvayogädhikrtäya vidyädhipäya namah»;
pour la Tête: «Om paramesvarâya brahmasirase namah»;
pour la Touffe: «Om jyotirüpäya rudränyai namah»;
pour la Cuirasse: «Om goptre purustutäya namah»;
pour l'Astra: «Om prathamaprathama pâsupatâstrâya namah».

La loi de formation annoncée n'est pas respectée, puisque les premiers
termes (en italique) ne forment pas, si on les rassemble, de mantra connu;
tout ce que l'on peut dire étant qu'ils sont tous tirés (avec leur désinence
inchangée, ce qui explique jyotirüpäya à côté de rudränyai) du mantra nommé
vyomavyâpin, dont nous avons déjà parlé.

La formation de vidyâmantra par découpage d'un plus long mantra est

en revanche observable dans la série de vidyâhgamantra que le Svacchanda
associe à Bhairava103:

Cœur: «aghorebhyo sarvätmane hrdayäya namah»;
Tête: «tha ghorebhyo brahmasirase sirase svähä»;
Touffe: «ghora-ghoratarebhyasca jvälinyai sikhäyai vausat»;
Cuirasse: «sarvatah sarva sarvebhyo pingaläya kavacäya hum»;
Astra: «nomaste rudrarüpebhyo durbhedyäya päsupatästräya phat».

Le mantra des Yeux: «Om Jum Sah jyotirüpäya neträya vasat» est donné
(au contraire de ce qui se passe dans le Matahgapâramesvara), mais en
dernière place, car il ne fait pas partie du système formé par les cinq autres. En
mettant bout à bout tous les débuts (en italique) de ces premiers mantra, on

102 MatP, loc. cit. et kp, 1, 111b—114 (sans Netra). Pour Aghorasiva, voir SP3, pp. 641-643,
sous [13b], trois dern. lignes.

Notons que le MatP donne aux Siväriga eux-mêmes des noms originaux (voir n. 111).

103 SvT, 1,60-63 donne les premiers termes; 1,64-65a les noms et 1,72a les jâti. Le commen¬
tateur montre sur le premier exemple comment former le mantra complet. Nous avons
suivi ce modèle pour les formules suivantes.



LES MEMBRES DE SIVA 119

obtient un mantra bien connu, le wa«?rû-de-trente-deux-syllabes, qui est celui

du Brahman Aghora, sous la forme longue qui vient du Taittirîya Ä-
ranyaka104. Le Svacchanda l'a donné en le présentant comme le mûlamantra
de Bhairava (Bhairava en effet n'est autre qu'Aghora) sous son aspect
sakala™*. En parlant des Vidyänga, le texte explique que ces Membres
appartiennent au vidyâdeha du Dieu106 (une remarque qui cherche probablement à

justifier le terme même de vidyänga) sous son aspect sakala. On comprend
que, de même que les formules - ou plus exactement leur partie essentielle -
sont des «parties» du mantra principal, leurs referents sont des «parties» du
Dieu central. Quant au Bhairava niskala, il est exprimé par un simple bîja; et
ses Membres, qui ne sont autres que nos Sivänga, par les bîja que nous avons
donnés: HÄM, HÏM, etc.107. Logique avec lui-même, le Svacchanda utilise
les Vidyänga, tout comme les Brahman, pour construire la mürti divine108: le
Bhairava sakala, équivalent du Sadäsiva des Agama; tandis qu'il donne les

Anga niskala au Dieu niskala après son âvâhana™9. On est donc en présence,
dans cet ouvrage, d'une tentative de systématisation remarquable, d'autant
plus séduisante qu'elle paraît résoudre tous les problèmes que nous nous
sommes posés au sujet des Anga.

Malheureusement, cette vision semble isolée. Elle n'est partagée par
aucun des Agama que nous connaissions, où l'on ne trouve pas trace d'une
distinction entre les Membres du Siva indivis et les Membres du Siva divisé110.

Elle se présente en fait comme un compromis entre les notions de Sivänga et
de Vidyänga, et résulte sans doute d'un réaménagement, intéressant mais
tardif, d'un ensemble de matériaux disparates. En témoigne, à nos yeux, la
liste des noms que le Svacchanda donne à ses Vidyänga: Sarvâtman, Brah-
masiras, Jvâlinî, Pihgala, Päsupatästra et Jyotirüpa, dans cet ordre. Si les

deuxième et cinquième termes sont bien les noms de la Tête et de l'Arme dans
la liste de Vidyänga la plus courante, celle du Matahgapâramesvara, le
premier, le troisième et le quatrième (en italique) sont donnés par le même

ouvrage comme noms du Cœur, de la Touffe et de la Cuirasse parmi les

104 Voir Rau I, p. 26,1. 5 - mais il faut supprimer le mot «astu» à la fin.
105 SvT, 1, 41-43. Voir n. 16.

106 SvT, 1, 63b-64a et comm. à 60b.
107 SvT, 1, 71.

108 SvT, 2, 49b.
109 SvT, 2, 53b.
110 Cette distinction rappelle celle que les Àgama reconnaissent entre les layanga et les bho-

gâhga, mais elle ne s'y superpose pas, les Vidyâriga (ou Sakalâriga) du SvT représentant
plutôt l'aspect «dissous» des Membres (appelés ailleurs Bhogâriga) que le culte envisage
sur le premier cercle autour de Siva. Voir comm. à Sv7; 2, 108b-109a.



120 HÉLÈNE BRUNNER

Sivänga1". Nous n'exploiterons donc pas plus avant les enseignements du
Svacchanda et retournerons aux Agama pour poursuivre notre enquête.

C'est le Matahgapâramesvara qui a le plus à dire au sujet des Vidyänga.
Dans sa partie théorique, il établit une distance très nette entre Sivänga et
Vidyänga. Les premiers, expressions de la Sakti de Siva, appartiennent au
niveau du Dieu Sadäsiva, c'est-à-dire du tattva «sädäkhya». Les autres sont des
êtres individuels, des anu, que le texte loge à un niveau inférieur, celui du
tattva «vidyä» (ailleurs, «suddhavidyä»), en compagnie des soixante-dix
millions de Mantra, des Reines des Vidyesvara et des Vidyärudra - tous
personnages évoquant les pratiques magiques. Si les Brahman et les Anga
apparaissent également à ce niveau, c'est sous une forme inférieure, parce qu'ils
sont là, si l'on peut dire, en mission (niyukta)"2. Le commentateur, Räma-
kantha, souligne cette infériorité des Vidyänga en faisant remarquer que le
rituel ne les utilisera pas, comme il le fait des Brahman et des Anga, pour le
sakalîkarana; mais qu'on les trouvera sur le Trône du Dieu (le Trône représente

le cosmos, constitué par une matière différente de Siva), avec le vidyâ-
tattva dont ils font partie, et qui est identifié au réceptacle du lotus
supérieur"3. Il reconnaît cependant qu'il en va autrement dans certains
ouvrages de l'école"4.

En fait, c'est le désordre et l'incohérence qui prévalent dans les Agama.
D'abord, beaucoup de textes semblent ignorer les Vidyänga et leurs mantra.
Ceux qui les connaissent, non seulement ne s'entendent pas sur leurs noms,
ce qui ne serait pas très grave, mais ne s'accordent pas sur leur statut, puisque
quelques-uns d'entre eux les utilisent dans la construction du corps divin,
comme le fait le SvacchandaUi, tandis que d'autres, à la suite du
Matahgapâramesvara, n'en font usage que pour des rites spéciaux, essentiellement
des rites d'apaisement. La séparation entre Sivänga et Vidyänga n'est même

111 MatP, vp, 7,27-28. Les noms des Sivâriga sont là: Sarvätman, Susiva, Jvâlinï, Pirigala et
Mahâdïpta. Les Yeux ne sont pas nommés.

112 MatP, vp, 7, 16b-18 et comm.; et 7, 24-25 et comm.
La liste des Vidyärudra (Aghora, Ghora, etc.) rappelle celle des membres du mantra-

de-trente-deux-syllabes, donc celle des Vidyâriga du Svacchanda, mais ne lui est pas
identique. II y a d'ailleurs huit Vidyärudra contre six Vidyâriga.

113 MatP, vp, 1,16b-18 et comm. Ce commentaire cite kp, 3, 31 pour montrer qu'après le sa¬

kalîkarana le Dieu est contemplé dans le corps de l'officiant «avec les Brahman et les

Ariga»; sans tenir compte du fait que (comme dans le Kâmika ou Somasambhu) les Brahman

interviennent avant Yâvâhana et les Ariga, après. Voir kp, 3,20-29 (sakalîkarana sur
le corps) ou 3, 52-69 (construction du corps divin au moment du culte).

114 Ibid., dern. ligne du comm.
115 C'est le cas du Suprabheda: kp, 8, 55b-57a.



LES MEMBRES DE SIVA 121

pas toujours tranchée. Tel ouvrage, qui semblait avoir soigneusement distingué

les deux groupes, les confond ensuite, comme s'il oubliait ses résolutions.
Bref, la confusion est totale et semble même, à première vue, désespérée.

Nous nous autoriserons de ces hésitations pour admettre comme postulat

que la tradition la plus ancienne n'a pas connu ces deux groupes parallèles
de Membres. Observant par ailleurs que l'un des Agama qui utilise le plus
systématiquement les Vidyänga, le Suprabheda*16, contient des parties
visiblement archaïques; que presque partout ailleurs seuls quelques mantra de

ce groupe spécial interviennent effectivement dans le rituel"7, et ceci en
général dans des rites non spécifiques du sivaïsme et visiblement anciens,
comme les purifications, lespräyas'cittali* ou le Culte des Ancêtres"9; que
certains auteurs médiévaux semblent ne plus reconnaître les vidyâhgamantra
lorsqu'ils rencontrent leurs noms dans un texte - à moins qu'ils ne les refusent

sciemment120 -, nous avancerons l'hypothèse que ce groupe particulier
d'Anga est dans les Agama le témoin d'un passé en partie renié, et donc
probablement la source de la conception âgamique des Membres.

Il est donc nécessaire d'essayer de mieux comprendre ce que l'on entend

par Vidyänga. Le premier point à élucider est le sens du composé lui-même.
Les Agama ne l'expliquent pas - tout se passe comme s'il faisait partie d'un
héritage commun aux milieux où ils ont été composés - et nous avons dit plus
haut que l'interprétation avancée par le Svacchanda (qui semble être: «partie»

du vidyädeha) ne paraissait pas généralisable. On sait quand même que,
dans nos textes, «vidyä» est synonyme de «mantra». Si le terme est rarement
utilisé dans ce sens lorsqu'il est seul, il l'est dans les composés: vidyädeha,
Vidyesvara, etc. Dans l'école sakta, le terme de vidyä est courant dans cette
acception, et désigne spécialement les formules qui correspondent à des divi-

116 Voir Suprabheda, kp, 5,27a; 8,126b; 11,40b, etc.
117 Les plus souvent rencontrés sont l'Astra (Vidyärigästra, identifié avec Päsupatästra par le

MatP, mais pas partout) et le Cœur (Vidyârigahrdaya, Vidyâdhipa ou Sarvâdhipa). Voir
Rau I, kp, 10, 9; et SP3, p. 640, si. 13.

118 Voirn. 101.

119 Voir SP3, p. 640 et les passages parallèles de l'Uttara-Kâmika et de lapaddhati d'Aghora¬
siva cités là en notes.

120 Ibid., n. 48 et 49, et p. 641, [13a]: Trilocana, le commentateur de Somasambhu (il appar¬
tient probablement au XIIIe s.) ne reconnaît, ni dans «Vidyärigästra», ni dans «Adhipa»,
deux mantra du groupe des vidyâhgamantra. Bien qu'il mentionne comme référence le

MatP (où «Adhipa» est le nom du Cœur parmi les Vidyâriga), il commente ces deux
termes comme s'ils désignaient simplement l'Astra et le Cœur parmi les Ariga habituels.
Tout se passe comme s'il refusait de reconnaître une série spéciale d'Anga nommés
«Vidyâriga».



122 HELENE BRUNNER

nités féminines121, elles-mêmes nommées «Vidyä». Ce dernier mot est
pratiquement synonyme de «Déesse», tout comme «Mantra» est synonyme de

«Dieu»; et de même que l'on voit des divinités célèbres se détacher de la
masse anonyme des Mantra, on voit parmi les Vidyä émerger certaines
Déesses bien caractérisées et pourvues de noms qui leur sont propres. Ces

Vidya-là sont particulièrement puissantes; mais toutes sont considérées

comme efficaces, et l'on attend d'elles toutes sortes d'actions merveilleuses,
relevant du domaine de la magie. Le mot «vidyä» signifie d'ailleurs
«charme», et même «magie»122, un fait qu'il ne faut jamais perdre de vue,
même lorsqu'on a affaire aux textes sivaïtes les plus épurés.

A partir de ces quelques considérations, et en jouant sur les différentes
significations du mot «anga», on peut suivre plusieurs pistes pour pénétrer le

sens de «vidyänga».
La première qui se présente à l'esprit semble une voie royale: si Vidyä est

le nom générique des Déesses, le terme de Vidyänga doit dénoter les Membres

(Cœur, Tête, etc.) attachés à une divinité féminine; ils s'opposeraient aux
Sivänga parce que Siva est un Dieu masculin. Le panthéon auquel l'ensemble
de ces deux groupes nous renverrait serait constitué d'un seul Dieu, Siva, et
d'une multitude de Déesses. Telle n'est évidemment pas la situation dans le
sivaïsme âgamique, mais rien n'empêche de supposer que la vision précédente
a correspondu aux croyances d'un certain milieu, en des temps reculés. On
peut d'ailleurs mettre Vidyä au singulier et en faire la parèdre de Siva. L'obstacle

est ailleurs. Dans les Agama, les Vidyänga sont, soit rapportés à Siva
lui-même, soit relégués à un rang inférieur. Dans l'une et l'autre optique,
l'interprétation que nous développons en ce moment exigerait qu'apparaisse
une figure féminine centrale autour de laquelle ils se grouperaient: la Sakti de
Siva dans un cas, une ou des Déesses de rang inférieur dans l'autre. Or on ne
trouve rien de tout cela, et la voie royale se révèle être une impasse.

Une autre interprétation semble beaucoup plus probable. On prendra
«vidyâ» comme l'équivalent exact de «mantra» (sans attacher d'importance

121 C'est aussi l'opinion du Kâmika, si l'on en croit le passage suivant (PKâm, édition p. 16,

lignes non numérotées):
mantravidyä-vibhägena dvividhâ mantrajâtayah /
manträh pumdevatämanträ vidyâ strîdevata smrtâh //
Pour l'équation mantra vidyä (sans la distinction précédente), voir n. 8.

122 On peut imaginer que le nom est passé de la science magique (la science par excellence?)
aux formules dont elle fait usage, sans que celles-ci aient d'abord désigné des divinités
féminines. C'est l'école s'âkta qui serait responsable de la féminisation du signifié.

Sur l'utilisation magique des mantra et des vidyâ, voir T. Goudriaan, Mäyä divine
and human, Motilal Banarsidas, Delhi 1978, passim.



LES MEMBRES DE SIVA 123

à la forme féminine du mot) et «anga» dans le sens de «partie». Le terme de

vidyänga ne signifie alors rien d'autre que «partie d'un mantra». Cette hypothèse

implique que le mode de formation des ahgamantra par découpage
d'un mantra considéré comme «formule de base» (mûlamantra, et ce terme
prend alors tout son sens) est primitif. La conception des vidyänga, segments
de ce mantra, et celle, dérivée, des vidyâhgamantra où ces segments ne sont
plus isolés, mais deviennent des mantra proprement dits, pourvus d'un début
(Om) et d'une fin (jâti), avec en plus le nom de l'Anga au datif, serait donc la
phase initiale de l'élaboration de l'idée de «Membres». Les vidyâhgamantra
- ou simplement ahgamantra tant qu'il n'y a aucun danger de confusion -
sont liés au mantra de base comme des branches à un tronc, mais aussi

comme des parties accessoires à un élément fondamental: issus du
mûlamantra, ils l'accompagnent et le complètent. Jusqu'ici, le modèle est valable

pour tous les Dieux, et il y a de grandes chances pour qu'il ait été conçu dans

un contexte de magie.
Le modèle s'applique évidemment à Siva. Il est compréhensible que, dans

les Ecritures sivaïtes où ce Dieu prend une place prédominante, on ait tenu à

spécifier, lorsqu'on parlait d'Anga, qu'il s'agissait des «membres» du mantra
désignant Siva, quelque forme que ce mantra ait pu avoir123, et pas n'importe
quel Dieu. Ainsi se serait formé le terme de «sivänga», par simple souci de

précision. Ou bien le terme est né d'un changement de perspective, ce qui
était «membre» d'un mantra, et en même temps mantra associé, devenant
l'expression d'un Membre du Dieu dont le mûlamantra était l'expression
sonore. De l'ensemble formé par le mûlamantra et ses membres, l'intérêt se
serait porté sur l'ensemble formé par un Dieu principal et ses propres Membres

- sans que «membre» n'évoque autre chose à l'origine qu'un aspect du pouvoir

divin. Selon ce processus, Siva se serait vu entouré de six Membres,
naturellement appelés Sivänga, et bientôt si vivants qu'on leur aurait attribué des

mantra spéciaux formant avec le mûlamantra, lui-même peut-être
modifié124, un nouveau système. Les deux processus ont probablement été

inextricablement mêlés; mais si l'on en juge par leur résultat dans les textes

123 Dans les Àgama dont l'enseignement a subsisté, le mûlamantra de Siva est un bîja unique
(HAUM ou KSAUM, selon les textes), dont on peut faire une formule complète avec les

additions que l'on sait: «Om Haum sivâya namah» par exemple. Mais on trouve dans les

Àgama d'autres définitions du mantra fondamental de Siva; par exemple, une série de dix
phonèmes (dasâksara), dont la liste d'ailleurs varie d'un texte à l'autre; ou encore le vyo-
mavyâpin (voir n. 99), ou autre chose. Le mûlamantra d'un même Dieu peut donc prendre

des formes diverses.
124 Voirn. 123.



124 HÉLÈNE BRUNNER

accessibles, le second semble avoir dominé. A partir de là, et grâce à l'ambiguïté

du mot «anga» lui-même, le glissement qui a abouti à l'interprétation
de «sivänga» comme «parties du corps de Siva» était inévitable. Il est impossible

toutefois de savoir si l'idée d'un parallélisme entre les Brahman et les

Anga s'est greffée là-dessus, ou si c'est elle qui a provoqué le glissement125;
mais le résultat est le même: un fouillis de sens, où le plus superficiel et
probablement le plus récent masque l'idée première.

Insérons ici une remarque que nous avons annoncée plus haut (p. 102).
Elle concerne le terme de sakalîkarana, qui s'expliquait mal dans l'optique de

Somasambhu, pour qui le rite de ce nom consiste en l'imposition, sur le

corps et sur les mains, des Anga de Siva et de rien d'autre. Si ces Anga,
comme nous essayons de le démontrer ici, représentent les seuls Dieux issus
de Siva que la tradition ancienne ait placés autour de lui (ou, ce qui revient au
même, si les ahgamantra, fragments du mûlamantra, constituent le seul

groupe de mantra primitivement associés au mûlamantra en tant que parties
accessoires), on peut comprendre que le rite qui fait déposer ces Anga sur le

corps ait été nommé sakalîkarana, «obtention des parties», dans le sens de
«mise en évidence des six aspects du Dieu». Ce sens n'est pas celui que la
majorité des textes suggère, et il ne se relie pas bien au terme de sakala, qualifiant
Sadäsiva, tel qu'il est compris d'habitude. Mais peut-être justement faudrait-
il repenser aussi le terme de sakala dans cette nouvelle optique? De toutes
façons, la question mériterait une étude approfondie.

L'interprétation que nous venons d'avancer pour le terme de vidyänga
est certes insuffisamment étayée. Mais l'hypothèse sur laquelle elle repose, à
savoir que la division d'une formule en segments nommés «anga» a précédé
l'attribution à une divinité de Membres associés, conçus eux-mêmes comme
des divinités, est très vraisemblable. La tradition védique la confirme de

façon inattendue. On sait que les parties récentes des Grhya-Sûtra mentionnent

des nyäsa calqués sur les nyäsa caractéristiques du tantrisme et connaissent,

liés à certaines divinités, des Anga dont les noms sont les mêmes que

125 Nous raisonnons toujours dans la perspective d'une différence essentielle (impliquant
une différence d'origine) entre Brahman et Ariga. Il faut dire cependant que les Brahman
sont parfois considérés comme des Ariga, au sens large. C'est le cas du Raurava qui
annonce, comme anga du mantra de Siva, les mantra suivants: les six anga dont le Cœur est
le premier; les cinq brahman; astraräja; la ksurikä (i.e. ksurikästra); et le vyomavyäpin
(Rau, kp, 1,4b-17). Voir aussi T. Goudriaan qui, dans un article à paraître («Kubjikâ's
samayamantra and its Manipulation in the Kubjikâmata», in Mantra et Diagrammes
rituels dans l'Hindouisme, Paris, sous presse), considère l'ensemble des cinq Brahman et
des six Anga comme étant tous des Ariga; les six, Cœur etc., étant «les vrais Ariga», mais
les cinq Brahman constituant «la série la plus ancienne».



LES MEMBRES DE SIVA 125

ceux des Anga dont nous traitons. Or un parisista de YÀsvalâyana-Grhya-
Sûtra explique que, pour former les ahgamantra associés à la Gäyatri (en vue
d'un nyâsa), on divisera la formule totale (elle a vingt-quatre syllabes) en
fragments de quatre syllabes chacun. Le texte donne alors les mantra que l'on
obtiendra (nous soulignons les fragments de la Gäyatri) «tat savitur
hrdayâya namah», «varenyam (lire 'va-re-ni-yam') sirase svähä», «bhargo
deva sikhäyai vasat», «sya dhîmahî kavacäya hum», «dhîyo yo no netra-
trayäya vausat» et «pracodayät asträya phat»126. La tradition védique n'a

sans doute inventé ni les nyâsa, ni les anga, ni les jâti; mais il semble raisonnable

de penser qu'elle a recueilli un état ancien des enseignements tantri-
ques (nous prenons le mot dans son extension maximum), ce qui rend son
témoignage particulièrement précieux. Dans les écoles tantriques elles-

mêmes, tous ces éléments sont monnaie courante, en particulier celui qui
nous intéresse ici: la formation d'ahgamantra par découpage d'un mantra de
base127.

Une autre piste enfin, que nous nous bornerons à indiquer, pourrait
s'avérer fructueuse: le mot «vidyä» signifierait «magie», et «anga» aurait le

sens d'«auxiliaire» ou d'«expédient». Les vidyänga seraient alors des
auxiliaires ou des instruments de magie, ce qui est vrai de tous les mantra. A ce

moment-là, le terme de vidyâhgamantra ne serait qu'une explicitation du
précédent: «mantra servant d'instruments de magie».

Peut-être faudrait-il combiner les deux dernières explications. On peut
supposer en effet qu'à un certain stade de son développement, l'école âgami-
que ait voulu établir une distinction nette entre deux sortes de «Membres»:
les Anga selon l'ancien système, plus immédiatement liés à la magie, et des

Anga correspondant à la forme plus pure de Siva qui avait réussi à s'imposer.
Elle aurait pour ce faire qualifié les premiers de Vidyänga, dans le dernier
sens que nous avons suggéré; tandis que les autres, conçus comme coessen-
tiels à Siva, seraient restés les Anga par excellence, ou, pour préciser, les

Sivänga.

126 Àsvalâyana-grhyasûtra, parisista 1, 5 (Ànandâsrama-samskrta-granthâvalih 105,

p. 142):

tâm etâm [gâyatrim] caturaksaraso vibhaktâm, antaryojitaih sadbhis tad ahgaman-
trair yathähgam âtmani vinyasya, ätmänam tadrûpam bhävayed yathä - «tat savitur
hrdayâya namah» iti hrdaye, «varenyam sirase svâhâ» iti sirase, «bhargo deva sikhäyai
vasad» iti sikhäyäm, «sya dhîmahi kavacäya hum» iti urasi, «dhiyo yo no netratrayäya
vausad» netra-lalàtadesesu vinyasyätha «pracodayäd asträya phad» iti karatalayor
astram präcyädisu das'asu diksu vinyased eso 'hganyäsah //

Noter la différence avec le sectionnement de la Gäyatri lorsque celle-ci accompagne les

ahgamantra du Soleil (M. Th. de Mallmann, ouvrage cité à la n. 38, p. 94).
127 Voir Goudriaan, ibid.



126 HÉLÈNE BRUNNER

Il nous reste à aborder de front un problème que nous avons jusqu'ici
volontairement éludé. Pourquoi des portions de mantra, ou des instruments de

magie, auraient-ils été appelés «Cœur», «Tête», «Touffe», «Cuirasse»,
«Yeux» et «Arme»? Aucun texte connu de nous ne songeant à l'expliquer, du
moins dans la perspective où nous nous plaçons128, nous en sommes encore
une fois réduite aux hypothèses. Les mots qui désignent les Membres
renvoient évidemment, non à la formule (mantra) en tant que telle, mais à la
Puissance (Mantra) qui lui correspond, et qui est vue comme une divinité
anthropomorphe. Mais comment rendre compte de la sélection opérée
parmi ses multiples aspects? Dirons-nous que le premier segment du mantra
est appelé «Cœur» parce que le cœur, où l'âme est censée résider, est la partie
centrale de l'être, celle qui commande129 et dont tout le reste dépend? Qu'on
envisage ensuite une «Tête», parce que la tête pense et décide, et une
«Touffe», parce que la mèche de cheveux sur l'occiput des deux-fois-nés
dénote l'éminence et par là, le pouvoir? Que l'arme défensive qu'est la
«Cuirasse» et l'arme offensive qu'est l'Astra sont des compléments indispensables
à l'équipement d'un combattant? En tout cas, les aspects du Dieu qui sont
désignés par ces termes - et l'Œil, qui peut nuire d'un simple regard130, ne
fait pas exception - évoquent l'efficacité. L'image qui se construit avec eux
n'est pas celle d'un corps quelconque (on a déjà noté qu'il serait trop incomplet),

mais celle de la somme des instruments dont un guerrier dispose pour
mener son combat.

Dans le détail cependant, les tentatives d'explication précédentes ne
convainquent pas entièrement. Une justification bien meilleure du choix des

mots «Tête» et «Arme» nous est peut-être offerte par la mythologie. On a vu
plus haut en effet que dans la liste des Vidyänga du Matahgapâramesvara, la
Tête était nommée «Brahmasiras», et l'Arme, «Päsupatästra». Ces noms,
qui sont ceux de deux armes magiques parmi les plus célèbres du
Mahâbhârata"1, conviennent parfaitement à des vidyänga, des instruments

128 On a vu que les Àgama proposaient une interprétation des Membres valable pour le rite
de sakalîkarana sur le corps de l'officiant; et une autre, qui s'applique aux Membres dans
la condition où ils sont «dissous» dans le Dieu. Aucune de ces deux conceptions ne peut
justifier le choix des termes «Cœur», etc., lorsqu'ils s'appliquent encore à des fragments
de mantra ou aux formules construites sur eux.

129 Voir le nom du Cœur, «Vidyâdhipa», dans la série des Vidyâriga.
130 Rappelons que cet Ariga est considéré comme terrible (raudra). Cela n'empêche pas qu'il

ait aussi un aspect bienfaisant, comme en témoignent nombre de rituels centrés autour
du netramantra. Voir H. Brunner, art. cité à la n. 90, passim.

131 Toutes deux sont données par Siva à Arjuna: la première, par l'intermédiaire d'Agastya,
Agnivesa et Drona; la seconde, directement. Il faut vraisemblablement les voir l'une et



LES MEMBRES DE SIVA 127

de magie. Ne seraient-ils pas antérieurs aux formes simplifiées «Siras» et
«Astra» des listes courantes de Membres, et ne devrions-nous pas toujours
les lire derrière ces formes? Pour que le groupe d'Anga reste homogène, il
faudrait cependant trouver une origine analogue pour «Hrdaya», «Sikhâ»
et «Varman». De toutes façons, l'image d'un guerrier armé continue à

s'imposer, et même plus que jamais, si l'on opère ce détour par le mythe.
Mais pourquoi, se demandera-t-on peut-être, faut-il que les Mantra

envisagés dans les Agama soient des Dieux guerriers? La réponse nous paraît
toute simple. Les Agama ont puisé leur conception des mantra et des Mantra
dans une science beaucoup plus ancienne et beaucoup plus générale, la
«Science des mantra» (mantrasastra), science magique, visant à des résultats
bien concrets. Agama et Tantra, vichnouïtes aussi bien que sivaïtes, abondent

en prescriptions de cet ordre, où les mantra jouent le rôle principal.
Qu'il s'agisse de gagner la prospérité, la longévité, un royaume, une femme,
de chasser les mauvais esprits ou les rats ou d'éliminer les gêneurs, c'est à un
mantra que l'on fait appel, ou plutôt au Mantra qu'il représente. Celui-ci
devra lutter pour lesâdhaka qui l'a invoqué: chasser le Mal ou les Obstacles,
apporter de la nourriture ou des richesses, jeter la discorde entre les ennemis,
les chasser, voire les tuer. Très souvent il aura à combattre contre le Mantra
utilisé par le magicien du camp opposé, annulant ses effets ou les retournant
contre leur auteur132. Rien d'étonnant alors à voir les Mantra - c'est-à-dire les

Dieux - armés comme pour la guerre. Et ce sont les Anga qui pour chacun
représentent les différents aspects de son pouvoir, et par là, les sources de la
puissance dont l'initié «qui connaît le mantra» (mantravid) peut disposer.
«D'abord je dirai le Mantra à la triple efficacité, avec ses Membres, avec les

mudrâ qui l'accompagnent, ce Mantra suprême qui sauve tous [les
hommes]»133, dit le Netra Tantra en introduisant sa description du Mantra «Netra»,

ou «Mrtyujit», qui est le Mantra central de cet ouvrage. Et plus loin, au
moment où il va traiter des Membres: «Maintenant je parlerai des Anga,
grâce auxquels celui qui s'en pourvoit réussit.»134 Le commentateur, Ksemaräja,

explique que le sujet de cette dernière phrase est le sâdhaka, c'est-à-dire

l'autre comme des formules magiques. Le composé «brahmasiras» donne lieu à plusieurs
lectures, dont l'une accepte brahman dans le sens de «magie» relevé par Goudriaan
(Mâyâ..., p. 64-65).

132 Voir H. Brunner, art. cité à la n. 90, pp. 181-183 en particulier.
133 Netra Tantra (réf. n. 96), 2, 12. Le passage est traduit ici en fonction du commentaire

qu'en donne Ksemaräja. Le Netra Tantra est un texte du Nord, mais la perspective des

Àgama n'est pas différente en ce qui concerne notre problème.
134 Ibid., 2, 28 et comm.



128 HELENE BRUNNER

un adorateur en quête de résultats précis; et que celui-ci doit, afin de réussir
dans son entreprise, entourer le dieu (ici, Netra) de ses Membres pour chacun
des rites qu'il accomplit. On voit qu'un Dieu sans Anga ne serait pas
nécessairement un Dieu sans forme; ce serait un Dieu sans pouvoirs, un Dieu qui
ne serait donc d'aucune utilité pratique pour l'adorateur en quête de protection

ou d'appui.
Or ce type d'adorateur - le sädhaka -135 est partout présent dans les

Agama, qui semblent même essentiellement écrits pour lui, et qui reconnaissent

en tout cas très ouvertement la légitimité d'une foule de besoins ou de

désirs vers lesquels ils ouvrent des voies à leurs fidèles, le désir de libération
n'étant que la fine pointe de l'énorme pyramide que constitue l'accumulation
hiérarchisée de tous les autres. Insister sur la nécessité pour un mantra d'être
efficace n'est donc pas sortir du champ des Agama. Tout officiant d'ailleurs,
quel que soit son grade et ses visées, est un manieur de mantra - un manipulateur

d'Energie. Même dans le rituel le plus épuré, le rituel quotidien de Siva

ou celui de la dïksâli6, et même dans les manuels les plus récents, on voit à

chaque instant Yäcärya se servir de la Cuirasse pour protéger tel ou tel objet
fragile, de l'Arme pour écarter les Puissances hostiles ou constituer un rempart

qu'elles ne sauront franchir, du Cœur pour former un écrin, etc.
Derrière tout cela se profile une magie consciente, que la forme présente du rituel
ne voile que très partiellement. Certes, l'action que l'on fait accomplir par un
Anga n'est pas toujours en accord avec la vertu particulière de ce Membre. Il
existe, nous l'avons dit, des actions banales où le choix du mantra ne s'impose

pas, et des séries figées où les ahgamantra se succèdent sans raison valable,

souvent d'ailleurs mêlés aux brahmamantra avec qui on a pris l'habitude
de les associer. Mais il suffit de quelques cas typiques pour que notre vision
des Membres, tout au moins de l'origine des Membres soit justifiée.

On observera que cette interprétation n'est pas totalement incompatible
avec la thèse du Mrgendra selon laquelle les Membres déposés sur le corps de

l'officiant représenteraient des armes protectrices (raksâhga: voir p. 107). Il
vaut mieux cependant conserver pour l'adorateur l'explication qui vaut pour
Siva, et penser qu'en s'identifiant à son Dieu, il place sur lui - il met à sa
disposition - les Armes mêmes dont le Dieu dispose naturellement.

Résumons-nous, en reprenant les phases principales du culte. Le centre de
celui-ci est un Dieu (ou une Déesse) à qui six Membres sont toujours ad-

135 Voir H. Brunner, «Le sädhaka, personnage oublié du sivaïsme du Sud», Journal Asia¬

tique CCLXIII, Paris, 1975; et SP3, eh. VII.
136 Pour le premier, voir SPI, ch. III; pour le second, SP3, ch. I à V.



LES MEMBRES DE SIVA 129

joints. Le premier acte que l'adorateur doit accomplir est d'inviter le Dieu à

entrer dans le support qu'il lui a préparé. Pour ce faire, il récite, selon la
technique appropriée, le mûlamantra qui exprime sur le plan sonore la divinité
choisie. Cet acte est le seul que l'on mentionne lorsqu'il s'agit de dieux
mineurs ou de cultes rapides137. Il est nécessaire et suffisant pour effectuer Yâ-

vâhana, car la divinité est présente dès que son mantra est récité. Toutes les

subtilités que nous trouvons dans nos textes à propos du culte de Siva
(distinction d'un Dieu sans forme et d'un Dieu avec forme; moments successifs
de la création du corps de ce dernier) sont visiblement surajoutées au plan
initial. Dans une seconde phase, dont on a vu que tous les rituels la notaient
séparément, l'adorateur étale, pour les mettre en évidence ou les placer à sa

disposition, les pouvoirs essentiels du Dieu ainsi évoqué: ce sont les Anga,
qui forment cercle autour de lui. Dans les cultes rapides, on note cette phase
juste après Yâvâhana, sans mentionner au préalable un hommage à des

Membres qui seraient encore inclus dans la divinité: à notre avis, cette
dernière conception aussi est le résultat d'une élaboration ultérieure. La
troisième phase est celle de l'hommage, et elle est suivie d'une répétition
systématique du mantra de base, puis des ahgamantra. Après cela, on pense que la

divinité, satisfaite, accordera à son fidèle, au bout d'un temps plus ou moins
long, le fruit qu'il désirait. Si le besoin s'en fait sentir, l'adorateur peut même
isoler l'un des Anga dont il connaît la vertu particulière, et le prendre comme
Dieu central; il lui associera alors des Membres, selon le schéma connu138.

Ainsi se multiplient, par un processus de bourgeonnement qui pourrait être

illimité, les possibilités d'intervention présentées par les déjà nombreuses
divinités.

Les cultes du dernier type sont évidemment des cultes intéressés. Mais
même les cultes des dieux principaux ont dû longtemps être de cette nature,
d'où probablement la vieille règle qui attachait une jâti à chaque Anga. Les

jâti ont leur pouvoir propre, que tout ouvrage de mantrasâstra tient à

rappeler139, et il est compréhensible qu'on les ait associées aux Anga,
chacune étant accolée à celui des Membres dont elle pouvait renforcer l'action;
tandis qu'elles sont étrangères au système formé par les Brahman. L'abandon

de la règle concernant ces terminaisons dans la pratique du culte quotidien

s'explique ainsi parfaitement si l'on admet qu'un mouvement de bascule

137 Voir SP3, pp. 526-530; Aj II, ch. 41 à 54; Netra Tantra, 3, 34. Le procès est à peine plus
compliqué (il s'y ajoute un mûrtimantra) en SPI, pp. 278-280.

138 Voir SP3, p. 528 (membres du Päsupatästra); Netra Tantra, 2, 29-33 et 3, 34b (membres
du mantra NETRA); etc.

139 Voir SP3, pp. 165-166, n. 12; et Goudriaan, Mâyâ..., pp. 72-75.



130 HÉLÈNE BRUNNER

a fait peu à peu passer au premier plan, dans nos textes, non plus le sädhaka
en quête de résultats égoïstes, mais Yäcärya, qui officie dans le temple pour le
bien de toute la communauté, et dont le rite privé lui-même doit être désintéressé.

Ce changement de perspective est certainement l'un des facteurs responsables

de la série de modifications qu'a subies le culte de Siva. Pour
comprendre ce que pouvaient bien représenter les Membres, nous avons tenté de
reconstituer la forme primitive du rituel en nous appuyant sur la structure
des cultes rapides et des cultes des dieux mineurs. Le chemin qui conduit de

ce stade (hypothétique mais très vraisemblable) à celui que la plupart des

Agama connaissent est cependant fort long. Sans nous attarder aux déviations

injustifiées (celle par exemple qui résulte d'une vision des Membres
comme Puissances équivalentes aux Brahman), essayons de le parcourir en
notant les enrichissements qui sont le fruit d'une modification de la visée ou
d'un approfondissement de la réflexion, et leur impact sur le statut avoué des

Membres.
La première transformation notable est un changement d'accent. Celui-

ci, au moins dans les textes, se déplace de la pratique magique à la spéculation.

Du Dieu conçu comme Mantra, et qui est donc avant tout Puissance
(Puissance efficace, manipulable par un initié), on en vient à concevoir un
Dieu qui est d'abord essentiellement Etre (tattva). Ce Dieu - Siva - s'offre dès

lors sous deux aspects: l'un transcendant ou indivis (niskala), l'autre
apparemment divisé (sakala). Transcendant, Siva est un Etre pur, Parasiva, ou une
Puissance pure, qui ne se manifeste pas sous forme de pouvoirs distincts. Les

Anga qui représentent ces pouvoirs sont toujours présents, mais on les
déclare résorbés ou dissous dans le Dieu (layâhga), et on les interprète comme
des modalités de sa nature essentielle. Le Siva qui manifeste sa Puissance -
Sadäsiva dans le culte âgamique - est considéré comme inférieur à Parasiva,
dont il est issu. Nos textes l'envisagent maintenant dans sa relation avec le
monde beaucoup plus volontiers que dans sa relation avec un adorateur
particulier qui attendrait de lui l'assouvissement de ses désirs140. De là sans
doute le glissement qui fait passer les Arïga au second plan, derrière des

Puissances venues probablement d'un tout autre horizon141, les Brahman, chargés

des cinq fonctions universelles. Les Membres n'ont en effet aucun rôle
dans le gouvernement du monde; et c'est très certainement la raison pour la-

140 Ce deuxième aspect existe pourtant, en particulier dans les Àgama qui, comme le Mrgen-
dra, traitent du culte privé. Voir aussi SP3, pp. 504-506 et n. 6 et 7 ad loc.

141 II faudrait bien sûr creuser cette dernière question, mais cela nous entraînerait beaucoup
trop loin, et nous préférons ne même pas l'aborder.



LES MEMBRES DE SIVA 131

quelle les chapitres doctrinaux qui nous instruisent sur Siva, et qui ne
s'intéressent qu'au Dieu cosmique, les passent sous silence. Cependant le Dieu ne
les a pas perdus, et l'adorateur est en mesure de les faire émerger hors de la
divinité pour les adorer séparément. Cette phase reproduit à nos yeux le culte

primitif et répond sans doute au même besoin: les Membres ainsi extériorisés,

c'est-à-dire les pouvoirs divins ainsi manifestés, peuvent satisfaire les
désirs personnels de l'adepte '42. Ils lui permettent en particulier d'obtenir toutes
sortes de bonnes choses et peuvent dès lors être appelés des bhogâhga, c'est-

à-dire des Membres permettant d'obtenir des jouissances - plus simplement,
des «instruments de jouissance». C'est du moins ainsi que nous suggérons
maintenant d'interpréter le terme. Les Brahman n'ont rien à faire dans le

même cercle; et, s'ils y sont placés par la plupart des Agama, c'est à la suite du

gauchissement de la vision qui fait d'eux des Puissances équivalentes aux
Anga143.

Une dernière complication, qui s'explique sans doute, comme on l'a vu,
par la nécessité de donner aux matériaux anciens tolérés à l'intérieur d'une
structure nouvelle une place subordonnée, aboutit au dédoublement de la
notion de Membres en Sivänga et Vidyänga, et se poursuit dans quelques
texts par une réinterprétation totale de ces derniers, qui passent du côté des

Brahman et contribuent à construire le corps de Siva.
Ainsi avons-nous reconstitué, ou presque, la riche complexité dont nous

étions partis. Mais au lieu de se présenter comme un chaos, elle s'explique et

s'ordonne autour de lignes de force qui n'étaient pas visibles au départ. Il a
fallu pour cela écarter les déblais, creuser, retrouver les traces des fondations,
identifier quelques objets héréroclites et reconnaître les additions et changements

de plan apportés par les siècles successifs. Une structure initiale,
certainement sommaire mais qui semble fonctionnelle, a fini par apparaître, à

partir de laquelle les aménagements ultérieurs peuvent se comprendre. L'ar-

142 Le culte des âvaranadevatâ est accompli pour satisfaire les différents désirs de l'adorateur
privé (voir Mrg, kp, 8,44-46) ou, s'il s'agit d'un rituel public, les différents besoins d'une
communauté. Que l'adoration du seul garbhâvarana pendant le culte quotidien d'un initié

quelconque ait aussi ce but (rarement souligné, le plus souvent nié de nos jours) est

établi par un mot d'Aghorasiva, qui introduit l'expression des souhaits particuliers
(kâmya) au début du rite d'adoration des bhogâhga: «tato brahmâhgâni layâhgasthâ-
nesu sampüjya, kämyäni vijhâpya, âvaranapûjârtham adhyesya...» (Aghorasiva-pad-
dhati, p. 107).

143 II ne s'agit pas de nier que les cinq Brahman soient aussi des instruments de magie. (Voir
d'ailleurs Mrg, kp, 3, 41-49 et comm.: à chaque fonction cosmique de Sadäsiva correspond

une ou plusieurs fonctions «magiques» concernant le sädhaka.) Tous les Mantra le

sont. Mais cela n'en fait pas des Puissances équivalentes aux Ariga.



132 HELENE BRUNNER

chéologue sait bien cependant que son interprétation est provisoire, et que
des fouilles plus étendues dans le champ âgamique, ou des études comparatives

prenant en considération d'autres secteurs du tantrisme, peuvent exiger
sa révision. Il s'estimera pleinement satisfait si ses hypothèses audacieuses

ont pour effet de susciter de nouvelles recherches dans un domaine encore
très mal exploré.


	Les membres de Śiva

