Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 40 (1986)

Heft: 2

Artikel: Les membres de iva

Autor: Brunner, Héléne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146759

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES MEMBRES DE SIVA

HELENE BRUNNER

Dans la forme tantrique du culte de Siva, celle que 'on trouve exposée dans
les Agama de I’école dualiste dite «du Sud» comme dans les Tantra de I’école
moniste dite «du Nord»', celle que les traités sakza ont retenue, celle enfin

1 Les appellations «du Sud» et «du Nord» accolées aux deux écoles Sivaites principales in-
diquent la région ol chacune a fini par se cantonner, non celle ol elle est née. Par ailleurs,
la distinction entre des Agama dualistes et des Tantra monistes n’a guére de raison d’étre,
les A gama parlant le plus souvent d’eux-mémes comme de Tantra; nous ne la maintenons
que pour nous conformer a une tradition du Sud, maintenant bien établie.

Cet article se fonde surtout sur les Agama et les manuels de I’école dualiste. On s’est ef-
forcé de renvoyer a peu prés uniquement a ceux qui sont aisément accessibles, en particu-
lier aux Agama ou études qui ont paru dans les Publications de I'Institut Francais de
Pondichéry (IFI), ainsi qu’aux textes édités en Inde récemment en écriture nagari. Les in-
dications bibliographiques correspondantes sont regroupées ci-dessous, avec les abrévia-
tions utilisées dans les notes:

Ajlet AjII:

MatP:

Mrg, kp et cp:

Id.:

Mrg, vp et yp:

PKam:
Raulet Raull:

Sark:

Ajitagama, éd. crit. par N. R. BHATT, Publ. IFI No 24, Pondichéry;
vol. I, 1964, vol. 11, 1967.

Matangaparamesvaragama, avec le comm. de Bhatta Ramakantha,
éd. crit. par N. R. BHATT;

- vidyapada (vp), Publ. IFI No 56, Pondichéry 1977

- kriya-, yoga- et caryapada (kp, yp, cp), Publ. IFI No 65, Pondi-
chéry 1982.

Mrgendragama (kriyapada et caryapada), avec le comm. de Bhatta
Narayanakantha, éd. crit. par N. R. BHATT, Publ. IFI No 23, Pondi-
chéry 1962,

Mrgendragama, Section des Rites et Section du Comportement,
Trad., Intr. et Notes par Hélene BRUNNER-LACHAUX, Publ. IFI No
69, Pondichéry 1985.

Mrgendragama, Sections de la Doctrine et du Yoga, avec la vrtti de
Bhatta Narayanakantha et la dipika d’Aghorasivacarya, Trad., Intr.
et Notes par Michel HuLin, Publ. IFI No 63, Pondichéry 1980. (On
trouvera 13, p. 382, les indications bibliographiques concernant les
deux éditions de ce texte.)

Kamikagama, purvabhagah (éditeur C. Swaminathasivacarya),
Madras 1975.

Rauravagama, éd. crit. par N.R. BHATT, Publ. IFI No 18, Pondi-
chéry; vol. 1, 1961, vol. I1, 1972.

Sardhatrisatikalottaragama, avec le comm. de Bhatta Rama-
kantha, éd. crit. par N. R. BHATT, Publ. IFI No 61, Pondichéry 1979.



90 HELENE BRUNNER

qui est mise en ceuvre dans 'immense majorité des temples de I’Inde contem-
poraine, on voit toujours le Dieu accompagné de cinq ou six Puissances qui
lui sont inséparablement liées et que ’'on nomme ses «Membres» (Anga). Ce
sont, dans un ordre immuable pour les quatre premiers: le Coeur (Hrdaya), la
Téte (Siras), la Touffe (Sikha), la Cuirasse (Varman), les Yeux (Netra), qui
peuvent manquer, et I’Arme (Astra). Les pages qui suivent tentent de préci-
ser, du point de vue des Agama dualistes, le statut et la fonction de ce groupe
de divinités.

Nous suivrons d’abord le déroulement du culte, en nous bornant au culte
quotidien - car les autres, ceux que I’on accomplit dans certaines occasions
spéciales, n’en sont que le développement -, et, dans le culte quotidien, en
n’envisageant que le culte extérieur - car le culte dit «intérieur» qui le précéde
en reproduit d’avance, sous forme mentale, exactement tous les détails.

Le premier modéle nous sera fourni par celui des Agama dont le nom est
le plus connu, le Kamikagama®. Avant d’inviter Siva a venir siéger dans le
support concret ou il a choisi de ’adorer, un /inga par exemple, ’officiant lui
a préparé un Trone formé par ’entassement de tous les existants du cosmos et
couronné par un lotus épanoui dans la coupe duquel sont les trois luminai-
res: Soleil, Lune et Feu®. Sur ce Trone, dont il projette par la pensée les divers
¢léments sur le socle matériel (pitha) du linga, ou qu’il imagine purement et
simplement si le culte se fait sur un mandala, un Vase d’eau ou toute autre
image, il doit installer le Dieu. Cette phase essentielle, sans laquelle aucun
acte d’adoration ne pourrait avoir lieu, comprend deux actes distincts: la
création du corps divin (qui, dans le Kamika, se fait elle-méme en deux
temps); et la descente du Dieu transcendant dans ce corps, a partir du lieu

SPI1, SP2, SP3: Somasambhupaddhati, Texte, traduction et Notes par Héléne
BRUNNER-LACHAUX, Publ. IFI No 25, Pondichéry; vol. I, 1963,
vol. II, 1968, vol. III, 1977. (Vol. 1V en préparation.)

Vat: Vatulasuddhakhya, édité deux fois. Nos références utilisent ’édi-
tion de Bangalore, publiée en 1958 sous le titre de Agamarahasya.

Pour la liste des Agama fondamentaux (Miilagama) et des Agama secondaires (Upa-

gama) qui leur sont attachés, voir Rau I, Pl. p. xix. Pour une bibliographie plus compléte,

voir Rau I1, pp. 223 sq. ou SP3, pp. 697 sq.

2 Lesinstructions de cet Agama se retrouvent dans le Mrgendra et elles sont suivies scrupu-
leusement par la plupart des auteurs de traités, en particulier par Aghorasiva (XII° s.)
dont la paddhati, qui s’appuie sur celle de Somasambhu tout en différant d’elle & plu-
sieurs égards, est encore en usage aujourd’hui (Kriyakramadyotika, avec le comm. de
Nirmalamani, Cidambaram 1927). On trouve les mémes dans un 7anfra de I’école du
Nord, le Svacchanda Tantra (SvI, Kashmir Series of Texts and Studies, Srinagar-
Bombay, 1921 a 1935, 5 vol.), ou elles s’appliquent a la forme de Siva nommée Bhairava.

3 PKam, 4, 288-324; plus simple en SPI, pp. 154-176.



LES MEMBRES DE SIVA 91

non situé ou il est censé résider. Notre Agama demande a lofficiant de faire
d’abord apparaitre sur le Trone - plus précisément, sur le réceptacle du lotus
qui en constitue le sommet - un corps trés subtil, sans caractéristiques parti-
culieres, qu’il nomme Forme (miirti) et qu’amene a I’existence la prononcia-
tion d’un seul mantra (le maurtimantra)*. Sur la base de cette mirti va se pré-
ciser la forme différenciée du Dieu: c’est ’'aspect nommé Sadasiva, bien
connu de I’iconographie, avec ses cinq visages, dont chacun porte trois yeux,
ses dix bras pourvus de différents attributs, etc.’. Le Kamika demande a
’adorateur, non seulement de se représenter cette forme avec intensité (c’est
la méditation, dhyana), mais encore de la «créer» en récitant une série de
mantra. En effet, le corps de Sadasiva ou, selon une autre perspective, le
corps de Siva nommé Sadasiva, est fait de la Puissance méme de Siva (sa
Sakti)®, aucune réalité d’ordre inférieur n’entrant dans sa composition’.
Aussi P'appelle-t-on «corps d’Energie» (saktadeha) plus souvent encore
«corps de Mantra» vidyadeha, avec vidya dans le sens de mantra®). Les Man-
tra ici, ce sont les aspects apparemment distincts de la Sakti de Siva, dont
’ensemble tient lieu de corps au Dieu supréme. Il faut soigneusement les dis-
tinguer des soixante-dix millions de Mantra que les Agama et les Tantraima-
ginent dans les mondes supérieurs®, toujours préts a répondre a ’appel des
hommes. Car ces Mantra-la sont des étres individuels (des anu) qui, bien que
presque délivrés et donc nantis d’une puissance quasi infinie, gardent une
trace d’impureté et ne sont pas faits de pure Puissance'®. Tout comme eux ce-

4 PKam, 4, 325.

5 PKam, 4,326-348; Aj 1, 20, 159-164; Rau 1, 10, 30-34; SPI, pp. 178-182. Le Mrg, kp, 4,
40-540 donne plusieurs possibilités, selon le fruit que recherche I’adorateur.

6 I1s’agit de la Sakti inhérente (samaveta) a Siva, et non de cette Sakti extérieure ou «em-
pruntée» que 'on nomme parigraha-sakti et qui, selon les Agama dualistes, n’est autre
que la matiére premiére subtile du monde. Voir SPI, p. xvi et P--S. FiLL10ZAT, «Le Tattva-
prakasa du Roi Bhojaw, in Journal Asiatique, CCLIX, 1971 (pp. 247-295), p. 261, s1. 3 et
comm.

7 1l arrive que I'on envisage pour Siva des «corps» d’une autre nature. On peut dire par
exemple que le corps de Siva est formé par I'univers entier, ou par les fattva, etc. La vision
est alors trés différente: il s’agit de corps dont la nature n’est pas coessentielle a Siva, et
qu’il occupe, ou pénétre, sans s’identifier avec eux. Dans toute notre étude, le mot
«corps» désignera uniquement le saktadeha.

8 Voir PKam, 4, 326; Mrg, kp, 3, 13b; Aj 1, 20, 172b; SPI, p. 179, [57b] et [57c].

L’identité vidya = mantra est affirmée a chaque instant et ne fait aucun doute. On la
retrouve dans les composés: Vidye§vara = Mantre$vara, etc.

9 Voir Mrg, vp, 4, 6-8 et P-S. FILLIOZAT, op. cit., p. 266.

10 Iis relévent de la catégorie «anu», les autres de la catégorie «Sakti». Le Mantra qu’est
Siva lui-méme forme la catégorie «Siva». Ainsi obtient-on une triade a laquelle les mai-
tres font trés souvent allusion.



92 HELENE BRUNNER

pendant, les Mantra de Siva sont représentés dans notre monde, chacun par
un certain son ou ensemble de sons: une syllabe ou une formule qui porte jus-
tement le nom de «mantra» et dont la prononciation correcte rend présente
la Puissance qu’elle désigne. Or Sadasiva résulte, si I’'on peut parler ainsi, de
la coalescence de cinq Mantra, couramment appelés «les cinq Brahman» (au
neutre) et qui sont, a partir du plus élevé: I§ana, Tat-Purusa, Aghora, Vama-
deva et Sadyojata, chacun étant responsable de I’'une des cinq grandes fonc-
tions du Dieu''. Pour «construire» Sadasiva, le Kamika demande donc assez
naturellement'? de réciter les formules qui représentent ces Brahman, et que
I’on nomme brahmamantra. Une premiére série de mantra courts crée le
corps du Dieu de facon schématique: ISANA'® faisant apparaitre la partie
ou se dessineront plus tard les tétes, TAT-PURUSA celle qui correspond aux
visages, AGHORA larégion du cocur, VAMADE VA celle du sexe et SADYO-
JATA celle des jambes'* (bien que la forme de ce dernier mantra, et surtout
les parties que vont créer ses kala, le mettent plut6t en correspondance avec
tout le corps). Les formules sont les suivantes:

11 Le texte scripturaire le plus souvent avancé ici est Mrg, vp, 3, 8a-15a (voir aussi 4a-5b).
Mais on pourrait en citer beaucoup d’autres. A5 1, 2, 32b, résume ainsi ’apparition de Sa-
dasiva a partir du Siva supréme: paricabrahmatanuh saksat sa sivo’bhit sadasivah. Voir
aussi Sark, 3, 18a.

Sur les cinq fonctions de Siva (srsti, sthiti, samhara, tirobhava et anugraha), voir P.S.
FILLIOZAT, op. cit., p. 264 (sI. 7); ou SPI, p.x. La répartition de ces fonctions entre les cinq
Brahman n’est pas absolument fixe, Tat-Purusa et Vamadeva étant responsables de la
sthiti et du tirobhava, soit dans cet ordre, soit dans ’ordre inverse. Sadyojata, Aghora et
I$ana assurent respectivement la srsti, le samhara et 'anugraha.

12 Dans la section concernée, il se contente en réalité de renvoyer d’un mot (PKam, 4, 349a)
a sa description du rite de sakalikarana (voir plus loin), ol cette «construction» du corps
divin est exposée en détails. C’est 4 cette section que nous renverrons aussi.

13 Les mots en capitales représentent des mantra (formules).

14 PKam, 4, 90-92. Selon une autre perspective, difficile & concilier avec celle qui com-
mande le rite actuel, les cing Brahman sont mis en correspondance avec les cinq visages
du Dieu et sont dés lors nommés «Vaktra». Les formules sont dans ce cas modifiées, le
mot «vaktra» étant introduit partout comme second terme du composé. Cette derniére
vision est celle des exposés théoriques, et elle prévaut dans les sections ou il est question
de méditation ou d’iconographie. Dans le rituel, les deux perspectives coexistent; et le
méme texte qui fait construire le corps du Dieu comme nous I’avons dit enjoint plus loin
d’offrir le repas, selon le but visé, dans la bouche d’I$ana, ou dans celle de Tat-Purusa, ou
dans toute autre. Certains ouvrages demandent toutefois de construire Sadasiva selon le
second schéma seul (voir par exemple A; I, 20, 168-170, d’ailleurs en désaccord avec 20,
81-84 qui traite du sakalikarana).



LES MEMBRES DE SIVA 93

«Om Hom I$ana-mirdhne namahy;
«Om Hem Tatpurusa-vaktraya namahy»;
«Om Hum Aghora-hrdayiaya namah»;
«Om Him Vamadeva-guhyaya namah»;
«Om Ham Sadyojata-miirtaye namah».

Une autre série de trente-huit mantra, obtenue par le découpage en par-
ties (kala) de cinq brahmamantra plus longs'®, crée ensuite le corps dans tous
ses détails: les cing kala I’ ISANA construisent les cinq tétes, les quatre kala
de TAT-PURUSA, les quatre visages, etc.'®. Les régions du corps ainsi cons-
truites par les kala sont parfois appelées anga, dans le sens habituel de «par-
tie d’'un tout», mais ce ne sont pas les Anga que nous étudions et dont nous
avons donné la liste: ces derniers n’interviennent pas dans la formation du
corps divin. Ils apparaitront un peu plus tard dans le rituel.

Notons avant d’aller plus loin que certains textes, dont le manuel (pad-
dhati) écrit par un maitre du XI® siécle nommé Somasambhu, nous pro-
posent un autre modele pour le méme rite. D’une part, ils ne font pas la dis-
tinction entre une /miirti subtile et un «corps de mantra» différencié. D’autre
part et surtout, ils n’utilisent pas les brahmamantra pour «construire» Sa-
dasiva. Une méditation intense, par laquelle 'adorateur se représente chaque
trait du Dieu et projette I'image obtenue sur le support aniconique du culte,
remplace le long procés que nous avons décrit. Un seul mantra, appelé marti-
mantra, annonce sous la forme d’'un hommage que Sadasiva est présent, et
installé sur le Trone'". Les ouvrages du premier groupe, on I’a vu, enjoignent
aussi la méditation sur Sadasiva et la prononciation du mirrtimantra; mais

15 On trouvera ces mantra, qui viennent du Taittirlya Aranyaka, ainsi que les formules
construites & partir de leurs 38 kala, en Rau I, pp. 22-25 (et note 20).

16 Le cinquiéme visage (invisible si I’on en croit la plupart des textes) n’est pas construit par
Tat-Purusa, mais par I$ana, en méme temps que la téte supérieure.

Notons que plusieurs textes se contentent de la premiére série de formules. Parmi ceux
qui utilisent successivement les deux séries, et donc envisagent comme ici plusieurs
étapes dans la formation du «corps» divin, citons le SVI, dont le commentaire par
Ksemaraja est intéressant. Ksemaraja explique la que la récitation de formules courtes
(1, 45b-46: ces formules ne différent que par leurs bija de celles que les maitres de ’école
du Sud utilisent) crée une miirti qui ressemble & un baton, car les parties du corps divin
n’y sont pas séparées; tandis que la récitation des 38 kaldmantra (1, 47-59a) fait apparai-
tre sur ce premier support des parties distinctes. Dans ce texte, un mantra de 32 syllabes,
sur lequel nous aurons a revenir, et qui s’interpose entre I’évocation de la mizrti subtile ini-
tiale (cinmarti) et 1a récitation des cinq Brahman, a auparavant rendu présent ce qui sem-
ble étre le Bhairava sakala (1, 41-44). Le procés est donc particuliérement compliqué.

17 SPI, p. 184.



94 HELENE BRUNNER

apparemment ils ne trouvent pas cela suffisant (peut-on voir l1a un signe de
relative modernité?) pour créer la forme composée (sakala) qu’est
Sadasiva'®.

La phase suivante est la méme pour les deux groupes d’ouvrages. Elle
consiste a faire descendre, dans le corps de Mantra, ce qui en représente
I’ame, a savoir le Siva supréme, indivis (niskala), sans forme, inaccessible &
I'imagination: Parasiva. Cet acte, qui se nomme Invite (@avahana, exactement
I’acte par laquel on fait venir, on améne a soi)'® est accompli par la pronon-
ciation correcte du mantra fondamental (mizlamantra) de Siva, accompagné
d’un exercice de yogatrés particulier®’. Le Kamika - et les auteurs de manuels
I’imiteront sur ce point - s’attache a expliquer comment un tel acte est com-
patible avec 'omniprésence divine, qui semble a priori exclure toute idée
d’absence comme toute idée de mouvement. Refusant la vision naive évo-
quée par le terme d’avahana, il assure que ce rite a simplement pour but de
manifester dans le support matériel du culte, grace a la récitation du mantra,
le Dieu qui y était déja présent; exactement comme on peut, par friction, ma-

18 Sadasiva ayant des parties (tétes, visages, etc.) distinctes peut légitimement étre qualifié
de sakala; aussi ’acte par lequel on lui donne ces parties est-il parfois appelé sakalika-
rana. Ce dernier terme, toutefois, n’est pas employé exactement dans le méme sens par
tous les textes. Par ailleurs, le qualificatif de sakala est parfois réservé aux formes de Siva
plus spécifiques (les différentes miirti, qui montrent le Dieu dans des attitudes variées), et
’on dit alors de Sadasiva qu’il est sakala-niskala, «a la fois divis et indivis», I’'expression
étant d’ailleurs justifiée différemment ici et 1a. Ces nuances ne sont pas fondamentales et
nous pouvons nous en tenir a 'opposition essentielle entre un Dieu (apparemment) di-
visé, sakala, et un Dieu indivis, niskala.

19 Le terme d’@vahana est parfois appliqué a tout le procés dont nous parlons. Il est pour-
tant réguliérement défini par la manifestation (ou la descente) du niskala dans le sekala:
vyaktam kuryad visesena niskalam sakalatmani /
paravahanam evoktam sivamantra-niyantranat //

(texte cité par le commentateur de Somasambhu, et trés proche de PKam, 4, 351b-352a).
Voir aussi SvT, 2, 53b, comm.

20 SPI, pp. 186-188 et PKam, 4, 349b-358. Détails sur cette prononciation en SP3, pp.
380-394. Dans le procés de I’'avahana, 1a montée du mantra a 'intérieur du corps subtil
de l'officiant jusqu’au séjour supréme au-dessus de la téte est suivie d’'une redescente,
jusqu’aux narines, puis d’une expulsion a ’extérieur qui ameéne enfin le mantra jusqu’a la
Forme, ou il s’installe - c’est-a-dire ou le Dieu qu’il représente s’installe.

Le malamantra dont il est question est le bija de Siva (HAUM ou KSAUM selon les
Agama). C’est lui seul qui est efficace dans le procés décrit, et si les mots «$ivaya namah»
sont ajoutés, ce n'est qu’a I'extréme fin, lorsque le Dieu est déja descendu dans son corps.

Dans le Svacchanda (1, 69), ce mizlamantra est qualifié de niskala, comme le Dieu qu’il
exprime; tandis que le mantra de 32 syllabes utilisé dans la phase précédente est dit sakala
(voir plus loin).



LES MEMBRES DE SIVA 95

nifester dans un morceau de bois le feu qui s’y trouvait déja?!. Le méme texte
ajoute encore que, si I'on a pu «déplacer» Siva pendant le processus de yoga
dont nous avons parlé, c’est que le mantra a donné un «corps» - et donc, des
limites - au Dieu omniprésent?2. Cette derniére précision, qui ne nie pas le
fait méme du déplacement, n’est peut-étre pas trés aisément compatible avec
la précédente. Elle montre en tout cas que les adeptes $ivaites, en dépit de
leurs tentatives d’ajuster le rite a la doctrine, n’ont pas vraiment abandonné
ce qui est de toute évidence la vision primitive de I’Invite: 'appel d’un Dieu
lointain dans le support voulu.

L’Invite est suivie de trois rites: sthapana, sannidhana, nirodhana*®, qui
ont respectivement pour objet de fixer Siva dans son support, de le rendre
réellement présent, c’est-a-dire attentif a ce qui va se passer, et de ’empécher
de quitter avant I’heure I’image ou on I’a installé. Un quatriéme rite (ava-
kunthana) isole le Dieu des influences mauvaises en I’entourant d’une cui-
rasse protectrice. Il va sans dire que I’interprétation de ces rites a évolué dans
le méme sens que celle de I’avahana; mais les termes dont on les désigne sont
suffisamment parlants pour permettre de saisir les croyances propres au mi-
lieu qui les a imaginés.

C’est en ce point précis du rituel que nous rencontrons les Anga. La plu-
part des textes demandent en effet de pourvoir maintenant de ses Membres le
Dieu que 'on vient de placer devant soi. L’officiant lui donnera donc un
Cceur, une Téte, une Touffe, une Cuirasse, des Yeux (trois) et une Arme?*, en
récitant les formules qui les évoquent (les angamantra), dont la forme cou-
rante est:

«Om Ham Hrdayaya namah»;
«Om Him Sirase namahy;

«Om Hiim Sikhayai namah»;
«Om Haim Kavacaya namah»y;
«Om Haum Netrebhyo namah»;
«Om Hah Astraya namah»?.

21 PKam, 4, 352.

22 Ibid., 356. 11 s’agit cette fois du corps sonore créé par la prononciation du mitlamantra
lui-méme. On voit ’'ambiguité de cette notion de «corps».

23 SPI, pp. 188-192; PKam, 4, 359-361; Aj 11, 40, 72-73. Rau 1, kp, 10, 38.

24 PKam, 4, 362b-366; SPI, p. 194 (moins explicite, mais la suite confirme que le rite est le
méme); Sark, 2, 12; MatP, kp, 69b (qui renvoie pour les détails a 3, 28-29).

25 Aghorasiva donne ces mantra in extenso a ’occasion du sakalikarana. Texte cité en SPI,
p. 324.



96 HELENE BRUNNER

Les Membres de Siva ont donc fait leur entrée dans le culte immédiate-
ment apres I’@vahana du Siva supréme. Tout se passe comme s’ils lui étaient
liés2e.

On les retrouve a un stade ultérieur. Aprés avoir rendu au Dieu les hom-
mages convenables, dont le nombre varie selon le cas?’, 'officiant élargit son
culte en adorant autour de Siva, sur des cercles de plus en plus extérieurs, dif-
férentes divinités qu’il doit d’abord inviter et installer. Le cercle qui entoure
immédiatement Siva nous intéresse seul ici. C’est le seul d’ailleurs qui doive
étre présent dans tous les cultes, car il comprend des divinités qui font en réa-
lité partie du Dieu lui-méme. La plupart des ouvrages le nomment garbhava-
rana. D’autres pensent apparemment que les Puissances qui le constituent
sont trop intimement liées & Siva pour pouvoir &tre nommées «Dieux de I’en-
tourage» (avaranadevata); ils numérotent alors les cercles a partir du
suivant?®. Il ne s’agit pas d’une opposition réelle entre deux conceptions,
mais d’une question de vocabulaire qui ne nous retiendra pas. Plus significa-
tives certainement sont les différences entre nos textes au sujet de la composi-
tion de ce cercle intérieur. Nous nous bornerons aux ouvrages que nous
avons suivis jusqu’ici, car ce sont eux qui commandent la tradition qui a sur-
vécu. L’un, le Kamika, place dans le garbhavarana a la fois les Brahman et
les Anga?®. L’autre, c’est-a-dire la paddhati de Somasambhu, n’y installe que

26 D’ou I’expression employée par Somasambhu: sadangena samayuktam ... param sivam
(SPI, p. 187, s1. 63) et qui nous avait embarrassée, car nous voulions associer les Anga a
la forme sakala de Siva. On va revenir sur ce point.

27 Voir SPI, pp. 196-206 et PKam, 4, 369-447. La puja commence par des libations d’eau
sur les pieds du Dieu, et se poursuit plus ou moins loin. Elle comprend au moins des ablu-
tions élaborées, le rhabillage et la décoration du Dieu - c’est-a-dire de ’image concréte
qui le représente —, un repas, et souvent 'offrande de chants et de danses.

28 Le premier cas est représenté par le PKam, 4, 448-494 (qui décrit des puija allant jusqu’a
cing @varana) et SP1, pp. 208-210 (un seul @varana). Le second est illustré par Mrg, kp. 3,
18-26b.

29 PKam, 4, 448-457. Méme chose dans le Svacchanda (2, 106-113), la paddhati d’Aghora-
$iva (réf. n. 2) et presque tous les manuels. Le PKam cependant, aprés avoir donné les ins-
tructions relatives aux différents avarana, ajoute que lorsque le culte ne comporte quun
dvarana, celui-ci peut-étre constitué des Brahman et des Anga, ou des Anga seuls, ou des
Brahman seuls (4, 491).

Pour une vue d’ensemble sur la composition des différents @varana selon les Agama,
voir SarK, Intr., pp. lvi-Ixix (texte sanskrit) ou xv-xix (résumé francais).

Nous éliminons volontairement de notre étude les cas ou le garbhd@varana comporte
d’autres divinités que les Brahman et les Anga. Il faudrait les examiner de prés, chacun
dans le contexte rituel de I’ Agama qui ’enjoint. Les manuels courants ne connaissent pas
ces complications. Ils suivent le PKam ou Somasambhu.



LES MEMBRES DE SIVA 97

les Anga®. Cette opposition est a rapprocher de celle que nous avons relevée
dans la technique de construction du corps divin, ou le Kamika faisait réciter
les brahmamantra, alors que Somasambhu ne le jugeait pas nécessaire. Nous
la retrouverons plus loin.

Mais revenons au rite lui-méme. Il est dicté par le souci de rendre un hom-
mage individuel & des Puissances qui font naturellement partie du Dieu,
mais que I’on peut extérioriser et concevoir un moment comme des divinités
indépendantes. Soucieux du détail, le Kamika nous explique ou il faut aller
les chercher: ce sera dans le corps méme de Siva, puisqu’ils le constituent
(Brahman) ou lui ont été associés (Anga). On les trouvera les uns et les autres
a la place exacte ou on les avait «déposés», prenant les Brahman «a la téte,
etc.» et les Anga «au coeur, etc.»*'; et ceci, sans que cesse I'existence en Sivade
ces Dieux qui n’en sont que des aspects ou des pouvoirs. Comme le dit un
commentateur, on les prend sans les dter, «comme on prend une flamme a
une autre flamme»?*2.

Les Membres de Siva, lorsqu’ils sont vus a intérieur du Dieu, se nom-
ment layanga, «Membres dissous - ou résorbés». Séparés, ils sont désignés
par les expressions bahiranga, «Membres extérieurs» ou bhoganga, «Mem-
bres servant a (?) la jouissance»**. L’officiant les dispose autour de Siva de la
facon suivante: le Coeur au Sud-Est, la Téte au Nord-Est, la Touffe au Sud-
Ouest et la Cuirasse au Nord-Ouest; tandis qu’Astra, démultiplié, occupe les

30 SPI, pp. 208-210.

31 PKam, 4, 456b:
murdhadibhyo hrdadibhyas tv anetavyah prabhor ime;
ce qui signifie, pour les Brahman: tétes, visages, cceur, sexe et jambes; et, pour les Anga,
comme on le verra plus loin: coeur, téte, touffe de cheveux, poitrine, yeux et mains. Ail-
leurs, songeant probablement 2 la distribution des Brahman selon les cinq Visages (voir
n. 14), on demande de les prendre 13, chacun sur le Visage auquel il s’identifie. Voir n.
suiv.

32 paficabrahma-sadangani devasya paritas tatah /
vaktrebhyas tat-tad-angebhyo dipad dipavad aharet //

(Vijayagama, cité par Nirmalamani dans son commentaire a la paddhati d’Aghorasiva
[réf. n. 2], p. 109.)

33 On proposera plus loin une interprétation vraisemblable de ce terme, dont le sens n’est
pas évident, pas plus que celui de bhogasthana utilisé pour désigner 'emplacement que
ces divinités occupent lorsqu’on les adore ainsi isolément. Voir SPI, p. 208, n. 1. Il semble
entout cas que le terme de Bhoganga s’applique en droit aux seuls Anga, et qu’il ait été in-
diment étendu a ’ensemble des Anga et des Brahman par les auteurs qui, comme Agho-
radiva, installent ces onze divinités sur leur garbhavarana.



98

HELENE BRUNNER

directions principales**. Les Yeux, lorsqu’ils sont nommés dans ce contexte,
trouvent leur place au centre, 12 ou est Siva lui-méme**. On aboutit  la struc-
ture représentée par la figure 1. Lorsque le cercle comprend aussi les cinq
Brahman, on installe ces derniers un peu plus prés du centre que les Anga,
chacun dans la direction du Visage avec lequel il s’identifie. La structure ob-
tenue est donnée par la figure 2.

(Quest) ...

Fig. 1

(Nord) (N?rd)
; A
ASTRA VEM
o p
KAVACA Sums KAVAC A SIRAS
ASTRA — . SIVA ASTRA ... (Est) (Ouest) ... A + SAD SWA TAT-P + A ...
(et NETRA) + ISANA
/ / (et N.)
SIKHA HRDAYA SIKHA HRDAYA
. b - \ AGH. /

AS‘I.‘RA
. (Sud)

(Sud)

Fig.2

A = ASTRA
N = NETRA

Dans I’un et ’autre cas, les divinités prennent place sur le lotus épanoui

qui couronne le Trone de Siva et au centre duquel régne déja le Dieu?. Elles

34 Ceci, selon la trés grande majorité des Agama. Quelques textes isolés (dont 1'4jita et le

35

Parva-Karana) placent un seul Astra, au Sud. Par ailleurs, le Suprabheda, suivi par un
nombre non négligeable de manuels, adopte une disposition différente pour les quatre
premiers Anga: S-E., S.-O., N.-O. et N.-E. pour Hrdaya, Siras, Sikha et Kavaca. Le Ma-
kuta a encore une autre version. Si bien que nous croyons vain de chercher une significa-
tion symbolique a la structure représentée par ces Membres (ou par ’ensemble des Anga
et des Brahman).

On notera que Netra a le méme bija que Siva lui-méme; HAUM, ce qui souligne son sta-
tut spécial parmi les Anga. Souvent les Yeux se confondent si bien avec Siva qu’on ne les
nomme pas parmi les Bhoganga (ex.: SPI). 11 arrive cependant qu’on les place avec I$ana
au N.-E. Voir n. suiv.

36 Si les Brahman sont présents, il y a donc superposition du Brahman nommé I$ana et de

Siva lui-méme. Peut-on en déduire qu’ils ne devraient pas &tre présents? Certains textes
tournent la difficulté en installant I$ana et Netra au Nord-Est, ce qui est possible puisque
cette direction est la projection plane du demi-axe vertical qui joint le centre au zénith, et
gu’elle peut toujours étre considérée comme équivalente au centre lui-méme; mais, ce fai-
sant, ils détruisent la parfaite symétrie de la structure de ce premier @varana.

(Est)



LES MEMBRES DE SIVA 99

sont vues sous un aspect anthropomorphe et se distinguent les unes des au-
tres essentiellement par leur couleur. Selon la version la plus courante, qui est
celle du Kamika, et en se bornant aux Anga: le Ceeur est blanc, la Téte dorée,
la Touffe semblable & un éclair (ailleurs: rouge), la Cuirasse est sombre et As-
tra brun (kapila), tandis que les Yeux sont simplement «comme des lumie-
res»’’. Chacun des Anga a cinq visages, dix bras, toutes sortes d’ornements;
il ressemble a un bel adolescent de dix-huit ans, éternellement jeune. Cer-
tains textes toutefois, se souvenant que Sikha est un nom féminin, représen-
tent la Touffe par une Déesse. Une distinction généralement acceptée: les
quatre premiers Anga sont aimables, tandis que Netra et Astra sont
féroces?.

Une fois installés comme on vient de le dire, les Anga (ou les Brahman et
les Anga) sont 'objet d’hommages a peine moins élaborés que ceux que I'on
arendus a Siva.

Tels sont les enseignements sur les Anga que le culte quotidien nous four-
nit. Ils sont confirmés, et en un certain sens complétés, par la description,
donnée par tous les textes, d’une phase essentielle de la préparation de I'offi-
ciant. Celui-ci en effet, avant de commencer son culte, doit s’identifier au
Dieu qu’il va adorer par une transmutation quasi magique de son étre, qui ne
dure que le temps du culte et doit étre répétée pour chacun des cultes de la
journée. Avant un culte a Siva, il doit «devenir Sivay, et 'opération prend le
nom de sivikarana®®. Elle s’accomplit grace a ’effet conjoint de mantra con-
venablement récités et d’une représentation mentale intense. Pendant une
premiére phase, négative, nommée bhirtasuddhi ou atmasuddhi*’, 'adora-
teur détruit son corps naturel fait des produits de la maya*', et en particulier
des cinq éléments (bhiita) congus comme englobant, a eux cing, tout le reste.

37 PKam, 4, 451b-456a. Ce passage, de méme que les lignes qui le précédent et qui concer-
nent les Brahman, se retrouve intégralement dans le Svacchanda (SvT; 4, 107-113), avec
des variantes minimes mais une ligne de plus. Voir aussi SP/, p. 210.

38 Vat, angabhedapatala, 89; Parva-Karana, 2, 23a. Voir aussi SPI, p. 82, a propos des
Anga du Soleil (Netra n’est pas nommé). Les Anga ainsi détachés du Dieu central sont ra-
rement représentés par 'iconographie. M.-Th. DE MALLMANN (Les Enseignements icono-
graphiques de I’Agni-Purana, Paris 1963, pp. 93-94) signale cependant une représenta-
tion figurée des six Anga de Suirya, ol ceux-ci font des gestes révélant leur identité (jamais
enjoints par les textes que nous connaissons).

39 Voir SPJ, p. 130, fin de lan. 3.

40 Ibid., pp. 102-130.

41 Rappelons que la maya est dans I’école une matiére subtile qui, sous I’action d’un délégué
de Siva, produit la série des réalités secondes (fattva) qui sont les briques dont les mondes
dits «impurs» sont faits. Voir SPI, pp. xvi sq.



100 HELENE BRUNNER

La phase qui suit est positive: c’est la construction, a la place du corps dé-
truit, du corps de Siva qui va s’y substituer. Cet acte est nommé sakalikarana,
«création de parties», et consiste en une imposition (nyasa), sur le corps de
'officiant, de toutes les Puissances qui sont reconnues comme des aspects de
Siva: celles qui siégent sur le garbhavarana pendant le culte. L’officiant ré-
cite chaque mantra en touchant un certain endroit de son corps, et il imagine
que la Puissance que le mantra représente (le Mantra) vient se loger en ce
point. L’opération terminée, le fidele sera bien «transformé en Siva», puis-
que tous les aspects de la Puissance de Siva seront présents en lui; et son ame,
que le rite prend soin d’identifier au Dieu transcendant, habitera son corps
comme Siva habite une image matérielle. Le sakalikarana est donc paralléle
a la phase du culte qui précéde immédiatement les actes d’adoration: créa-
tion du «corps de Mantra», avahana du Siva supréme et imposition des
Membres. Le parallélisme devrait étre parfait, si I’'on en croit une ligne que le
Sardhatrisatikalottara donne dans le contexte du sakaltkarana et que les
commentateurs rappellent trés souvent:
yatha deve tatha dehe cintayet tu vicaksanah*>.

L’acte accompli sur I'image du culte pourrait donc légitimement s’appeler
sakaltkarana, comme le rite qui nous occupe ici. Pourtant, ’'usage du terme
dans ce cas est moins systématique que dans le cas du rite accompli sur le
corps de l'officiant, ce qui prouve peut-étre I'antériorité de ce dernier. Au de-
meurant, le parallélisme espéré n’est pas parfait, méme pour un texte donné¢,
En particulier, I’avahana du Dieu est souvent omis pour le sakalikarana
(nous réservons désormais le terme au rite que 'officiant accomplit sur son
propre corps), une contemplation de I’atman a 'intérieur du corps rempla-
cant alors cette phase. Comme cette derniére méditation peut se situer avant,
pendant ou apres la «construction des parties», et que le nombre des «par-
ties» mises en jeu est plus ou moins grand selon les textes, on se trouve devant
un éventail de descriptions dont la variété peut déconcerter. Si bien que nous
nous en tiendrons ici encore aux descriptions tres claires du Kamika (suivi
par Aghorasiva et plusieurs autres auteurs) et de Somasambhu. Le support
du rite étant cette fois un vrai corps d’homme, dont les membres correspon-
dent a ceux de Sadasiva (si ’on veut bien négliger la multiplication des tétes,
des visages et des bras chez le Dieu), le procés fait apparaitre une caractéristi-
que des Anga que le culte ne montrait pas, a savoir leur relation de position
au corps du Dieu. Nous nous arréterons donc un instant sur cette opération.

42 SarK, 2, 14b: «L’homme intelligent doit contempler sur son corps ce qu’il contemple sur
I'image divine (deva).»



LES MEMBRES DE SIVA 101

Les mantra voulus (il vaudrait mieux dire «les Mantra», car I’accent est
porté sur la Puissance, non sur la formule) sont d’abord déposés sur les
mains: c’est le rite de karanyasa, sur lequel nous passerons. Aprés cela, les
mains ainsi «mantrifiées» déposent ces mémes Mantra sur le corps: cest le
rite d’anganyasa (avec «anga» cette fois dans le sens de corps, ou partie de
corps), qui seul nous intéresse. Le Kamika enjoint de déposer les Brahman «a
leurs places naturelles», c’est-a-dire sur les parties du corps qu’ils construi-
sent toujours. L’officiant dépose donc I$ana sur sa téte, Tat-Purusa sur son
visage, Aghora sur son cceur, Vamadeva sur son sexe et Sadyojata sur ses
jambes. I1 dépose ensuite les trente-huit ka/a en lesquelles se décomposent les
Brahman sur les parties de son corps qu’elles sont susceptibles de créer.
Apres quoi, il appelle Siva en récitant le mizlamantra. Somasambhu, comme
on peut s’y attendre, remplace le nyasa des Brahman par une simple médita-
tion sur ce qu’il appelle marti, «Forme» (mais qui est le vidyadeha du Ka-
mika), et il ne parle pas des kala. A la place de I’avahana habituel, il enjoint
le rappel de I’atman, prudemment écarté pendant la phase destructrice qui
précédait, et maintenant uni a Siva. Les deux textes continuent de la méme
facon, en prescrivant le nyasa des Anga: I'officiant place le Cceur sur son
cceur, la Téte sur sa téte, la Touffe sur la méche de cheveux qu’il a sur ’occi-
put, la Cuirasse entre ses deux seins, les Yeux sur ses yeux et Astra dans ses
mains*’. Ce nyasa des Membres (sur les mains et sur le corps) étant le seul

43 PKam, 4, 90-120 pour I’ensemble, 118b-119 pour le nyasa des Anga; SPI, p. 132 (ne
donne pas les emplacements sur le corps); et, pour la version d’Aghorasiva, SPI, App. I,
pp. 322-325. Les textes ont des instructions légérement différentes pour la partie du
corps ou il faut placer la Cuirasse: «entre les deux seins» (PKam; Cintya et Karana cités
en Aj I, p. 210, n. 10); «sur la poitrine» (A4, kp, 20, 100); «au milieu du corps» (Supra-
bheda, kp, 8, 56a); «sur tout le corps» (MatP, kp, 3, 29a). Si bien qu’on peut imaginer,
tantOt une amulette (C’est un des sens de kavaca, utilisé concurremment avec varman
pour désigner la Cuirasse), tant6t une cuirasse, plus ou moins enveloppante.

On notera le sens du nydsa des Membres: montant jusqu’a Sikha, descendant ensuite,
si 'on néglige Netra. Ce détail doit avoir son importance, puisque certains Agama en
tiennent compte dans le nydsa sur les mains. Au lieu de faire déposer les Anga en suivant
'ordre des doigts, comme ’enjoignent la plupart des autres textes, le Matangaparames-
vara par exemple (kp, 3, 13b-15) donne l'ordre suivant (sans alternative): majeur, annu-
laire, auriculaire; puis index et pouce, pour les Anga  partir du Cceur (sans Netra); ce qui
fait occuper a Sikha (sur l'auriculaire) un point de rebroussement, comme lors du nyasa
sur le corps. Il faudrait mieux comprendre la raison d’étre de cette place particuliere ac-
cordée a Sikha et en dégager toutes les implications. Nous nous contenterons pour le mo-
ment d’attirer I’attention sur le fait lui-méme.

Notons encore que le Kamika fait suivre le nydsa des Membres de celui de plusieurs au-
tres groupes de réalités.



102 HELENE BRUNNER

qu’enjoigne Somasambhu, il réduit a cette phase sa définition du sakalika-
rana, ce qui demandera plus tard une explication.

Considérons pour le moment I’ensemble des données accumulées
jusqu’ici, et ce qu’elles nous enseignent au sujet des Anga.

Une évidence semble s’'imposer dés I’abord, c’est ’association étroite en-
tre deux groupes de Puissances liées 4 Siva: les Anga d’une part, les Brahman
de 'autre. Les rites étudiés les font intervenir les uns a la suite des autres; et,
dans le Kamika et les textes apparentés, a peu pres de la méme fagon. En ou-
tre, les mantra de ’'un et ’autre groupe ont des formes étonnamment paralle-
les. Comparons-les en négligeant le «Om» initial et la terminaison «Na-
mah», non spécifiques, et en fixant ’attention sur la syllabe qui suit le
«Om»: c’est la «graine» (bija) du mantra, caractéristique de la divinité qu’il
exprime et seule nécessaire en fait pour la rendre présente. On voit que les bija
des Brahman et ceux des Anga sont tous formés sur la lettre de Siva (H pour
nos deux textes), suivie dans le premier cas de cinq voyelles courtes (car E et
O sont courts dans le mantrasastra), et dans le second, de voyelles résultant
del’allongement des précédentes*, Brahman et Anga se correspondent donc
deux a deux, selon le tableau suivant:

Brahman Anga

Sadyojata = HAM Hrdaya = HAM

Vamadeva = HIM Siras = HIM

Aghora = HUM | Sikha = HOM

Tat-Purusa = HEM Varman = HAIM

I$ana = HOM | Netra = HAUM
" Astra = HAH

Astra seul n’a pas de vis-a-vis, et ceci méme si ’'on rameéne a cinq le nombre
des Anga en supprimant Netra.

Si ’on s’en tient & ces observations, on est amené a penser que Brahman
et Anga sont des Puissances comparables, et a interpréter les Anga dans le
sens ou ’on comprend les Brahman. Or ces derniers font ’objet de suffisam-
ment d’explications dans les sections théoriques des Agama pour que ’on
n’ait pas a hésiter sur leur statut: ce sont des constituants de Sadasiva, c’est-a-
dire de Siva concu dans sa relation avec le monde. Ils en expriment les fonc-
tions essentielles*® et Sadasiva n’a aucune existence en dehors d’eux. L’image

44 Voirn. 77.
45 Voirn. 11.



LES MEMBRES DE SIVA 103

choisie pour en parler est celle d’un corps complexe dont ils sont les parties,
soit qu’on les voie superposés, chacun représentant un étage du Dieu, comme
c’est le cas dans les rituels analysés plus haut; soit qu’on les voie accolés, les
cinq corps fusionnant et les visages, seuls distincts, portant chacun le nom
d’un Brahman. Par analogie, on est tenté de dire des Anga qu’ils représentent
aussi des aspects constitutifs de Siva, qu’ils sont donc comme des «mem-
bres» du corps divin; et le nom de Sivanga qui leur est souvent donné semble
la pour affirmer cette vision.

Les trois rites étudiés, pour simples qu’ils soient, font pourtant déja ap-
paraitre entre les deux groupes de Puissances des différences qu’on ne saurait
négliger. (1) Les Anga ne sont pas appelés a I’existence dans la méme phase du
culte que les Brahman, mais un peu plus tard, aprés I’Invite du Dieu
supréme*. (2) Quatre Membres seulement, sur les six, ont des noms qui évo-
quent une région du corps, la somme de ces parties (cceur, téte, touffe et yeux
- les deux premiéres déja associées a des Brahman) ne constituant évidem-
ment pas un corps, ni ne complétant celui qui est construit par les Brahman.
Quant aux deux autres, ils sont vus comme des armes plutdt que comme des
membres corporels. (3) Les angamantra ne sont jamais subdivisés, comme le
sont les brahmamantra, en fragments (kala) susceptibles de créer des détails
du corps. (4) Enfin une minorité non négligeable de textes distinguent les
Brahman et les Anga de fagon radicale, retenant les seuls angamantra dans
leur collection (samhita) des mantra de Siva*’, et n’opérant en conséquence
aucun nyasa avec les Brahman. C’est le cas de Somasambhu.

Si ’on tient compte de ces remarques, il faut renoncer a expliquer les
Anga en fonction des Brahman et chercher a leur groupe une autre significa-
tion.

Ou est la vérité?

Laréponse a cette question ne peut pas se trouver dans les sections doctri-
nales des Agama, ni dans les traités philosophiques qui se fondent sur elles.
A notre connaissance, les enseignements théoriques relatifs a la nature et a la
fonction de Siva s’attardent volontiers sur les Brahman, mais ignorent totale-

46 Ily a a vrai dire quelques exceptions; mais il n’est pas siir qu’elles soient significatives.

47 On appelle techniquement samhita la collection des mantra qui expriment Siva et ses dif-
férents aspects. Les deux plus courantes sont celle de Somasambhu (le malamantra plus
cinq angamantra) et celle d’Aghorasiva (cinq brahmamantra plus six angamantra), cha-
cune venant d’un Kalottara différent. Voir SP3, pp. 71-73, n. 193. Souvent, la samhita est
plus longue, comprenant par exemple le pasupatastra, ou encore I’dsanamantra et le
mdartimantra.



104 HELENE BRUNNER

ment les Anga - différence d’ailleurs en soi significative -, le seul contexte ou
ces derniers soient parfois présents étant la description des multiples étages
du cosmos: de rares Agama nomment 14 les Anga, parmi les divinités qui en-
tourent le Dieu Sadasiva, dans le monde de méme nom*®.

C’est donc aux sections rituelles des Agama qu’il faut recourir, en prétant
attention aux passages ou les Anga sont mentionnés, a la fagon dont ils le
sont, ainsi qu’aux réflexions que leur statut inspire aux Agama eux-mémes
ou aux maitres qui les commentent. Il est naturellement impossible de relever
toutes les mentions des Membres dans la jungle du rituel; mais un survol
meéme rapide donne déja des résultats.

L’hypothése selon laquelle les Anga sont, au méme titre que les Brah-
man, des parties du corps divin est soutenue par nombre de remarques occa-
sionnelles qui se glissent dans les descriptions du rituel. C’est ainsi que le Ka-
mika lui-méme, en introduisant le passage ou il explique comment il faut se
représenter Sadasiva, nous assure que «son corps est fait des Brahman et des
Angax: sadasivam [...] brahmanga-krta-vigraham. ..**. De méme le Karana,
dans un contexte semblable, décrit le Siva sakala sur lequel porte la médita-
tion comme «complet avec tous ses Membres, le Coeur et les autres»:
hrdayady-anga-sampurna’®; ’expression utilisée «hrdayadi» montrant qu’il
s’agit bien des Membres dont nous nous occupons, et non de parties quelcon-
ques du corps. Ramakantha par ailleurs, commentant un passage du
Matangaparamesvara®', glisse la remarque suivante: «puisque le corps de
Sadasiva est constitué par les Membres de Siva et par les Brahman .. .: sivan-
gabrahmanam sSivamartitve sati . ..**. On pourrait sans peine accumuler des
preuves de cet ordre. Le terme méme de «sakalikarana», qui est toujours ex-
pliqué comme signifiant, en gros, «création de parties», nous pousse vers
cette interprétation, puisque dans le procés ainsi désigné, les Anga intervien-
nent toujours (avec ou sans les Brahman). On a la méme impression a la lec-
ture d’injonctions, dispersées dans les chapitres de rituel ou de discipline, qui

48 Suprabheda, vidyapada, 1, 50; Makuta, 2, 640b-641; SVT; 10, 1193; Mrg, vp, 13, 161b (sa-
dasive pavitrangam...: «dans le monde de Sadasiva, les Pavitra (= Brahman) et les
Anga...»).

49 PKam, 4, 327. Ce passage, qui précéde I'imposition des Membres, pourrait peut-étre se
lire autrement: le corps est fait de «ces parties que sont les Brahman».

50 Parva-Karana, 2, 6b.

51 MatB vp, 7, 24-30, comm.

52 Nous avons pris comme un seul mot le terme de «$ivanga», en comprenant qu’il s’oppo-
sait a «vidyanga» (voir plus loin). Mais on pourrait aussi distinguer trois parties dans le
composé: «$iva», «anga» et «brahman», le premier terme référant alors au milamantra.
De toute fagon les Aniga sont nommés comme parties constitutives de la mirti de Siva.



LES MEMBRES DE SIVA 105

établissent une relation entre les parties du corps du fidele et les Anga du
Dieu. A propos des ablutions de cendre par exemple (bhasma-vidhi-snana)*®,
le Kamika prescrit de frotter de cendre, avec les brahmamantra, les parties du
corps qui leur correspondent - jusqu’ici, rien de plus naturel -, puis de frot-
ter encore «le cceur, etc.» avec les six angamantra®*.

Il est clair que dans les exemples précédents, le Agama ou les auteurs §i-
vaites voient les Anga comme des «membres», c’est-a-dire des parties, de la
mirti divine.

En principe, cette vision n’a rien d’impossible. Si les Anga sont des ex-
pressions de la Sakti de Siva, pourquoi ne feraient-ils pas partie du saktadeha
au méme titre que les Brahman? Cependant, beaucoup d’Agama et la plu-
part des manuels ne s’en tiennent pas la. Ils nous suggerent avec insistance
que ces expressions de la Sakti que sont les Brahman d’une part, les Anga de
’autre, sont équivalentes, voire interchangeables. Le parallélisme des mantra
des deux groupes, avec leurs bija qui se correspondent deux a deux, semble
témoigner de cette équivalence, que ’on rend souvent plus facile a accepter
en réduisant a cinq le nombre des Anga. Par ailleurs, le rituel courant a ’air
de latenir pour acquise lorsqu’il fait accomplir au choix certaines séries de ri-
tes, soit avec les brahmamantra, soit avec les angamantra®*; ou tel rite isolé,
soit avec un brahmamantra donné, soit avec I'angamantra correspondant’é;
ou encore lorsqu’il associe, pour une méme action, un mantra du premier
groupe avec son paralléle de I’autre groupe®’. Il s’agit le plus souvent de rites
pour lesquels aucun mantra ne semble s’imposer particulierement, et ou par
conséquent une alternative ou une association du type précédent ne pro-
voque pas I’étonnement.

L’hypothése selon laquelle Brahman et Anga seraient deux groupes de
Puissances exactement paralléles est pourtant insoutenable. D’abord, les
parties du corps avec lesquelles les uns et les autres sont mis en correspon-
dance sont tout a fait différentes, comme il ressort de la description durite de
sakalikarana par le Kamika. 1l arrive pourtant qu’un auteur veuille ignorer
cette dissymétrie fondamentale, mais il aboutit alors a des absurdités. C’est
le cas d’I$anasivagurudeva qui, pour créer le corps du Dieu Printemps (Va-
santa), enjoint ce qui suit: avec le mantra «Coeur», on formera sa téte; avec
«Téte», son visage; avec «Touffe», son ceeur; avec «Cuirasse», ses parties in-

53 Voir SPI, pp. 30-38.

54 PKam, 3, 64-65. En SPI, p. 34, seuls les brahmamantra sont utilisés.
55 Ex.: SP2, pp. 90-96 et p. 131, si. 80b; SP3, p. 148, s. 25 et p. 542, sl. 2.
56 Ex.: SPI, p. 40, sl. 44.

57 Ex.: SPI, pp. 240-242 et p. 256.



106 HELENE BRUNNER

times et avec « Astrar, ses pieds®®. Il est vrai que Vasanta n’étant pas, comme
Sadasiva, constitué par la somme des cinq Brahman, on ne peut pas cons-
truire son corps avec les brahmamantra. Mais remplacer ces derniers par les
angamantra du Dieu, en confiant a chacun d’eux la création d’une partie
avec laquelle il n’est jamais associé, semble totalement aberrant. Que le mai-
tre dont nous parlons ait cru cette substitution possible montre la force de sa
conviction en la parfaite équivalence entre les Brahman et les Anga; cela
n’établit pas la 1égitimité de cette équivalence.

Au contraire. C’est devant des faits de ce genre, conséquences de ’appli-
cation automatique d’une régle de symétrie que les rites concernant Siva
semblent tolérer, voire suggérer, qu’on se convainc de la fausseté de cette re-
gle. Nous la rejetterons absolument, comme une construction artificielle qui
fait obstacle a une compréhension correcte du role des Membres. Résistant a
I’entrainement des exemples que nous avons relevés, et qui montrent nos tex-
tes associant Brahman et Anga sur un pied d’égalité; résistant méme a la sug-
gestion plus subtile que la récurrence fréquente du dvandva «brahmanga»*®
exerce sur nous, nous prendrons appui sur la dissymétrie indéniable entre les
Brahman et les Anga pour poser comme indispensable I’hypothése de leur
autonomie. L’étude qui suit va tenter de la confirmer.

Il nous faut reprendre a zéro la question de la nature et de la fonction des
Anga, puisque rien ne nous oblige plus a les considérer de pair avec les Brah-
man.

Revenons d’abord a la description que donnent le Kamika ou Soma-
sambhu du rite de construction de la forme divine avant le culte. Le nyasa des
Membres, on I’a vu, prend place apres que le Dieu transcendant a pris posses-
sion de sa Forme. Le rite montre a I’évidence que cette Forme (le vidyadeha
du Kamika) est déja parfaite avant I’intervention des Membres, soit qu’elle
ait été patiemment construite avec les Brahman et leurs kala, soit qu’elle ait
simplement été créée par un exercice de contemplation intense. Alors,
qu’ajoutent au Dieu les Anga?

58 Isanasivagurudevapaddhati (Trivandrum Sanskrit Series, 1920 a 1925, 4 vol.) vol. I11, p.
221, 1. 7 - passage cité en SP2, p. 347, 1. 1 (traduction en face). Il faut ajouter que les mé-
mes angamantra utilisés pour la construction du corps sont ensuite déposés a leurs places
naturelles (svasthanesu).

59 Le terme, dans de rares cas, peut s’analyser autrement: «les efiga de Brahman» ou «ces
anga (parties) que sont les Brahman» (voir n. 49). Il est possible que tel soit son sens le
plus ancien; mais c’est de beaucoup le plus rare dans la littérature 4gamique que nous
connaissons.



LES MEMBRES DE SIVA 107

Les maitres §ivaites eux-mémes se sont posé la question, et y ont donné
des réponses variées. Lorsque le Mrgendra par exemple, en décrivant le saka-
lTkarana, enjoint le nyasa des angamantra apres celui des brahmamantra, le
commentateur, Narayanakantha, explique que I’adorateur doit déposer ces
mantra sur son corps «en tant qu’éléments protecteurs» (raksangatvena),
«et non pour construire le coeur et les autres parties du corps divin; car le
nyasa des trente-huit kala a déja fait ce travail»*°. Le méme raisonnement est
repris par plusieurs maitres ultérieurs, tel ’auteur du traité intitulé Jianarat-
navali, qui précise dans le méme contexte que «le Coeur est une protection du
cceur, comme la plaque que ’on place sur le torse®'; la Téte est le turban qui
protege la téte; 1a Touffe est une protection pour le crane; la Cuirasse protege
le corps; et lorsqu’on tient en mains I’Astra, on ressemble a un guerrier redou-
table»®?,

L’intérét de cette vision tient & ce qu’elle reconnait implicitement une dif-
férence de fonctions entre les Brahman et les Anga. Toutefois, si elle parait

60 Mrg, kp, 3, 10 et comm. Le texte lui-méme appelle ces mantra des «raksanga». Il différe
par ailleurs des autres, en particulier du Kamika dont il est censé étre un Upagama, en fai-
sant placer ces Membres sur la forme (miirti) constituée par les cinq Brahman, sans avoir
invité Siva par un @vahana. Dans la description du culte cependant (3, 12-13), la sé-
quence habituelle est respectée.

61 Baddhapatta: 1a partie de 'armure qui couvre juste le torse.

62 Cité par Nirmalamani dans son commentaire  la paddhati d’Aghorasiva (réf. n. 2), p. 27.
Voir en SPI, p. 325, n. 1, la traduction de ce fragment de commentaire.

Quelques Agama soutiennent la méme thése; par ex. le Makuta (2, 275) qui enseigne
que c’est «pour protéger son corps» (angaraksartham) qu’il faut y déposer le groupe des
six anga (vinyaset tu sadangakam).

De tels passages, ou le mot «anga» est utilisé a la fois pour désigner le corps et les man-
tra, suggérent une interprétation originale du terme d’angamantra: il signifierait simple-
ment: «mantra a déposer sur le corps». Cela supposerait qu’il y eut un stade de dévelop-
pement de I’école ol les seuls mantra directement associés a Siva étaient les angamantra
(comme chez Somasambhu). L hypothése ne nous géne pas, nous la ferons nous-mémes
plus loin (voir p. 128-131). Nous n’avons cependant pas suivi cette piste pour interpréter
les Anga, car elle ne permet pas de rendre compte simplement des faits principaux dont
nous ferons état. Il ne faut sans doute voir dans ces suggestions plus ou moins voilées de
la littérature Agamique que des jeux de mots profitant des différentes acceptions du mot
«anga»; & moins qu’elles ne soient des tentatives de réinterprétation d’un terme dont le
sens initial (dans le composé «angamantra») n’est plus pergu. On peut rapprocher de ces
passages une ligne du Kalikapurana qui déclare a propos du mantra de la Déesse que
«puisque (ou: lorsque) ce mantra est mis sur le corps, on 'appelle anga»: mantram kale-
baragatam tasmad angam prakirtitam (Kal. Pur., 52, 14 selon I’éd. de Varanasi 1972; 54,
13-14 selon VAN Koo, Worship of the Goddess according to the Kalikapurana, part 1,
Leiden 1972, pp. 41-42).



108 HELENE BRUNNER

assez convaincante lorsque le nyasa des angamantra se fait sur le corps de
I'officiant®®, elle ’est moins lorsque ces mémes mantra sont déposés sur la
miirti divine aprés 'Invite de Siva; car on ne voit pas pourquoi Siva aurait be-
soin de ce type de protection.

Les textes suggérent alors que les Anga expriment des qualités ou pou-
voirs inhérents 4 Siva. Nous allons examiner de prés cette derniére interpréta-
tion, trés répandue. Elle se présente sous deux variantes. Quelques Agama,
tels le Kamika et le Pauskara, associent a chaque Anga une qualité particu-
liere du Dieu, mais sans suivre apparemment de modéele bien fixé. Pour le
Kamika par exemple, le Coeur représente ’Etre (astitva) de Siva, la Téte sa
position éminente, la Touffe son absolue liberté, le Cuirasse son caractere se-
cret (entendre: caché aux autres), Astra la puissance par laquelle il détruit le
monde du devenir, et les Yeux, son omniscience®*. Le Pauskara établit a peu
pres les mémes correspondances®’, que Somasambhu reprend partiellement
en les simplifiant®¢, bien qu’il préfére associer le Coeur a ’Energie nommée
«Cicchakti»®’ et la Téte a ce qu’il nomme «octuple souveraineté»®®. De son
cOté, Aghorasiva répéte les instructions du Pauskara avec quelques modifi-
cations minimes; mais, curieusement, il n’avance cette interprétation symbo-
lique qu’au moment du culte du garbhavarana (voir plus haut), ou les Anga
sont devenus des Puissances distinctes.

Pour d’autres textes, auxquels se réfere le commentateur de Soma-
$ambhu, chacun des six Anga représente une Perfection (guna) de Siva, la
liste cette fois étant immuable: Omniscience, Contentement, Eveil qui n’a
pas connu de commencement®®, Liberté, Puissance indestructible, Puissance
infinie; ceci respectivement pour le Cceur, la T€te, 1a Touffe, la Cuirasse, les
Yeux et Astra. Nous avons traité longuement de cette question ailleurs’®, et
montré que le rituel mettait souvent en évidence la correspondance entre les

63 Le commentateur du Svacchanda, Ksemaraja, la refuse méme en ce cas, et ses reproches
semblent viser directement le Mrgendra: angani ca sarvajriatvadi gunasatka-riupaniti
pirvam evoktam, tendtrangatranariapany anganiti tantrantara-yojanam asat (comm. de
2, 53b).

64 PKam, 4, 363-365; texte partiellement corrompu.

65 Voir sur cette question SP3, tableau de la p. 400.

66 SPI, pp. 194-196.

67 C’est le nom donné a la Sakti de Siva lorsqu’on la considére comme une, avant le dédou-
blement en Jiiana-Sakti et Kriya-Sakti.

68 Voir SPI, p. 194, n. 4.

69 Anadibodhatva, par opposition a I’éveil des dmes libérées, celui-ci ayant eu un commen-
cement,

70 Vor SP3, p. 398, et n. 440 aux pp. 402-405.



LES MEMBRES DE SIVA 109

six Anga et les six guna, par la forme des mantra associés a ces derniers lors
d’une certaine phase de la diksa. Nous avons également montré que cette
identification, affirmée par quelques traités’!, n’était pas universellement
admise dans la littérature agamique, et que la liste méme des six guna était
sans doute une introduction assez tardive. Il est donc peu probable, malgré la
séduction indéniable de cette vision, qu’elle nous livre une clé essentielle
pour la solution de notre probléme.

Le type d’interprétation que les deux conceptions précédentes illustrent
garde cependant tout son intérét. Par d’autres voies que celle que nous avons
suivie jusqu’ici, nous voici en effet ramenés a considérer les Anga comme des
expressions de la Puissance de Siva. Affirmer cela sans autre précision n’est
certes ni nouveau, ni trés intéressant; car tout ce qui concerne Siva, aussi bien
les parties de son corps que ce qui le touche, peut étre vu comme le symbole
d’un aspect de sa Sakti ou d’une modalité de sa nature propre. On le dit cou-
ramment des Brahman; un texte ’affirme des dix attributs (deux gestes et
huit armes) que le Dieu exhibe, en les interprétant en termes de guna; d’autres
font de méme au sujet des vétements et des ornements. La relative abon-
dance de tels passages témoigne du désir louable qu’éprouvaient les maitres
Sivaites d’intérioriser le rite, et de leur imagination. Mais ces interprétations
symboliques universelles ne nous apportent rien. Elles constituent méme un
obstacle a notre enquéte; car, noyant comme elles le font nos six Anga dans
un vaste ensemble aux limites floues et en principe indéfiniment extensibles,
elles obliterent les indices qui pourraient nous instruire sur la nature spécifi-
que des Membres. Il faut donc les oublier pour considérer & nouveau les
Anga seuls.

Un point intéressant doit étre retenu: c’est que les pouvoirs ou perfections
dont les Membres seraient I’expression figurée sont toujours attribués par
nos textes au Siva supréme et non a Sadasiva. Cette conception semble en
bon accord avec le rituel qui, on I’a vu, fait donner au Dieu ses Membres
aprés que I’@vahana a fait descendre le Siva indivis dans son «corps de Man-
tra»n. Peut-étre a-t-elle été inspirée par le rituel lui-méme. En réalité, elle ne
s’impose pas, la seule chose que le rite fasse saisir étant la dissymétrie entre
Brahman et Anga. Sion’admet cependant - en précisant bien qu’elle ne con-
cerne que les Anga dans leur condition «dissoute» de layanga -, on peut pré-
ciser ainsi la dissymétrie reconnue: les Brahman sont des aspects de la Sakti
associés a des fonctions particulieres de Siva en relation avec le monde, ils re-

71 En particulier, et de fagon répétée, par le commentateur du Svacchanda, qui assure que
cette interprétation est traditionnelle et la rappelle toujours lorsqu’il mentionne les Anga
du Dieu indivis (voir n. 63).



110 HELENE BRUNNER

levent donc du Siva sakala, dont on peut dire qu’ils constituent le «corps»;
tandis que les Anga sont des expressions de cette méme Sakti, considérée
comme nature essentielle du Dieu congu en lui-méme, indépendamment du
monde: le Siva niskala’*. Cette vision entraine une conséquence inatten-
due: les Anga, dans leur condition de résorption, sont ontologiquement su-
périeurs aux Brahman.

Peut-on dire que cette supériorité des Anga sur les Brahman est inscrite
dans la forme de leurs bija? Le passage des voyelles courtes des Brahman aux
voyelles longues des Anga et a la voyelle «allongée» du mizlamantra peut en
effet &tre interprété en terme d’ascension. C’est ce que fait Nirmalamani, le
commentateur d’Aghorasiva dont nous avons déja parlé. Lorsque celui-ci en-
joint, au moment durite que I’on appelle «purification des mantra», des pro-
nonciations respectivement courte, longue et «allongée» (pour les Brahman,
les Anga et le miazlamantra), Nirmalamani précise que ces trois types de réci-
tation font respectivement atteindre le milieu du front, le sommet du crane et
le point situé douze pouces plus haut (le dvadasanta), c’est-a-dire des niveaux
de plus en plus élevés du corps subtil ou «monte» le mantra’®. Il n’est pas cer-
tain toutefois que ces deux auteurs refletent 'opinion générale des Agama,
ou les récitations dites courte et longue ~ pour nous en tenir a ces deux-la -
concernent le plus souvent le seul prolongement subtil du son, au-dela de ce
qui est audible, et n’ont donc rien a voir avec la longueur propre de la voyelle
impliquée™. A notre connaissance, aucun texte n’exploite d’ailleurs la diffé-
rence de longueur des voyelles des brahmamantra et des angamantra pour
aboutir a des considérations sur les statuts respectifs des Puissances corres-
pondantes. Les sections théoriques des Agama, nous I’avons dit, ne traitent
pas de la question; et les quelques textes qui font apparaitre les Membres, en

71bis Cette conception est attestée chez quelques auteurs, qui distinguent deux sortes de
prasada (Cest le nom donné au mantra de Siva): I’un, niskala, ou le bija de Siva est ac-
compagné des bija des seuls Anga; et l'autre, sakala, ou le bija de Siva est accompagné
des bija des Anga et des Brahman. Voir AnantaSambhu, comm. a Siddhantasaravali 39,;
et Kriyadipika (Madras 1929), pp. 16-17, qui donne les mantra.

72 Les instructions d’Aghorasiva (sa paddhati, p. 81): mantran hrasva-dirgha-pluta-
kramena omkaradi-namontan uccarya mantra-suddhim kuryat sont expliquées ainsi
par son commentateur: hrasvam ca bindvantoccarah; dirgham ca brahmarandhrantoc-
carah; plutam ca dvadasantoccarah [...] atra brahmanam hrasvakramah, anganam
dirghakramah, milamantrasya plutakramah.

Pour la mantrasuddhi, voir SPI, p. 144 et n. 3.

73 Voir SP3, p. 297, n. 280. La difficulté présentée par I’interprétation d’Aghorasiva est mise
en évidence par le fait que c’est le méme bija HAUM qui représente I’Anga «Netra» et Siva
lui-méme: il faudrait qu’il soit long pour Netra et «allongé» pour Siva.



LES MEMBRES DE SIVA 111

tant que divinités séparées, dans le monde de Sadasiva, les nomment la en
méme temps que les Brahman. D’une fagon générale, et malgré les remar-
ques faites plus haut a propos des bija, les auteurs de manuels ont tendance
a considérer les Brahman comme légérement supérieurs aux Anga, ce qui se
traduit par la position qu’ils leur assignent dans le cercle de divinités qu’il
faut adorer autour du Dieu: les Brahman, s’ils sont présents, sont un peu plus
prés du centre que les Anga (voir plus haut, fig. 2). Nous ne retiendrons pas
cette opinion, qui ne repose sur aucun argument. Elle a sans doute été com-
mandée par P'ordre dans lequel les Agama parlent couramment des deux
groupes de Puissances: «Brahman et Anga», trés rarement «Anga et Brah-
many; mais cet ordre méme ne fait peut-étre que traduire I'ordre d’apparition
des deux groupes dans le rituel lié a I'Invite. Nous laisserons méme entiere-
ment de coté la question du rapport hiérarchique entre les Brahman et les
Anga, car c’est sans doute un faux probléme. Il suffit de garder présent a I’es-
prit le fait de leur dissymétrie.

Celle-ci est confirmée indirectement par un aspect des angamantra que
nous n’avons pas encore relevé. 11 s’agit de leurs terminaisons, nommées jati.
Dans la liste de mantra que nous avons donnée, seule apparait la terminaison
«namah», qui est une salutation respectueuse. Nous avons en effet tiré ces
mantra de la paddhati d’Aghorasiva, ou tous les hommages se font avec des
mantra terminés par «namahy, tandis que les offrandes, en particulier les
oblations dans le Feu destinées & nourrir les mémes divinités, utilisent des
mantra terminés par «svaha». C’est la régle simple qui prévaut dans les ma-
nuels et qu’enseignent déja plusieurs Agama’*. N.R. Bhatt a relevé la diver-
gence que cette regle introduit entre les angamantra de I’école dgamique et
ceux de P’école dite védique: 13, les angamantra sont formés avec les mémes
mots (hrdaya, Siras, etc.) au datif, mais ces mots sont suivis par des jati qui
different d’un mantra a 'autre et sont, dans cet ordre: «namah», «svaha»,
«vasat», «hum», «vausat» et «phat»’*. Il a noté cependant que I’école Sivaite
aussi utilisait les six jati, mais uniquement pour les rites intéressés (kamya);
et ce, en accord avec les instructions d’un certain commentateur. En fait, les
Agama connaissent bien la régle qui veut que les angamantra soient accom-
pagnés chacun d’une jati particuliére. On la trouve énoncée dans le Raurava

74 omkaradipita mantra namaskaranta-yojitah /
arcane ca prayoktavya@ home svahanta-yojitah //
(Sarvajrianottaragama, Transcrit N° 334 de I'IFI, p. 19).
Les exemples d’application de cette régle sont fréquents en SPI et SP3 (voir les Index
sous SVAHA); par ex. SP3, p. 254.
75 Rau 1, p. 18, n. 1. Supprimer «svadha» dans la liste donnée 1 par N. R. BHATT.



112 HELENE BRUNNER

lui-mé&me’®, dans le Piarva-Karana', le Kamika’®, le Mrgendra™, le Vatula-
suddha®® et ailleurs. A notre connaissance, elle est présentée partout comme
une regle générale, valable pour tous les rituels; mais la plupart des auteurs
ont certainement estimé que, dans le cas du rituel quotidien, la régle prescri-
vant «namah» pour ’adoration et «svaha» pour les oblations dans le Feu de-
vait 'emporter. 11 est difficile de savoir ce que les Agama eux-mémes pen-
saient du champ d’application de la régle des jati, puisqu’ils ne donnent pas
les mantra en toutes lettres dans leurs descriptions de rituels. On ne sait pas
non plus combien de maitres ont pu rester fidéles a la vieille régle védique. 11
y a en tout cas au moins un manuel médiéval, celui d’I§anasivagurudeva®’,

76 Raul, kp, 1,9et 1, 17b-18a.

77 Nous donnons tout le passage de cet Agama relatif a la formation des aingamantra a par-
tir des douze voyelles qui restent lorsqu’on supprime les «eunuques» (r, T, Ir et If) du
groupe des seize. Le Ka@rana imprimé n’en posséde que le premier vers, mais Nirmalamani
cite 'ensemble dans son commentaire a la ligne d’Aghorasiva donnée n. 72.

sodasasvara-sanighe tu napumsaka-vivarjite /

dvadasasvara-sanghena nadakhyarna-samanvitam //

dvitiyena caturthena sasthenaivastamena ca /

dasa-dvadasa-varnabhyam sadangani vidhiyate //

hrdayam ca Siras caiva Sikha kavacam eva ca /

netram astram sadangani kirtitani kramena tu //

hrdadi-netraparyanta binduyuktah prakirtitah /

astram visargaparyantam jatisatkasamanvitam //

pranavam caditah krtva mantroccaram anantaram /

abhidhanam caturthyantam namaskaranta-samyutam //

Les lignes supprimées concernent les brahmamantra. On observera que, dans la 7° li-
gne du fragment cité, le substantif mantrah doit étre sous-entendu. A la 8° ligne, jatisat-
kasamanvitam, qui nous intéresse, doit qualifier mantroccaram de la ligne suivante.
Quant ala 11° ligne, elle semble impliquer une reprise de la récitation (avec «namah» par-
tout) aprés une premiére récitation qui utiliserait les six jari. Mais il se peut aussi que le
texte soit corrompu et qu’il faille lire namaskaradi. Au début, nadakhya désigne le H.

78 PKam, 4, 172b-173a (a propos des Anga de la Matrka):

hre-chiras-culika-varma-netrastrani yathakramam //

namas svaha vasat hum ca vausat phat ceti jatayah /

Le Svacchanda (ST, 1, 72) donne la régle a propos des Anga du Bhairava niskala (voir
n. 20); si I'on en croit la lecon imprimée, il intervertit «vasat» et «vausat». Méme chose
dans le Mrgendra imprimé (n. suiv.).

79 Mrg, kp, 1, 9a.

80 Vat, angabhedapatala, 16b-17.

81 Isanasivagurudevapaddhati (réf. n. 58). Régle en vol. I, p. 14, sI. 49-50. Applications:
vol. I, p. 124 et 126 (1a jati de Netra est erronée dans le second passage); vol. I1I, p. 33, etc.

En commentant le Pauskaragama (Cidambaram 1925, patipatala, 65), Umapati, un
maitre du XIV€ siécle, forme également les angamantra avec les six jati, comme si cela al-
lait de soi.



LES MEMBRES DE SIVA 113

qui I'applique systématiquement, ce qui prouve que, jusqu’a une certaine
époque, elle a été préservée par une lignée de guru. Peu importe d’ailleurs a
notre propos. Il suffit de savoir que la régle est admise par les Agama. Or elle
ne concerne que les angamantra, rien de tel n’existe pour les brahmamantra.
On tient donc la une preuve que les deux groupes de mantra, et par consé-
quent les deux groupes de Puissances correspondantes, différent fondamen-
talement.

Un autre type d’observations va confirmer et préciser cette distinction. Il
s’agit d’expressions que ’on peut relever dans les descriptions de toutes sortes
de rituels, ou les méditations, les adorations, les japa eu les nyasa sont notés
par des formules lapidaires qui renvoient implicitement au rituel quotidien
que nous avons analysé. Or on voit 12 les Aniga constamment associés a Siva,
tandis que la mention des Brahman est beaucoup moins systématique. A
chaque instant, on demande & l’adorateur de considérer Siva «avec ses
Membres» (sanga)®* - et jamais avec ses Armes, ou avec telle ou telle partie
de son corps ou de ses ornements, rarement «avec les Brahman». Ainsi
enjoint-on a l'officiant de lui rendre hommage: sivam sangam piujayet (ou
arcayet, yajet, etc.)**, ou de le «déposer» sur tel ou tel objet: angayutam si-
vam [nyaset]**. Ou bien 'on demandera de réciter le mantra de Siva accom-
pagné de ses (propres) membres: sivena angavata yajet*’; siutram sivena san-
gena krtva sampatasodhitam. . .*S, sahgena sambhuna. .. alabhya®’ - 1a réci-
tation de mantra étant d’ailleurs partout implicite: il faut réciter le mizlaman-
tra, et immédiatement apres, les angamantra, ce qui reproduit en bref I’'ava-
hana et sa suite immédiate.

La plupart de nos exemples étant tirés de la Somasambhupaddhati, on
pourrait objecter que le fait que seuls les Anga soient mentionnés dans ces
passages n’est nullement significatif, mais s’explique simplement par 1’'op-
tion particuliére de Somasambhu, qui ne reconnait comme liste de mantra

82 Nous ne considérons que les cas ou «sanga» signifie «sa-anga». Lorsque le méme terme
est associé aux termes de «pratyanga» et d’«upanga», c’est un substantif qui désigne une
classe de parties moins importantes que les parties principales nommées «anga». Il peut
s’agir de phases du culte (classification des upacdra selon leur importance), ou méme de
la description détaillée du corps divin (classification des éléments de I'image qu’on doit
se représenter ou construire). Dans tous ces cas, «anga» ne veut dire que «partie», et
«sanga» désigne une classe de parties secondaires.

83 Voir SP2, p. 63; SP3, pp. 33, 197, 437, 593.

84 SP3, p. 469.

85 SP3, p. 441.

86 SP3, p. 205.

87 Mrg, kp, 8, 195a.



114 HELENE BRUNNER

liés a Siva - comme samhita - que le malamantra et les angamantra®. Mais
des formules semblables se rencontrent dans des traités, comme I’4jita, le
Mrgendra et d’autres®® ou la samhita comprend aussi les brahmamantra. 11
apparait donc bien que les Agama tendent a associer de fagon privilégiée
Siva a ses Membres, laissant souvent les Brahman au second plan, méme
lorsque par ailleursils font usage de ces derniers pour «construire» Sadasiva.
Ceci donne aux Anga une importance particuliére.

Toutefois, importance ne signifie pas supériorité ontologique, et les re-
marques qui précedent ne livrent pas la solution au probléme de la relation
hiérarchique entre Brahman et Anga.

On pourrait méme expliquer les formules qui citent les Anga et se taisent
sur les Brahman en disant que, si ces derniers ne sont pas nommeés, c’est qu’ils
ne font qu’un avec Siva; tandis que la mention spéciale des Anga soulignerait
au contraire le fait qu’ils sont plus extérieurs au Dieu, plus aisément sépara-
bles de lui. Une telle affirmation serait exacte si ’on comparait aux Brahman
congus comme €éléments constitutifs de Sadasiva les Anga dans leur condi-
tion de bhoganga. En fait rien dans les formules citées (sinon les explications
de quelques commentateurs) ne permet de décider a priori si les Anga qu’el-
les associent a Siva sont vus a I'intérieur du Dieu ou hors de lui. Et comme
nous avons quelques raisons de penser que ce double niveau d’existence des
Membres n’est pas une doctrine trés ancienne, nous n’essaierons pas de lever
I’ambiguité a ce sujet. Insistons uniquement sur un résultat qui nous parait
central: il existe une association privilégiée entre Siva et ses Membres.

Ce phénomeéne, au demeurant, n’est pas limité a Siva. Sans sortir de
’école, il suffit pour s’en assurer de considérer la foule des divinités que les
Agama proposent a ’adoration des fidéles $ivaites. On observe vite que la
conception des cinq Brahman n’est liée qu’a Siva sous la forme de Sadasiva,
ou sous une forme équivalente comme celle du Bhairava a cinq tétes qui est
au centre du culte du $ivaisme du Nord®°. Lorsqu’il s’agit des autres Dieux, et
méme si ces derniers sont considérés comme des aspects de Siva, tel le Siirya
de la Surya-pizja décrite par plusieurs Agama®*, ou lui sont étroitement ap-

88 Voir n. 47. Cette réduction de la samhita a six mantra n’empéche pas Somasambhu de
connaitre les brahmamantra et de les utiliser a plusieurs moments du rituel.

89 Tres nombreux exemples en Aj I1. Pour le Mrg, voir n. 87.

90 Voir n. 1 ausujet de cette appellation. Le texte le plus important de cette école du point de
vue du rituel est certainement le Svacchanda. Voir H. BRUNNER, «Un Tantra du Nord, le
Netra Tantra», Bulletin de I’Ecole Frangaise d’Extréme-Orient, t. LXI, Paris 1974 (pp.
125-197), pp. 149-150.

91 Rau I, App. 11, pp. 205-206. Voir aussi SPI, p. 82, et ici, n. 38.



LES MEMBRES DE SIVA 115

parentés, tel le Canda de la Canda-pizja®? ou le Pasupatastra invoqué lors de
Vastrabhiseka®?, il n’est plus question des cinq Brahman; tandis que les Anga
sont toujours 13, avec les noms que nous connaissons, mais des formes et des
mantra qui varient selon le Dieu auquel ils sont associés. On trouve des Anga
autour des divinités les plus humbles et dans tous les types de rituels, y com-
pris les rituels intéressés (kamya) ou I'importance des Membres apparait
méme de fagon encore plus frappante®*. Dans tous les cas, on les installe au-
tour du Dieu pour les adorer®’, selon le schéma représenté par la figure 1 don-
née plus haut; on les satisfait par des offrandes de nourriture, et surtout on
fait un japa de leurs mantra immédiatement aprés celui du mizlamantra. Si
’on utilise un diagramme (yantra), on écrit le nom ou les bija des Anga au-
tour du nom ou du bija du mantra fondamental®®.

La présence de Membres autour d’un Dieu central apparait ainsi comme
un élément fondamental du culte. On ne peut donc plus envisager le pro-
bléme posé par les Membres de Siva comme un probléme isolé: il est lié a ce-
lui que posent les Membres d’un Dieu quelconque. Tout en gardant Siva au
centre du champ de notre investigation, on pourra et on devra dés lors pren-
dre en considération les autres divinités.

Cette extension de ’enquéte présente un avantage immédiat. Tandis que
I’abondance des détails que les textes nous donnent au sujet du culte de Siva
risque de masquer quelques vérités importantes, la description sommaire
dont les autres sont I’objet va les mettre en évidence.

On note d’emblée que ’accent cette fois est mis sur les formules et leur ré-
citation. Trés souvent le texte ne parle pas du Dieu et de ses Membres, mais du
miilamantra et de ses membres. Les formes divines que ces formules évo-
quent passent au second plan; si bien que I’'on finit par se demander s’il ne se-
rait pas plus fécond d’aborder le probléme des Membres sous I’angle des
mantra plut6t que de s’évertuer a le résoudre en gardant P’esprit fixé sur ce
que nous avons I’habitude de considérer comme un Dieu, a savoir une Puis-
sance dont les caractéristiques peuvent se visualiser.

92 Voir SPI, p. 280.

93 Voir SP3, p. 528.

94 On trouvera dans Aj II de trés nombreux exemples de cultes de divinités secondaires.
Consulter en particulier, pour chacun des ch. 46 a 54, les sections que I’éditeur intitule:
mantrah, mantranyasah, homah et kumbhabhisekah.

95 La plupart du temps, sans noter auparavant la phase ou les Anga sont envisagés comme
fondus dans le Dieu (layanga).

96 Voir Netra Tantra, Kashmir Series of Texts and Studies No 46 et 61, Bombay 1926 et 1929:
16, 95; 17, 3; 17, 30.



116 HELENE BRUNNER

Nous nous proposons donc de quitter un instant la considération des di-
vinités elles-mémes pour nous intéresser aux mantra qui les désignent. Il fau-
dra se garder d’oublier toutefois que les deux domaines se recouvrent, et qu’a
toute relation entre les signifiants (les sons) répond une relation semblable
entre les signifiés (les Puissances).

Un premier point est clair: les angamantra sont des auxiliaires du miila-
mantra, dont ils dérivent. Leur dépendance a ’égard de ce mantra fonda-
mental est mise en évidence par la structure méme de ces formules, o, selon
la version la plus courante, le bija de chaque angamantra - c’est, rappelons-
le, sa partie essentielle, qui le caractérise et a laquelle il peut se réduire - est
formé avec la consonne initiale du mutlamantra. L’individualité de chacun
de ces mantra-membres ne s’exprime dans ce cas que par le groupe vocalique
qui suit cette consonne. Nous avons donné plus haut un exemplée de cette for-
mation concernant les angamantra de Siva; on trouve la méme régle appli-
quée a beaucoup d’autres dieux®s®'s,

Mais il y a d’autres maniéres de former les angamantra. Selon Soma-
sambhu par exemple, qui suit un Updgama connu, le mialamantra du dieu
nommé Pasupatastra est: «Om Slim Pasam Hum Phaty; et les angamantra
correspondants sont des formules dont la partie significative est successive-
ment «Om», «Slim», «Pam», «Sam», «Hum» et «Phat», c’est-a-dire une
des six syllabes de ce mizlamantra®’. Chaque formule comprend encore un
début (Om), une fin (ici Humphannamabh) et le nom au datif de I’Anga con-
cerné. Ces additions sont utiles pour avoir des formules (mantra) completes;
mais ce qui, dans chacune, représente le Membre de Pasupatastra est ce que
nous avons dit: un segment du mitlamantra.

La formation précédente, a savoir la formation de mantra secondaires
avec des fragments d’un mantra de base (toujours appelé mitlamantra) est
loin d’étre exceptionnelle. Le fait peut passer inapergu si I’on s’en tient aux
Agama et paddhati Sivaites les plus connus de nos jours et, dans ces traités,
aux chapitres qui concernent le rituel courant centré sur Siva. Mais méme 1a
on peut en détecter la présence. On a vu par exemple que les mantra qui dési-
gnent les trente-huit kala de Sadasiva sont formés par des mots résultant du
découpage de cinq brahmamantra hérités de I’école védique®?, et auxquels on

96bis Voir par ex. A. PaApoux, «Contributions a ’étude du mantrasastra - nydsa: I'impo-
sition rituelle des mantra», Bulletin de ’Ecole Francaise d’Extréme-Orient, t. LXVII,
Paris 1980, (pp. 59-102), p. 85, n. 4. On lira avec profit les pages 84-87 de cet article, qui
traitent du nydsa des Anga sur le corps dans le tantrisme en général.
97 Voir SP3, p. 528. Le mantra est célébre, et ’accord des textes a son sujet presque parfait.
98 Voir n. 15.



LES MEMBRES DE SIVA 117

ajoute comme dans ’exemple précédent ce qu’il faut pour faire une formule
compléte. Le procédé est appliqué systématiquement dans certains Agama,
tel le Matangaparamesvara, qui forme tous les mantra utiles au rituel avec les
mots d’un trés long et trés célebre mantra, le vvomavyapin®®. En ce qui con-
cerne les angamantra, qui seuls nous intéressent, la méthode précédente est
employée plus fréquemment pour les divinités secondaires adorées lors des
rites intéressés'*® que pour Siva lui-méme, dont les aigamantra sont en géné-
ral formés comme nous I’avons dit. Il existe cependant une série particuliére
d’angamantra associés a Siva, les vidyangamantra (nous essaierons plus tard
de comprendre le terme) dont la formation obéit volontiers a la loi dont nous
parlons. Les Vidyanga, lorsqu’ils sont pris en considération dans les Agama,
s’opposent au groupe des Membres dont il a été question jusqu’ici et qui
prennent alors le nom de Sivanga'®'. Les Vidyanga comprennent, comme les
Sivanga, un Ceeur, une Téte, une Touffe, une Cuirasse, des Yeux et un Astra:

99 MatPE kp, p. xiii ou 25-26. Voir aussi SP3, p. 240 et P1. VIII.

100 Donnons 'exemple du mantra nommé Pratyangira (au fém.) qui sert a des rites d’apaise-
ment. [1 est décrit dans la seconde partie du Kamika (Uttara-Kamika, 30, 105-113 et 33,
74-80 ou le texte est incomplet). Nous le donnons divisé en six membres, auxquels s’ajou-
tent une Gayatri et une Savitri:

Ceeur: Om Hrim krsnavasase (7 syllabes)
Téte: simhavadane mahavadane mahabhairave (15)
Touffe: sarvaéatrukarma-vidhvamsini (10)
Cuirasse: paramantracchedini )
Yeux: sarvabhitadamani )
Astra: sarva bhiitan badhna badhna

sarva vighnan chindi chindi
sarva vyadhin nikrnta nikrnta

sarva dustan bhaksa bhaksa (34)
Gayatri: jvalajihve karaladamstre pratyangire (13)
Savitri: Hrim namo’stu te svaha @)

Le miilamantra est la somme de ces fragments, il totalise 100 syllabes. Les angamantra
doivent étre formés comme suit: Om au début; puis le fragment qui les constitue; puis le
nom de ’'Anga (Hrd, Siras, etc.) au datif; enfin, la jati requise.

101 Voir SP3, p. 642, n. 48; MatP, vp, 7, 16-19a; Diptagama, cité en Aj I, p. 207 (6°1); Supra-
bheda, kp, 3, 45-51; Parva-Karana, 2, 36-37, et surtout Vat, angabhedapatala, 27-68.
Ce dernier texte distingue encore quatre autres groupes d’angamantra (soit six en tout),
qui semblent assez théoriques et sur lesquels il est inutile de s’arréter. A notre connais-
sance, aucun Agama n’analyse le terme de Vidyanga (pour le SVT; voir plus loin) et nous
n’avons trouvé que dans le MatP une allusion discréte (que le commentateur précise) au
statut de ces Membres. On devine toutefois qu’ils sont considérés comme un peu infé-
rieurs quand on lit dans le Vatulasuddha (loc. cit., §l. 91b) que les vidyangamantra ser-
vent aux prayascitta.



118 HELENE BRUNNER

mais ceux-ci sont désignés par un nom particulier et il faut I’aide des com-
mentateurs pour s’y retrouver quand on les rencontre pour la premi¢re fois.
Selon une certaine école, représentée par le Matangaparamesvara et suivie
par Aghorasiva, le Cceur se nomme «Vidyadhipa» (ou Sarvavidyadhipa), la
Téte « Brahmasiras», la Touffe «Rudrani», la Cuirasse « Purustuta» et Astra
«Pasupatastra»'®?, Aghorasiva donne pour ces mantra les formules suivan-
tes, ou le terme qui précede « Namah» donne le nom du Vidyanga:

pour le Ceeur: «Om sarvayogadhikrtaya vidyadhipaya namah»;
pour la Té€te: «Om paramesvaraya brahmasirase namah»;

pour la Touffe: «Om jyotirapaya rudranyai namahy»;

pour la Cuirasse: «Om gopfre purustutaya namah»;

pour ’Astra: «Om prathama prathama pasupatastraya namah».

La loi de formation annoncée n’est pas respectée, puisque les premiers
termes (en italique) ne forment pas, si on les rassemble, de mantra connu;
tout ce que I'on peut dire étant qu’ils sont tous tirés (avec leur désinence in-
changeée, ce qui explique jyotiripaya a coté de rudranyai) du mantra nommé
vyomavyapin, dont nous avons déja parlé.

La formation de vidyamantra par découpage d’un plus long mantra est
en revanche observable dans la série de vidyangamantra que le Svacchanda
associe a Bhairava'®’;

Cceur: «aghorebhyo sarvatmane hrdayaya namah»;

Téte: «tha ghorebhyo brahmasirase Sirase svaha»;

Touffe: «ghora-ghoratarebhyas ca jvalinyai sikhayai vausat»;
Cuirasse: «sarvatah sarva sarvebhyo pingalaya kavacaya hum»;
Astra: «namaste rudraripebhyo durbhedyaya pasupatastraya phat».

Le mantra des Yeux: «Om Jum Sah jyotiriipaya netraya vasat» est donné
(au contraire de ce qui se passe dans le Matangaparamesvara), mais en der-
niere place, car il ne fait pas partie du systéme formé par les cinq autres. En
mettant bout a bout tous les débuts (en italique) de ces premiers mantra, on

102 MatPR loc. cit. et kp, 1, 111b-114 (sans Netra). Pour Aghorasiva, voir SP3, pp. 641-643,
sous [13b], trois dern. lignes.
Notons que le MatP donne aux Sivanga eux-mémes des noms originaux (voir n. 111).
103 SVT, 1, 60-63 donne les premiers termes; 1, 64-65a les noms et 1, 72a les jati. Le commen-
tateur montre sur le premier exemple comment former le mantra complet. Nous avons
suivi ce modéle pour les formules suivantes.



LES MEMBRES DE SIVA 119

obtient un mantra bien connu, le mantra-de-trente-deux-syllabes, qui est ce-
lui du Brahman Aghora, sous la forme longue qui vient du Taittiriya A-
ranyaka'®®. Le Svacchandal’a donné en le présentant comme le mitlamantra
de Bhairava (Bhairava en effet n’est autre qu’Aghora) sous son aspect
sakala'®. En parlant des Vidyanga, le texte explique que ces Membres appar-
tiennent au vidyadeha du Dieu'°® (une remarque qui cherche probablement a
justifier le terme méme de vidyanga) sous son aspect sakala. On comprend
que, de méme que les formules - ou plus exactement leur partie essentielle -
sont des «parties» du mantra principal, leurs référents sont des «parties» du
Dieu central. Quant au Bhairava niskala, il est exprimé par un simple bija; et
ses Membres, qui ne sont autres que nos Sivanga, par les bija que nous avons
donnés: HAM, HIM, etc.'®”. Logique avec lui-méme, le Svacchanda utilise
les Vidyanga, tout comme les Brahman, pour construire la mirti divine'’®: le
Bhairava sakala, équivalent du Sadasiva des Agama; tandis qu’il donne les
Anga niskala au Dieu niskala aprés son avahana'®®. On est donc en présence,
dans cet ouvrage, d’une tentative de systématisation remarquable, d’autant
plus séduisante qu’elle parait résoudre tous les problémes que nous nous
sommes posés au sujet des Anga.

Malheureusement, cette vision semble isolée. Elle n’est partagée par au-
cun des Agama que nous connaissions, ol I’on ne trouve pas trace d’une dis-
tinction entre les Membres du Siva indivis et les Membres du Siva divisé''°.
Elle se présente en fait comme un compromis entre les notions de Sivanga et
de Vidyanga, et résulte sans doute d’un réaménagement, intéressant mais
tardif, d’un ensemble de matériaux disparates. En témoigne, a nos yeux, la
liste des noms que le Svacchanda donne a ses Vidyanga: Sarvatman, Brah-
masiras, Jvalini, Pingala, Pasupatastra et Jyotiriipa, dans cet ordre. Si les
deuxiéme et cinquiéme termes sont bien les noms de la Téte et de ’Arme dans
la liste de Vidyanga la plus courante, celle du Matangaparamesvara, le pre-
mier, le troisiéme et le quatriéme (en italique) sont donnés par le méme ou-
vrage comme noms du Cceur, de la Touffe et de la Cuirasse parmi les

104 Voir Rau 1, p. 26, 1. 5 - mais il faut supprimer le mot «astu» a la fin.

105 ST, 1, 41-43. Voir n. 16.

106 SVT, 1, 63b-64a et comm. i 60b.

107 SvT, 1, 71.

108 SVvT, 2, 49b.

109 ST, 2, 53b.

110 Cette distinction rappelle celle que les Agama reconnaissent entre les layanga et les bho-
ganga, mais elle ne s’y superpose pas, les Vidyanga (ou Sakalanga) du SVT représentant
plutdt I’aspect «dissous» des Membres (appelés ailleurs Bhogéanga) que le culte envisage
sur le premier cercle autour de Siva. Voir comm. a SV7; 2, 108b-109a.



120 HELENE BRUNNER

Sivanga'''. Nous n’exploiterons donc pas plus avant les enseignements du
Svacchanda et retournerons aux Agama pour poursuivre notre enquéte.

C’est le Matangaparamesvara qui a le plus a dire au sujet des Vidyanga.
Dans sa partie théorique, il établit une distance trés nette entre Sivanga et
Vidyanga. Les premiers, expressions de la Sakti de Siva, appartiennent au ni-
veau du Dieu Sadasiva, c’est-a-dire du tattva «sadakhya». Les autres sont des
étres individuels, des anu, que le texte loge a un niveau inférieur, celui du
tattva «vidya» (ailleurs, «$uddhavidya»), en compagnie des soixante-dix
millions de Mantra, des Reines des Vidyes$vara et des Vidyarudra - tous per-
sonnages évoquant les pratiques magiques. Si les Brahman et les Anga appa-
raissent également a ce niveau, c’est sous une forme inférieure, parce qu’ils
sont 1a, si I’on peut dire, en mission (niyukta)''’. Le commentateur, Rima-
kantha, souligne cette infériorité des Vidyanga en faisant remarquer que le
rituel ne les utilisera pas, comme il le fait des Brahman et des Anga, pour le
sakalikarana; mais qu’on les trouvera sur le Trone du Dieu (le Trone repré-
sente le cosmos, constitué par une matiére différente de Siva), avec le vidya-
tfattva dont ils font partie, et qui est identifié au réceptacle du lotus
supérieur''?, Il reconnait cependant qu’il en va autrement dans certains ou-
vrages de I’école’'*.

En fait, c’est le désordre et I'incohérence qui prévalent dans les Agama.
D’abord, beaucoup de textes semblent ignorer les Vidyanga et leurs mantra.
Ceux qui les connaissent, non seulement ne s’entendent pas sur leurs noms,
ce qui ne serait pas trés grave, mais ne s’accordent pas sur leur statut, puisque
quelques-uns d’entre eux les utilisent dans la construction du corps divin,
comme le fait le Svacchanda''’, tandis que d’autres, a la suite du Matanga-
paramesvara, n’en font usage que pour des rites spéciaux, essentiellement
des rites d’apaisement. La séparation entre Sivanga et Vidyanga n’est méme

111 MatB vp, 7,27-28. Les noms des Sivanga sont 1a: Sarvatman, Susiva, Jvalini, Pingala et
Mahadipta. Les Yeux ne sont pas nommeés.

112 MatP, vp, 7, 16b-18 et comm.; et 7, 24-25 et comm.

La liste des Vidyarudra (Aghora, Ghora, etc.) rappelle celle des membres du mantra-
de-trente-deux-syllabes, donc celle des Vidyanga du Svacchanda, mais ne lui est pas iden-
tique. Il y a d’ailleurs huit Vidyarudra contre six Vidyanga.

113 MatPB vp, 7, 16b-18 et comm. Ce commentaire cite kp, 3, 31 pour montrer qu’apres le sa-
kalikarana le Dieu est contemplé dans le corps de I'officiant «avec les Brahman et les
Anga»; sans tenir compte du fait que (comme dans le K@mika ou Somasambhu) les Brah-
man interviennent avant ’ava@hana et les Anga, aprés. Voir kp, 3, 20-29 (sakaltkarana sur
le corps) ou 3, 52-69 (construction du corps divin au moment du culte).

114 Ibid., dern. ligne du comm.

115 C’est le cas du Suprabheda: kp, 8, 55b-57a.



LES MEMBRES DE SIVA 121

pas toujours tranchée. Tel ouvrage, qui semblait avoir soigneusement distin-
guéles deux groupes, les confond ensuite, comme s’il oubliait ses résolutions.
Bref, la confusion est totale et sesmble méme, a premiére vue, désespérée.

Nous nous autoriserons de ces hésitations pour admettre comme postu-
lat que la tradition la plus ancienne n’a pas connu ces deux groupes paralleles
de Membres. Observant par ailleurs que I'un des Agama qui utilise le plus
systématiquement les Vidyanga, le Suprabheda''®, contient des parties visi-
blement archaiques; que presque partout ailleurs seuls quelques mantra de
ce groupe spécial interviennent effectivement dans le rituel''’, et ceci en gé-
néral dans des rites non spécifiques du $ivaisme et visiblement anciens,
comme les purifications, les prayascitta''® ou le Culte des Ancétres''®; que
certains auteurs médiévaux semblent ne plus reconnaitre les vidyangamantra
lorsqu’ils rencontrent leurs noms dans un texte - a moins qu’ils ne les refu-
sent sciemment'?® -, nous avancerons I’hypothése que ce groupe particulier
d’Anga est dans les Agama le témoin d’un passé en partie renié, et donc pro-
bablement la source de la conception dgamique des Membres.

I1 est donc nécessaire d’essayer de mieux comprendre ce que ’on entend
par Vidyanga. Le premier point a élucider est le sens du composé lui-méme.
Les Agama ne 'expliquent pas - tout se passe comme s’il faisait partie d’un
héritage commun aux milieux ou ils ont été composés - et nous avons dit plus
haut que I’interprétation avancée par le Svacchanda (qui semble étre: «par-
tie» du vidyadeha) ne paraissait pas généralisable. On sait quand méme que,
dans nos textes, «vidya» est synonyme de «mantray. Si le terme est rarement
utilisé dans ce sens lorsqu’il est seul, il ’est dans les composés: vidyadeha,
Vidye$vara, etc. Dans I’école sakta, le terme de vidya est courant dans cette
acception, et désigne spécialement les formules qui correspondent a des divi-

116 Voir Suprabheda, kp, 5, 27a; 8, 126b; 11, 40D, etc.

117 Les plus souvent rencontrés sont ’Astra (Vidyangastra, identifié¢ avec Pasupatastra par le
MatP, mais pas partout) et le Ceeur (Vidyangahrdaya, Vidyadhipa ou Sarvadhipa). Voir
Rau l, kp, 10, 9; et SP3, p. 640, si. 13.

118 Voir n. 101.

119 Voir SP3, p. 640 et les passages paralléles de I’ Uttara-Kamika et de la paddhati d’Aghora-
§iva cités 1a en notes.

120 Ibid., n. 48 et 49, et p. 641, [13a): Trilocana, le commentateur de Somasambhu (il appar-
tient probablement au XIII®s.) ne reconnait, ni dans «Vidyangastra», ni dans «Adhipa»,
deux mantra du groupe des vidyangamantra. Bien qu’il mentionne comme référence le
MatP (ou «Adhipa» est le nom du Ceeur parmi les Vidyanga), il commente ces deux ter-
mes comme s’ils désignaient simplement I’Astra et le Coeur parmi les Anga habituels.
Tout se passe comme s’il refusait de reconnaitre une série spéciale d’Anga nommés
«Vidyanga».



122 HELENE BRUNNER

nités féminines'?', elles-mémes nommées «Vidya». Ce dernier mot est prati-
quement synonyme de «Déesse», tout comme «Mantra» est synonyme de
«Dieu»; et de méme que 'on voit des divinités célebres se détacher de la
masse anonyme des Mantra, on voit parmi les Vidya émerger certaines
D¢éesses bien caractérisées et pourvues de noms qui leur sont propres. Ces
Vidya-la sont particuliérement puissantes; mais toutes sont considérées
comme efficaces, et ’'on attend d’elles toutes sortes d’actions merveilleuses,
relevant du domaine de la magie. Le mot «vidya» signifie d’ailleurs
«charme», et méme «magie»'??, un fait qu’il ne faut jamais perdre de vue,
méme lorsqu’on a affaire aux textes Sivaites les plus épurés.

A partir de ces quelques considérations, et en jouant sur les différentes si-
gnifications du mot «anga», on peut suivre plusieurs pistes pour pénétrer le
sens de «vidyangan.

La premiére qui se présente a I’esprit semble une voie royale: si Vidya est
le nom générique des Déesses, le terme de Vidyanga doit dénoter les Mem-
bres (Ceoeur, Té€te, etc.) attachés a une divinité féminine; ils s’opposeraient aux
Sivanga parce que Siva est un Dieu masculin. Le panthéon auquel 'ensemble
de ces deux groupes nous renverrait serait constitué d’un seul Dieu, Siva, et
d’une multitude de Déesses. Telle n’est évidemment pas la situation dans le $i-
vaisme dgamique, mais rien n’empéche de supposer que la vision précédente
a correspondu aux croyances d’un certain milieu, en des temps reculés. On
peut d’ailleurs mettre Vidya au singulier et en faire la parédre de Siva. L’obs-
tacle est ailleurs. Dans les Agama, les Vidyanga sont, soit rapportés a Siva
lui-méme, soit relégués a un rang inférieur. Dans I'une et I'autre optique, I'in-
terprétation que nous développons en ce moment exigerait qu’apparaisse
une figure féminine centrale autour de laquelleils se grouperaient: la Sakti de
Siva dans un cas, une ou des Déesses de rang inférieur dans I’autre. Or on ne
trouve rien de tout cela, et la voie royale se révéle étre une impasse.

Une autre interprétation semble beaucoup plus probable. On prendra
«vidya» comme I’équivalent exact de «mantra» (sans attacher d’importance

121 C’est aussi 'opinion du Kamika, si ’'on en croit le passage suivant (PKam, édition p. 16,
lignes non numérotées):
mantravidya-vibhagena dvividha mantrajatayah /
mantrah pumdevatamantra vidya stridevata smrtah //

Pour I’équation mantra = vidya (sans la distinction précédente), voir n. 8.

122 On peut imaginer que le nom est passé de la science magique (la science par excellence?)
aux formules dont elle fait usage, sans que celles-ci aient d’abord désigné des divinités fé-
minines. C’est ’école sa@kta qui serait responsable de la féminisation du signifié.

Sur I'utilisation magique des mantra et des vidya, voir T. GOUDRIAAN, Maya divine
and human, Motilal Banarsidas, Delhi 1978, passim.



LES MEMBRES DE SIVA 123

a la forme féminine du mot) et «anga» dans le sens de «partie». Le terme de
vidyanga ne signifie alors rien d’autre que «partie d’un mantra». Cette hypo-
thése implique que le mode de formation des angamantra par découpage
d’un mantra considéré comme «formule de base» (miilamantra, et ce terme
prend alors tout son sens) est primitif. La conception des vidyanga, segments
de ce mantra, et celle, dérivée, des vidyangamantra ol ces segments ne sont
plusisolés, mais deviennent des mantra proprement dits, pourvus d’un début
(Om) et d’une fin (jati), avec en plus le nom de ’Anga au datif, serait donc la
phase initiale de ’élaboration de I'idée de «Membres». Les vidyangamantra
- ou simplement angamantra tant qu’il n’y a aucun danger de confusion -
sont liés au mantra de base comme des branches a4 un tronc, mais aussi
comme des parties accessoires a un élément fondamental: issus du miila-
mantra, ils 'accompagnent et le complétent. Jusqu’ici, le modéle est valable
pour tous les Dieux, et il y a de grandes chances pour qu’il ait été congu dans
un contexte de magie.

Le modeéle s’applique évidemment a Siva. Il est compréhensible que, dans
les Ecritures $ivaites ou ce Dieu prend une place prédominante, on ait tenu a
spécifier, lorsqu’on parlait d’Anga, qu’il s’agissait des «membres» du mantra
désignant Siva, quelque forme que ce mantra ait pu avoir'?, et pas n’importe
quel Dieu. Ainsi se serait formé le terme de «sivanga», par simple souci de
précision. Ou bien le terme est né d’un changement de perspective, ce qui
était «membre» d’un mantra, et en méme temps mantra associé, devenant
’expression d’un Membre du Dieu dont le mitlamantra était I’expression so-
nore. De ’ensemble formé par le mitlamantra et ses membres, I’intérét se se-
rait porté sur I’ensemble formé par un Dieu principal et ses propres Membres
- sans que «membre» n’évoque autre chose a I’origine qu’un aspect du pou-
voir divin. Selon ce processus, Siva se serait vu entouré de six Membres, natu-
rellement appelés Sivanga, et bient6t si vivants qu’on leur aurait attribué des
mantra spéciaux formant avec le mitlamantra, lui-méme peut-Etre
modifié'?4, un nouveau systéme. Les deux processus ont probablement été
inextricablement mélés; mais si I’'on en juge par leur résultat dans les textes

123 Dans les Agama dont ’enseignement a subsisté, le mialamantra de Siva est un bija unique
(HAUM ou KSAUM, selon les textes), dont on peut faire une formule compléte avec les
additions que I’on sait: «Om Haum $ivaya namah» par exemple. Mais on trouve dans les
Agama d’autres définitions du mantra fondamental de Siva; par exemple, une série de dix
phonémes (dasaksara), dont la liste d’ailleurs varie d’un texte a I’autre; ou encore le vyo-
mavyapin (voir n. 99), ou autre chose. Le mizlamantra d’un méme Dieu peut donc pren-
dre des formes diverses.

124 Voir n. 123.



124 HELENE BRUNNER

accessibles, le second semble avoir dominé. A partir de 13, et grace a 'ambi-
guité du mot «anga» lui-méme, le glissement qui a abouti a I'interprétation
de «$ivanga» comme «parties du corps de Siva» était inévitable. Il est impos-
sible toutefois de savoir si I'idée d’un parallélisme entre les Brahman et les
Anga s’est greffée la-dessus, ou si c’est elle qui a provoqué le glissement'?*;
mais le résultat est le méme: un fouillis de sens, ou le plus superficiel et proba-
blement le plus récent masque I’idée premiére.

Insérons ici une remarque que nous avons annoncée plus haut (p. 102).
Elle concerne le terme de sakalikarana, qui s’expliquait mal dans I'optique de
Somasambhu, pour qui le rite de ce nom consiste en I’imposition, sur le
corps et sur les mains, des Anga de Siva et de rien d’autre. Si ces Anga,
comme nous essayons de le démontrer ici, représentent les seuls Dieux issus
de Siva que la tradition ancienne ait placés autour de lui (ou, ce qui revient au
méme, si les angamantra, fragments du muzlamantra, constituent le seul
groupe de mantra primitivement associés au mitlamantra en tant que parties
accessoires), on peut comprendre que le rite qui fait déposer ces Anga sur le
corps ait été nommé sakaltkarana, «obtention des parties», dans le sens de
«mise en évidence des six aspects du Dieu». Ce sens n’est pas celui que la ma-
jorité des textes suggere, et il ne se relie pas bien au terme de sakala, qualifiant
Sadasiva, tel qu’il est compris d’habitude. Mais peut-étre justement faudrait-
il repenser aussi le terme de sakala dans cette nouvelle optique? De toutes fa-
¢ons, la question mériterait une étude approfondie.

L’interprétation que nous venons d’avancer pour le terme de vidyanga
est certes insuffisamment étayée. Mais I’hypotheése sur laquelle elle repose, a
savoir que la division d’une formule en segments nommés «anga» a précédé
I’attribution a une divinité de Membres associés, congus eux-mémes comme
des divinités, est tres vraisemblable, La tradition védique la confirme de fa-
¢on inattendue. On sait que les parties récentes des Grhya-Siztra mention-
nent des nyasa calqués sur les nyasa caractéristiques du tantrisme et connais-
sent, liés a certaines divinités, des Anga dont les noms sont les mémes que

125 Nous raisonnons toujours dans la perspective d’une différence essentielle (impliquant
une différence d’origine) entre Brahman et Anga. Il faut dire cependant que les Brahman
sont parfois considérés comme des Anga, au sens large. C’est le cas du Raurava qui an-
nonce, comme anga du mantra de Siva, les mantra suivants: les six anga dont le Ceeur est
le premier; les cinq brahman; astrardja; 1a ksurika (i.e. ksurikastra); et le vvomavyapin
(Rau, kp, 1, 4b-17). Voir aussi T. GOUDRIAAN qui, dans un article a paraitre («Kubjika’s
samayamantra and its Manipulation in the Kubjikamata», in Mantra et Diagrammes ri-
tuels dans I’Hindouisme, Paris, sous presse), considére 'ensemble des cinq Brahman et
des six Anga comme étant tous des Anga; les six, Ceeur etc., étant «les vrais Anga», mais
les cinq Brahman constituant «la série la plus ancienney.



LES MEMBRES DE SIVA 125

ceux des Anga dont nous traitons. Or un parisista de I’ Asvalayana-Grhya-
Sutra explique que, pour former les angamantra associés a la Gayatri (en vue
d’un nyasa), on divisera la formule totale (elle a vingt-quatre syllabes) en
fragments de quatre syllabes chacun. Le texte donne alors les mantra que 'on
obtiendra (nous soulignons les fragments de la Gayatri) «fat savitur
hrdayaya namah», «varenyam (lire ‘va-re-ni-yam’) Sirase svaha», «bhargo
deva Sikhayai vasat», «sya dhimahi kavacaya hum», «dhiyo yo no netra-
trayaya vausat» et «pracodayat astraya phat»'?¢. La tradition védique n’a
sans doute inventé ni les nyasa, ni les anga, ni les jati; mais il semble raison-
nable de penser qu’elle a recueilli un état ancien des enseignements tantri-
ques (nous prenons le mot dans son extension maximum), ce qui rend son té-
moignage particuliérement précieux. Dans les écoles tantriques elles-
mémes, tous ces éléments sont monnaie courante, en particulier celui qui
nous intéresse ici: la formation d’angamantra par découpage d’un mantra de
base'?’.

Une autre piste enfin, que nous nous bornerons a indiquer, pourrait
s’avérer fructueuse: le mot «vidya» signifierait «magie», et «anga» aurait le
sens d’«auxiliaire» ou d’«expédient». Les vidyanga seraient alors des auxi-
liaires ou des instruments de magie, ce qui est vrai de tous les mantra. A ce
moment-la, le terme de vidyangamantra ne serait qu’une explicitation du
précédent: «mantra servant d’instruments de magie».

Peut-étre faudrait-il combiner les deux derniéres explications. On peut
supposer en effet qu’a un certain stade de son développement, I’école d4gami-
que ait voulu établir une distinction nette entre deux sortes de «Membres»:
les Anga selon ’ancien systéme, plus immédiatement liés a la magie, et des
Anga correspondant a la forme plus pure de Siva qui avait réussi a s’imposer.
Elle aurait pour ce faire qualifié les premiers de Vidyanga, dans le dernier
sens que nous avons suggéré; tandis que les autres, congus comme coessen-
tiels a Siva, seraient restés les Anga par excellence, ou, pour préciser, les
Sivanga.

126 Asvalayana-grhyasitra, parisista 1, 5 (Anandasrama-samskrta-granthavalih 105,

p. 142):

tam etam [gayatrim] caturaksaraso vibhaktam, antaryojitaih sadbhis tad angaman-
trair yathangam atmani vinyasya, atmanam tadriapam bhavayed yatha - «tat savitur
hrdayaya nymah» iti hrdaye, «varenyam Sirase svaha» iti sirase, «bhargo deva sikhayai
vasad» iti sikhayam, «sya dhimahi kavacaya hump iti urasi, «dhiyo yo no netratrayaya
vausad» netra-lalatadesesu vinyasyatha «pracodayad astraya phad» iti karatalayor
astram pracyadisu dasasu diksu vinyased eso ‘nganyasah //

Noter la différence avec le sectionnement de la Gayatri lorsque celle-ci accompagne les

angamantra du Soleil (M. Th. de MALLMANN, ouvrage cité a la n. 38, p. 94).
127 Voir GOUDRIAAN, ibid.



126 HELENE BRUNNER

Il nous reste a aborder de front un probléme que nous avons jusqu’ici vo-
lontairement éludé. Pourquoi des portions de mantra, ou des instruments de
magie, auraient-ils été appelés «Coeur», «Téte», «Touffe», «Cuirasse»,
«Yeux» et « Arme»? Aucun texte connu de nous ne songeant a I’expliquer, du
moins dans la perspective ol nous nous plagons'?%, nous en sommes encore
une fois réduite aux hypotheéses. Les mots qui désignent les Membres ren-
voient évidemment, non a la formule (mantra) en tant que telle, mais a la
Puissance (Mantra) qui lui correspond, et qui est vue comme une divinité
anthropomorphe. Mais comment rendre compte de la sélection opérée
parmi ses multiples aspects? Dirons-nous que le premier segment du mantra
est appelé «Coeur» parce que le coeur, ou I’Ame est censée résider, est la partie
centrale de I’étre, celle qui commande'?® et dont tout le reste dépend? Qu’on
envisage ensuite une «Téte», parce que la téte pense et décide, et une
«Touffen, parce que la méche de cheveux sur ’occiput des deux-fois-nés dé-
note ’éminence et par 13, le pouvoir? Que ’arme défensive qu’est la «Cui-
rasse» et ’'arme offensive qu’est I’Astra sont des compléments indispensables
a I’équipement d’un combattant? En tout cas, les aspects du Dieu qui sont
désignés par ces termes - et ’OEil, qui peut nuire d’un simple regard'?°, ne
fait pas exception - évoquent P’efficacité. L’image qui se construit avec eux
n’est pas celle d’un corps quelconque (on a déja noté qu’il serait trop incom-
plet), mais celle de la somme des instruments dont un guerrier dispose pour
mener son combat.

Dans le détail cependant, les tentatives d’explication précédentes ne con-
vainquent pas entiérement. Une justification bien meilleure du choix des
mots «Téte» et « Arme» nous est peut-&tre offerte par la mythologie. On a vu
plus haut en effet que dans la liste des Vidyanga du Matangaparamesvara, la
Téte était nommée «Brahmasiras», et ’Arme, «Pasupatastra». Ces noms,
qui sont ceux de deux armes magiques parmi les plus célebres du
Mahabharata'*', conviennent parfaitement a des vidyanga, des instruments

128 On a vu que les Agama proposaient une interprétation des Membres valable pour le rite
de sakaltkarana sur le corps de I'officiant; et une autre, qui s’applique aux Membres dans
la condition ou ils sont «dissous» dans le Dieu. Aucune de ces deux conceptions ne peut
justifier le choix des termes «Cceur», etc., lorsqu’ils s’appliquent encore a des fragments
de mantra ou aux formules construites sur eux.

129 Voir le nom du Cceur, «Vidyadhipa», dans la série des Vidyanga.

130 Rappelons que cet Anga est considéré comme terrible (raudra). Cela n”’empéche pas qu’il
ait aussi un aspect bienfaisant, comme en témoignent nombre de rituels centrés autour
du netramantra. Voir H. BRUNNER, art. cité a la n. 90, passim.

131 Toutes deux sont données par Siva a Arjuna: la premiére, par 'intermédiaire d’Agastya,
Agnivesa et Drona; la seconde, directement. Il faut vraisemblablement les voir 'une et



LES MEMBRES DE SIVA 127

de magie. Ne seraient-ils pas antérieurs aux formes simplifiées «Siras» et
«Astra» des listes courantes de Membres, et ne devrions-nous pas toujours
les lire derriére ces formes? Pour que le groupe d’Anga reste homogene, il
faudrait cependant trouver une origine analogue pour «Hrdaya», «Sikha»
et «Varmany». De toutes fagons, 'image d’un guerrier armé continue a s’im-
poser, et méme plus que jamais, si I’'on opére ce détour par le mythe.

Mais pourquoi, se demandera-t-on peut-étre, faut-il que les Mantra envi-
sagés dans les Agama soient des Dieux guerriers? La réponse nous parait
toute simple. Les Agama ont puisé leur conception des mantra et des Mantra
dans une science beaucoup plus ancienne et beaucoup plus générale, la
«Science des mantra» (mantrasastra), science magique, visant a des résultats
bien concrets. Agama et Tantra, vichnouites aussi bien que $ivaites, abon-
dent en prescriptions de cet ordre, ou les mantra jouent le role principal.
Qu’il s’agisse de gagner la prospérité, la longévité, un royaume, une femme,
de chasser les mauvais esprits ou les rats ou d’éliminer les géneurs, c’est a un
mantra que 'on fait appel, ou plut6t au Mantra qu’il représente. Celui-ci de-
vralutter pour le sadhaka quil’a invoqué: chasser le Mal ou les Obstacles, ap-
porter de la nourriture ou des richesses, jeter la discorde entre les ennemis,
les chasser, voire les tuer. Trés souvent il aura & combattre contre le Mantra
utilisé par le magicien du camp opposé, annulant ses effets ou les retournant
contre leur auteur'*2 Rien d’étonnant alors a voir les Mantra - c’est-a-dire les
Dieux - armés comme pour la guerre. Et ce sont les Anga qui pour chacun re-
présentent les différents aspects de son pouvoir, et par 13, les sources de la
puissance dont I’initié «qui connait le mantra» (mantravid) peut disposer.
«D’abord je dirai le Mantra a la triple efficacité, avec ses Membres, avec les
mudra qui ’accompagnent, ce Mantra supréme qui sauve tous [les hom-
mes]»'*3, dit le Netra Tantra en introduisant sa description du Mantra «Ne-
tra», ou «Mrtyujit», qui est le Mantra central de cet ouvrage. Et plus loin, au
moment ou il va traiter des Membres: «Maintenant je parlerai des Anga,
grace auxquels celui qui s’en pourvoit réussit.»'** Le commentateur, Ksema-
raja, explique que le sujet de cette derniére phrase est le sadhaka, c’est-a-dire

'autre comme des formules magiques. Le composé «brahmasiras» donne lieu a plusieurs
lectures, dont I’'une accepte brahman dans le sens de «magie» relevé par GOUDRIAAN
(Maya..., p. 64-65).

132 Voir H. BRUNNER, art. cité a la n. 90, pp. 181-183 en particulier.

133 Netra Tantra (réf. n. 96), 2, 12. Le passage est traduit ici en fonction du commentaire
qu’en donne Ksemaraja. Le Netra Tantra est un texte du Nord, mais la perspective des
Agama n’est pas différente en ce qui concerne notre probléme.

134 Ibid, 2, 28 et comm.



128 HELENE BRUNNER

un adorateur en quéte de résultats précis; et que celui-ci doit, afin de réussir
dans son entreprise, entourer le dieu (ici, Netra) de ses Membres pour chacun
des rites qu’il accomplit. On voit qu’un Dieu sans Anga ne serait pas néces-
sairement un Dieu sans forme; ce serait un Dieu sans pouvoirs, un Dieu qui
ne serait donc d’aucune utilité pratique pour ’adorateur en quéte de protec-
tion ou d’appui.

Or ce type d’adorateur - le sadhaka -'** est partout présent dans les
Agama, qui semblent méme essentiellement écrits pour lui, et qui reconnais-
sent en tout cas trés ouvertement la légitimité d’une foule de besoins ou de
désirs vers lesquels ils ouvrent des voies a leurs fideles, le désir de libération
n’étant que la fine pointe de ’énorme pyramide que constitue ’'accumulation
hiérarchisée de tous les autres. Insister sur la nécessité pour un mantra d’étre
efficace n’est donc pas sortir du champ des Agama. Tout officiant d’ailleurs,
quel que soit son grade et ses visées, est un manieur de mantra - un manipula-
teur d’Energie. Méme dans le rituel le plus épuré, le rituel quotidien de Siva
ou celui de la diksa'*¢, et méme dans les manuels les plus récents, on voit a
chaque instant I’acarya se servir de la Cuirasse pour protéger tel ou tel objet
fragile, de ’Arme pour écarter les Puissances hostiles ou constituer un rem-
part qu’elles ne sauront franchir, du Cceur pour former un écrin, etc. Der-
riére tout cela se profile une magie consciente, que la forme présente du rituel
ne voile que tres partiellement. Certes, I’action que I'on fait accomplir par un
Anga n’est pas toujours en accord avec la vertu particuliére de ce Membre. 11
existe, nous I’avons dit, des actions banales ou le choix du mantra ne s’im-
pose pas, et des séries figées ou les angamantra se succédent sans raison vala-
ble, souvent d’ailleurs mélés aux brahmamantra avec qui on a pris I’habitude
de les associer. Mais il suffit de quelques cas typiques pour que notre vision
des Membres, tout au moins de 1’origine des Membres soit justifiée.

On observera que cette interprétation n’est pas totalement incompatible
avec la thése du Mrgendra selon laquelle les Membres déposés sur le corps de
l'officiant représenteraient des armes protectrices (raksanga: voir p. 107). 11
vaut mieux cependant conserver pour ’adorateur I’explication qui vaut pour
Siva, et penser qu’en s’identifiant a son Dieu, il place sur lui - il met a sa dis-
position - les Armes mémes dont le Dieu dispose naturellement.

Résumons-nous, en reprenant les phases principales du culte. Le centre de
celui-ci est un Dieu (ou une Déesse) a qui six Membres sont toujours ad-

135 Voir H. BRUNNER, «Le sadhaka, personnage oublié du $ivaisme du Sud», Journal Asia-
tique CCLXIII, Paris, 1975; et SP3, ch. VII.
136 Pour le premier, voir SPI, ch. III; pour le second, SP3, ch.1a V.



LES MEMBRES DE SIVA 129

joints. Le premier acte que I’adorateur doit accomplir est d’inviter le Dieu a
entrer dans le support qu’il lui a préparé. Pour ce faire, il récite, selon la tech-
nique appropriée, le mitlamantra qui exprime sur le plan sonore la divinité
choisie. Cet acte est le seul que ’on mentionne lorsqu’il s’agit de dieux mi-
neurs ou de cultes rapides'*’. Il est nécessaire et suffisant pour effectuer I'a-
vahana, car la divinité est présente dés que son mantra est récité. Toutes les
subtilités que nous trouvons dans nos textes 4 propos du culte de Siva (dis-
tinction d’un Dieu sans forme et d’un Dieu avec forme; moments successifs
de la création du corps de ce dernier) sont visiblement surajoutées au plan
initial. Dans une seconde phase, dont on a vu que tous les rituels la notaient
séparément, ’adorateur étale, pour les mettre en évidence ou les placer a sa
disposition, les pouvoirs essentiels du Dieu ainsi évoqué: ce sont les Anga,
qui forment cercle autour de lui. Dans les cultes rapides, on note cette phase
juste apreés ’avahana, sans mentionner au préalable un hommage a des
Membres qui seraient encore inclus dans la divinité: a notre avis, cette der-
niére conception aussi est le résultat d’une élaboration ultérieure. La troi-
siéme phase est celle de ’hommage, et elle est suivie d’une répétition systé-
matique du mantra de base, puis des angamantra. Aprés cela, on pense que la
divinité, satisfaite, accordera a son fidéle, au bout d’un temps plus ou moins
long, le fruit qu’il désirait. Si le besoin s’en fait sentir, 'adorateur peut méme
isoler I'un des Anga dont il connait la vertu particuliére, et le prendre comme
Dieu central; il lui associera alors des Membres, selon le schéma connu'*®.
Ainsi se multiplient, par un processus de bourgeonnement qui pourrait étre
illimité, les possibilités d’intervention présentées par les déja nombreuses di-
vinités.

Les cultes du dernier type sont évidemment des cultes intéressés. Mais
meéme les cultes des dieux principaux ont dii longtemps étre de cette nature,
d’ou probablement la vieille régle qui attachait une jati a chaque Anga. Les
Jjati ont leur pouvoir propre, que tout ouvrage de mantrasastra tient a
rappeler'¥, et il est compréhensible qu’on les ait associées aux Anga, cha-
cune étant accolée a celui des Membres dont elle pouvait renforcer I'action;
tandis qu’elles sont étrangeres au systéme formé par les Brahman. L’aban-
don de la régle concernant ces terminaisons dans la pratique du culte quoti-
dien s’explique ainsi parfaitement si ’'on admet qu’un mouvement de bascule

137 Voir SP3, pp. 526-530; Aj I1, ch. 41 & 54; Netra Tantra, 3, 34. Le proces est a peine plus
compliqué (il s’y ajoute un martimantra) en SPI, pp. 278-280.

138 Voir SP3, p. 528 (membres du Pasupatastra); Netra Tantra, 2, 29-33 et 3, 34b (membres
du mantra NETRA); etc.

139 Voir SP3, pp. 165-166, n. 12; et GOUDRIAAN, Maya..., pp. 72-75.



130 HELENE BRUNNER

a fait peu a peu passer au premier plan, dans nos textes, non plus le sadhaka
en quéte de résultats égoistes, mais I’acarya, qui officie dans le temple pour le
bien de toute la communauté, et dont le rite privé lui-méme doit tre désinté-
resse.

Ce changement de perspective est certainement I’un des facteurs respon-
sables de la série de modifications qu’a subies le culte de Siva. Pour com-
prendre ce que pouvaient bien représenter les Membres, nous avons tenté de
reconstituer la forme primitive du rituel en nous appuyant sur la structure
des cultes rapides et des cultes des dieux mineurs. Le chemin qui conduit de
ce stade (hypothétique mais trés vraisemblable) a celui que la plupart des
Agama connaissent est cependant fort long. Sans nous attarder aux dévia-
tions injustifiées (celle par exemple qui résulte d’'une vision des Membres
comme Puissances équivalentes aux Brahman), essayons de le parcourir en
notant les enrichissements qui sont le fruit d’'une modification de la visée ou
d’un approfondissement de la réflexion, et leur impact sur le statut avoué des
Membres.

La premieére transformation notable est un changement d’accent. Celui-
ci, au moins dans les textes, se déplace de la pratique magique a la spécula-
tion. Du Dieu con¢u comme Mantra, et qui est donc avant tout Puissance
(Puissance efficace, manipulable par un initi€), on en vient a concevoir un
Dieu qui est d’abord essentiellement Etre (fattva). Ce Dieu - Siva - s’offre dés
lors sous deux aspects: I’'un transcendant ou indivis (niskala), I’autre appa-
remment divisé (sakala). Transcendant, Siva est un Etre pur, Parasiva, ou une
Puissance pure, qui ne se manifeste pas sous forme de pouvoirs distincts. Les
Anga qui représentent ces pouvoirs sont toujours présents, mais on les dé-
clare résorbés ou dissous dans le Dieu (layanga), et on les interpréte comme
des modalités de sa nature essentielle. Le Siva qui manifeste sa Puissance -
Sadasiva dans le culte Agamique - est considéré comme inférieur a Parasiva,
dont il est issu. Nos textes I’envisagent maintenant dans sa relation avec le
monde beaucoup plus volontiers que dans sa relation avec un adorateur par-
ticulier qui attendrait de lui I’assouvissement de ses désirs'*’. De 1a sans
doute le glissement qui fait passer les Anga au second plan, derriere des Puis-
sances venues probablement d’un tout autre horizon'*!, les Brahman, char-
gés des cingq fonctions universelles. Les Membres n’ont en effet aucun réle
dans le gouvernement du monde; et c’est trés certainement la raison pour la-

140 Ce deuxiéme aspect existe pourtant, en particulier dans les A gama qui, comme le Mrgen-
dra, traitent du culte privé. Voir aussi SP3, pp. 504-506 et n. 6 et 7 ad loc.

141 Il faudrait bien siir creuser cette derniére question, mais cela nous entrainerait beaucoup
trop loin, et nous préférons ne méme pas I’aborder.



LES MEMBRES DE SIVA 131

quelle les chapitres doctrinaux qui nous instruisent sur Siva, et qui ne s’inté-
ressent qu’au Dieu cosmique, les passent sous silence. Cependant le Dieu ne
les a pas perdus, et 'adorateur est en mesure de les faire émerger hors de la di-
vinité pour les adorer séparément. Cette phase reproduit a nos yeux le culte
primitif et répond sans doute au méme besoin: les Membres ainsi extériori-
sés, C’est-a-dire les pouvoirs divins ainsi manifestés, peuvent satisfaire les dé-
sirs personnels de ’adepte'*2 Ils lui permettent en particulier d’obtenir toutes
sortes de bonnes choses et peuvent dés lors étre appelés des bhoganga, c’est-
a-dire des Membres permettant d’obtenir des jouissances - plus simplement,
des «instruments de jouissance». C’est du moins ainsi que nous suggérons
maintenant d’interpréter le terme. Les Brahman n’ont rien a faire dans le
méme cercle; et, s’ils y sont placés par la plupart des Agama, c’est a la suite du
gauchissement de la vision qui fait d’eux des Puissances équivalentes aux
Anga'*’,

Une derniére complication, qui s’explique sans doute, comme on I’a vu,
par la nécessité de donner aux matériaux anciens tolérés a I'intérieur d’une
structure nouvelle une place subordonnée, aboutit au dédoublement de la
notion de Membres en Sivanga et Vidyanga, et se poursuit dans quelques
texts par une réinterprétation totale de ces derniers, qui passent du coté des
Brahman et contribuent a construire le corps de Siva.

Ainsi avons-nous reconstitué, ou presque, la riche complexité dont nous
étions partis. Mais au lieu de se présenter comme un chaos, elle s’explique et
s’ordonne autour de lignes de force qui n’étaient pas visibles au départ. Il a
fallu pour cela écarter les déblais, creuser, retrouver les traces des fondations,
identifier quelques objets héréroclites et reconnaitre les additions et change-
ments de plan apportés par les siécles successifs. Une structure initiale, cer-
tainement sommaire mais qui semble fonctionnelle, a fini par apparaitre, a
partir de laquelle les aménagements ultérieurs peuvent se comprendre. L’ar-

142 Le culte des avaranadevata est accompli pour satisfaire les différents désirs de 'adorateur
privé (voir Mrg, kp, 8, 44-46) ou, s’il s’agit d’un rituel public, les différents besoins d’une
communauté. Que ’'adoration du seul garbhavarana pendant le culte quotidien d’un ini-
tié quelconque ait aussi ce but (rarement souligné, le plus souvent nié de nos jours) est
établi par un mot d’Aghorasiva, qui introduit P’expression des souhaits particuliers
(kamya) au début du rite d’adoration des bhoganga: «tato brahmangani layangastha-
nesu sampiijya, kamyani vijiiapya, avaranapiijartham adhyesya...» (Aghorasiva-pad-
dhati, p. 107).

143 1l ne s’agit pas de nier que les cinq Brahman soient aussi des instruments de magie. (Voir
d’ailleurs Mrg, kp, 3, 41-49 et comm.: & chaque fonction cosmique de Sadasiva corres-
pond une ou plusieurs fonctions «magiques» concernant le sadhaka.) Tous les Mantra le
sont. Mais cela n’en fait pas des Puissances équivalentes aux Anga.



132 HELENE BRUNNER

chéologue sait bien cependant que son interprétation est provisoire, et que
des fouilles plus étendues dans le champ d4gamique, ou des études comparati-
ves prenant en considération d’autres secteurs du tantrisme, peuvent exiger
sa révision. Il s’estimera pleinement satisfait si ses hypothéses audacieuses
ont pour effet de susciter de nouvelles recherches dans un domaine encore
trés mal exploré.



	Les membres de Śiva

