
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 40 (1986)

Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechung = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

TosHio Kawatake. Das Barocke im Kabuki - Das Kabukihafte im Barocktheater.
Übersetzt und kommentiert von Thomas Leims. Österreichische Akademie der
Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse, Sitzungsberichte, 382. Band. Wien
1981. 127 S. + Abbildungen.

Kaum ein Begriff hat in der wissenschaftlichen Terminologie wie auch im
allgemeinen Sprachgebrauch innerhalb eines Jahrhunderts eine derart erstaunliche
Entwicklung durchgemacht wie der Begriff Barock. Ausgehend vom Portugiesischen,
wo er eine unregelmässige, schiefrunde Perle benannte, wurde er zur abwertenden
Stilbezeichnung, die alles stark Bewegte, Verzerrte und Exzessive in der Kunst des 17.

Jahrhunderts umfasste, einer Kunst, die ihrerseits bis vor hundert Jahren nur als ein
Derivat, eine Zerfallserscheinung der Renaissance galt.

Die Umwertung ging aus vom Kunsthistoriker Heinrich Wölfflin (Renaissance
und Barock 1888, Kunsthistorische Grundbegriffe 1915), der als erster dem Barock
eigenständigen geschichtlichen Wert beimass und ihn zum Epochenbegriff der
Kunstgeschichte erhob. Sogleich erfolgte die Übertragung auf andere Sachgebiete,
z.B. durch Fritz Strich auf die Literatur. Diese Begriffswandlung setzte sich im
deutschen Sprachgebiet rasch durch, während sie in Italien, Frankreich und England lange

auf erhebliche Widerstände stiess. Das zeigt sich deutlich in den verschiedenen
Beiträgen des Sammelbandes Die Kunstformen des Barockzeitalters (herausgegeben

von Rudolf Stamm, Bern 1956), der einen Überblick über die Barockdiskussion
im europäischen Kontext kurz nach dem Zweiten Weltkrieg gibt. Seither hat die
Verbreitung dieser Epochenbezeichnung wiederum Fortschritte gemacht.

Doch nicht genug damit. Schon bei Wölfflin und dann besonders bei Strich
finden sich Ansätze, das Wort vom historischen Kontext des 17. Jahrhunderts zu
abstrahieren und es zu einem allgemeingültigen typologischen Grundbegriff für eine
bestimmte Art menschlicher Weltsicht und künstlerischen Ausdrucks zu machen,
die der klassischen Grundhaltung und Ausdrucksweise antithetisch gegenüberzustellen

wäre. In diesem Sinn wird der Begriff auch auf andere Perioden, etwa auf die
Kunst der Spätantike, angewendet.

Und als vielleicht letzte Stufe solcher Verallgemeinerung ist es anzusehen, wenn
selbst im Zusammenhang mit aussereuropäischen Kulturen vom «barocken Stil»
gesprochen wird. Dies tut der Begründer der vergleichenden Theaterwissenschaft in
Japan in der Schrift, die uns hier vorliegt.

Kawatake möchte, dass das Kabuki endlich «als eine der Theaterformen der Welt
beurteilt wird», in welcher «die Existenz einer der ganzen Menschheit gemeinsamen
theatralen Konzeption anzunehmen ist». Der Autor geht aus von einer grundlegenden

Dipolarität des menschlichen Wesens, die sich durch Kontrastbegriffe wie
intellektuell - emotional, rational - impulsiv, apollinisch - dionysisch, zentripetal -
zentrifugal, Adstringenz - Divergenz, Kondensation - Ausbreitung umschreiben lässt.



74 BUCHBESPRECHUNGEN

Von da her kann man das Theater (wie auch andere Kunstformen) der Tendenz nach
in zwei Grosskategorien einteilen, nämlich in die klassiche und in die barocke, (wobei

das Romantische als weiterer Kontrast zum Klassischen unter das Barocke
subsumiert wird).

Das klassische Theater strebt nach Disziplin, Wohlkonstruiertheit, Wahrscheinlichkeit,

nach einer konsequenten, vernünftigen, psychologisch einwandfreien und
widerspruchslosen Entwicklung des Dramas, was zu der bekannten Forderung nach
den drei Einheiten von Zeit, Ort und Handlung führt. Das barocke Theater dagegen
lehnt jede Regelmässigkeit ab, ist unsystematisch und dynamisch-bewegt, verändert
sich ständig, vermischt Komisches und Tragisches, bezieht unwahrscheinliche,
phantastische, oft grelle, rohe, grausame Elemente ein und strebt nach einer totalen,
ungezügelten, chaotischen Lebendigkeit.

Von der Bühnenpraxis her gesehen unterscheiden sich die beiden Kategorien
durch das, was Kawatake Horizontalität und Vertikalität nennt. Das klassische Theater

errichtet eine in sich geschlossene, stimmige Bühnenwelt, deren Grenze gleichsam

horizontal, d.h. parallel zur Bühnenrampe verläuft. Das barocke Theater dagegen

versucht, sich mit allen Mitteln vertikal zur Bühnenrampe auf den Zuschauer
hin zu bewegen, durch Monologe, Beiseitesprechen, direkte Anrede an die Zuschauer

oder gar Verlegung des Schauplatzes in den Zuschauerraum, (wofür das Kabuki
mit seinem hanamichi natürlich das Paradebeispiel liefern kann).

Im konkreten Fall können selbstverständlich die verschiedensten Übergangsund

Mischformen auftreten; aber grundsätzlich ergeben sich doch zwei deutlich
antithetische, gleichberechtigte historische Entwicklungslinien. Die klassische Linie
führt von der griechischen Tragödie über das klassische Theater Roms zur französischen

Klassik des 17. Jahrhunderts bis zum neoklassischen Realismus um 1900,
besonders etwa bei Ibsen. Die barocke Linie beginnt im griechischen und römischen
Mimus und hat ihre Höhepunkte dann im spanischen Theater des 16./17. Jahrhunderts,

im elisabethanischen Theater (Shakespeare), im deutschen Barocktheater, in
der Commedia dell'arte, im Sturm und Drang, im Volksstück und Melodrama des
19. Jahrhunderts, im Expressionismus, bei Brecht und im Antitheater der jüngsten
Zeit.

Dem Autor geht es nun in erster Linie um den Nachweis, dass das Kabuki dem
barocken Typus zuzuweisen ist, während das Nö-Spiel deutlich klassische Züge
trägt. Es geht ihm ganz besonders auch um den aktuellen Hinweis darauf, dass das

Theater des 20. Jahrhunderts sich mehr und mehr dem barocken Typus angenähert
hat, und «dass das Kabuki für das westliche Theater von der Neuzeit bis zur Gegenwart

einen grossen Beitrag zur Wiederbelebung eines audiovisuell empfindungsreichen,

theatralischen Barock und zur Wendung von einem rational-vernunftbestimmten

Drama zu einer von Vitalität überströmenden Theater- und Schauspielkunst

geleistet hat.»
Dieser hier nur kurz skizzierte Ansatz Kawatakes ist recht überzeugend, auf

jeden Fall bedenkenswert. Es bleibt nur zu bedauern, dass Kawatake's Argumentation
nicht immer die gleiche Dichte aufweist, sondern hie und da willkürlich und ober-



BUCHBESPRECHUNGEN 75

flächlich wirkt. Das gilt z.B. für die spärlichen Bemerkungen zur Romantik und
ihrem Verhältnis zum Barock (S. 43/44). Und merkwürdigerweise müssen auch gerade
manche Stellen über die japanische Theatergeschichte hierher gerechnet werden,
vor allem da, wo vom Nö und vom Jöruri die Rede ist. Was etwa über die völlige Zu-
sammenhanglosigkeit von Yoshitsune senbon zakura und ähnlichen Stücken gesagt
wird (S. 46/47), zeugt von einem sehr konventionellen, wenig reflektierten Verhältnis

zu diesen Werken. Nach allfälligen Intentionen der Autoren dieser Stücke wird
erst gar nicht gefragt. Die ursprüngliche Werkform und die spätere, szenenweise
zerstückelte Aufführungspraxis werden nicht richtig auseinandergehalten. Vor allem
werden, wie das leider in der gesamten Sekundärliteratur üblich ist, bei Vergleichen
die zeitlichen Dimensionen von Theateraufführungen ganz ausser Acht gelassen.
Ein Werk, das auf zehn Stunden Aufführungsdauer angelegt ist, kann niemals
dieselbe Konzentration und Geschlossenheit haben wie ein Werk, das nur 2-4 Stunden
dauert. Ein Vergleich ohne Beachtung solcher zeitlicher Dimensionen muss also zu
Fehleinschätzungen führen. So kommt es denn auch dazu, dass die relativ kurzen se-

wamono von Chikamatsu als klassisch, jedoch die langen historischen Schauspiele
desselben Autors als barock bezeichnet werden. Wenn man nicht zu der doch wohl
etwas allzu simplen Folgerung kommen will, dass lange Stück per se barock sein

müssen, so musste man sich doch die Frage stellen, wie sich klassische Strukturen
allenfalls in einem so umfangreichen Rahmen von zehn Stunden verwirklichen könnten,

und ob nicht besonders die fünfaktig gebauten historischen Spiele doch eher der
klassischen Kategorie zuzurechnen wären.

Unbefriedigend ist denn auch die Beurteilung der Fünf-Akt-Struktur, die der
Westen und Japan völlig unabhängig voneinander entwickelt haben. Der Aufbau in
fünf Akten ist, daran kann kaum ein Zweifel bestehen, der Inbegriff der klassischen

Ausgewogenheit, Geschlossenheit und Wohlkonstruiertheit. Wenn man ihm auch in
barocken Werken begegnet, so wäre nach den Gründen zu fragen. Jedenfalls Hessen

sich genügend barocke Stücke finden, die eine solche Strukturierung entweder
bewusst vermeiden oder sie einfach als Konvention übernehmen. Um im japanischen
Kontext zu bleiben: Es dürfte kaum ein Zufall sein, dass das Kabuki bei der
Übernahme von Jöruri-Stücken sich um die originale Werkstruktur nie gekümmert,
sondern neue, eigenmächtige Szenenzählungen eingeführt hat. Indem der Verfasser
solches übergeht, bringt er sich selber um eines der schönsten Argumente für seine These.

Auf Seite 48 steht zu diesem Thema nichts weiter als die kümmerliche Bemerkung:

«Die Einteilung in fünf Akte existiert als wesentliche Form in Ost und West.
Sie unterscheidet nicht nach Barock und Klassik, sondern ist eine beiden Kategorien
gemeinsame Konzeption für die Dramatik bzw. für das Theater allgemein. Es handelt

sich um eine ganz natürliche, nicht aussergewöhnliche Entwicklung.» Als ob es

im Bereich des Theaters überhaupt je etwas Selbstverständliches, «ganz Natürliches»

gegeben hätte!
Und nun noch einige Worte zur deutschen Präsentation dieser Abhandlung. Der

Übersetzer und Herausgeber Thomas Leims, der sich in den letzten Jahren durch die
Organisation von Kabuki-Konferenzen in Wien auch anderweitig um die Rezeption



76 BUCHBESPRECHUNGEN

des Kabuki in Europa verdient gemacht hat, gibt hier nicht nur eine im ganzen gut
lesbare Übersetzung, sondern er versucht, den ursprünglich für ein japanisches
Publikum geschriebenen Text durch viele Erläuterungen und einen Anhang mit
Zusammenfassungen der wichtigsten erwähnten Stücke dem Leser nahe zu bringen.
Dies alles wird man dankbar anerkennen.

Leider kommt man aber auch hier nicht um Kritik in sekundären Punkten herum.

Erstens fehlen Angaben über Titel, Verlag und Erscheinungsdatum des japanischen

Originals. Zweitens stellt sich ein Problem der Textgestaltung: Der Übersetzer
erläutert die zahlreichen japanischen Namen und Begriffe ausführlich, was
gelegentlich in Fussnoten, meist aber durch Klammern im Text geschieht. Das führt nun
dazu, dass man den Haupttext oft zwischen den langen Klammern richtiggehend
zusammensuchen muss (z.B. S. 43 oder S. 51/52), - eine höchst unbefriedigende
Darstellungsweise!

Drittens sind zahlreiche Druckfehler, falsche Lesarten und Umschriften zu
vermerken. Oft handelt es sich um reine Flüchtigkeiten (z.B. das für dass oder umgekehrt;

Ashika-Zeit statt Ashikaga-Zeit S. 41 usw.). In anderen Fällen ist man
versucht, mehr als Flüchtigkeit zu vermuten, wenn man etwa wiederholt auf die seltsame

Wortbildung Versalität (statt Versatilität) stösst (S. 71 und 79). Und an vielen
Stellen liegen offensichtliche Fehler in der Lesung, der Römaji-Umschrift oder der
Silbenzusammenstellung vor (z.B. Waizumi Tayü statt Izumi Tayü S. 48. Sho'utsu
shi statt Shöutsushi S. 42. Direkt nebeneinander stehen das falsche Nana Kusashira
und das ebenfalls nicht ganz korrekte Nanakusa-shirö S. 42. Richtig wäre Nanakusa
ShirÖ).

Ein besonderes Kapitel bilden die Längezeichen auf Vokalen, die zu Dutzenden
entweder fehlen oder zuviel gesetzt sind. Besonders unverständlich ist das dann,
wenn dasselbe Wort auf der gleichen Seite einmal mit und einmal ohne Länge
erscheint (z.B. Okuni und Ökuni S. 70). Inkonsequent ist auch das lange e gehandhabt,

das im Hepburn-System immer als ei geschrieben wird, während hier in
bestimmten Fällen ee seht. Derselbe Name kann also als Kobee (S. 39) und als Köbei (S.

82) auftreten.
Viertens führt die an sich begrüssenswerte Bemühung, japanische Begriffe und

Werktitel auf Deutsch wiederzugeben, gelegentlich zu fragwürdigen Ergebnissen.
Der Ausdruck Sekkyö-bushi (wörtlich etwa: Sutren-Auslegungs-Rezitativ, oder
Predigt-Rezitativ), eine musikalisch gestützte Rezitationsform des 16./17. Jahrhunderts,

wird wiedergegeben mit «verweltlichte buddhistische Prediger». Werktitel
von Jöruri- und Kabuki-Stücken adäquat zu übertragen ist zwar zugegebenermas-
sen schwierig, doch geht die Übersetzung von Sara yashiki mit «Das Haus und die
Teller» (S. 54) eindeutig daneben. Und der Titel Sesshü gappö ga tsuji wird einmal
mit «Kreuzung bei der Einverleibung von Sesshu» (S. 13) und ein anderes Mal mit
«Gappö und Tsuji aus der Provinz Sesshü» (S. 106) wiedergegeben.

All dies ist besonders bedauerlich, weil sich das Buch ja auch gerade an ein
allgemeineres Publikum von Theaterfachleuten und -liebhabern wendet. Die bei nicht ja-
panologisch geschulten Leuten leicht eintretende Verwirrung wird dadurch noch ge-



BUCHBESPRECHUNGEN 77

schürt. Trotz der Häufung solch ärgerlicher Details sollte sich aber wirklich
niemand davon abhalten lassen, das Buch zu lesen. Denn hier wird endlich einmal das

japanische Theater, im Speziellen das Kabuki, in einen universellen Kontext einbezogen

und diskutiert. Die besondere Aktualität dieses Vorgehens wird deutlich,
wenn man z.B. an die in den letzten Jahren berühmt gewordenen Shakespeare-
Inszenierungen von Ariane Mnouchkine in Paris denkt, die ganz vom Kabuki-Stil
inspiriert waren und zum Teil auch Kabuki-Schauspieler eingesetzt haben.

Eduard Klopfenstein

The Quiet Therapies: Japanese Pathways to Personal Growth. By David K.
Reynolds. Honolulu: The University Press of Hawaii, Paperback edition, 1982. 135

pages. Preface, Introduction, Appendix, Afterword by G. DeVos, References.

David K. Reynolds beschreibt in diesem Buch seine Erfahrungen als Forscher,
Patient und Therapeut mit fünf japanischen Formen der Psychotherapie: Morita-
Therapie, Naikan, Shadan, Seiza und Zen. Seine Berichte sind subjektiv und versuchen

nicht, die gemachten Erfahrungen in ein übergreifendes theoretisches Konzept
zu pressen. Theoretisch Interessierte kommen im Nachwort auf ihre Kosten: hier
zeigt George DeVös den kulturellen Hintergrund Japans auf, der die Erfahrungen
und Beobachtungen Reynolds im kulturellen Kontext verständlich macht.

Die beiden längsten Kapitel des Buches sind der Morita-Therapie und der Naikan

(Introspektions)-Therapie gewidmet. Beide Therapien betrachten Selbstbespie-
gelung und Selbstzentriertheit als Ursachen von Neurosen und zielen vor allem darauf

ab, die produktiven Fähigkeiten des Patienten wiederherzustellen und nicht, ihn
mit allen Mitteln von seinen subjektiven Symptomen zu befreien. Die Morita-
Therapie, die erstaunliche Parallelen zum Zen-Buddhismus aufweist, wurde zu
Beginn unseres Jahrhunderts vom japanischen Arzt Dr. Shoma Morita (1874-1938)
konzipiert. Morita unterschied strikt zwischen Verhalten und Gefühlen: nur das

Verhalten ist kontrollierbar, nicht die Gefühle. Ziele der Morita-Therapie ist es in der
Folge auch nicht, bestimmte Ängste oder Symptome zu beseitigen, sondern den
Patienten zu lehren, wie er trotz seiner Symptome produktiv arbeiten kann. Die
wichtigsten Elemente der Morita-Therapie sind isolierte Bettruhe und verschiedene Stufen

von Arbeitstherapie.
In der Naikan (Introspektions)-Therapie wird der Patient dazu angehalten, seine

Vergangenheit nach Situationen zu durchforschen, in denen er sich der Liebe und
Zuwendung anderer gegenüber undankbar verhalten hat. Dabei stösst der Patient
vor allem auf Ereignisse, in denen er sich den Eltern und insbesondere der Mutter
gegenüber undankbar verhalten hat und «schuldig» geworden ist. Diese Einsichten
münden in rituelle Geständnisse, bei denen auch Tränen fliessen. Absicht der
/va/A:a«-Therapie ist es, die Haltung des Patienten der eigenen Vergangenheit gegen-



78 BUCHBESPRECHUNGEN

über zu ändern. Die Dankbarkeit, dass man trotz seiner Fehler geliebt worden ist,
drückt sich in freudigem, hilfsbereitem und aufopferndem Verhalten aus. Naikan-
Therapie ist nur erfolgreich durchführbar bei einer gleichzeitigen Idealisierung der
Eltern, die Europäern heutzutage schwer fallen würde.

Die dritte von Reynolds besprochene Therapieform ist die Shadan(lsola-
tions)-Therapie. Die S/zaefar/î-Therapie wurde in den Jahren vor dem Zweiten Weltkrieg

entwickelt und stützt sich auf die Erkenntnis, dass der natürliche Heilprozess
durch Ruhe (z.B. Bettruhe bei Krankheit) gefördert wird. Da der Mensch als Einheit
betrachtet wird, wendet man dieses Prinzip auch bei psychischen Problemen an.
Ruhen bildet denn auch den Hauptbestandteil der Shadan^Therapie. Der Neurotiker
soll seine psychische Energie nicht in vergeblichen Kämpfen gegen seine Symptome
verbrauchen, sondern durch Ruhen seine Energien für den natürlichen Heilprozess
sammeln.

Die beiden letzten von Reynolds vorgestellten Therapien sind Zen und Seiza

(Stillsitzen). Bei beiden Therapieformen steht das Sitzen in meditativer Haltung im
Zentrum der Bemühungen. Ziel des Seiza ist es, einfach still zu sitzen und das
Bewusstsein mit der unmittelbaren Realität des rhythmischen Atmens zu füllen. Zen,
eine Meditationsschule des Buddhismus, wird deshalb als Therapieform erwähnt,
weil Zen von vielen Japanern als eine Form der Selbstdisziplin und Charakterschulung

ausgeübt wird. Wichtigste Übung des Zen ist Zazen, das Sitzen in Meditation.
Unter der Leitung eines Meisters (Roshi) wird der Zen-Schüler darauf trainiert, seine
Aufmerksamkeit voll und ganz auf die Aufgabe zu richten, die sich ihm gerade jetzt,
in diesem Moment, stellt und so seine Selbstzentriertheit zu überwinden.

Ein auffallendes Merkmal all dieser «stillen Therapien» ist ihr Pragmatismus:
sie lehren nicht das Leugnen von Konflikten, sondern zeigen Wege auf, wie man
trotz seiner Konflikte produktiv arbeiten kann. Bemerkenswert ist auch die
Selbstverantwortung des Patienten: man lehrt sie, dass sie ihr Verhalten kontrollieren können.

Bleibt der Therapieerfolg aus, so trägt der Patient die Verantwortung und nicht
der Therapeut oder die angewandte Methode. Traditionelle westliche Psychotherapie

kann (mit wenigen Ausnahmen) charakterisiert werden als verbaler Austausch
mit dem Ziel, Symptome zu eliminieren. Demgegenüber sind die in diesem Buch
vorgestellten «stillen Therapien» aus Japan gekennzeichnet durch lange Perioden
der Stille mit dem Ziel, die Symptome zu akzeptieren, zu integrieren und schliesslich
zu transzendieren.

Das vorliegende Buch von David K. Reynolds ist in einem flüssigen, leicht lesbaren

Stil geschrieben und ergibt eine interessante Lektüre. Zusammen mit dem
profunden Nachwort von George DeVos erhält der Leser einen aufschlussreichen
Einblick in das Verhalten und die Psyche der Japaner. Der an Japan und der japanischen

Kultur Interessierte gelangt zu einem besseren Verständnis psychologischer
Eigenarten der Japaner. Der mehr psychologisch interessierte Leser wird durch die
Konfrontation mit völlig andersartigen psychologischen Techniken zu kritischem
Überdenken eigener Vorstellungen und Denkmodelle angeregt.

Bruno Rhyner



Die Autoren dieses Heftes sind:

Martina Deuchler, PD Dr. phil., Universität Zürich; Am Holbrig 11,

CH-8049 Zürich
Eduard Klopfenstein, PD Dr. phil., Universität Zürich; Altweg 165,

CH-5606 Dintikon
Paul W. Kroll, Prof., Dept. ofOriental Languages, University of Colorado,

Boulder, CO 80309, USA
Jean-Paul Reding, Dr. phil., Haut-du-Village, CH-2133 Boveresse
Bruno Rhyner, Kyoto University, Faculty of Education, Clinical Psychology;

Haus der Begegnung, 10 Higashi-machi, Shogoin, Sakyo-ku,
606 Kyoto, Japan
Ralph M. Steinmann, Südasien-Institut der Universität Heidelberg;

Grünaustr. 6, CH-8624 Grüt


	Buchbesprechung = Comptes rendus

