
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 40 (1986)

Heft: 1

Artikel: Korea : Assimilation und Eigenständigkeit

Autor: Deuchler, Martina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOREA: ASSIMILATION UND EIGENSTÄNDIGKEIT*

Martina Deuchler

Korea ist erst in den letzten Jahrzehnten ins westliche Bewusstsein gerückt,
auch wenn 1982, in geflissentlicher Verkennung der historischen Umstände,
mit grossem Aufwand das hundertjährige Jubiläum der Unterzeichnung der
ersten Verträge zwischen Korea und westlichen Staaten gefeiert wurde. Als
Halbinsel, die sich vom asiatischen Festland in südöstlicher Richtung gegen
die japanischen Inseln vorschiebt, findet sich Korea in der paradoxen Lage,
zu gewissen Zeiten als dynamische Landbrücke der Übermittlung von Ideen
und Gütern innerhalb der ostasiatischen Welt zu dienen, dann aber auch,
gleichsam als vom Festland abgeschnürtes Anhängsel, während Jahrhunderten

ein isoliertes Dasein zu fristen. Korea hat kaum je sein äusseres
Geschick selbst bestimmen können, da es eingespannt war zwischen China,
dem «Reich der Mitte», das alle umliegenden Länder zu peripherer Existenz
verurteilte, und Japan, dem Inselreich, das, immer wieder von Grossmachtgelüsten

befallen, zerstörerisch sich auf dem asiatischen Kontinent ein
Herrschaftsgebiet zu erkämpfen suchte. Koreas Erschliessung im letzten Viertel
des 19. Jahrhunderts war denn auch nicht das Resultat westlicher
Kanonenbootdiplomatie. Vielmehr wurde Korea zum Mittelpunkt der chinesisch-japanischen

Auseinandersetzungen über die Neustrukturierung der ostasiatischen

Welt - ein Prozess freilich, der durch die westlichen Mächte, vorab die
USA, Grossbritannien und das Deutsche Reich, wenige Jahrzehnte früher in
Gang gesetzt worden war. Korea war dabei der grosse Verlierer. Es
verschwand 1910 als Untertanenland Japans in von den Kolonialherren wohlgehütete

Vergessenheit. Erst 1945 aus der Unfreiheit entlassen ist Korea in
neuester Zeit, wiederum unfreiwillig, in das strategische Kalkül der
Grossmächte einbezogen worden - schicksalshaft bestimmt durch seine
geographische Lage.

Kein Wunder also, dass angesichts der übergrossen Rolle, die China und
Japan in den äusseren Geschicken der koreanischen Halbinsel gespielt
haben, bis in die Gegenwart kein eigentliches Korea-Bild entstanden ist.
Selbständigkeit, Eigenheit scheint Korea im Schatten seiner prominenten Nachbarn

zu entbehren. Eine Neubesinnung auf Koreanisches tut deshalb not.

* Dieser Beitrag ist eine leicht gekürzte Fassung eines Vortrages, der am 21. Mai 1984

anlässlich der Korea-Tage in Ingelheim am Rhein gehalten wurde. Er ist Frau Dr. Regine

Fassbender, Mainz, gewidmet.



58 MARTINA DEUCHLER

Betrachten wir vorerst kurz die Entwicklung der ersten politischen
Einheiten im koreanischen Raum. Bodenarchäologie wie schriftliche Dokumente

bezeugen, dass sich um 1000 v. Chr. gewaltige Veränderungen auf der
Halbinsel vollzogen: Koreas Urbevölkerung, Träger der neolithischen Kultur,

wurde durch neu aus dem Norden zuwandernde Völkerschaften
verdrängt oder absorbiert. Diese Zuwanderer, deren ursprüngliche Heimat
Nordostasien gewesen sein dürfte, gehörten völkisch zu den Tunguiden,
sprachen eine der altaischen Sprachfamilie zuzuordnende Sprache und führten

eine Megalith-Kultur ein, die auch bereits die Bronzeherstellung
beherrschte. Aus Bronze wurden vor allem Prestigeobjekte gearbeitet (und
nicht wie etwa im bronzezeitlichen Europa Ackerbaugeräte), und der Besitz
von Bronze dürfte zu einer gewissen gesellschaftlichen Schichtung geführt
haben. Eindrückliche Zeugen dieser Kultur sind die über die Mandschurei
und die ganze Halbinsel verstreuten Dolmen-Gräber. Diese Zuwanderer aus
dem Norden, in den chinesischen Quellen als «östliche Barbaren» (Tung-i)
bezeichnet, sind somit die Vorfahren der heutigen Koreaner.

Es bleibt bezeichnend für die ganze formative Periode der koreanischen
Geschichte, dass der Zustrom von Menschen und neuen kulturellen Impulsen

in die koreanische Halbinsel aus dem Norden erfolgte. Diese Nord-Süd-
Bewegung war besonders dann aktiv, wenn politische Umwälzungen in
Nordchina Völkerwanderungen nach Osten auslösten. Mit jedem
Flüchtlingsstrom gelangten neue materielle Errungenschaften in die Halbinsel,
was den Flüchtlingen meist eine politische Vorrangstellung über die
Einheimischen sicherte. Mit der Nord-Süd-Bewegung war also ein deutliches
Entwicklungsgefälle verbunden, das den Norden kulturell begünstigte.

Im Norden war demzufolge die politische Entwicklung am raschesten.
Um 400 v. Chr. entstand im Mündungsgebiet des Taedong-Flusses, in der
Gegend der heutigen nordkoreanischen Hauptstadt P'yöngyang, Alt-Korea.
Dieser koreanische Protostaat stellte zwei Jahrhunderte später für die
Ostflanke des chinesischen Han-Reiches bereits eine solche Bedrohung dar, dass

sich die Chinesen gezwungen sahen, sich die nördliche Hälfte der Halbinsel
zu unterwerfen und dieses Gebiet durch vier Militärkommandaturen zu
befrieden - ein Unternehmen, das sich freilich bald als zu ambitiös erwies und
zurückgesteckt werden musste. Doch der chinesische Stützpunkt von Lo-
lang im Gebiet von P'yöngyang bestand bis ins 4. nachchristliche Jahrhundert

und schickte als blühendes Handelszentrum chinesische Erzeugnisse in
alle Teile Koreas - sicher die direkteste Konfrontation mit chinesischer Kultur,

die Korea je kannte.
Chinesische Militärpräsenz wirkte jedoch herausfordernd auf

kriegstüchtige Stammeseinheiten am Mittellauf des Yalu-Flusses und regte zu poli-



KOREA 59

tischem Zusammenschluss und räuberischer Expansion an. Nachlassende
chinesische Wachsamkeit um die Mitte des 3. Jahrhunderts führte schliesslich

zur Eroberung der fruchtbaren Ebene des Liao-Flusses im Westen, der
Südmandschurei im Norden und der nördlichen Hälfte der koreanischen
Halbinsel im Süden. Das Reichsgebiet von Koguryö (trad. Daten : 37 v.Chr.
bis 668), des ersten koreanischen Königreiches, dessen Hauptstadt zu Beginn
des 5. Jahrhunderts nach P'yöngyang verlegt wurde, war somit konsolidiert.

Chinas Kolonialherrschaft in Nordkorea blieb aber auch für die südliche
Hälfte der Halbinsel nicht ohne Auswirkungen. Wiederum waren es Flüchtlinge

aus dem Norden, die dem rückständigen Süden Entwicklungsimpulse
brachten. Im Laufe des 3. nachchristlichen Jahrhunderts entstanden südlich
des Han-Flusses lose Stammesverbände, aus denen in den nächsten zwei
Jahrhunderten das Königreich Paekche (trad. Daten : 18 v. Chr.-663) im
Westen und das Königreich Siila (trad. Daten : 56 v. Chr.-668) im Osten hervorgingen.

Obschon ihre Gründungsdaten traditionsgemäss ins erste vorchristliche

Jahrhundert gelegt sind, bricht tatsächlich erst um 400 n. Chr. die Zeit
der Drei Königreiche an, eine Zeit intensiver politischer und gesellschaftlicher

Entwicklung, internationalen Austauschs und kultureller Entfaltung.
Dennoch war es eine friedlose Zeit. Der Kampf ums Überleben und bald

auch um die Vorherrschaft über die ganze Halbinsel verleitete zu gewagter
Bündnispolitik: In oft wechselnder Zusammensetzung verbanden sich zwei

gegen einen, und schliesslich wurde auchChina, seit 581 wieder geeint und
schlagkräftig, in die innerkoreanischen Kämpfe einbezogen. Allerdings war
China, wie sich bald erwies, ein gefährlicher Bündnispartner. Ihm war weniger

daran gelegen, das Kriegsglück zu Gunsten seines koreanischen Verbündeten

zu wenden als sich selbst strategisch wichtige Gebiete, vorerst die von
Koguryö beanspruchte Liaotung-Halbinsel und die südliche Manschurei,
wenig später dann auch die Territorien des besiegten Koguryö und Paekche,
einzuverleiben. Es war deshalb ein epochales Ereignis, als das kaum erstarkte

Siila 676 dem arroganten T'ang-Reich eine entscheidende Niederlage
zufügte - diese Schmach bleibt in den chinesischen Geschichtsbüchern
unerwähnt - und dadurch die koreanische Halbinsel dem militärischen Zugriff
Chinas entzog. Dieser Sieg war die schlussendliche Bestätigung der
Alleinherrschaft Sillas über die ganze koreanische Halbinsel. Mehr noch: Unter
dem Vereinten Siila (668-935) ist Korea recht eigentlich entstanden. Zum
ersten Mal war territoriale Integration erreicht, vermischten sich verschiedenartige

völkische Elemente zu ethnischer Einheit, verschmolzen diverse regionale

Traditionen zu einer koreanischen Kultur, und erlangte das Silla-Idiom
die Bedeutung der Landessprache. Kurz: Es erwachte ein koreanisches
Selbstbewusstsein, das die Identität des jungen Staates nach innen und aussen

erstarken liess.



60 MARTINA DEUCHLER

So viel in Kürze zur Entstehungsgeschichte Koreas. In Erinnerung bleiben

sollten zwei gewichtige Fakten. Erstens: Die Vorfahren der heutigen
Koreaner waren Zuwanderer aus Nordostasien, und deshalb ist das nordische
Element, vielleicht als tungusisch-skythisch zu bezeichnen, im Frühstadium
der koreanischen Kultur vorherrschend. Es wird allerdings später durch
massiven chinesischen Einfluss überdeckt, ist jedoch bis heute lebensfähig
geblieben. Zweitens: Die Nord-Süd-Bewegung auf der koreanischen Halbinsel

blieb sicherlich nicht ohne Auswirkungen auf die Entwicklung des frühen

Japan. Menschen, Güter, Ideen machten nicht an Koreas Südküste halt,
sondern setzten auf die japanischen Inseln über, wo sie sich in den formati-
ven Prozess mischten - eine Ansicht freilich, die der stolzen Behauptung der

Japaner, ihre Kultur sei ohne äussere Impulse gewachsen, zuwiderläuft.
Aufschlussreich dürfte dennoch die Entdeckung von sprachlichen Gemeinsamkeiten

zwischen Koguryö und Alt-Japan sein.

Koreas Verpflichtung auf ein kulturelles Erbe, das sowohl nordische wie
auch chinesische Elemente verbindet, wird in Gründungsmythen eindrücklich

artikuliert. Da gibt es die Legende vom Burggrafen von Chi (koreanisch
Kija), der, am Ende des 2. Jahrtausends v. Chr. vom damaligen chinesischen

König mit Korea belehnt, sich mit seinen Anhängern in P'yöngyang nieder-
liess und den Koreanern Riten, Gerechtigkeit, Landwirtschaft, Seidenzucht
und Textilherstellung beigebracht haben soll. In chinesischen Geschichtswerken

wird Kija als der grosse Überbringer chinesischer Zivilisation nach
Korea dargestellt. Spätere koreanische Fassungen formten die Legende nach
den Bedürfnissen der jeweiligen Machthaber um und zeichneten Kija bald
als lokalen Ahnherrn - in P'yöngyang wurde ihm zu Beginn des 12. Jahrhunderts

ein Schrein errichtet -, bald als Gründer des koreanischen Staates, der
auf der selben zivilisatorischen Stufe wie China stand.

Während die Kija-Legende somit zu einer Art Gradmesser
koreanischchinesischer Beziehungen wurde, gibt es einen weiteren Erzählstoff, der
deutlich nach Nordasien weist. Es ist dies der Tan'gun-Mythos. Kurz gefasst
handelt es sich dabei um einen Sohn, der von seinem himmlischen Vater auf
die Erde geschickt wird, um diese zu lenken. Dort zeugt er mit einer aus einer
Bärin verwandelten Frau einen Sohn, Tan'gun, den Ahnherrn des koreanischen

Volkes. Verschiedene Elemente, beispielsweise das Bärenmotiv, knüpfen

Verbindungen zum nordeurasisch-sibirischen Kulturgürtel wie auch zu
den japanischen Gründungsmythen. Tan'gun, der sehr viel später als Kija in
der koreanischen Geschichtsschreibung erwähnt und lange vom geschichts-
trächtigeren Kija in den Hintergrund verdrängt wurde, wird heute von der
modernen Wissenschaft mit dem Aufkommen der neolithischen Kultur in
Zusammenhang gebracht. Tatsächlich fällt das traditionelle Datum der



KOREA 61

Reichsgründung durch Tan'gun auf das Jahr 2333 v. Chr.! Im Zuge des

aufblühenden Tan'gun-Kultes im heutigen Südkorea ist Kija völlig verschwunden,

und Tan'gun beherrscht die Massenmedien wie die Schulbücher als der

angeblich «historische» Gründer Koreas.

Durch die ganze koreanische Geschichte zieht sich wie ein roter Faden
der Assimilierungsprozess chinesischer Kulturwerte. Zu allen Zeiten war Korea

der übermächtigen kulturellen Ausstrahlung Chinas ausgesetzt, und es

ist deshalb nur natürlich, dass sich die Koreaner diejenigen Elemente
chinesischer Kultur zu eigen machten, die sie in den Kontext ihrer eigenen Tradition

einzufügen vermochten. Dabei handelt es sich keineswegs um eine unre-
flektierte, kunterbunte Aneignung modischer Trends, sondern vielmehr um
gezielte Übernahme von Fremdwerten zur Festigung Koreas eigener politischer

und gesellschaftlicher Institutionen. Dieser Prozess lässt sich etwa mit
der Eingliederung chinesischer Lehnwörter in die koreanische Sprache
vergleichen. Chinesische Vokabeln, nahezu die Hälfte des heutigen
Wortschatzes, werden mittels der Regeln der koreanischen Grammatik in die völlig

anders gearteten Sprachstrukturen eingepasst - wie bereits erwähnt,
gehört das Koreanische zu den altaischen Sprachen - und nehmen so einen
koreanischen Bedeutungswert an. Dieses Phänomen der Wandlung und
Anpassung lässt sich in fast allen Bereichen koreanischen Lebens fassen. Ein
paar Beispiele mögen der Illustration dienen.

Wenden wir uns zuerst Koreas politischer Kultur zu. Die frühen Königreiche,

Koguryö und Siila, mit Ausnahme von Paekche, gingen aus
Stammesbündnissen hervor, deren Zusammenhalt auf dem Konsens aller Beteiligten
beruhte. Diese Tradition liess keinen zum uneingeschränkten Herrscher
erstarken und wirkte sich auch dann noch aus, als einer der Stammeshäuptlinge

sich schliesslich mittels des chinesischen Titels «wang», König, über seine

Gefährten stellte. Zu keiner Zeit wurde der koreanische König ein absoluter
Monarch, der sich, wie der chinesische «Himmelssohn», über die täglichen
Belange des Regierens erheben konnte. Er blieb eine politische Figur, die ihre
Stellung ständig gegenüber einer starken Aristokratie zu verteidigen hatte.

Die Aristokratie bildete die erbliche Oberschicht in einem stark hierarchisch

und statusorientierten Gesellschaftssystem, das durch ideologische
und rechtliche Mittel Mobilität zwischen den einzelnen Gruppen fast gänzlich

ausschloss. Die Monarchie festigte sich in dem Grad, wie es ihr gelang,
diese Aristokratie in eine zunehmend kompliziertere Bürokratie einzubinden,

das heisst, Aristokraten zu Bürokraten umzuformen. Nach ersten
solchen Versuchen während der Koryö-Zeit (918/35-1392) wurden die Privilegien

der Aristokratie nach 1400, unter der Yi-Dynastie (1392-1910), dahin



62 MARTINA DEUCHLER

korrigiert, dass fortan Amt und Würden, Voraussetzung für politische
Mitsprache und wirtschaftlichen Wohlstand, nicht länger auf Grund von
Geburtsrechten, sondern alleinig durch erfolgreiches Bestehen der Zivil- und
Militärbeamtenexamen zu erwerben waren. Das chinesische Examen-
Modell wurde jedoch nicht ohne Modifizierung in Korea übernommen.
Während in China die Examen allen qualifizierten Kandidaten zugänglich
waren, blieben sie in Korea den Angehörigen der Aristokratie vorbehalten.
Das Examenssystem übte somit in Korea nicht die gleiche egalitäre Wirkung
aus wie in China, sondern bestätigte im Gegenteil die alteingesessenen Interessen

der privilegierten Oberschicht. Dieses Spannungsverhältnis zwischen
Königtum und Aristokratie schlug sich, wie wir gleich sehen werden, auch in
Koreas Geistesgeschichte nieder.

Dass Chinas früh entwickeltes Geistesleben besonders nachhaltige
Impulse nach Korea ausstrahlte, ist altbekannt. Korea ist China für Buddhismus

wie Konfuzianismus verpflichtet. Doch einmal auf koreanischem Boden

angelangt, passten sich die fremden Gedankensysteme koreanischen
Verhältnissen an. Dies heisst freilich nicht, dass die Übertragung einmalig
blieb. Vielmehr handelte es sich um einen über weite Zeiträume sich ausdehnenden

Prozess, dessen Intensität ebenso von Chinas jeweiliger geistiger
Disposition wie von Koreas Aufnahmebereitschaft abhing. Zu Zeiten
verschluss sich Korea aber auch intellektuellen Entwicklungen in China, die es

für seine eigene Kultur für wenig förderlich oder gar gefährlich hielt.
Wiewohl Konfuzianismus und Buddhismus nahezu gleichzeitig in der

zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts in der koreanischen Halbinsel bekannt
wurden - es war die formative Periode der Drei Königreiche -, schien gerade
der Buddhismus den vorab politischen Bedürfnissen der damaligen Zeit in
hohem Grade entgegenzukommen. Nachdem die ersten buddhistischen
Mönche aus Nordchina in Koguryö vorerst mit Misstrauen aufgenommen
wurden - wandernde Gottesmänner setzten sich dem Verdacht der Spionage
aus -, machten sie sich bald um die Festigung des Herrscherhauses so
verdient, dass sie mit dem Bau von Tempeln und Pagoden belohnt wurden.
Solch gute Taten wiederum hoben das Prestige des Könighauses gegenüber
einer, wie es heisst, «einfachen und ungehobelten» Bevölkerung, die der Lehre

vom karmischen Weg anfänglich offenbar wenig geneigt war.
Aus Koguryö gelangte der Buddhismus nach Paekche, das freilich für

geistige Anregung nicht gänzlich vom Norden abhing, da es direkte
Seeverbindungen zu südchinesischen Reichen unterhielt. Religiöses und weltliches
Leben war nach kurzer Zeit völlig von buddhistischem Denken geprägt.
Paekche-Mönche pilgerten nach China, um dort die neue Lehre direkt an
den Quellen zu studieren und verbreiteten danach verschiedene Lehrrichtun-



KOREA 63

gen in ihrer Heimat. Auf königlichen Befehl sollen sämtliche Fischerei- und
Jagdwerkzeuge vernichtet worden sein, um nach dem Gesetz Buddhas das
Töten jeglichen Lebewesens zu unterbinden. Die Begeisterung für den neuen
Glauben fand Ausdruck in einem regen Kunstschaffen, das der Buddhafigur
erstmals buchstäblich ein koreanisches Gesicht aufprägte. Ebenso entstanden

nach chinesischem Muster grossdimensionierte Tempelanlagen, die
allerdings, als Siila 663 Paekche besiegte, so gründlich zerstört wurden, dass

heute nur noch wenige Ruinen von Paekches glänzender Architektur zeugen.
Paekche war ein seefahrendes Reich, das auch lebhaften Verkehr mit

Japan pflegte. Missionare brachten im Gefolge einer offiziellen Gesandtschaft
um die Mitte des 6. Jahrhunderts buddhistische Schriften und Statuetten an
den japanischen Hof und legten damit das Fundament für die Bekehrung
des Inselreiches zum Buddhismus. Mehr noch: Das religiöse Ereignis gab
Anstoss zu reichem künstlerischem Schaffen, an dem Künstler und
Handwerker aus Paekche prominenten Anteil hatten. In der Tat bergen heute
japanische Tempel und Schatzhäuser die erlesendsten Zeugnisse von Paekche-
Kunst.

Die Rezeptionsgeschichte des Buddhismus in Siila schliesslich war
bestimmt durch die relative geographische Abgeschiedenheit, die dadurch
verzögerte politische Entwicklung und die eigentümlichen gesellschaftlichen
Verhältnisse Sillas. Erst zu Beginn des 6. Jahrhunderts fanden buddhistische
Mönche ihren Weg in den Südosten der Halbinsel, wo sie von einem initiativen

Herrscher, der sich bald «Stütze des Dharma» nannte, willkommenge-
heissen wurden. Doch war den königlichen Bemühungen, der neuen Religion

einen Tempel zu errichten, kein Erfolg beschieden, weil sich die Aristokratie

aus machtpolitischen Gründen gegen einen solchen Plan stellte. Die
Intrigen fanden ihren Höhepunkt in der Hinrichtung des königlichen
Beauftragten für den Tempelbau. Als diesem der Kopf abgeschlagen wurde, schoss
ein Strahl weissen Blutes aus seinem Körper - ein Wunder, das dem neuen
Glauben zum Durchbruch verhalf. Wenige Jahre später, um 535, wurde der
Buddhismus zur Staatsreligion erklärt.

Vornehmlich staatsbezogen blieb denn auch der Buddhismus im frühen
Siila. Nicht nur wurden die Mönche für den Staatsdienst rekrutiert, der König

selbst gefiel sich in der Rolle des Buddha Vairocana, des Weltenherrschers,

dem der Schutz des Staates anbefohlen war. Königliche Prärogativen
fanden somit Verankerung in buddhistischen Vorstellungen, eine politischreligiöse

Verbindung, die den Auftrag, die ganze Halbinsel unter Silla-Herr-
schaft zu einen - dies ist 668 dann auch gelungen - geradezu in sich barg. Wie
fremdartig jedoch diese Koppelung von einheimischer Politik mit ausländischem

Glauben anfänglich gewesen sein muss, illustriert die Gegenüberstel-



64 MARTINA DEUCHLER

lung einer Silla-Krone mit einer kontemporänen Buddha-Darstellung: Auf
der einen Seite künstlerische Verarbeitung von Gold und Jade nach überliefertem

nordasiatischem Muster; auf der anderen Seite unbeholfener Bronze-
guss, der eingeführte Stilelemente schablonenhaft festzuhalten versucht -
zwei Werke, die offensichtlich nicht dem gleichen Kulturempfinden
entsprungen und verpflichtet sind. Vielleicht erklärt dies auch, weshalb der
Buddhismus lange Zeit Sache der Oberschicht blieb, nicht so sehr zur
Befriedigung religiöser Bedürfnisse, als zur Rechtfertigung der streng hierarchischen

Gesellschaftsordnung. Denn als Silla-Adliger geboren zu werden war
die unfehlbare Belohnung für gute Taten in einem früheren Leben.

Der Silla-Buddhismus verlor von seiner Diesseitigkeit nach der Vereinigung

der Halbinsel und erlebte, angeregt durch den nun möglich gewordenen

direkten Kontakt mit China, eine eindrückliche religiös-philosophische
Horizonterweiterung und Vertiefung. Dies äusserte sich ebenso im Erscheinen

einer reichen Kommentarliteratur wie im Entstehen zahlreicher Meisterwerke

der Plastik und Architektur. Obschon von chinesischen Vorbildern
inspiriert, waren diese Erzeugnisse des koreanischen Buddhismus nicht blosse

Nachahmungen; vielmehr waren es Weiterbildungen, die die partikular-
istisch-individualistischen Neigungen der Koreaner spielen Hessen, oder die
zuweilen auch zu Werken prägnanter Synthese reiften.

Zunehmende Abneigung gegen den Schul-Buddhismus, als zu eng mit
politischen Interessen verbunden empfunden, förderte gegen Ende der Silla-
Periode die Verbreitung des Zen-Buddhismus. Diese meditative Richtung
des Buddhismus, die Bücherwissen verabscheute, legte dank dem Wirken
einiger hervorragender Zen-Meister die geistigen Grundlagen der Koryö-
Dynastie. Zen-Klöster, die den synkretistischen Tendenzen der damaligen
Zeit entgegenkamen, gewannen enorme Gefolgschaften und entwickelten
sich zu eigentlichen Machtzentren, die religiöse Belange mit wirtschaftlichem

Gewinn zu verbinden wussten. Der Buddhismus behauptete auch im
Staat seine dominierende Stellung. Mönchsberater umgaben den König, und
Staatsprüfungen für Mönche führten eine feste Hierarchie in die Mönchswelt

ein. Buddhas Schutz gegen feindliche Einfälle aus dem Norden wurde
erfleht durch das Schnitzen von 81 000 Holzplatten zum Druck des gesamten
buddhistischen Kanons, und buddhistische Inspiration schlug sich in zahllosen

Werken der Malerei und Architektur nieder. Eine gewisse Popularisierung

buddhistischen Gedankengutes schliesslich bezog auch die unteren
Volksschichten vermehrt in die religiöse Kultur der Zeit ein. Die Vorherrschaft

des Buddhismus im öffentlichen und privaten Leben Koreas ging
jedoch mit der Machtergreifung der Konfuzianer zu Beginn der Yi-Dynastie
um 1400 eher jäh zu Ende.



KOREA 65

Korea ist heute als Land konfuzianischer Prägung bekannt, und es mag
deshalb erstaunen, dass seine konfuzianische Vergangenheit nicht weiter als

fünfhundert Jahre zurückreicht. Freilich war der Konfuzianismus bereits

vor der Gründung der Yi-Dynastie bekannt. Ihm kam jedoch weder in Siila
noch in Koryö eine entscheidende Rolle zu. Seine ethischen Anliegen bildeten

kein zugkräftiges Gegenstück zu den buddhistischen Verheissungen, und
seine umfangreiche Literatur wurde nicht so sehr um ihres philosophischen
Gehaltes wegen gelesen als von einer vergleichsweise kleinen Elite für
Prüfungszwecke gepaukt.

Der Konfuzianismus in Korea erlangte Stosskraft als gesellschaftspolitisches

Instrument und Überzeugungskraft als geistige Disziplin erst im Laufe
des 14. Jahrhunderts, als er neue Impulse vom chinesischen Neokonfuzianismus

erhielt. Neokonfuzianismus ist eine Weiterbildung des ursprünglichen

Konfuzianismus durch die Verarbeitung taoistischer und buddhistischer

Gedankengänge. Die chinesische klassische Literatur wurde auf
Grund dieses erweiterten Horizontes neu durchgesehen, durchdacht und
interpretiert - ein gewaltiges Unternehmen, das im China des 12. Jahrhunderts
seinen Höhepunkt erreichte. Der Neokonfuzianismus kultivierte die Vision
einer utopischen Vergangenheit, die es in der Gegenwart zu verwirklichen
galt. Das Modell zu dieser soziopolitischen Neuordnung lieferte die Gesellschaft

des feudalistischen China, beschrieben in den chinesischen Klassikern.

Der Neokonfuzianismus enthielt somit einen gesellschaftspolitischen
Gärungsstoff, der sich in Korea als besonders aktiv erwies.

Die koreanischen Konfuzianer, inspiriert vom neokonfuzianischen
Erneuerungsdenken, setzten es sich zum Ziel, die koreanische Gesellschaft
nach neokonfuzianischem Vorbild umzuprägen. Kein Zeitpunkt wäre für ein
solches Unterfangen günstiger gewesen als eine Dynastiegründung. Die
Konfuzianer scharten sich deshalb willig um den neuen Herrscher in der
Hoffnung, ihr neu gefundenes Leitbild in Korea verwirklichen zu können.
Dabei verunglimpften sie nicht nur die Buddhisten, durch ihr Unvermögen
Korea ruiniert zu haben, sondern beriefen sich auch auf den anfangs
erwähnten Kija, der als weiser König die sozialen Errungenschaften des alten
China in Korea eingeführt habe. Die Gründung der Yi-Dynastie übertrug
somit den koreanischen Konfuzianern die historische Aufgabe, die politischen
und gesellschaftlichen Grundlagen für eine umfassende Restauration des
alten Korea zu schaffen und mit dem buddhistischen Erbe gründlich
aufzuräumen.

Diese Überlegungen motivierten die führenden Konfuzianer der frühen
Yi-Zeit, ihre Könige dazu anzuhalten, nicht einfach eine neue Dynastie,
sondern eine konfuzianische Dynastie zu begründen. Der in dieser Forderung



66 MARTINA DEUCHLER

enthaltene Sendungsdrang vermittelte Impulse für eine gesellschaftliche
Umgestaltung, wie sie in der ostasiatischen Geschichte einmalig sein dürfte.
Aufmerksamkeit verdient dabei der Umstand, dass das zur Nachahmung
empfohlene gesellschaftliche Model - eine streng gegliederte Klangesellschaft

- auch in der chinesischen Antike kaum je in seiner vollen Konsequenz
ausgebildet worden war und vor allem mit der Gesellschaftsordnung der
zeitgenössischen Ming-Dynastie wenig Gemeinsames aufwies. Ausserdem
waren die Koreaner ausschliesslich auf schriftliche Quellen, die chinesischen
Klassiker, angewiesen.

Die Neustrukturierung der koreanischen Gesellschaft im 15. Jahrhundert

war freilich kein blosses Spiel mit ideologischen Werten. Die Konfuzianer

verfolgten vielmehr ein ganz handgreifliches Ziel: Sie trachteten für sich
nach der politischen und sozialen Vorrangstellung im hierarchisch gegliederten

konfuzianischen Gesellschaftssystem. Sie beriefen sich dabei auf ihre
umfassende konfuzianische Bildung, durch die sie zu perfekten Moralhütern

geformt wurden. Diese moralische Formung wiederum machte die
Konfuzianer zu den idealen Verwaltern des Reiches. Ausgewiesen als Intellektuelle

und unentbehrliche Beamte wachten sie darüber, dass Regieren in
erster Linie ein moralisch-erzieherischer Prozess war, der die ungeformte Natur

des Menschen in Einklang mit Staat und Universum zu bringen hatte. Die
konfuzianische Beamtenaristokratie der Yi-Dynastie beanspruchte somit
für sich einen speziellen Platz in Koreas Gesellschaft und Staat, eine
Stellung, die mit ausserordentlichen politischen Privilegien und wirtschaftlichen

Vorteilen verbunden war. Konfuzianische Bildung erbrachte greifbare
Dividenden.

Im Korea der Yi-Zeit vollzog sich somit eine gesellschaftliche Revolution,

die hauptsächlich, wenn auch nicht vollständig, durch ideologische
Erwägungen in Gang gebracht wurde. Es entstand eine eigentliche Klankultur
auf der Grundlage exakt strukturierter patrilinearer Deszendenzgruppen in
einer Gesellschaft, die vor der Yi-Zeit keine festen Erbfolgeprinzipien
gekannt hatte. Solche Klane, der Beamtenaristokratie vorbehalten, unterschieden

konsequent zwischen regulären Klanmitgliedern - Söhnen von Erstfrauen

- und irregulären Klanmitgliedern - Söhnen von Konkubinen. Eine
anerkannte Stellung in Gesellschaft und Beamtentum war somit von vornherein
einer vergleichsweise kleinen Schar von auf Grund ihrer Geburt erwählten
Kandidaten vorbehalten. Die Klane leiteten sich von bestimmbaren Ahnherren

ab und übten ihre stärkste Wirkung im Ahnenkult aus, durch den die
gemeinsame Abstammung bezeugt und das Klanbewusstsein aktiviert wurden.
Klan-Genealogien fixierten solche Verhältnisse schriftlich. Kurz, die Klane
stellten die Verbindung zwischen Individuum und Staat her, und konfuziani-



KOREA 67

sehe Erziehung bildete das Individuum zum Gelehrtenbeamten, dem Staatsdiener

par excellence, heran.
Die Rezeption des Konfuzianismus als Gesellschaftsdoktrin durchlief

verschiedene Phasen, in denen sich auch das Verständnis des Konfuzianismus

selbst wandelte. Zu Beginn der Dynastie, um 1400, herrschte die Ansicht
vor, dass nur die konsequente Verwirklichung der Institutionen des antiken
China die korrupte Vergangenheit überwinden und eine ideale konfuzianische

Gesellschaft herzustellen vermöge. Diese extreme Haltung, die Korea
seine Eigenständigkeit kurzweg aberkannte, stiess freilich auf den hartnäckigen

Überlebenswillen alteingesessener vorkonfuzianischer Traditionen, die
sich nicht leicht reformieren Hessen. Dies bestärkte ein paar Konfuzianer um
die Mitte des 15. Jahrhunderts in ihrer Ansicht, dass Konfuzianisierung in
Korea nicht vollständiger Vernichtung einheimischen Brauchtums gleichgesetzt

werden sollte. Eine differenziertere Gesellschaftspolitik wurde gefordert,

die brauchbare, längst bewährte koreanische Gesellschaftsinstitutionen

berücksichtigen würde.
Zu Beginn des 16. Jahrhunderts, also ein Jahrhundert nach der Gründung

der Yi-Dynastie, flachte der Sendungsdrang, der die Dynastiegründer
beseelt hatte, ab und die Debatte über das Verhältnis zwischen Tradition und
Renovation nahm eine neue Wendung. Die selektive Assimilierung
konfuzianischer Werte in Korea wurde nicht länger als Versagen der Regierung in
ihrer erzieherischen Aufgabe gerügt. Diese neue Sicht wurde auf Grund von
Augenzeugenberichten aus dem zeitgenössischen Ming-China gewonnen.
Diese bestätigten, dass auch die gesellschaftlichen Institutionen Ming-
Chinas von den Modellen des antiken China erheblich abwichen. Aus
solchem Vergleich erwuchs die Erkenntnis, dass beide Länder sich nicht nur von
einander unterschieden, sondern dass beide das altchinesische Muster nicht
wortgetreu befolgten. Die Koreaner zogen daraus die Folgerung, dass jedes
Land und jede Zeitepoche die je passenden Institutionen zu entwickeln
habe. Korea war schliesslich nicht China: Es war ein kleines Land mit seinen
eigenen geographischen und klimatischen Verhältnissen; sein Brauchtum
musste sich deshalb von demjenigen Chinas unterscheiden. Aus diesen
Argumenten, die Besonderheit Koreas zu begründen und zu rechtfertigen,
erwuchs schliesslich ein Konzept der nationalen Identität, das einheimische
Tradition und assimilierte Fremdwerte zu einem eigenständigen Ganzen
verschmolz.

Den Begriff der nationalen Identität untermauerten Gedankengänge, die
sich aus einem nuancierteren Verständnis des Neokonfuzianismus herleiten
Hessen. Zu Beginn der Yi-Dynastie wurde der Neokonfuzianismus
ausschliesslich als praktische Aufschlüsselung der chinesischen klassischen Li-



68 MARTINA DEUCHLER

teratur verstanden. Der metaphysische Überbau, den der Konfuzianismus
durch Verarbeitung buddhistischer und taoistischer Begriffe gewonnen hatte,

fand kaum Berücksichtigung. Er war für die Situation zu Beginn der
Dynastie irrelevant und unbrauchbar. Im Verlauf des 15. Jahrhunderts verfeinerte

sich jedoch die Interpretation der neokonfuzianischen Literatur, und
das Interesse entfernte sich von rein pragmatischen Fragestellungen und
wandte sich der konfuzianischen Philosophie zu.

Die philosophischen Studien konfuzianischer Richtung erlebten in Korea

zu Beginn des 16. Jahrhunderts die erste Blüte, zu einer Zeit also, als das

Konzept der nationalen Identität einer umfassenden Formulierung harrte.
Die Koreaner verfügten nun über einen aus dem Neokonfuzianismus
erarbeiteten Begriffsapparat, mit dem sie den Assimilierungsprozess zu erklären
und den Gedanken der nationalen Identität zu umschreiben vermochten.
Zwei entscheidende Schlussfolgerungen wurden schliesslich gezogen:
Erstens liess sich aus dieser erweiterten, philosophisch inspirierten Sicht die
Konfuzianisierung der koreanischen Gesellschaft zu Beginn der Dynastie als
ein den natürlichen Gesetzen kultureller Erneuerung folgender Prozess
verstehen. Zweitens konnte die Beschränkung, diesem Prozess in Korea durch
den Widerstand einheimischer Traditionen beschieden, dadurch gerechtfertigt

werden, dass kulturelle Eigenständigkeit zum notwendigen Bestand
jeden nationalen Daseins gehörte. Diese zwei Ansätze verschmolzen sich
schliesslich im Begriff der nationalen Identität, der den Koreanern das
theoretische Instrument in die Hand gab, die Praxis, wie sie zu Beginn des

16. Jahrhunderts bestand und bis ins frühe 20. Jahrhundert fortdauerte, zu
deuten und als für Korea adäquate Ordnung zu erklären.

Diese für Korea als angemessen erkannte Ordnung war allerdings nur in
konfuzianischer Theorie einheitlich und harmonisch. In Tat und Wahrheit
gab sich die koreanische Wirklichkeit sehr viel komplexer, durch den
Umstand nämlich, dass zwischen assimilierten Fremdwerten und einheimischer
Tradition zu allen Zeiten eine gewisse Spannung herrschte. Dieses Phänomen

lässt sich vielleicht in etwa mit dem Begriff der «Zweisprachigkeit»
fassen. Die gebildete Elite, gleichgültig ob Buddhisten oder Konfuzianer,
bediente sich des klassischen Chinesisch als Ausdrucksmittel für philosophische

Abhandlungen wie auch für literarische Werke. Wer etwas auf seine

Bildung hielt, verstand es, Gedichte auf Chinesisch abzufassen. Der
Vergleich mit dem Gebrauch des Lateins in Europa drängt sich auf, allerdings
mit der Einschränkung, dass das klassische Chinesisch nicht gesprochen
wurde. Koreanische Gesandte führten mit ihren chinesischen Partnern in
Peking keine Gespräche, sondern «Pinselkonversationen» - stummer Aus-



KOREA 69

tausch von chinesisch geschriebenen Mitteilungen. Nebenbei sei bemerkt,
dass nur die weite Verbreitung chinesischer Schriftzeichen, die im alten
Korea, das keine eigene Schrift kannte, phonetisch gebraucht wurden, die
Aufzeichnung der ersten koreanischen Literaturdenkmäler, vor allem Lyrik,
ermöglichte. Ferner verdient eine weitere ausserordentliche Tatsache Erwähnung:

Die Übermittlung chinesischer Kulturwerte - dies gilt vor allem für
den Konfuzianismus - erfolgte weniger durch persönliche Kontakte
zwischen Koreanern und Chinesen, Kontakte, die nach 1400 durchwegs auf
offizielle Gesandtschaften beschränkt waren, als durch Bücher und Schriften,
die oft ganz zufällig aus China nach Hause gebracht wurden. Die Entschlüsselung

der neokonfuzianischen Literatur beispielsweise hing somit gänzlich
von der Initiative und dem Verständnis der Koreaner ab - eine intellektuelle
Leistung, die ihresgleichen sucht.

Zweisprachigkeit also vorerst im wörtlichen Sinn verstanden: Die
geschulte Elite, die Beamtengelehrten, bediente sich eines sprachlichen
Mediums, das dem gewöhnlichen Volk nicht zugänglich war. Daran änderte
auch die Entwicklung der koreanischen Schrift um die Mitte des 15.

Jahrhunderts nichts. Chinesisch blieb die Gelehrtensprache bis in die neueste
Zeit.

Der Begriff der Zweisprachigkeit eignet sich auch im übertragenen Sinn
zur Beschreibung der gesamten koreanischen Kultursituation. Die Aristokraten

belegten in der festgefügten Gesellschaftsordnung den obersten
Rang. Sie formten exklusive Klangruppen und bewohnten ziegelbedeckte
Herrenhäuser. Sie genossen wirtschaftliche Unabhängigkeit, um sich jahrelang

auf die Beamtenexamen vorzubereiten. Sie führten ein vorschriftge-
mässes rituelles Leben und komponierten chinesische Gedichte. Kurz, die
Aristokraten schufen für sich mittels übernommener Fremdwerte eine ebenso

reiche wie in sich geschlossene Kulturwelt. Sie waren nicht nur Benutzer
einer Hochsprache; sie waren ebenso Träger einer Hochkultur.

Diese Hochkultur darf jedoch keineswegs der ganzen koreanischen Kultur

gleichgesetzt werden. Sicher, sie beansprucht einen gewichtigen, weil
besonders prestigebeladenen Anteil am koreanischen Kulturkomplex, doch sie

findet sich einer Volkskultur gegenüber, die, wenn auch weniger artikuliert,
ihren Eigenstand behauptet. Diese Volkskultur verdankte entscheidende
Elemente der Hochkultur. Oder anders ausgedrückt: Die Aristokraten Hessen

es sich angelegen sein, den unteren Volksschichten gewisse Normen und
Regeln ihres eigenen Lebensstils beizubringen, um sie damit gewissermassen
zu domestizieren. Die Trennungslinie zwischen den beiden Kulturebenen
war somit sehr viel weniger scharf als diejenige, die deren betreffende Träger
von einander schied. Besonders im traditionellen dörflichen Bereich ergaben



70 MARTINA DEUCHLER

sich auf natürliche Weise zahlreiche Berührungspunkte, im täglichen Leben
wie zu Festzeiten. So folgte beispielsweise das Szenarium der alljährlichen
Dorffeste, an denen Aristokraten und Bauernvolk gleichermassen teil hatten,

konfuzianischen Ritualvorschriften, während ihr eigentlicher Kern, die
Besänftigung und Gutstimmung der Geister, aus völlig andersartigen
Vorstellungen bestand.

Religion war denn auch ein Vorstellungsbereich innerhalb der Volkskultur,

der, abgesehen von einigen rituellen Nachahmungen, Einflüssen von
oben nahezu unzugänglich war. Diese Selbständigkeit mag in der urwüchsigen

Spontaneität und unzähmbaren Vitalität der Volksreligion, des Schamanismus,

begründet sein. Schamanismus ist ein Teil koreanischer Kultur, der
deutlich mit der nordasiatischen Vergangenheit des koreanischen Volkes
verbunden ist. Hierhin gehört die Figur des Tan'gun, der als Gottheit und
zugleich auch als Urschamane verehrt wird. Schamanismus, heute in Südkorea
noch immer lebendig und als ursprünglichster Ausdruck koreanischer Art
verstanden, setzt der Welt der Menschen eine Welt der Geister gegenüber. Die
Geister, übermenschliche Wesen, deren Macht diejenige der Menschen
übersteigt, greifen je nach der Art der Behandlung, die ihnen zuteil wird, helfend
oder zerstörend ins Schicksal der Menschen ein. Tod, Krankheit, Armut, das

Fehlen von Nachkommenschaft werden auf den Einfluss bösgesinnter Geister

zurückgeführt. Glück, Gesundheit, viele Söhne, langes Leben hingegen
werden als Beweis dafür erklärt, dass die Geister zufrieden sind.

Solche Interpretationen sind jedoch nicht Sache gewöhnlicher
Menschen, sondern Angelegenheiten erfahrener und von der Gesellschaft
anerkannter Spezialistinnen, der Schamaninnen. Diese haben sich durch einen

Initiationsweg über ihre Fähigkeiten im Umgang mit der Geisterwelt, der
Jenseitswelt, ausgewiesen. Die rituellen Handlungen, während denen Kontakt

mit einem Geist oder einer ganzen Anzahl von Geistern gesucht wird,
um Böses zu vertreiben und Gutes herbeizuführen, können in bescheidenem
Rahmen mit einfachen Hilfsmitteln vollzogen werden. Sie können sich aber
auch, aufgeteilt in verschiedene Akte, mit Tanz, Gesang und Musik über
mehrere Tage erstrecken. Der einfachen wie auch der komplizierten
Ritualhandlung liegt dabei die Absicht zu Grunde, mittels der ausserordentlichen
Begabung der Schamanin das Gleichgewicht zwischen der Geister- und
Menschenwelt wieder herzustellen, ein Gleichgewicht, das durch unüberlegtes

Handeln und Nachlässigkeit der Menschen oder durch Rache- und Störakte

der Geister selbst in Frage gestellt worden war.
Schamanismus wie übrigens auch der Volksbuddhismus, den die Konfuzianer

zu Beginn der Yi-Zeit in die Berge, an die Peripherie der bewohnten
Welt, verbannten, war fast ausschliesslich Obliegenheit der Frauen. Nur



KOREA 71

oberflächlich von der konfuzianischen Kultur der Männer berührt - ganz
wenigen Mädchen der Oberschicht wurde eine klassische Bildung zuteil -
genossen die Frauen in der Religion einen geistigen und handlungsmässigen
Freiraum, der sie für die betonte gesellschaftliche Zurückstellung kompensiert

haben mag. Die Hausfrau, die «Person des inneren Hauses,» beschwör-
te die häuslichen Geister, während der Hausherr seinen Vorfahren Opfer
darbrachte. Ohne diese Trennung in weibliche und männliche Lebenssphären

- eine Trennung, die sich allerdings nicht nur in religiösen Belangen
einschneidend auswirkte - überbetonen zu wollen, liegt doch die Feststellung
nahe, dass es gerade die Frauen waren, die die Nahtstellen zwischen Hochkultur

und Volkskultur immer wieder durchbrachen und somit gewisser-
massen als Vermittlerinnen zum Zusammenhalt beider Schichten Wesentliches

beitrugen.
«Doppelschichtigkeit» also scheint das hervorstechendste Merkmal

koreanischer Kultur zu sein: die sinisierte, das heisst von China beeinflusste,
Hochkultur liegt auf der autochthonen Volkskultur solchermassen auf, dass

der Druck von oben stärker zu sein scheint als der Gegendruck von unten.
Bei erster Begegnung mag denn auch das Koreanische mit einem chinesischen

Schema fassbar zu sein. Bei näherem Zusehen jedoch drängt sich
Kulturmaterial an die Oberfläche, dessen Interpretation eigene Kriterien
verlangt. Ein Volkslied beispielsweise lässt sich nicht mit Aristokratengesang
verwechseln: jenes ist unbeschwert, individualistisch, stürmisch-emotional;
dieser getragen, diszipliniert, zurückhaltend. Zwei Kulturseelen denn in
einem Land? Diese Frage hat sich so den Koreanern kaum je gestellt. Der
Begriff der «Doppelschichtigkeit» rückt allerdings in jüngster Zeit auch ins
Bewusstsein vieler Koreaner, weil der zunehmende Verlust von
Chinesischkenntnissen einem wesentlichen Teil ihrer Kultur die Lebensfähigkeit
entzieht und ihn für immer der Vergangenheit überantwortet.


	Korea : Assimilation und Eigenständigkeit

