Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 40 (1986)

Heft: 1

Artikel: Das Guru-Institut in Leben und Lehren r Ramana Maharsis :
biographische Einfuihrung, indologische Rezeption und Rezension

Autor: Steinmann, Ralph M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146755

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS GURU-INSTITUT IN LEBEN UND LEHREN SRIRAMANA
MAHARSIS

Biographische Einfiihrung, indologische Rezeption und Rezension

RALPH M. STEINMANN

In Form einer erweiterten Besprechung einer neueren amerikanischen Dis-
sertation wollen wir den siidindischen Heiligen Ramana Maharsi (30.12.1879
bis 14.4.1950), der in mehr als einer Hinsicht eine Ausnahmeerscheinung im
modernen Hinduismus darstellt, unter dem fiir diese Tradition zentralen
Aspekt des Guru-Instituts in Erinnerung rufen. Aufgrund der kargen Rezep-
tion, die Ramana in indologischen Kreisen erfahren hat und deren Hinter-
griinde hier beleuchtet werden sollen (II), erscheint eine akzentuierte Vor-
zeichnung der biographischen Grundlinien (I) fiir unsere Rezension (III)
zweckdienlich.

Abgesehen von seinem aussergewdhnlich tiefen Schlaf einerseits, und dem
frithen Tod seines angesehenen Vaters, als er zwolf Jahre alt war, anderseits,
verbrachte Ramana eine harmonische, unauffillige Kindheit und Jugend in
mittelstindischen, traditionell saive-brahmanischen Verhiltnissen; zu-
nédchst in einem siidindischen Dorf, spiter bei einem Onkel in der weiter
nordlich gelegenen Tempelstadt Madurai. Wahrend seinem uninteressierten,
doch problemlosen Besuch der dort ansissigen « American Mission High
School», trat 1896 die abrupte Lebenswende ein: Im Alter von 16 Jahren rea-
lisierte er, ausgelost durch eine pl6tzliche, akute Todesfurcht, in einem einzi-
gen Akt der intuitiven Erkenntnis,' sein «Ich» oder «Selbst» als eine vom
psycho-physischen Komplex verschiedene, einzig wirkliche und rein geistige,
unpersonliche Wesenheit. Insofern das ganze nachfolgende Leben Ra-
manas, einschliesslich seiner Lehren und Lehrweise, in diesem einen Erlebnis
griindet, seien einige zentrale Ausziige aus der sinngeméssen englischen Auf-
zeichnung der autobiographischen Schilderung in Tamil wiedergegeben:?

1 Darunter verstehe ich einen zeitlich gerafften Akt des unwillkiirlichen, ganzheitlichen
und unmittelbaren Gewahrwerdens letzter Werte.

2 B.V. Narasimha Swami, Self-Realisation, 7th edn., Tiruvannamalai (Tiruv.): Sri Rama-
nasramam (S.R.), 1968, S. 20-24; wo mir eine Revision der Ubersetzung von Heinrich
Zimmer nicht notwendig erschien, ist deren Wortlaut iibernommen worden (s. Anm. 8).



6 RALPH M. STEINMANN

An jenem Tag also sass ich alleine und fiihlte mich keineswegs schlecht. Da packte mich
jah und unzweideutig die Todesfurcht. Ich fiihlte, ich miisse sterben. (...)

Dieser Schrecken der Todesangst wandte mich sogleich nach innen. Ich sagte inner-
lich zu mir (...): «Jetzt ist der Tod gekommen. Was bedeutet er? Was stirbt jetzt? (...)»
(...) Ich streckte meine Glieder aus und hielt sie steif, als ob die Todesstarre eingetreten
wire. (...) «Guty», sprach ich dann zu mir, «dieser Leib st tot. (...) Aber wenn der Leib tot
ist, - bin dann ‘Ich’ tot? Ist der Leib ‘Ich’? - Dieser Leib ist stumm und leblos. Trotzdem
fiihle ich die ganze Kraft meines Wesens und sogar die Laut[-Schwingung] ‘Ich’ [aham-
sphurana] in mir, - losgelost vom Leib. Also bin ‘Ich’ ein Geistiges, ein Ding, das iiber
den Leib hinausgeht. (...)»

All das war nicht bloss ein gedanklicher Vorgang, sondern leuchtete blitzartig als
hochst lebendige Wahrheit in mir auf, als etwas, dessen ich fast ohne jegliche Beweis[-
Fiithrung] unmittelbar gewahr wurde. (...)

Vor jener Lebenswende hatte ich keine klare Vorstellung von meinem «Selbst» und
fithlte mich nicht bewusst zu ihm hingezogen. (...)

Ich war kein Schwarzmaler. Ich wusste nichts vom Leben und hatte keine Ahnung,
dass es voller Leid war; und ich hatte kein Verlangen dem Geburten[-Kreislauf; samsara)
zu entgehen oder nach Erlésung zu streben. (...)

Ohnein eine der religiosen Traditionen formal eingeweiht worden zu sein
und ohne eine vorbereitende Praxis unter der Anleitung und Fithrung eines
Guru durchlaufen zu haben, konnte Ramana erst Jahre spater, als er durch
erste Verehrer und Schiiler zum ersten Mal mit religionsphilosophischen Tex-
ten verschiedener Schulen konfrontiert wurde, seine intuitive Erfahrung in
Begriffe der hinduistischen Tradition fassen; er beschrieb seinen mentalen
und spirituellen Stand nach dem Erleuchtungserlebnis mit suddha-manas,
«gereinigtes Gemiit», und vijfiana, «(zwischen Schein und Wirklichkeit) un-
terscheidendes (intuitives) Erkennen».?

Sein gesamtes nachfolgendes Leben legt Zeugnis ab fiir die Tiefe und den
permanenten Charakter seiner geistigen Transformation, die sich bald dar-
auf in einem totalen, irreversiblen Bruch mit der traditionellen Gesell-
schaftsordnung ausdriickte. Ungleich friiher, zog er sich nun aus allen so-
zialen Beziehungen in sich zuriick und begann den nahegelegenen Minaksi-
Sundaresvara-Tempel fast tdglich aufzusuchen. Eine Riige seines &lteren
Bruders in bezug auf seine Gleichgiiltigkeit in Sachen Schulpflichten ver-
stand Ramana als Ruf seines «Vaters» Arunacala (Tamil: Tiruvannamalai),
dem Namen eines seit puranischer Zeit als Manifestation Sivas geltenden
Bergs und der Hauptgottheit des berithmten, gleichnamigen Tempels in Ti-
ruvannamalai, etwa 120 km siidwestlich von Madras gelegen. Am 1. Septem-
ber 1896 dort angelangt, begab er sich sogleich ins sanctum sanctorum des
grossen Tempels. Selbentags noch liess er sich kahl scheren und legte fiir im-

3 Ibid, S. 24.



SRI RAMANA MAHARSIS 7

mer das letzte Geld aus der Hand sowie seine Brahmanenschnur und die ihm
standesgemaissen Kleider ab, wodurch er sich iiber die traditionellen Gesell-
schaftsnormen und Lebensstufen stellte. Fiir die restlichen 54 Jahre verliess
er den Ort nicht mehr.

Die ersten zwei Jahre vegetierte Ramana gleichsam, wie von der inneren
Wirklichkeit verschlungen, in dusserster Vernachlidssigung physischer Be-
diirfnisse meist schweigend in Tempeln und Hainen. In der ndchsten Phase
(1899-1922), in der er seinen Wohnort in zwei Hohlen am Berg verlegte,
zwangen ihn dussere Umstédnde, sich bis zu einem gewissen Grade sozial zu
reintegrieren; zunichst bedingt durch die stark angewachsenen und sich auf-
driangenden Verehrer und Wahrheitssucher, spater durch seine eigene Mut-
ter, die durch die Einrichtung einer permanenten Kiiche wesentlich zur
Griindung der ersten asrama-ahnlichen Gemeinschaftsform beitrug. IThr
Hinschied wiederum leitete 1922 die Griindung des «Sri Ramanasramam»
ein, insofern dieses an ihrer Grabstitte am Fuss des Berges angelegt wurde,
die zudem bald zum Mittelpunkt eines stattlichen Tempels mit traditionel-
lem Ritual gemacht wurde. Es gibt autobiographische Aussagen, denen zu-
folge Ramana drei Mal wihrend den Anfingen der organisierten Gemein-
schaftsformen diese vergeblich zu verlassen suchte, um fiir sich alleine zu le-
ben. Die auf ihn ausgeiibten Zwinge scheinen in dem Masse zugenommen zu
haben, in dem das Ramanasramam, das fast seit den Anfingen von seinem
orthodoxen, jiingeren Bruder in autoritirem, klassenbewussten Stil gefiihrt
wurde, einer fortschreitenden Institutionalisierung und Ritualisierung un-
terworfen wurde. Dessen ungeachtet, liess sich Ramana jedoch den Freiraum
nie nehmen, der zur Aufrechterhaltung seiner einmal angenommenen, allen
und allzeit zuginglichen Guru-Funktion notwendig war, die hauptséchlich
in der Gewahrung seiner nie ausschliesslich schweigenden Gegenwart be-
stand. Selbst bis ganz zum Ende der schweren, jahrelangen Sarkoma-
Krankheit, der er schliesslich erlag, bestand er darauf, sich téglich den Ver-
ehrern zeigen zu koénnen. Der Heilige hinterliess ein dementsprechend
schmales, doch ausserordentlich reichhaltiges und anspruchsvolles literari-
sches Werk vorwiegend in Tamil,* zu dem eine Vielzahl von aufgezeichneten
Gespriachen und Ausspriichen kommen.?

4 Sri Ramana Narrirattu, 6. Aufl., Tiruv.: S.R., 1972, 255 S. (Ges. Werke in Tamil); Sri
Arundcala-Ramanasvariapanusandhanam, 3. Aufl., Tiruv.: S.R., 1974, 16 S. (Ges. Werke
in Sanskrit); nicht immer zuverlissig iibersetzt: Arthur Osborne (ed.), The Collected
Works of Ramana Maharshi, 4th edn., Tiruv.: S.R., 1974; Satyamayi (alias Lucy Cornell-
sen), Sri Ramana Maharshi: Leben und Werk, Biidingen-Gettenbach: Schwab, 1960.

5 Auswahl: Sri Maharsi Vaymoli, 2 Teile, 3. Aufl., Tiruv.: S.R., 1949 (Die Botschaft des
Maharishi, Frankfurt/M.: Atharva, 1954); Talks with Sri Ramana Maharshi, 3 vols. in



8 RALPH M. STEINMANN

Das Vakuum, das mit seinem Hinschied fiir viele im Asrama entstanden
war, wurde bald durch eine Intensivierung der publizistischen und rituellen
Aktivitdten aufzufangen versucht. Federfithrend war der englische Histori-
ker und Guénonianer Arthur Osborne, der mit unzihligen, einsichtsvollen
Veréffentlichungen und 1964 mit der Griindung und Herausgabe einer
Ashram-Zeitschrift, «<The Mountain Path», antwortete.® Das Ritual wurde
auf die Grabstitte des Heiligen ausgedehnt, iiber der ein allerdings unkon-
ventioneller, offener Tempel mit Auditorium errichtet wurde. Vorlaufiger
Hohepunkt dieser teils konservierenden, teils popularisierenden und univer-
salisierenden Anstrengungen bildeten die Feierlichkeiten zum Gedenken des
hundertsten Geburtstages, in deren Rahmen eine «Ramana-Bewegung» pro-
klamiert wurde, die der Botschaft des Heiligen zu universaler Kenntnis und
Bedeutung verhelfen soll. Wahrend sich in Indien in den vergangenen zehn,
finfzehn Jahren eine propagandistisch wirkungsvolle Bewegung organisa-
tionsbildenden Charakters entwickelt hat und dort von einem Revitalisie-
rungsprozess gesprochen werden kann, bleibt Ramanas Wirkung im Westen
hauptséchlich auf kleine Zirkel und Einzelgénger beschriankt.

I1

Man mag versucht sein, das vergleichsweise kleine Echo, das Ramana seitens
der Indologie und anderer Disziplinen ausgel6st hat, vordergriindig mit sei-
ner vermeintlich miissigen und einférmigen Lebensweise in Verbindung zu
bringen oder, tiefergehend, sie mit der methodischen und erkenntnistheore-
tischen Problematik, die sein schwer fassbares, sich in der Ungegenstidnd-
lichkeit der individuellen Erfahrung verlierendes Lebenswerk fiir eine empi-
rische Wissenschaft aufwirft, erkliren wollen. Zumindest fiir die Situation
im Westen scheinen solche Erklarungsversuche nicht stichhaltig zu sein.
Paul Bruntons Bestseller «A Search in Secret India»’ hatte den Heiligen im-

one, 5th edn., Tiruv.: S.R., 1972 (Sri Ramana Maharshi, Gespriche, 1. Bd., Biidingen-
Gettenbach: Schwab, 1958); A. Devaraja Mudaliar, Day by Day with Bhagavan (Tage-
buch), 1st comb. repr., Tiruv.: S.R., 1968; Suri Nagamma, Letters from Sri Ramanasra-
mam (in Tagebuchform), 2 vols., 2nd comb. edn., Tiruv.: S.R., 1973.

6 Sein wichtigstes (Standard-)Werk ist: Ramana Maharshiand the Path of Self-Knowledge,
London: Rider, 1954 (Ramana Maharshi und der Weg der Selbsterkenntnis, Miinchen:
Barth, 1959). Andere schrieben ihre Memoiren nieder; e.g. Mouni Sadhu (alias Michael
Sadan), In Days of Great Peace, London: G. Allen & Unwin, 1952 (Auf dem Pfad Sri Ra-
mana Maharshis, Biidingen-Haingriindau: Verlagsunion, 1956).

7 London: Rider, 1934; dt.: Yogis: Verborgene Weisheit Indien,s Berlin 1937.



SRI RAMANA MAHARSIS 9

merhin Mitte der dreissiger Jahre mit nachhaltender Breitenwirkung hier be-
kannt gemacht und das von C. G. Jung posthum veréffentlichte Pionierwerk
von Heinrich Zimmer folgte - noch lange zu Ramanas Lebzeiten - ein Jahr-
zehnt spéter.® Fiir die westliche Rezeption ist jedoch einerseits der religions-
geschichtliche Sachverhalt aufschlussreich, dass die Auseinandersetzung
mit Formen des modernen Hinduismus gemeinhin erst durch dessen missio-
narische Antwort auf die kolonialistische und christlich-missionarische
«Provokation»® gegengefordert wurde. Diesem Umstand zufolge waren es in
erster Linie Theologen, dann Soziologen, Religionshistoriker und Vertreter
anderer Disziplinen, die sich, erstere oft in apologetischer Weise,'® mit den
neuen, das heisst den christlichen und sidkularen Kulturverhéltnissen des
Abendlandes angepassten, neo-hinduistischen Bewegungen im Westen aus-
einandersetzten. Anderseits ist nicht auszuschliessen, dass die rein philolo-
gisch und klassisch orientierte Forschung einem Vorurteil gegeniiber den
(durchwegs?) dekadenten religiosen Stromungen des modernen Hinduis-

8 Der Weg zum Selbst, Ziirich: Rascher, 1944; v. G. Mehren eingel. Neuausgabe: Diissel-
dorf: Diederichs, 1974; insofern sowohl die Biographie als auch die Ubersetzung des
Grossteils von Ramanas Werken - vorwiegend auf englischen Ubersetzungen der Tamil-
Originale basierend - ergdnzungs- und iiberarbeitungsbediirftig sind, ist dieses stilvolle
Werk heute nur noch als erste Einfithrung geeignet. Die néchste europédische Monogra-
phie stammt erst von Maria Burgi-Kyriazi (Ramana Maharshi et I’'Expérience de I’Etre,
Paris: Adrien-Maisonneuve, 1975), deren Doktorvater Olivier Lacombe seine Begegnung
mit Ramana mehrmals philosophisch verarbeitete (e.g.: Indianité, Paris: «Les Belles
Lettres», 1979, S. 129-48) und als erster Indologe iiber ihn geschrieben hat (Sur le Yoga in-
dien, Etudes carmélitaines, octobre 1937, S. 173-76). Vor Lacombe hatte der Tibetologe,
W.Y. Evans-Wentz den Heiligen - iiber Brunton - schon 1935 aufgesucht, Gesprédche mit
ihm gefiihrt (aufgez. in: Talks with Sri Ramana Maharshi, a.a.O., Nos. 17, 18, 20, 23) und
in einer Herausgabe von Mahayana-Texten immer wieder auf Parallelen bei Ramana hin-
gewiesen (The Tibetan Book of the Great Liberation, London 1954), wéhrend die indolo-
gische Karriere von G.H. Mees zu Fiissen Ramanas ein vorzeitiges Ende fand: Sadhu
Ekarasa (alias G. H. Mees), Bhagavan Sri Ramana: God-Reality Incarnate, Golden Jubi-
lee Souvenir, 2nd edn., Tiruv.: S.R., 1949, S. 10-14. Jan Gonda hat den Heiligen in einem
indologischen Handbuch gewiirdigt: Die Religionen Indiens. Bd. 2: Der jiingere Hinduis-
mus. Stuttgart 1963, S. 335-38. Ferner sind zu erwihnen: Peter Schreiner, Sri Ramakrish-
naund Ramakrishna und Ramana Maharshi als Vertreter moderner indischer Mystik, in:
Hubert Cancik (Hrsg.), Rausch-Ekstase-Mystik: Grenzformen religioser Erfahrung,
Diisseldorf 1978, S. 59-77; P.J. Saher, Indische Weisheit und das Abendland, Meisen-
heim a.G.: Hain, 1965, S. 143-52; P.C. Divanji, The Mahayogas of the Maharsi and the
Kurma Purana, Journal of the Oriental Institute 7, 1958, S. 67-77.

9 G.-D. Sontheimer (miindlich).

10 Diese Motivation findet sich jiingst bei F-W. Haack, Jugendreligionen, Miinchen: Clau-
dius/Pfeiffer, 1979 (Widmung).



10 RALPH M. STEINMANN

mus erliegt, wenn sie eine wissenschaftliche Beschaftigung mit ihnen unbe-
wusst oder bewusst (als unter ihrer Wiirde?'') ablehnt oder aber diesbeziigli-
che Arbeiten in den Dienst einseitiger Herausstellung verdorbener oder kul-
turfremder Erscheinungen stellt,'? als ob keine indigenen Phanomene mehr
zu beobachten wiren. Mitzuberiicksichtigen ist die Tatsache, dass Ramana
in seiner autonomen Realisationsweise «ganz aus dem iiblichen Rahmen»
jener Bewegungen fillt,'* was ihn fiir die letztgenannte Forschung nicht an-
ziechender machte. Zweifellos bestitigt seine Ausnahmeerscheinung den all-
gemeinen Verfall der hinduistischen Hochreligion; anderseits darf nicht
iibersehen werden, dass die neohinduistischen Strémungen nur einen, wenn-
gleich prominenten und propagandistisch lautstarken, vor allem in urbani-
sierten Regionen wirksamen 7@i/ des Hinduismus des 19. und 20. Jahrhun-
derts ausmachen, fiir den die religiosen Ausdrucksformen der Waldstimme
und pastoralen Gruppen, sowie der iiber Jahrhunderte stabilen, sesshaften
Kleinbauernkultur ebenso konstitutiv sind.'*

Anders als in Europa, und in Ubereinstimmung mit dem historischen
Ablauf neohinduistischer Ausbreitung im Westen, strahlte das in den fiinfzi-
ger Jahren in Kalifornien heranwachsende «neue religiose Bewusstseiny, '

11 Vgl. O. Splett, Asiatische Einfliisse im deutschsprachigen Europa - heute, Indo-Asia 17,
1975, S.130.

12 Eine Tendenz, die bei Agehananda Bharati (alias Leopold Fischer; e.g. Hindus ignorant
of Hinduism - Phoney Swamis abroad, The Illustrated Weekly of India 44, 18.3.1973, S.
22-27) und in Paul Hackers nichtdestominder grundlegenden Studien zum Neohinduis-
mus zum Ausdruck kommt (e.g. Schopenhauer und die Ethik des Hinduismus, Saeculum
12, 1961, S. 366-99); letzterer hatte allerdings in seiner frithen Besprechung von Zimmers
Werk eine eingehendere Betrachtung Ramanas fiir der Miihe wert erachtet (ZDMG 102,
1952, S. 170f.).

13 Reinhart Hummel, Das Tor zur Erkenntnis: Echte und falsche Gurus (V), Indo-Asia 25,
1983, S. 37.

14 Fir den Bereich der Stammesreligionen s. z.B. Elwin Verrier, The Religion of an Indian
Tribe, Bombay 1955, und fiir jenen der Volksreligion des Dekkans Giinther-Dietz Sont-
heimer, Biroba, Mhaskoba und Khandoba: Ursprung, Geschichte und Umwelt von pa-
storalen Gottheiten in Maharastra, Wiesbaden 1976. Welche andere Disziplin als die /n-
dologie konnte, angesichts der jahrtausendealten Interaktion zwischen der sanskriti-
schen, pan-indischen Hochreligion und der regionalen und subregionalen Volksreligion,
in die in wachsendem Masse auch die Waldstimme einbezogen werden (vgl. Anm. 26),
das philologische Quellenstudium ergianzend, in enger Zusammenarbeit insbesondere
mit der Religionsgeschichte und Ethnologie, dem kulturellen und religiésen Pluralismus
Indiens gerecht werden? S. zur Geschichte und dem erweiterten Begriff der Indologie:
Heinz Bechert und Georg von Simson (Hrsg.), Einfiihrung in die Indologie, Darmstadt
1979, S. 1-6.

15 C.Y. Glock & R.N. Bellah (eds.), The New Religious Consciousness, Berkeley 1976.



SRI RAMANA MAHARSIS 11

das nicht nur aus asiatischen Quellen schopfte, gleichwohl die indischen reli-
giosen Bewegungen im Westen als dessen spezifische Ausdrucksformen er-
scheinen,'® in den USA auch auf akademische Kreise ab. So erstaunt nicht,
dass die uns bekannten amerikanischen Dissertationen iiber Ramana,'’ mit
deren jiingsten wir uns naher befassen wollen, an kalifornischen Instituten
geschrieben wurden oder eben jenen Zeitgeist verraten.

Aus augenfilligeren Griinden ist der Heilige in seinem eigenen Land lan-
ge iibersehen und sogar bewusst ignoriert worden. Dort musste der betont
quietistische und vollig anspruchslose Charakter seiner Lebensweise und
Lehrtétigkeit angesichts der brennenden sozialen und politischen Probleme
der werdenden Nation und im Licht der volksbefreienden Taten ihrer grossen
religionspolitischen Fiihrer sozialethisch irrelevant und indifferent erschei-
nen.'® In Indien hat erst die Erlangung der Unabhingigkeit die Vorausset-
zung fiir eine Auseinandersetzung mit der religiosen Tradition und ihren
zeitgendssischen Vertretern geschaffen und auch beziiglich Ramana erste
Friichte gezeitigt.'® Ausserdem haben die jiingsten propagandistischen Akti-

16 Reinhart Hummel, /ndische Mission und neue Frommigkeit im Westen, Stuttgart 1980,
S. 13 u. passim.

17 David Benjamin White, The Philosophy of Sri Ramana Maharshi. The College of the Pa-
cific, Ph.D., 1960; Paul Alexander Hixon, Ramana Maharshi, Contemporary Life-Ex-
pression of the Nondualistic Strand of Indian Spirituality: A Phenomenological Study.
Columbia University, M. A., 1969; Paul Edward Herman, The Contributions of Ramana
Maharshi and Heidegger to an East-West Integral Psychology. The California Institute
of Asian Studies, Ph. D. [unter Haridas Chaudhuri], 1974 (Bst.-Nr. 75-12, 700; s. Anm.
21).

18 Dieser Auffassung sind marxistische Autoren wie Arun Shourie, Hinduism: Essence and
Consequence, New Delhi: Vikas Publish. House, 1979, S. 219, 388.

19 Eine Reihe einheimischer Philosophen und Indologen, u.a. B.L. Atreya, T.M. P. Maha-
devan, N. A. Nikam, C. Kunhan Raja, K.C. Varadachari, besuchten den Heiligen und
legten ihre Eindriicke z.T. im Golden Jubilee Souvenir, a.a.O. nieder. Doch nur Mahade-
van machte Ramanas Leben und Lehren, die er immer wieder aus der Sicht von Sankaras
Adbvaita-Vedanta interpretierte, zum Gegenstand von Studien: Ramana Maharshi and
His Philosophy of Existence, 3rd edn., Tiruv.: S.R., 1976 (1959); Who am I? of Bhagavan
Sri Ramana Maharshi, a new transl., 11th edn., Tiruv.: S.R., 1968; Self-Enquiry of Bhaga-
van Sri Ramana Maharshi, a new transl., 8th edn., Tiruv.: S.R., 1971; Ramana Maharshi,
London: Unwin paperb. (Mandala), 1977; Arunacala-Siva, translit. text with transl. a.
comm., Madras: Sankara Vihar, 1978. Daneben ist die gehaltvolle Monographie von K.
Swaminathan zu erwidhnen (Ramana Maharshi, New Delhi: National Book Trust, 1975),
sowie die detaillierte Interpretation von Ramanas Lehren durch Sadhu Om, Sri Ramana

Vali, 2. erw. Aufl., Kolakkillan (Malaysia), 1979 (The Path of Sri Ramana, Pt. One, rev.
2nd edn., Varkala: Sri Ramana Kshetra, 1981; Pt. Two, Madras: N. Sankaran, 1976).



12 RALPH M. STEINMANN

vitdten der «Ramana-Bewegung» ausserhalb und innerhalb ihrer selbst zu
vielversprechenden wissenschaftlichen Ansitzen gefiihrt.2°

Bevor wir uns einer der letzten umfangreicheren Rezeptionen zuwenden
wollen, gilt es fiir den Stand der Ramana-Forschung iiberblickend festzuhal-
ten, dass von aussenstehender akademischer Seite noch keine auf Kenntnis
der Originalquellen beruhende Studie vorgelegt worden ist und damit heuti-
ge Untersuchungen weitgehend auf die indologisch oder tamilologisch fun-
dierten Arbeiten von T. M. P. Mahadevan, Sadhu Om, K. Svaminathan und
anderer «scholar-cum-devotees» angewiesen sind.

II1

Mlecko, Joel David: The Educational Role of the Guru in Hindu Spiritual Development
as Exemplified in the Life and Teachings of Sri Ramana Maharshi. Washington, D.C.:
The Catholic University of America, Ph.D., 1975. VI, 227 S., 8°.%

Die anstehende Dissertation stand unter der Leitung des Religionswis-
senschaftlers William Cenkner?? von der «School of Religious Studies» der
oben genannten Universitdt und ist entsprechend als religionswissenschaftli-
che Studie zu verstehen.

In der hinduistischen Kulturgeschichte ist der Guru, seit spitestens der
Friihzeit der Upanisaden, nicht nur Mittelpunkt und Garant fiir die religios-
spirituelle Erziehung, Verwirklichung und Tradition, sondern massgeblich-
ster Trager und Vermittler hinduistischer Kultur- und Lebenswerte iiber-
haupt. Unsere Dissertation befasst sich hauptsachlich mit der religiosen
Funktion des Guru-Instituts, das heisst mit dem Guru «als personlicher Leh-
rer der Spiritualitdt, das heisst der grundlegenden, letzten Werte, die inner-
halb der hinduistischen Tradition wahrgenommen werden.» Gleichsam als
Arbeitshypothese wird angefiigt: «Ferner wird der Guru hier als iiber erfah-
rungsmassiges, nicht nur intellektuelles Wissen dieser Werte verfiigend ver-
standen», und «ist unentbehrlich fiir spirituelle Entwicklung» (S. 6).

Die Studie verfolgt einen dreifachen Zweck: erstens, die bedeutsamen
Elemente in der historischen Entwicklung des Guru-Instituts («guruhood»)

20 S.z.B.die Beitridge von D. Godman (ehem. Mit-Hrsg.), M. James und K. B. Ramakrishna
Rao in The Mountain Path vols. 18-21 (1981-84).

21 Erhiltlich iiber University Microfilms International, 300 N. Zeeb Road, Ann Arbor, MI
48106, USA (Bst.-Nr. 76-1271; 1981: Netto $ 28.—).

22 Dessen jiingste Studie steht thematisch jener seines Schiilers Mlecko nahe Tradition of
Teachers: Sankara and the Jagadgurus Today, Delhi: Motilal Banarsidass, 1983.



SRI RAMANA MAHARSIS 13

innerhalb der hinduistischen Tradition aufzuzeigen; zweitens, an Hand einer
Untersuchung der Rolle und Methodik dieser Institution am Beispiel von
Ramanas Leben und Lehren von der allgemeinen zur spezifischen Aussage
fortzuschreiten und damit, drittens, die Bedeutung des Guru-Instituts fir
spirituelle Entwicklung, das heisst fiir das Verstehen und die Aneignung von
letzten, grundlegenden Werten deutlich zu machen (8). Wilfried Cantwell
Smiths Grundlinien religionswissenschaftlicher Forschung, die sich aus zwei
komplementiren, dynamischen Faktoren zusammensetzen - einerseits die
kumulative Tradition, anderseits der persénliche Glaube eines Individuums
innerhalb derselben?® -, dient als Methodik.

Die hinduistische Tradition wird im ersten Kapitel soweit aufgerollt, um
in einem fast alle wichtigeren Religionsstromungen einschliessenden, frei-
lich oft nur skizzenhaften Uberblick iiber die religiése Literatur des Hinduis-
mus, einen Sinn fiir die traditionelle und moderne Funktion des Guru-
Instituts zu vermitteln (14-66). Ungeachtet der Tatsache, dass die Quellen
nicht streng chronologisch und vor allem ohne indologische Kenntnisse vor-
getragen werden,?* ist anzuerkennen, dass hier die bis heute wahrscheinlich?*
umfassendste Darstellung dieser Institution geboten wird. Erwdhnenswert
ist der Abschnitt iiber Gegenwartsstrémungen, in dem der Mangel indologi-
scher Sachkenntnis weniger ins Gewicht fillt; erwahnenswert nicht so sehr
wegen der unkritischen Darstellung von einem halben Dutzend Gurus neo-
hinduistischer Pragung, tiber deren Auswahl und Bewertung man geteilter
Meinung sein wird - neben Ramakrsna und Vivekananda werden Sivanan-
da, dessen Schiiler Saccidananda, und ferner Muktananda als bedeutende
zeitgenossische Gurus skizziert, wiahrend explizit nur Guru Maharaj Ji als
dem traditionellen Guru ungleich etikettiert wird (62) -, sondern aufgrund
von einigen aufschlussreichen Hinweisen auf die soziale und politische
Funktion des modernen Guru-Instituts in einem erweiterten (trans-)sozialen

23 The Meaning and End of Religion, New York: The New American Library, 1964, S. 175.

24 Esoterische, neohinduistische und andere Bedeutungsentwicklungen kénnen so nicht als
solche erkannt und gegeniiber philologisch-historischen Etymologien abgegrenzt wer-
den; fir gury, z.B., werden als Bedeutungen angegeben (4f.): 1. «Vertreiber [ru/ der Un-
wissenheit [gu/» - eine esoterische Erkldrung des Kularnava-Tantra 17.7 und anderer sek-
tarischer Texte; 2. «schwer», «gewichtig» - sprachwissenschaftliche Etymologie; 3.
(Krpal Singh, ein zeitgenossischer Heiliger:) «einer, der ruft», abgeleitet von der Wurzel
giri [gr - rufen, preisen].

25 Einzusehen wire John Richards Yale, The Guru Principle in Indian Education, Universi-
ty of Southern California, Ph.D., 1951, worauf sich Mlecko nur einmal bezieht (173).
Sonst gibt es eine Reihe guter Teilstudien, z.B. von Jan Gonda, Change and Continuity in
Indian Religion, The Hague 1965, S. 229-83 (iiber den guru), 315-462 diksa).



14 RALPH M. STEINMANN

und (trans-)kulturellen Kontext. So sucht ein Stammeshduptling der Gonds
in Orissa Ratschlag und Vertrauen bei einem in der traditionellen Kastenge-
sellschaft etablierten Guru nicht bloss fiir persénliche religiose Zwecke, son-
dern, und in wachsendem Masse, auch als Mittel zu erh6hter sozialer Aner-
kennung, Mobilitdt und damit politischer Gewalt.?* Umgekehrt bietet das
ungezwungene und vergleichsweise sozial indifferente Guru-Sisya-Verhalt-
nis neohinduistischer Variante besonders fiir verwestlichte, der eigenen so-
zialen und oft auch religiésen Tradition sich widersetzende und (oder) ent-
fremdete Inder «eine alternative soziale Rangordnung ausserhalb von Kaste
und Klasse, und ausserhalb vererbter sozialer Grenzen, die nicht einen Ein-
tritt, sondern einen Austritt aus der traditionellen Hindu-Gesellschaft be-
reitstellt» (63-65).

Kapitel zwei, drei und vier fiigen der kumulativen Tradition in Ramanas
Leben und Lehren die personliche, spezifische Dimension hinzu. Die ein-
fithlsame Lebensbeschreibung ist wohlin sich abgerundet, doch indem sie zu
ausschliesslich auf Ramanas Person fokussiert und dabei Aspekte wie das
wechselseitige Verhiltnis zur Schiilerschaft einerseits und zur Umwelt an-
derseits, sowie die Entwicklung der verschiedenen Gemeinschaftsformen,
insbesondere die diesbeziiglichen Rollen seiner Mutter und seines jiingeren
Bruders, vernachldssigt oder iiberhaupt offenlasst, ist sie dem gestellten
Thema nicht sonderlich forderlich. So scheint uns zum Beispiel die litera-
risch und sozial manifeste psychische Reaktion der Schiiler auf die jahrelan-
ge Krankheit und den schliesslichen Hinschied ihres Guru fiir den Charakter
des Guru-Sisya-Verhiltnisses von ebenso grosser Bedeutung zu sein, wie die
tatsdchliche Haltung des Guru selbst. Schliesslich liegt in der wechselseiti-
gen Bedingtheit dieser Zweierbeziehung das entscheidende Kriterium dieser
Institution: «Es muss betont werden, dass der Guru in ein Verhdltnis, in eine
Lebensverbindung zwischen zwei Personlichkeiten einbezogen ist. In Er-
mangelung dieser Beziehung kdnnen ein wandernder Sadhu, ein Samnyast
grosser Entsagung oder ein in seiner Waldeinsiedelei versunkener Rsi nicht
als Guru betrachtet werden» (66). Spater wird auf das von Seiten der Vereh-
rer erzwungene Verhiltnis zu Ramana aufmerksam gemacht, doch ohne auf
die Hintergriinde einzugehen lediglich festgestellt, dass er die Rolle eines
Guru «nur mit gewissem Unbehagen» angenommen habe (126).2” Ferner
sollte die gesellschaftliche Verfasstheit des Guru-Instituts die Beriicksichti-

26 Frederick G. Bailey, Tribe, Caste, and Nation: A Study of Political Activity and Political
Change in Highland Orissa, Manchester 1960, S. 197-237.

27 Vielmehr werden Zitate gegen die Gewohnheit der Quellen (M. fiir Maharsi) gerne mit
«Guru Ramana» eingeleitet, e.g. S. 124, 149, 162f.



SRI RAMANA MAHARSIS 15

gung auch sozialer, 6konomischer und politischer Aspekte notwendig er-
scheinen lassen.

Kapitel drei beschiftigt sich mit den Formen, in denen sich Ramanas
Guru-Funktion ausdriickte, namlich in der diksa, der Initiation, und dem
upadesa, der lehrhaften Unterweisung; beides esoterische Funktionen, die
seit spatestens den frithen Upanisaden als sine qua non fiir jegliche spirituel-
le Entwicklung postuliert werden. So wie Ramana nie erklirte, ein Guru zu
sein oder Schiiler zu haben, gab er - von wenigen Ausnahmen abgesehen -
keine formelle Einweihung, wie zum Beispiel durch Beriithrung oder rituell-
esoterische Ubertragung einer spezifischen Lautverbindung oder mantra,
indem er, seiner eigenen Erfahrung treu bleibend, eine solche fiir unnétig, ja
minderwertig erachtete (104, 106). Dafiir wird die monistische Advaita-Sicht
des Heiligen verantwortlich gemacht, in der Gott und Mensch, Guru und
Sisya als dieselbe einzige Wirklichkeit gesehen werden (103). Die einzige Ini-
tiationsform, die er hochschétzte und seiner grenzenlosen Erfahrung ent-
sprechen konnte, war schweigender Natur: «In dieser Art und Weise eben
wird das Bewusstsein des Guru auf jenes des Sisya abgestimmt; und dies ge-
schieht auf der hochsten Ebene jenseits von Sprache und Sehvermogen; an
jenem Punkt dann wird der Guru seinen upadesa fiir die spirituelle Reifung
des Sisya ansetzen» (107). So sehr Ramana, wie uns scheint, nicht nur aus
metaphysischen, sondern ebenso aus didaktischen Griinden die Funktion
des verkdrperten Guru herunterspielte, war er sich doch dessen vitaler Be-
deutung fiir den Reifeprozess des von Nicht-Wissen (a-vidya) beschlagenen
Schiilers bewusst (106) und richtete seine praktische Belehrung danach aus.
Ihr zufolge unterwirft sich der Mensch zunéchst einem allwissenden und all-
maichtigen, personlichen Gott (isvara) in hingebender Liebe (bhakti), der
ihm auf der nichsten Stufe als (4usserer) Guru erscheint, um ihn zu lehren,
dass er Gott in sich selbst suchen und erfahren muss, wo Gott, (innerer) Guru
und das Selbst als einzige, ununterschiedene Wirklichkeit erscheinen (105f.).

Vier Arten der Unterweisung werden bei Ramana unterschieden: gespro-
chen, geschrieben, schweigend und existentiell. In Ubereinstimmung mit der
Tradition erteilte er ausschliesslich individuelle Belehrungen, die dem jewei-
ligen Temperament und der Reife des Fragestellers entsprachen (110). Didak-
tisch wichtig ist der Hinweis, dass Ramanas Gebrauch der gesprochenen
Sprache zwecks upadesa oft sokratischer Natur war und dem Schiiler er-
laubte, seine Probleme selbst zu beantworten, so dass der personlichen Ver-
antwortung des Schiilers eine Schliisselstellung zukam (109f.). Die informel-
le, miindliche Unterweisung diente Ramana dazu, die sprachlich mitteilba-
ren Zweifel des Verstands auf derselben Ebene zu 16sen, wobei er jedoch fiir
rein theoretische oder spekulative Fragen nichts iibrig hatte (110f.), so wie er



16 RALPH M. STEINMANN

sich nie darum bemiihte, ein ausgekliigeltes, logisches Gedankengebdude zu
entwickeln: «Er betrachtete das aus seiner eigenen Erfahrung geborene Wis-
sen stets fiir unendlich wichtiger als eines, das ausschliesslich durch literari-
sche oder andere Bemiihungen zu erlangen war.» Wie in seiner bevorzugten
Form der diksa, «war es jenes Erleuchtungserlebnis, welches er in seinen
miindlichen upadesa einbrachte» (112).

Jede Quellenkritik vermissen lassend,?® werden Ramanas literarische
Hauptwerke an Hand einiger Proben vorgestellt (113-17) und als formellere
Umarbeitung der zuerst personlich realisierten, dann informell in der miind-
lichen: Unterweisung weitergegebenen Fiihrung charakterisiert. Fiir das
Guru-Sisya-Verhiltnis wiederum ist der Umstand bedeutsam, dass fast alle
Werke auf Ersuchen des einen oder anderen Schiilers verfasst wurden und
vornehmlich praktisch-didaktischen Charakters sind (112f.).

So wie fiir Ramana Schweigen die beste Initiationsform war, setzte er die-
ses auch als bevorzugtes Medium in der Unterweisung ein. «Denn die Natur
des Schweigens steht dem am nichsten, was der Novize zu erreichen hofft:
die Verwirklichung des letztlich unvermittelbaren und unaussprechbaren
Absoluten» (118). Damit ist hier Schweigen Mittel (diksa, upadesa) und
Zweck (atma-saksatkara) in einem: «(...) durch Schweigen, unterbrach
Ramana den Denkprozess vielmehr als ihn anzuregen, wie dies Predigten
und Vorschriften oft tun; das machte die Person dann frei fiir die direkte, un-
mittelbare Wahrnehmung oder Intuition der Wahrheit» (119). Dieses
«Schweigen» («quiescence or silence») wird nicht nur vom dusseren, son-
dern auch von einem inneren, «kontemplativen» Schweigen («a method to
enhance inner mental prayer») unterschieden und als «voélliges Zum-Schwei-
gen-Bringen des Verstandes» («complete silencing of the mind») definiert
(121). Obgleich die nie zu hoch einzuschitzende didaktische und existentielle
Bedeutung von Ramanas «Schweigen» deutlich gemacht wird,?® zeigen sich
gerade hier die Grenzen einer ausschliesslich auf gemeinhin schlechte Uber-
setzungen angewiesenen Interpretation, in denen verschiedene, quasi-
dquivalente Wortinhalte jeweils einheitlich iibersetzt werden. Wie ich
anderswo*® gezeigt habe, wird die semantische Bedeutung von mauna und

28 Dies gilt zT. auch fiir die Selektion der Traditionsquellen. Sankaras Sanskrit-Werk Vive-
kaciidamani, z.B., wird in der Englisch-Ubersetzung von Ramanas freier Paraphrase in
Tamil zitiert (154).

29 E.g.S. 121: «Silence was an integral part of Ramana’s being and, therefore, an important
quality in which his guruhood was lived».

30 The Nature of Mauna and Language in Ramana Maharshi, The Mountain Path 18 (1981,
4), S. 199-206.



SRI RAMANA MAHARSIS 17

dessen quasi-dquivalenten Ausdriicken (cumma viruttal, cumma virukkai -
das Stille-Sein, die Stille; vgl. engl. stillness) bei Ramana v6llig unzureichend
und missverstdndlich schlechthin mit «Schweigen» wiedergegeben.

Sein sprachlicher Ausdruck und sein Schweigen werden aufgrund der
«unentwirrbaren Verflechtung» von Leben und Lehren zu recht als Dimen-
sionen der existentiellen Art und Weise, der Guru zu sein, beschrieben (121).
Auf diesen Seins-Aspekt wird besonderes Gewicht gelegt: «Seine Offenba-
rung war nicht eine Doktrin oder Philosophie, sondern unmittelbar sein
Selbst. (...) Er war einer, der durch das Sichtbarmachen seines eigenen Seins
lehrte» (122). Und der Gesellschaft von Heiligen, die das (absolute) Sein (sat)
verwirklicht hatten (sat-saihga), mass Ramana - auch in seiner Lehrweise -
grosste Bedeutung bei (122). Das Ziel dieses existentiellen upadesa wird mit
dem FEinpréigen einer Denk-, Gefiihls-, Handlungs- und vor allem Seins-
Weise beschrieben, die durch das Charisma des Guru erweckt wird (123). Ri-
chard Lannoy wird zitiert: «Der verwirklichte Mensch wird eine sakrale Au-
toritét, die ein heilsames Numen ausstrahlt (...). Ob er lehrt oder nicht ist un-
wesentlich, da sein Charisma selbst seine Predigt ist».>! Ramanas Charisma
wird hauptsédchlich mit seiner Ausstrahlung innerer Ruhe («peace of mind»)
und Abgeklirtheit in Verbindung gebracht (123f.), einer Qualitit, die er
selbst als einziges Mittel zur Erkennung eines (echten) Heiligen bezeichnet
hatte. Diese irrationale Wirkung wurde noch verstiarkt durch seine Einfach-
heit in Essen und Kleidung, oder in Anspruch und Selbstverstindnis (128),
und ohne, dass er sich je auf Besitz oder gar Ausiibung von iibernatiirlichen
Kriften (siddhi) berufen hitte (124).

Das Kapitel beenden Abschnitte iiber Ramanas kritische Haltung gegen-
tiber siddhis, seine Vergotterung und selten sogar (ungewollte) rituelle Vereh-
rung, iiber die ihm eigene Bescheidenheit, seine gleichwertende Haltung ge-
geniiber Menschen und Tieren wie gegeniiber sich selbst, sowie iiber seinen
Humor und seine Einfiihlsamkeit, die als prominente Aspekte seiner existen-
tiellen Lehrweise interpretiert werden (125-133). Dieser dominant existen-
tielle Charakter seines upadesa fiihrt den Verfasser zum bemerkenswerten

Schluss, dass Ramanas Leben sogar verbindlicher sei als seine Ausspriiche
(133).%

31 The Speaking Tree: A study of Indian Culture and Society. Repr., London: Oxford Uni-
versity Press, 1975, S. 347.

32 Diese Schlussfolgerung wird durch das Ergebnis meiner hermeneutischen Analyse besti-
tigt, a.a.0., S. 205: «(...) the language of mauna is autonomous, absolute in nature and a
direct expression of the Self through the atmasakti, unlike common language, which is
derived, relative in nature and the mediate expression and means of communication of



18 RALPH M. STEINMANN

Das vierte Kapitel wendet sich dem /nhalt von Ramanas upadesa zu. Zu-
nidchst wird auf das Verhaltnis zu Sankara und dessen einflussreichen
Advaita-Interpretation eingegangen. Einerseits wird darauf hingewiesen,
dass Sanikaras Metaphysik Ramana als fertiges Hilfsmittel diente, anderseits
betont, dass seine Lehren ihren Ursprung in seiner eigenen Erfahrung haben
und nicht als blosse Nachahmung anzusehen sind (168). Die wichtigsten, vor
allem die Praxis betreffenden Unterschiede werden herausgestellt, so zum
Beispiel, dass Ramana gegeniiber Sarikara viel mehr die persénliche Erfah-
rung als Tradition und Autoritit fiir die spirituelle Entwicklung verbindlich
machte (169). Wie hier teilweise dargeboten, konnen Ramanas Lehren im
Kontext jener Sarkaras interpretiert werden; des Heiligen Leben und Ge-
spriache zeigen jedoch, dass er sich ebenfalls der Bhakti-Tradition eng ver-
bunden fiihlte. Selbst seinen zweifelsohne monistischen Erfahrungshori-
zont illustrierte er mit Vorliebe auch durch Zitate aus Schriften wie Yogava--
sistha, Kaivalyanavanitam, Ribhugita und anderen mehr.

Ramanas upadesa ist so unsystematisch wie situationsbezogen er gege-
ben wurde. Insofern jedoch die ganze Erscheinungswelt ausschliesslich in
deren Verhéltnis zum Selbst erdrtert wurde, kann von einer Doktrin gespro-
chen werden: «Die (wiederkehrende) Bejahung der einzigen und absoluten
Wirklichkeit des Selbst, und die Notwendigkeit dieses Selbst zu verwirkli-
chen (...), ist zweifellos eine Doktrin, die er als grundlegend fiir alles andere,
was er zu sagen hatte, betrachtete, und ein Ziel, zu welchem sein upadesa
fithrte» (143).

Selbst-Verwirklichung ist Ziel seiner Unterweisung, Selbst-Ergriindung
(atma-vicara) ihr Mittel, wobei wiederum beide miteinander identisch sind:
«Selbstergriindung (...) ist egofreies Gewahren des Selbst, das mit Anstren-
gung fiir unbestimmte Zeit aufrechterhalten wird; wenn dieses Gewahren
kontinuierlich und natiirlich wird, ist es Selbstverwirklichung» (151). Da die-
se Methode unabhéngig sei von esoterischem Wissen und dusseren Hilfsmit-
teln, frei von «Ritual, Observanzen [zum Beispiel gegegeniiber dem Guru],
Tradition, Kaste, Schriften und dusseren Autoritdten», wird sie als in sich
vollstandig und als empirische Auto-Analyse postuliert (169). Die angebliche
Unabhingigkeit von dusseren Autoritdten, also auch des (dusseren) Guru, ist
nicht schliissig, denn beim Prozess der intuitiven Selbstfindung, insbesonde-
re bei der Uberwindung des Unwissenheit, soll der Guru zur Seite stehen
(155). Dariiberhinaus lassen die fritheren Ausfithrungen iiber Ramanas Cha-

the ego through thoughts.» Und die damit verbundene praktische und didaktische Kon-
sequenz: Ramanas «use of language in speech and writing, in daily life and upadesa, was
a concession to the level of understanding of his environment».



SRI RAMANA MAHARSIS 19

risma, dessen Preis iiber die Gesellschaft von Heiligen und Einschrankung,
dass diese Methode nur fiir reife Seelen geeignet sei (167f.), einen erfolgrei-
chen autonomen Vollzug des atmavicara fiir so unwahrscheinlich halten, wie
Ramanas Art der Selbstverwirklichung eine Ausnahmeerscheinung dar-
stellt. Jedenfalls sah er sich gendétigt, als Alternative den bhakti-yoga - frei-
lich in monistisch adaptierter Form - offenzustellen.

Das abschliessende fiinfte Kapitel hat die Bedeutung des Guru-Instituts
fiir spirituelle Entwicklung sowie Ramanas diesbeziiglichen Beitrag zum Ge-
genstand; nicht jedoch, wie man erwarten méchte, im Rahmen einer histori-
schen Gegeniiberstellung der kumulativen Tradition und Ramana, sondern
aus vorherrschend philosophischer Sicht. Diese Ausfiihrungen iiber die
«Guru-Tradition» schlechthin (175), die, neben meist allgemein gehaltenen
Hinweisen auf die Tradition und Ramana-Zitaten, auch auf neohinduisti-
sche Autoritédten (zum Beispiel Krpal Singh, Svami Pranavananda) und Ge-
dankengut der humanistischen Psychologie (Robert Ornstein, Paul Maslow)
abstiitzen, machen hingegen deutlich, dass eine religionswissenschaftlich re-
levante philosophische Interpretation einer gesicherten historischen Grund-
lage nicht entraten kann.

«Der Guru verschafft der Religion und Erleuchtung die Schliisselele-
mente der interpersonalen Bezichungen und der intuitiven Methodologie»
(170f.). In der religiosen Erziehung und der spirituellen Entwicklung im
Hinduismus ist das Individuum und die interpersonale Beziehung zwischen
Guru und Sisya betont worden. Im Prozess der Selbstverwirklichung erfiillt
der Guru drei entscheidende Funktionen: als aktiver individueller Fiihrer,
als stilles Vorbild und als Ziel oder Objekt der Kontemplation. Der Schiiler
seinerseits muss sich des Gurus visuelle Gegenwart (darsana) - meist im Rah-
men einer monastischen Einsiedelei - zu Nutzen machen, denn «beim Guru
zu sein, fithrt zur Erleuchtung; nicht einfach durch intellektuelles Wissen
oder eine Anhdufung von Fakten, sondern durch Intuition oder unmittelba-
res Gewahren, das den Prozess der sinnlichen Wahrnehmung, der geistigen
Vorstellung und des Ridsonierens iibersteigt» (172). Die Ausbildung dieser in-
tuitiven Fahigkeit oder Bewusstseinsweise (Manditkya-Upanisad7.) wird als
Haupttitigkeit des Guru-Sisya-Verhiltnisses herausgestellt (177f.).

Ramanas Einzigartigkeit und Beitrag zur spirituellen Entwicklung im
Allgemeinen und dem Guru-Institut im Besonderen werden in fiinf Punkten
zusammengefasst:

1. Nicht-Hindus wurden unabhéngig von formellen Riten und kulturel-
ler Akkomodation mit als Schiiler aufgenommen. In diesem Zusammen-
hang ist Ramanas «transkulturelle Inititationsform» zu verstehen (180).



20 RALPH M. STEINMANN

2. Mittel (diksa, upadesa: atmavicara) und Zweck (atmasaksatkara)
sind nicht nur qualitativ dhnlich, sondern ein und dasselbe: «reines, schlich-
tes Schweigen». «Nicht nur seine Metaphysik und Erkenntnislehre, sondern
auch seine Axiologie und Ethik waren eins: sei still» (180f.).

3. Insofern Ramana die personliche Erfahrung iiber die Autoritit des
Guru, der Tradition und Schriften stellte, ging er iiber die traditionellen
Massstidbe hinaus und bereicherte sie zugleich: «Ramanas Fiithrung war kein
Mittel um den Sisya vom Guru abhingig zu machen oder um starre Dogmen
zu vermitteln, sondern ein Prozess der Erziehung und Entwéhnung vom
[Ausseren] Guru, damit das Selbst seine eigene Antwort suchen und erfahren
konnte» (183). Damit wird

4. die Verantwortung in der spirituellen Entwicklung vom Guru auf den
Sisya verlagert, an dem es liegt in aktiver Bemiihung den vom Lehrer gewie-
senen Weg zu gehen (182f.).

5. Ungleich der Tradition des jriana-yoga, des Weges der (intuitiven) Er-
kenntnis, ermunterte Ramana niemanden dazu, dem weltlichen Leben zu
entsagen, sondern betonte «eine zivilisierte spirituelle Lebensweise, die den
Erfordernissen der Zeit angepasst war» (184).

Uberblickend stellen wir fest, dass der positive Wert der besprochenen
Studie hauptsachlich in der religionsphilosophischen Erfassung der Grund-
elemente des Guru-Instituts in Ramanas Leben und Lehren liegt. Die ideen-
reiche, kreative Interpretation vermittelt eine Vielzahl von Anregungen fiir
weiterfiihrende Untersuchungen auf dem Gebiet der hinduistischen Spiri-
tualitdat und insbesondere Ramanas.

Aus der vorgelegten Rezeption und Rezension schliessen wir fiir kiinftige
Untersuchungen iiber Ramana Maharsi, das Guru-Institut und Formen des
modernen Hinduismus allgemein folgende Richtlinien:

1. Die hermeneutische Durchdringung, welcher Schattierung auch im-
mer, darf der grundlegenden philologisch-historischen Aufarbeitung der
Originalquellen nicht iibergeordnet werden, sondern hat auf dieser aufzu-
bauen. Das heisst mit andern Worten, dass der moderne Hinduismus ver-
mehrt zum Gegenstand breitangelegter indologischer Forschung gemacht
werden sollte.

2. Damit wire die fiir das Verstindnis moderner hinduistischer Phiano-
mene zentrale Gegeniiberstellung zur angestammten Tradition gewdhrlei-
stet.

3. Das Hauptkriterium des Guru-Instituts liegt im wechselseitig beding-
ten Verhdltnis zwischen Guru und Sisya, in dessen spiritueller Erziehung
und Verwirklichung seine Zweckbestimmung liegt. Die sich ergebenden psy-



SRI RAMANA MAHARSIS 21

chologischen und soziologischen, 6konomischen und politischen Konse-
quenzen und Kontexte sind fiir ein umfassendes Verstindnis mitzuberiick-
sichtigen.



	Das Guru-Institut in Leben und Lehren Śrī Ramana Maharsis : biographische Einführung, indologische Rezeption und Rezension

