
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 40 (1986)

Heft: 1

Artikel: Das Guru-Institut in Leben und Lehren r Ramana Maharsis :
biographische Einführung, indologische Rezeption und Rezension

Autor: Steinmann, Ralph M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS GURU-INSTITUT IN LEBEN UND LEHREN SRI RAMANA
MAHARSIS

Biographische Einführung, indologische Rezeption und Rezension

Ralph M. Steinmann

In Form einer erweiterten Besprechung einer neueren amerikanischen
Dissertation wollen wir den südindischen Heiligen Ramana Maharsi (30.12.1879
bis 14.4.1950), der in mehr als einer Hinsicht eine Ausnahmeerscheinung im
modernen Hinduismus darstellt, unter dem für diese Tradition zentralen
Aspekt des Guru-Instituts in Erinnerung rufen. Aufgrund der kargen Rezeption,

die Ramana in indologischen Kreisen erfahren hat und deren Hintergründe

hier beleuchtet werden sollen (II), erscheint eine akzentuierte
Vorzeichnung der biographischen Grundlinien (I) für unsere Rezension (III)
zweckdienlich.

I

Abgesehen von seinem aussergewöhnlich tiefen Schlaf einerseits, und dem
frühen Tod seines angesehenen Vaters, als er zwölf Jahre alt war, anderseits,
verbrachte Ramana eine harmonische, unauffällige Kindheit und Jugend in
mittelständischen, traditionell ia/va-brahmanischen Verhältnissen;
zunächst in einem südindischen Dorf, später bei einem Onkel in der weiter
nördlich gelegenen Tempelstadt Madurai. Während seinem uninteressierten,
doch problemlosen Besuch der dort ansässigen «American Mission High
School», trat 1896 die abrupte Lebenswende ein: Im Alter von 16 Jahren
realisierte er, ausgelöst durch eine plötzliche, akute Todesfurcht, in einem einzigen

Akt der intuitiven Erkenntnis,1 sein «Ich» oder «Selbst» als eine vom
psycho-physischen Komplex verschiedene, einzig wirkliche und rein geistige,
unpersönliche Wesenheit. Insofern das ganze nachfolgende Leben
Ramanas, einschliesslich seiner Lehren und Lehrweise, in diesem einen Erlebnis
gründet, seien einige zentrale Auszüge aus der sinngemässen englischen
Aufzeichnung der autobiographischen Schilderung in Tamil wiedergegeben:2

1 Darunter verstehe ich einen zeitlich gerafften Akt des unwillkürlichen, ganzheitlichen
und unmittelbaren Gewahrwerdens letzter Werte.

2 B. V. Narasimha Swami, Self-Realisation, 7th edn., Tiruvannamalai (Tiruv.): Sri Rama-
nasramam (S. R.), 1968, S. 20-24; wo mir eine Revision der Übersetzung von Heinrich
Zimmer nicht notwendig erschien, ist deren Wortlaut übernommen worden (s. Anm. 8).



6 RALPH M. STEINMANN

An jenem Tag also sass ich alleine und fühlte mich keineswegs schlecht. Da packte mich
jäh und unzweideutig die Todesfurcht. Ich fühlte, ich müsse sterben.

Dieser Schrecken der Todesangst wandte mich sogleich nach innen. Ich sagte innerlich

zu mir (...): «Jetzt ist der Tod gekommen. Was bedeutet er? Was stirbt jetzt? (...)»
Ich streckte meine Glieder aus und hielt sie steif, als ob die Todesstarre eingetreten

wäre. «Gut», sprach ich dann zu mir, «dieser Leib ist tot. Aber wenn der Leib tot
ist, - bin dann 'Ich' tot? Ist der Leib 'Ich'? - Dieser Leib ist stumm und leblos. Trotzdem
fühle ich die ganze Kraft meines Wesens und sogar die Laut[-Schwingung] 'Ich' [aham-
sphurana] in mir, - losgelöst vom Leib. Also bin 'Ich' ein Geistiges, ein Ding, das über
den Leib hinausgeht. (...)»

All das war nicht bloss ein gedanklicher Vorgang, sondern leuchtete blitzartig als
höchst lebendige Wahrheit in mir auf, als etwas, dessen ich fast ohne jegliche Beweis[-
Führung] unmittelbar gewahr wurde.

Vor jener Lebenswende hatte ich keine klare Vorstellung von meinem «Selbst» und
fühlte mich nicht bewusst zu ihm hingezogen.

Ich war kein Schwarzmaler. Ich wusste nichts vom Leben und hatte keine Ahnung,
dass es voller Leid war; und ich hatte kein Verlangen dem Geburten[-Kreislauf; samsära]
zu entgehen oder nach Erlösung zu streben.

Ohne in eine der religiösen Traditionen formal eingeweiht worden zu sein
und ohne eine vorbereitende Praxis unter der Anleitung und Führung eines

Guru durchlaufen zu haben, konnte Ramana erst Jahre später, als er durch
erste Verehrer und Schüler zum ersten Mal mit religionsphilosophischen Texten

verschiedener Schulen konfrontiert wurde, seine intuitive Erfahrung in
Begriffe der hinduistischen Tradition fassen; er beschrieb seinen mentalen
und spirituellen Stand nach dem Erleuchtungserlebnis mit suddha-manas,
«gereinigtes Gemüt», und vijhäna, «(zwischen Schein und Wirklichkeit)
unterscheidendes (intuitives) Erkennen».3

Sein gesamtes nachfolgendes Leben legt Zeugnis ab für die Tiefe und den

permanenten Charakter seiner geistigen Transformation, die sich bald darauf

in einem totalen, irreversiblen Bruch mit der traditionellen
Gesellschaftsordnung ausdrückte. Ungleich früher, zog er sich nun aus allen
sozialen Beziehungen in sich zurück und begann den nahegelegenen MTnaksl-
Sundares'vara^Tempel fast täglich aufzusuchen. Eine Rüge seines älteren
Bruders in bezug auf seine Gleichgültigkeit in Sachen Schulpflichten
verstand Ramana als Ruf seines «Vaters» Arunäcala (Tamil: Tiruvannämalai),
dem Namen eines seit puränischer Zeit als Manifestation Sivas geltenden
Bergs und der Hauptgottheit des berühmten, gleichnamigen Tempels in
Tiruvannämalai, etwa 120 km südwestlich von Madras gelegen. Am 1. September

1896 dort angelangt, begab er sich sogleich ins sanctum sanctorum des

grossen Tempels. Seibentags noch liess er sich kahl scheren und legte für im-

3 Ibid., S. 24.



SRI RAMANA MAHARSIS 7

mer das letzte Geld aus der Hand sowie seine Brahmanenschnur und die ihm
standesgemässen Kleider ab, wodurch er sich über die traditionellen
Gesellschaftsnormen und Lebensstufen stellte. Für die restlichen 54 Jahre verliess

er den Ort nicht mehr.
Die ersten zwei Jahre vegetierte Ramana gleichsam, wie von der inneren

Wirklichkeit verschlungen, in äusserster Vernachlässigung physischer
Bedürfnisse meist schweigend in Tempeln und Hainen. In der nächsten Phase

(1899-1922), in der er seinen Wohnort in zwei Höhlen am Berg verlegte,

zwangen ihn äussere Umstände, sich bis zu einem gewissen Grade sozial zu
reintegrieren; zunächst bedingt durch die stark angewachsenen und sich
aufdrängenden Verehrer und Wahrheitssucher, später durch seine eigene Mutter,

die durch die Einrichtung einer permanenten Küche wesentlich zur
Gründung der ersten ösrawu-ähnlichen Gemeinschaftsform beitrug. Ihr
Hinschied wiederum leitete 1922 die Gründung des «Sri Ramanasramam»
ein, insofern dieses an ihrer Grabstätte am Fuss des Berges angelegt wurde,
die zudem bald zum Mittelpunkt eines stattlichen Tempels mit traditionellem

Ritual gemacht wurde. Es gibt autobiographische Aussagen, denen
zufolge Ramana drei Mal während den Anfängen der organisierten
Gemeinschaftsformen diese vergeblich zu verlassen suchte, um für sich alleine zu
leben. Die auf ihn ausgeübten Zwänge scheinen in dem Masse zugenommen zu
haben, in dem das Ramanasramam, das fast seit den Anfängen von seinem

orthodoxen, jüngeren Bruder in autoritärem, klassenbewussten Stil geführt
wurde, einer fortschreitenden Institutionalisierung und Ritualisierung
unterworfen wurde. Dessen ungeachtet, liess sich Ramana jedoch den Freiraum
nie nehmen, der zur Aufrechterhaltung seiner einmal angenommenen, allen
und allzeit zugänglichen Guru-Funktion notwendig war, die hauptsächlich
in der Gewährung seiner nie ausschliesslich schweigenden Gegenwart
bestand. Selbst bis ganz zum Ende der schweren, jahrelangen Sarkoma-
Krankheit, der er schliesslich erlag, bestand er darauf, sich täglich den
Verehrern zeigen zu können. Der Heilige hinterliess ein dementsprechend
schmales, doch ausserordentlich reichhaltiges und anspruchsvolles literarisches

Werk vorwiegend in Tamil ,4 zu dem eine Vielzahl von aufgezeichneten
Gesprächen und Aussprüchen kommen.5

4 Sri Ramana Nürrirattu, 6. Aufl., Tiruv.: S.R., 1972, 255 S. (Ges. Werke in Tamil); Sri
Arunäcala-Ramanasvarüpänusandhänam, 3. Aufl., Tiruv.: S.R., 1974,16 S. (Ges. Werke

in Sanskrit); nicht immer zuverlässig übersetzt: Arthur Osborne (ed.), The Collected
Works ofRamana Maharshi, 4th edn., Tiruv.: S. R., 1974; Satyamayi (alias Lucy Cornell-
sen), Sri Ramana Maharshi: Leben und Werk, Büdingen-Gettenbach: Schwab, 1960.

5 Auswahl: Sri Maharsi Väymoli, 2 Teile, 3. Aufl., Tiruv.: S.R., 1949 (Die Botschaft des

Maharishi, Frankfurt/M.: Atharva, 1954); Talks with Sri Ramana Maharshi, 3 vols, in



8 RALPH M. STEINMANN

Das Vakuum, das mit seinem Hinschied für viele im Äsrama entstanden
war, wurde bald durch eine Intensivierung der publizistischen und rituellen
Aktivitäten aufzufangen versucht. Federführend war der englische Historiker

und Guénonianer Arthur Osborne, der mit unzähligen, einsichtsvollen
Veröffentlichungen und 1964 mit der Gründung und Herausgabe einer
Ashram-Zeitschrift, «The Mountain Path», antwortete.6 Das Ritual wurde
auf die Grabstätte des Heiligen ausgedehnt, über der ein allerdings
unkonventioneller, offener Tempel mit Auditorium errichtet wurde. Vorläufiger
Höhepunkt dieser teils konservierenden, teils popularisierenden und univer-
salisierenden Anstrengungen bildeten die Feierlichkeiten zum Gedenken des
hundertsten Geburtstages, in deren Rahmen eine «Ramana-Bewegung»
proklamiert wurde, die der Botschaft des Heiligen zu universaler Kenntnis und
Bedeutung verhelfen soll. Während sich in Indien in den vergangenen zehn,
fünfzehn Jahren eine propagandistisch wirkungsvolle Bewegung
organisationsbildenden Charakters entwickelt hat und dort von einem Revitalisie-
rungsprozess gesprochen werden kann, bleibt Ramanas Wirkung im Westen

hauptsächlich auf kleine Zirkel und Einzelgänger beschränkt.

II

Man mag versucht sein, das vergleichsweise kleine Echo, das Ramana seitens
der Indologie und anderer Disziplinen ausgelöst hat, vordergründig mit seiner

vermeintlich müssigen und einförmigen Lebensweise in Verbindung zu
bringen oder, tiefergehend, sie mit der methodischen und erkenntnistheoretischen

Problematik, die sein schwer fassbares, sich in der Ungegenständ-
lichkeit der individuellen Erfahrung verlierendes Lebenswerk für eine
empirische Wissenschaft aufwirft, erklären wollen. Zumindest für die Situation
im Westen scheinen solche Erklärungsversuche nicht stichhaltig zu sein.
Paul Bruntons Bestseller «A Search in Secret India»7 hatte den Heiligen im-

one, 5th edn., Tiruv.: S. R., 1972 (Sri Ramana Maharshi, Gespräche, 1. Bd., Büdingen-
Gettenbach: Schwab, 1958); A. Devaraja Mudaliar, Day by Day with Bhagavân
(Tagebuch), 1st comb, repr., Tiruv.: S. R., 1968; Suri Nagamma, Letters from Sri Ramanasramam

(in Tagebuchform), 2 vols., 2nd comb, edn., Tiruv.: S. R., 1973.

Sein wichtigstes (Standard-)Werk ist: Ramana Maharshiandthe Path ofSelf-Knowledge,
London: Rider, 1954 (Ramana Maharshi und der Weg der Selbsterkenntnis, München:
Barth, 1959). Andere schrieben ihre Memoiren nieder; e.g. Mouni Sadhu (alias Michael
Sadan), In Days ofGreat Peace, London: G. Allen & Unwin, 1952 (Aufdem Pfad Sri
Ramana Maharshis, Büdingen-Haingründau: Verlagsunion, 1956).
London: Rider, 1934; dt.: Yogis: Verborgene Weisheit Indien.s Berlin 1937.



SRÏ RAMANA MAHARSIS 9

merhin Mitte der dreissiger Jahre mit nachhaltender Breitenwirkung hier
bekannt gemacht und das von C. G. Jung posthum veröffentlichte Pionierwerk
von Heinrich Zimmer folgte - noch lange zu Ramanas Lebzeiten - ein
Jahrzehnt später.8 Für die westliche Rezeption ist jedoch einerseits der
religionsgeschichtliche Sachverhalt aufschlussreich, dass die Auseinandersetzung
mit Formen des modernen Hinduismus gemeinhin erst durch dessen
missionarische Antwort auf die kolonialistische und christlich-missionarische
«Provokation»9 gegengefordert wurde. Diesem Umstand zufolge waren es in
erster Linie Theologen, dann Soziologen, Religionshistoriker und Vertreter
anderer Disziplinen, die sich, erstere oft in apologetischer Weise,10 mit den

neuen, das heisst den christlichen und säkularen Kulturverhältnissen des

Abendlandes angepassten, neo-hinduistischen Bewegungen im Westen

auseinandersetzten. Anderseits ist nicht auszuschliessen, dass die rein philologisch

und klassisch orientierte Forschung einem Vorurteil gegenüber den

(durchwegs?) dekadenten religiösen Strömungen des modernen Hinduis-

8 Der Weg zum Selbst, Zürich: Rascher, 1944; v. G. Mehren eingel. Neuausgabe: Düssel¬

dorf: Diederichs, 1974; insofern sowohl die Biographie als auch die Übersetzung des

Grossteils von Ramanas Werken - vorwiegend auf englischen Übersetzungen der Tamil-
Originale basierend - ergänzungs- und überarbeitungsbedürftig sind, ist dieses stilvolle
Werk heute nur noch als erste Einführung geeignet. Die nächste europäische Monographie

stammt erst von Maria Burgi-Kyriazi (Ramana Maharshi et l'Expérience de l'Etre,
Paris: Adrien-Maisonneuve, 1975), deren Doktorvater Olivier Lacombe seine Begegnung
mit Ramana mehrmals philosophisch verarbeitete (e.g.: Indianité, Paris: «Les Belles

Lettres», 1979, S. 129-48) und als erster Indologe über ihn geschrieben hat (Sur le Yoga
indien, Etudescarmélitaines, octobre 1937, S. 173-76). Vor Lacombe hatte der Tibetologe,
W. Y. Evans-Wentz den Heiligen - über Brunton - schon 1935 aufgesucht, Gespräche mit
ihm geführt (aufgez. in: Talks with Sri Ramana Maharshi, a.a.O., Nos. 17,18,20,23) und
in einer Herausgabe von Mahäyäna^Texten immer wieder auf Parallelen bei Ramana
hingewiesen (The Tibetan Book ofthe Great Liberation, London 1954), während die indologische

Karriere von G. H. Mees zu Füssen Ramanas ein vorzeitiges Ende fand: Sadhu
Ekarasa (alias G. H. Mees), Bhagavân Sri Ramana: God-Reality Incarnate, Golden Jubilee

Souvenir, 2nd edn., Tiruv.: S. R., 1949, S. 10-14. Jan Gonda hat den Heiligen in einem
indologischen Handbuch gewürdigt: Die Religionen Indiens. Bd. 2: Der jüngere Hinduismus.

Stuttgart 1963, S. 335-38. Ferner sind zu erwähnen: Peter Schreiner, Sri Ramakrishna

und Ramakrishna und Ramana Maharshi als Vertreter moderner indischer Mystik, in:
Hubert Cancik (Hrsg.), Rausch-Ekstase-Mystik: Grenzformen religiöser Erfahrung,
Düsseldorf 1978, S. 59-77; P. J. Saher, Indische Weisheit und das Abendland, Meisenheim

a.G.: Hain, 1965, S. 143-52; P. C. Divanji, The Mahäyogas of the Maharsi and the
Kürma Puräna, Journal of the Oriental Institute 1, 1958, S. 67-77.

9 G.-D. Sontheimer (mündlich).
10 Diese Motivation findet sich jüngst bei F.-W. Haack, Jugendreligionen, München: Clau¬

dius/Pfeiffer, 1979 (Widmung).



10 RALPH M. STEINMANN

mus erliegt, wenn sie eine wissenschaftliche Beschäftigung mit ihnen unbe-
wusst oder bewusst (als unter ihrer Würde? ' ') ablehnt oder aber diesbezügliche

Arbeiten in den Dienst einseitiger Herausstellung verdorbener oder
kulturfremder Erscheinungen stellt,12 als ob keine indigenen Phänomene mehr
zu beobachten wären. Mitzuberücksichtigen ist die Tatsache, dass Ramana
in seiner autonomen Realisationsweise «ganz aus dem üblichen Rahmen»
jener Bewegungen fällt,13 was ihn für die letztgenannte Forschung nicht
anziehender machte. Zweifellos bestätigt seine Ausnahmeerscheinung den
allgemeinen Verfall der hinduistischen Hochreligion; anderseits darf nicht
übersehen werden, dass die neohinduistischen Strömungen nur einen, wenngleich

prominenten und propagandistisch lautstarken, vor allem in urbani-
sierten Regionen wirksamen Teil des Hinduismus des 19. und 20. Jahrhunderts

ausmachen, für den die religiösen Ausdrucksformen der Waldstämme
und pastoralen Gruppen, sowie der über Jahrhunderte stabilen, sesshaften
Kleinbauernkultur ebenso konstitutiv sind.14

Anders als in Europa, und in Übereinstimmung mit dem historischen
Ablauf neohinduistischer Ausbreitung im Westen, strahlte das in den fünfziger

Jahren in Kalifornien heranwachsende «neue religiöse Bewusstsein»,15

11 Vgl. O. Splett, Asiatische Einflüsse im deutschsprachigen Europa - heute, Indo-Asia YI,

1975, S.130.

12 Eine Tendenz, die bei Agehananda Bharati (alias Leopold Fischer; e.g. Hindus ignorant
of Hinduism - Phoney Swamis abroad, The Illustrated Weekly ofIndia 44, 18.3.1973, S.

22-27) und in Paul Hackers nichtdestominder grundlegenden Studien zum Neohinduis-
mus zum Ausdruck kommt (e.g. Schopenhauer und die Ethik des Hinduismus, Saeculum
12,1961, S. 366-99); letzterer hatte allerdings in seiner frühen Besprechung von Zimmers
Werk eine eingehendere Betrachtung Ramanas für der Mühe wert erachtet (ZDMG 102,

1952, S. 170f.).
13 Reinhart Hummel, Das Tor zur Erkenntnis: Echte und falsche Gurus (V), Indo-Asia 25,

1983, S. 37.
14 Für den Bereich der Stammesreligionen s. z.B. Elwin Verrier, The Religion ofan Indian

Tribe, Bombay 1955, und für jenen der Volksreligion des Dekkäns Günther-Dietz Sont-
heimer, Birobä, Mhaskobä und Khandobä: Ursprung, Geschichte und Umwelt von
pastoralen Gottheiten in Mahärästra, Wiesbaden 1976. Welche andere Disziplin als die In-
rfologie könnte, angesichts der jahrtausendealten Interaktion zwischen der sanskritischen,

pan-indischen Hochreligion und der regionalen und subregionalen Volksreligion,
in die in wachsendem Masse auch die Waldstämme einbezogen werden (vgl. Anm. 26),
das philologische Quellenstudium ergänzend, in enger Zusammenarbeit insbesondere
mit der Religionsgeschichte und Ethnologie, dem kulturellen und religiösen Pluralismus
Indiens gerecht werden? S. zur Geschichte und dem erweiterten Begriff der Indologie:
Heinz Bechert und Georg von Simson (Hrsg.), Einführung in die Indologie, Darmstadt
1979, S. 1-6.

15 C. Y Glock & R. N. Bellah (eds.), The New Religious Consciousness, Berkeley 1976.



SRI RAMANA MAHARSIS 11

das nicht nur aus asiatischen Quellen schöpfte, gleichwohl die indischen
religiösen Bewegungen im Westen als dessen spezifische Ausdrucksformen
erscheinen,16 in den USA auch auf akademische Kreise ab. So erstaunt nicht,
dass die uns bekannten amerikanischen Dissertationen über Ramana,17 mit
deren jüngsten wir uns näher befassen wollen, an kalifornischen Instituten
geschrieben wurden oder eben jenen Zeitgeist verraten.

Aus augenfälligeren Gründen ist der Heilige in seinem eigenen Land lange

übersehen und sogar bewusst ignoriert worden. Dort musste der betont
quietistische und völlig anspruchslose Charakter seiner Lebensweise und
Lehrtätigkeit angesichts der brennenden sozialen und politischen Probleme
der werdenden Nation und im Licht der volksbefreienden Taten ihrer grossen
religionspolitischen Führer sozialethisch irrelevant und indifferent erscheinen.18

In Indien hat erst die Erlangung der Unabhängigkeit die Voraussetzung

für eine Auseinandersetzung mit der religiösen Tradition und ihren
zeitgenössischen Vertretern geschaffen und auch bezüglich Ramana erste
Früchte gezeitigt. ' ' Ausserdem haben die jüngsten propagandistischen Akti-

16 Reinhart Hummel, Indische Mission und neue Frömmigkeit im Westen, Stuttgart 1980,
S. 13 u. passim.

17 David Benjamin White, The Philosophy ofSri Ramana Maharshi. The College of the Pa¬

cific, Ph. D., 1960; Paul Alexander Hixon, Ramana Maharshi, Contemporary
Life-Expression ofthe Nondualistic Strand of Indian Spirituality: A Phenomenological Study.
Columbia University, M. A., 1969; Paul Edward Herman, The Contributions ofRamana
Maharshi and Heidegger to an East-West Integral Psychology. The California Institute
of Asian Studies, Ph.D. [unter Haridas Chaudhuri], 1974 (Bst.-Nr. 75-12, 700; s. Anm.
21).

18 Dieser Auffassung sind marxistische Autoren wie Arun Shourie, Hinduism: Essence and
Consequence, New Delhi: Vikas Publish. House, 1979, S. 219, 388.

19 Eine Reihe einheimischer Philosophen und Indologen, u.a. B. L. Atreya, T. M. P. Maha-
devan, N.A. Nikam, C. Kunhan Raja, K.C. Varadachari, besuchten den Heiligen und
legten ihre Eindrücke z.T. im Golden Jubilee Souvenir, a.a.O. nieder. Doch nur Mahade-

van machte Ramanas Leben und Lehren, die er immer wieder aus der Sicht von Sankaras
Advaita-Vedänta interpretierte, zum Gegenstand von Studien: Ramana Maharshi and
His Philosophy ofExistence, 3rd edn., Tiruv.: S.R., 1976(1959); Who am I? ofBhagavân
Sri RamanaMaharshi, a new transi., 11th edn., Tiruv.: S. R., 1968; Self-Enquiry ofBhagavân

Sri Ramana Maharshi, a new transi., 8th edn., Tiruv.: S. R., 1971; Ramana Maharshi,
London: Unwin paperb. (Mandala), 1977; Arunäcala-Siva, translit. text with transi, a.

comm., Madras: Sankara Vihar, 1978. Daneben ist die gehaltvolle Monographie von K.
Swaminathan zu erwähnen (Ramana Maharshi, New Delhi: National Book Trust, 1975),
sowie die detaillierte Interpretation von Ramanas Lehren durch Sädhu Öm, Sri Ramana
Vali, 2. erw. Aufl., Kölakkillän (Malaysia), 1979 (The Path ofSri Ramana, Pt. One, rev.
2nd edn., Varkala: Sri Ramana Kshetra, 1981; Pt. Two, Madras: N. Sankaran, 1976).



12 RALPH M. STEINMANN

vitäten der «Ramana-Bewegung» ausserhalb und innerhalb ihrer selbst zu
vielversprechenden wissenschaftlichen Ansätzen geführt.20

Bevor wir uns einer der letzten umfangreicheren Rezeptionen zuwenden
wollen, gilt es für den Stand der Ramana-Forschung überblickend festzuhalten,

dass von aussenstehender akademischer Seite noch keine auf Kenntnis
der Originalquellen beruhende Studie vorgelegt worden ist und damit heutige

Untersuchungen weitgehend auf die indologisch oder tamilologisch
fundierten Arbeiten von T. M. P. Mahädevan, Sädhu Öm, K. Svämfnäthan und
anderer «scholar-cum-devotees» angewiesen sind.

III

Mlecko, Joel David: The Educational Role of the Guru in Hindu Spiritual Development
as Exemplified in the Life and Teachings of Sri Ramana Maharshi. Washington, D. C:
The Catholic University of America, Ph. D., 1975. VI, 227 S., 8°.21

Die anstehende Dissertation stand unter der Leitung des Religionswissenschaftlers

William Cenkner22 von der «School of Religious Studies» der
oben genannten Universität und ist entsprechend als religionswissenschaftliche

Studie zu verstehen.
In der hinduistischen Kulturgeschichte ist der Guru, seit spätestens der

Frühzeit der Upanisaden, nicht nur Mittelpunkt und Garant für die
religiösspirituelle Erziehung, Verwirklichung und Tradition, sondern massgeblich-
ster Träger und Vermittler hinduistischer Kultur- und Lebenswerte
überhaupt. Unsere Dissertation befasst sich hauptsächlich mit der religiösen
Funktion des Guru-Instituts, das heisst mit dem Guru «als persönlicher Lehrer

der Spiritualität, das heisst der grundlegenden, letzten Werte, die innerhalb

der hinduistischen Tradition wahrgenommen werden.» Gleichsam als

Arbeitshypothese wird angefügt: «Ferner wird der Guru hier als über erfah-
rungsmässiges, nicht nur intellektuelles Wissen dieser Werte verfügend
verstanden», und «ist unentbehrlich für spirituelle Entwicklung» (S. 6).

Die Studie verfolgt einen dreifachen Zweck: erstens, die bedeutsamen
Elemente in der historischen Entwicklung des Guru-Instituts («guruhood»)

20 S. z.B. die Beiträge von D. Godman (ehem. Mit-Hrsg.), M. James und K. B. Ramakrishna
Rao in The Mountain Path vols. 18-21 (1981-84).

21 Erhältlich über University Microfilms International, 300 N. Zeeb Road, Ann Arbor, MI
48106, USA (Bst.-Nr. 76-1271; 1981: Netto $ 28.—).

22 Dessen jüngste Studie steht thematisch jener seines Schülers Mlecko nahe: Tradition of
Teachers: Sankara and the Jagadgurus Today, Delhi: Motilal Banarsidass, 1983.



SRI RAMANA MAHARSIS 13

innerhalb der hinduistischen Tradition aufzuzeigen; zweitens, an Hand einer
Untersuchung der Rolle und Methodik dieser Institution am Beispiel von
Ramanas Leben und Lehren von der allgemeinen zur spezifischen Aussage
fortzuschreiten und damit, drittens, die Bedeutung des Guru-Instituts für
spirituelle Entwicklung, das heisst für das Verstehen und die Aneignung von
letzten, grundlegenden Werten deutlich zu machen (8). Wilfried Cantwell
Smiths Grundlinien religionswissenschaftlicher Forschung, die sich aus zwei

komplementären, dynamischen Faktoren zusammensetzen - einerseits die
kumulative Tradition, anderseits der persönliche Glaube eines Individuums
innerhalb derselben23 -, dient als Methodik.

Die hinduistische Tradition wird im ersten Kapitel soweit aufgerollt, um
in einem fast alle wichtigeren Religionsströmungen einschliessenden, freilich

oft nur skizzenhaften Überblick über die religiöse Literatur des Hinduismus,

einen Sinn für die traditionelle und moderne Funktion des Guru-
Instituts zu vermitteln (14-66). Ungeachtet der Tatsache, dass die Quellen
nicht streng chronologisch und vor allem ohne indologische Kenntnisse
vorgetragen werden,24 ist anzuerkennen, dass hier die bis heute wahrscheinlich25
umfassendste Darstellung dieser Institution geboten wird. Erwähnenswert
ist der Abschnitt über Gegenwartsströmungen, in dem der Mangel indologischer

Sachkenntnis weniger ins Gewicht fällt; erwähnenswert nicht so sehr

wegen der unkritischen Darstellung von einem halben Dutzend Gurus neo-
hinduistischer Prägung, über deren Auswahl und Bewertung man geteilter
Meinung sein wird - neben Rämakrsna und Vivekananda werden Sivänan-
da, dessen Schüler Saccidänanda, und ferner Muktänanda als bedeutende
zeitgenössische Gurus skizziert, während explizit nur Guru Mahäräj Jf als
dem traditionellen Guru ungleich etikettiert wird (62) -, sondern aufgrund
von einigen aufschlussreichen Hinweisen auf die soziale und politische
Funktion des modernen Guru-Instituts in einem erweiterten (trans-)sozialen

23 The Meaning and End ofReligion, New York: The New American Library, 1964, S. 175.

24 Esoterische, neohinduistische und andere Bedeutungsentwicklungen können so nicht als

solche erkannt und gegenüber philologisch-historischen Etymologien abgegrenzt
werden; für guru, z.B., werden als Bedeutungen angegeben (4f.): 1. «Vertreiber [ru] der
Unwissenheit fguj» - eine esoterische Erklärung des Kulärnava-Tantra 17.7 und anderer
sektarischer Texte; 2. «schwer», «gewichtig» - sprachwissenschaftliche Etymologie; 3.

(Krpäl Singh, ein zeitgenössischer Heiliger:) «einer, der ruft», abgeleitet von der Wurzel

giri [gr - rufen, preisen].
25 Einzusehen wäre John Richards Yale, The Guru Principle in Indian Education, Universi¬

ty of Southern California, Ph.D., 1951, worauf sich Mlecko nur einmal bezieht (173).
Sonst gibt es eine Reihe guter Teilstudien, z.B. von Jan Gonda, Change and Continuity in
Indian Religion, The Hague 1965, S. 229-83 (über den guru), 315-462 diksa).



14 RALPH M. STEINMANN

und (trans-)kulturellen Kontext. So sucht ein Stammeshäuptling der Gonds
in Orissa Ratschlag und Vertrauen bei einem in der traditionellen Kastengesellschaft

etablierten Guru nicht bloss für persönliche religiöse Zwecke,
sondern, und in wachsendem Masse, auch als Mittel zu erhöhter sozialer
Anerkennung, Mobilität und damit politischer Gewalt.26 Umgekehrt bietet das

ungezwungene und vergleichsweise sozial indifferente Gi/rw-S/svö-Verhält-
nis neohinduistischer Variante besonders für verwestlichte, der eigenen
sozialen und oft auch religiösen Tradition sich widersetzende und (oder)
entfremdete Inder «eine alternative soziale Rangordnung ausserhalb von Kaste
und Klasse, und ausserhalb vererbter sozialer Grenzen, die nicht einen
Eintritt, sondern einen Austritt aus der traditionellen Hindu-Gesellschaft
bereitstellt» (63-65).

Kapitel zwei, drei und vier fügen der kumulativen Tradition in Ramanas
Leben und Lehren die persönliche, spezifische Dimension hinzu. Die
einfühlsame Lebensbeschreibung ist wohl in sich abgerundet, doch indem sie zu
ausschliesslich auf Ramanas Person fokussiert und dabei Aspekte wie das

wechselseitige Verhältnis zur Schülerschaft einerseits und zur Umwelt
anderseits, sowie die Entwicklung der verschiedenen Gemeinschaftsformen,
insbesondere die diesbezüglichen Rollen seiner Mutter und seines jüngeren
Bruders, vernachlässigt oder überhaupt offenlässt, ist sie dem gestellten
Thema nicht sonderlich förderlich. So scheint uns zum Beispiel die literarisch

und sozial manifeste psychische Reaktion der Schüler auf die jahrelange
Krankheit und den schliesslichen Hinschied ihres Guru für den Charakter

des Gurw-S/sya-Verhältnisses von ebenso grosser Bedeutung zu sein, wie die
tatsächliche Haltung des Guru selbst. Schliesslich liegt in der wechselseitigen

Bedingtheit dieser Zweierbeziehung das entscheidende Kriterium dieser
Institution: «Es muss betont werden, dass der Guru in ein Verhältnis, in eine

Lebensverbindung zwischen zwei Persönlichkeiten einbezogen ist. In
Ermangelung dieser Beziehung können ein wandernder Sädhu, ein SamnyäsJ

grosser Entsagung oder ein in seiner Waldeinsiedelei versunkener Rsi nicht
als Guru betrachtet werden» (66). Später wird auf das von Seiten der Verehrer

erzwungene Verhältnis zu Ramana aufmerksam gemacht, doch ohne auf
die Hintergründe einzugehen lediglich festgestellt, dass er die Rolle eines

Guru «nur mit gewissem Unbehagen» angenommen habe (126).27 Ferner
sollte die gesellschaftliche Verfasstheit des Guru-Instituts die Berücksichti-

26 Frederick G. Bailey, Tribe, Caste, and Nation: A Study ofPolitical Activity and Political
Change in Highland Orissa, Manchester 1960, S. 197-237.

27 Vielmehr werden Zitate gegen die Gewohnheit der Quellen (M. für Maharsi) gerne mit
«Guru Ramana» eingeleitet, e.g. S. 124, 149, 162f.



SRI RAMANA MAHARSIS 15

gung auch sozialer, ökonomischer und politischer Aspekte notwendig
erscheinen lassen.

Kapitel drei beschäftigt sich mit den Formen, in denen sich Ramanas
Guru-Funktion ausdrückte, nämlich in der dïksâ, der Initiation, und dem
upadesa, der lehrhaften Unterweisung; beides esoterische Funktionen, die
seit spätestens den frühen Upanisaden als sine qua non für jegliche spirituelle

Entwicklung postuliert werden. So wie Ramana nie erklärte, ein Guru zu
sein oder Schüler zu haben, gab er - von wenigen Ausnahmen abgesehen -
keine formelle Einweihung, wie zum Beispiel durch Berührung oder
rituellesoterische Übertragung einer spezifischen Lautverbindung oder mantra,
indem er, seiner eigenen Erfahrung treu bleibend, eine solche für unnötig, ja
minderwertig erachtete (104,106). Dafür wird die monistische v4c?va/to-Sicht
des Heiligen verantwortlich gemacht, in der Gott und Mensch, Guru und
Sisya als dieselbe einzige Wirklichkeit gesehen werden (103). Die einzige
Initiationsform, die er hochschätzte und seiner grenzenlosen Erfahrung
entsprechen konnte, war schweigender Natur: «In dieser Art und Weise eben

wird das Bewusstsein des Guru auf jenes des Sisya abgestimmt; und dies
geschieht auf der höchsten Ebene jenseits von Sprache und Sehvermögen; an
jenem Punkt dann wird der Guru seinen upadesa für die spirituelle Reifung
des Sisya ansetzen» (107). So sehr Ramana, wie uns scheint, nicht nur aus
metaphysischen, sondern ebenso aus didaktischen Gründen die Funktion
des verkörperten Guru herunterspielte, war er sich doch dessen vitaler
Bedeutung für den Reifeprozess des von Nicht-Wissen (a-vidyä) beschlagenen
Schülers bewusst (106) und richtete seine praktische Belehrung danach aus.
Ihr zufolge unterwirft sich der Mensch zunächst einem allwissenden und
allmächtigen, persönlichen Gott (Isvara) in hingebender Liebe (bhakti), der
ihm auf der nächsten Stufe als (äusserer) Guru erscheint, um ihn zu lehren,
dass er Gott in sich selbst suchen und erfahren muss, wo Gott, (innerer) Guru
und das Selbst als einzige, ununterschiedene Wirklichkeit erscheinen (105 f.).

Vier Arten der Unterweisung werden bei Ramana unterschieden: gesprochen,

geschrieben, schweigend und existentiell. In Übereinstimmung mit der
Tradition erteilte er ausschliesslich individuelle Belehrungen, die dem jeweiligen

Temperament und der Reife des Fragestellers entsprachen (110). Didaktisch

wichtig ist der Hinweis, dass Ramanas Gebrauch der gesprochenen
Sprache zwecks upadesa oft sokratischer Natur war und dem Schüler
erlaubte, seine Probleme selbst zu beantworten, so dass der persönlichen
Verantwortung des Schülers eine Schlüsselstellung zukam (109f.). Die informelle,

mündliche Unterweisung diente Ramana dazu, die sprachlich mitteilbaren

Zweifel des Verstands auf derselben Ebene zu lösen, wobei er jedoch für
rein theoretische oder spekulative Fragen nichts übrig hatte (HOL), so wie er



16 RALPH M. STEINMANN

sich nie darum bemühte, ein ausgeklügeltes, logisches Gedankengebäude zu
entwickeln: «Er betrachtete das aus seiner eigenen Erfahrung geborene Wissen

stets für unendlich wichtiger als eines, das ausschliesslich durch literarische

oder andere Bemühungen zu erlangen war.» Wie in seiner bevorzugten
Form der diksa, «war es jenes Erleuchtungserlebnis, welches er in seinen
mündlichen upadesa einbrachte» (112).

Jede Quellenkritik vermissen lassend,28 werden Ramanas literarische
Hauptwerke an Hand einiger Proben vorgestellt (113-17) und als formellere
Umarbeitung der zuerst persönlich realisierten, dann informell in der mündlichen

Unterweisung weitergegebenen Führung charakterisiert. Für das

Guru-SisyaNerhältnis wiederum ist der Umstand bedeutsam, dass fast alle
Werke auf Ersuchen des einen oder anderen Schülers verfasst wurden und
vornehmlich praktisch-didaktischen Charakters sind (112f.).

So wie für Ramana Schweigen die beste Initiationsform war, setzte er dieses

auch als bevorzugtes Medium in der Unterweisung ein. «Denn die Natur
des Schweigens steht dem am nächsten, was der Novize zu erreichen hofft:
die Verwirklichung des letztlich unvermittelbaren und unaussprechbaren
Absoluten» (118). Damit ist hier Schweigen Mittel (dlksä, upadesa) und
Zweck (ätma-säksätkära) in einem: «(...) durch Schweigen, unterbrach
Ramana den Denkprozess vielmehr als ihn anzuregen, wie dies Predigten
und Vorschriften oft tun; das machte die Person dann frei für die direkte,
unmittelbare Wahrnehmung oder Intuition der Wahrheit» (119). Dieses

«Schweigen» («quiescence or silence») wird nicht nur vom äusseren,
sondern auch von einem inneren, «kontemplativen» Schweigen («a method to
enhance inner mental prayer») unterschieden und als «völliges Zum-Schwei-
gen-Bringen des Verstandes» («complete silencing of the mind») definiert
(121). Obgleich die nie zu hoch einzuschätzende didaktische und existentielle
Bedeutung von Ramanas «Schweigen» deutlich gemacht wird,29 zeigen sich
gerade hier die Grenzen einer ausschliesslich auf gemeinhin schlechte
Übersetzungen angewiesenen Interpretation, in denen verschiedene,
quasiäquivalente Wortinhalte jeweils einheitlich übersetzt werden. Wie ich
anderswo30 gezeigt habe, wird die semantische Bedeutung von mauna und

28 Dies gilt z.T. auch für die Selektion der Traditionsquellen. Sankaras Sanskrit-Werk Vive-
kacüdämani, z.B., wird in der Englisch-Übersetzung von Ramanas freier Paraphrase in
Tamil zitiert (154).

29 E.g. S. 121: «Silence was an integral part of Ramana's being and, therefore, an important
quality in which his guruhood was lived».

30 The Nature of Mauna and Language in Ramana Maharshi, The Mountain Path 18 (1981,

4), S. 199-206.



SRI RAMANA MAHARSIS 17

dessen quasi-äquivalenten Ausdrücken (cummä viruttal, cummä virukkai -
das Stille-Sein, die Stille; vgl. engl, stillness) bei Ramana völlig unzureichend
und missverständlich schlechthin mit «Schweigen» wiedergegeben.

Sein sprachlicher Ausdruck und sein Schweigen werden aufgrund der
«unentwirrbaren Verflechtung» von Leben und Lehren zu recht als Dimensionen

der existentiellen Art und Weise, der Guru zu sein, beschrieben (121).
Auf diesen Seins-Aspekt wird besonderes Gewicht gelegt: «Seine Offenbarung

war nicht eine Doktrin oder Philosophie, sondern unmittelbar sein
Selbst. Er war einer, der durch das Sichtbarmachen seines eigenen Seins
lehrte» (122). Und der Gesellschaft von Heiligen, die das (absolute) Sein (sat)
verwirklicht hatten (sat-sahga), mass Ramana - auch in seiner Lehrweise -
grösste Bedeutung bei (122). Das Ziel dieses existentiellen upadesa wird mit
dem Einprägen einer Denk-, Gefühls-, Handlungs- und vor allem Seins-
Weise beschrieben, die durch das Charisma des Guru erweckt wird (123).
Richard Lannoy wird zitiert: «Der verwirklichte Mensch wird eine sakrale
Autorität, die ein heilsames Numen ausstrahlt Ob er lehrt oder nicht ist
unwesentlich, da sein Charisma selbst seine Predigt ist».31 Ramanas Charisma
wird hauptsächlich mit seiner Ausstrahlung innerer Ruhe («peace of mind»)
und Abgeklärtheit in Verbindung gebracht (123f.), einer Qualität, die er
selbst als einziges Mittel zur Erkennung eines (echten) Heiligen bezeichnet
hatte. Diese irrationale Wirkung wurde noch verstärkt durch seine Einfachheit

in Essen und Kleidung, oder in Anspruch und Selbstverständnis (128),
und ohne, dass er sich je auf Besitz oder gar Ausübung von übernatürlichen
Kräften (siddhi) berufen hätte (124).

Das Kapitel beenden Abschnitte über Ramanas kritische Haltung gegenüber

siddhis, seine Vergötterung und selten sogar (ungewollte) rituelle Verehrung,

über die ihm eigene Bescheidenheit, seine gleichwertende Haltung
gegenüber Menschen und Tieren wie gegenüber sich selbst, sowie über seinen
Humor und seine Einfühlsamkeit, die als prominente Aspekte seiner existentiellen

Lehrweise interpretiert werden (125-133). Dieser dominant existentielle

Charakter seines upadesa führt den Verfasser zum bemerkenswerten
Schluss, dass Ramanas Leben sogar verbindlicher sei als seine Aussprüche
(133).32

31 The Speaking Tree: A study of Indian Culture and Society. Repr., London: Oxford Uni¬

versity Press, 1975, S. 347.
32 Diese Schlussfolgerung wird durch das Ergebnis meiner hermeneutischen Analyse bestä¬

tigt, a.a.O., S. 205: «(...) the language of mauna is autonomous, absolute in nature and a

direct expression of the Self through the âtmasakti, unlike common language, which is

derived, relative in nature and the mediate expression and means of communication of



18 RALPH M. STEINMANN

Das vierte Kapitel wendet sich dem Inhalt von Ramanas upadesa zu.
Zunächst wird auf das Verhältnis zu Sankara und dessen einflussreichen
/lc?va/to-Interpretation eingegangen. Einerseits wird darauf hingewiesen,
dass Sankaras Metaphysik Ramana als fertiges Hilfsmittel diente, anderseits
betont, dass seine Lehren ihren Ursprung in seiner eigenen Erfahrung haben
und nicht als blosse Nachahmung anzusehen sind (168). Die wichtigsten, vor
allem die Praxis betreffenden Unterschiede werden herausgestellt, so zum
Beispiel, dass Ramana gegenüber Sankara viel mehr die persönliche Erfahrung

als Tradition und Autorität für die spirituelle Entwicklung verbindlich
machte (169). Wie hier teilweise dargeboten, können Ramanas Lehren im
Kontext jener Sahkaras interpretiert werden; des Heiligen Leben und
Gespräche zeigen jedoch, dass er sich ebenfalls der Bhakti^radition eng
verbunden fühlte. Selbst seinen zweifelsohne monistischen Erfahrungshorizont

illustrierte er mit Vorliebe auch durch Zitate aus Schriften wie Yogavä—
sistha, Kaivalyanavanitam, Ribhugîta und anderen mehr.

Ramanas upadesa ist so unsystematisch wie situationsbezogen er gegeben

wurde. Insofern jedoch die ganze Erscheinungswelt ausschliesslich in
deren Verhältnis zum Selbst erörtert wurde, kann von einer Doktrin gesprochen

werden: «Die (wiederkehrende) Bejahung der einzigen und absoluten
Wirklichkeit des Selbst, und die Notwendigkeit dieses Selbst zu verwirklichen

ist zweifellos eine Doktrin, die er als grundlegend für alles andere,
was er zu sagen hatte, betrachtete, und ein Ziel, zu welchem sein upadesa
führte» (143).

Selbst-Verwirklichung ist Ziel seiner Unterweisung, Selbst-Ergründung
(ätma-vicära) ihr Mittel, wobei wiederum beide miteinander identisch sind:
«Selbstergründung ist egofreies Gewahren des Selbst, das mit Anstrengung

für unbestimmte Zeit aufrechterhalten wird; wenn dieses Gewahren
kontinuierlich und natürlich wird, ist es Selbstverwirklichung» (151). Da diese

Methode unabhängig sei von esoterischem Wissen und äusseren Hilfsmitteln,

frei von «Ritual, Observanzen [zum Beispiel gegegenüber dem Guru],
Tradition, Kaste, Schriften und äusseren Autoritäten», wird sie als in sich

vollständig und als empirische Auto-Analyse postuliert (169). Die angebliche
Unabhängigkeit von äusseren Autoritäten, also auch des (äusseren) Guru, ist
nicht schlüssig, denn beim Prozess der intuitiven Selbstfindung, insbesondere

bei der Überwindung des Unwissenheit, soll der Guru zur Seite stehen

(155). Darüberhinaus lassen die früheren Ausführungen über Ramanas Cha-

the ego through thoughts.» Und die damit verbundene praktische und didaktische
Konsequenz: Ramanas «use of language in speech and writing, in daily life and upadesa, was
a concession to the level of understanding of his environment».



SRI RAMANA MAHARSIS 19

risma, dessen Preis über die Gesellschaft von Heiligen und Einschränkung,
dass diese Methode nur für reife Seelen geeignet sei (167f.), einen erfolgreichen

autonomen Vollzug des ätmavicära für so unwahrscheinlich halten, wie
Ramanas Art der Selbstverwirklichung eine Ausnahmeerscheinung
darstellt. Jedenfalls sah er sich genötigt, als Alternative den bhakti-yoga - freilich

in monistisch adaptierter Form - offenzustellen.
Das abschliessende fünfte Kapitel hat die Bedeutung des Guru-Instituts

für spirituelle Entwicklung sowie Ramanas diesbezüglichen Beitrag zum
Gegenstand; nicht jedoch, wie man erwarten möchte, im Rahmen einer historischen

Gegenüberstellung der kumulativen Tradition und Ramana, sondern
aus vorherrschend philosophischer Sicht. Diese Ausführungen über die
«Guru-Tradition» schlechthin (175), die, neben meist allgemein gehaltenen
Hinweisen auf die Tradition und Ramana-Zitaten, auch auf neohinduisti-
sche Autoritäten (zum Beispiel Krpäl Singh, Svamï Pränavänanda) und
Gedankengut der humanistischen Psychologie (Robert Ornstein, Paul Maslow)
abstützen, machen hingegen deutlich, dass eine religionswissenschaftlich
relevante philosophische Interpretation einer gesicherten historischen Grundlage

nicht entraten kann.
«Der Guru verschafft der Religion und Erleuchtung die Schlüsselelemente

der interpersonalen Beziehungen und der intuitiven Methodologie»
(170f.). In der religiösen Erziehung und der spirituellen Entwicklung im
Hinduismus ist das Individuum und die interpersonale Beziehung zwischen
Guru und Sisya betont worden. Im Prozess der Selbstverwirklichung erfüllt
der Guru drei entscheidende Funktionen: als aktiver individueller Führer,
als stilles Vorbild und als Ziel oder Objekt der Kontemplation. Der Schüler
seinerseits muss sich des Gurus visuelle Gegenwart (darsana) - meist im Rahmen

einer monastischen Einsiedelei - zu Nutzen machen, denn «beim Guru
zu sein, führt zur Erleuchtung; nicht einfach durch intellektuelles Wissen
oder eine Anhäufung von Fakten, sondern durch Intuition oder unmittelbares

Gewahren, das den Prozess der sinnlichen Wahrnehmung, der geistigen
Vorstellung und des Räsonierens übersteigt» (172). Die Ausbildung dieser
intuitiven Fähigkeit oder Bewusstseinsweise (Mändükya-Upanisadl.) wird als

Haupttätigkeit des Gwrw-S/sya-Verhaltnisses herausgestellt (177f.).
Ramanas Einzigartigkeit und Beitrag zur spirituellen Entwicklung im

Allgemeinen und dem Guru-Institut im Besonderen werden in fünf Punkten
zusammengefasst:

1. Nicht-Hindus wurden unabhängig von formellen Riten und kultureller

Akkomodation mit als Schüler aufgenommen. In diesem Zusammenhang

ist Ramanas «transkulturelle Inititationsform» zu verstehen (180).



20 RALPH M. STEINMANN

2. Mittel (dîksâ, upadesa: ätmavicära) und Zweck (ätmasäksätkära)
sind nicht nur qualitativ ähnlich, sondern ein und dasselbe: «reines, schlichtes

Schweigen». «Nicht nur seine Metaphysik und Erkenntnislehre, sondern
auch seine Axiologie und Ethik waren eins: sei still» (180f.).

3. Insofern Ramana die persönliche Erfahrung über die Autorität des

Guru, der Tradition und Schriften stellte, ging er über die traditionellen
Massstäbe hinaus und bereicherte sie zugleich: «Ramanas Führung war kein
Mittel um den Sisya vom Guru abhängig zu machen oder um starre Dogmen
zu vermitteln, sondern ein Prozess der Erziehung und Entwöhnung vom
[äusseren] Guru, damit das Selbst seine eigene Antwort suchen und erfahren
konnte» (183). Damit wird

4. die Verantwortung in der spirituellen Entwicklung vom Guru auf den

Sisya verlagert, an dem es liegt in aktiver Bemühung den vom Lehrer gewiesenen

Weg zu gehen (182f.).
5. Ungleich der Tradition des jhäna-yoga, des Weges der (intuitiven)

Erkenntnis, ermunterte Ramana niemanden dazu, dem weltlichen Leben zu
entsagen, sondern betonte «eine zivilisierte spirituelle Lebensweise, die den
Erfordernissen der Zeit angepasst war» (184).

Überblickend stellen wir fest, dass der positive Wert der besprochenen
Studie hauptsächlich in der religionsphilosophischen Erfassung der
Grundelemente des Guru-Instituts in Ramanas Leben und Lehren liegt. Die
ideenreiche, kreative Interpretation vermittelt eine Vielzahl von Anregungen für
weiterführende Untersuchungen auf dem Gebiet der hinduistischen
Spiritualität und insbesondere Ramanas.

Aus der vorgelegten Rezeption und Rezension schliessen wir für künftige
Untersuchungen über Ramana Maharsi, das Guru-Institut und Formen des

modernen Hinduismus allgemein folgende Richtlinien:

1. Die hermeneutische Durchdringung, welcher Schattierung auch
immer, darf der grundlegenden philologisch-historischen Aufarbeitung der
Originalquellen nicht übergeordnet werden, sondern hat auf dieser
aufzubauen. Das heisst mit andern Worten, dass der moderne Hinduismus
vermehrt zum Gegenstand breitangelegter indologischer Forschung gemacht
werden sollte.

2. Damit wäre die für das Verständnis moderner hinduistischer Phänomene

zentrale Gegenüberstellung zur angestammten Tradition gewährleistet.

3. Das Hauptkriterium des Guru-Instituts liegt im wechselseitig bedingten

Verhältnis zwischen Guru und Sisya, in dessen spiritueller Erziehung
und Verwirklichung seine Zweckbestimmung liegt. Die sich ergebenden psy-



SRI RAMANA MAHARSIS 21

chologischen und soziologischen, ökonomischen und politischen
Konsequenzen und Kontexte sind für ein umfassendes Verständnis mitzuberück-
sichtigen.


	Das Guru-Institut in Leben und Lehren Śrī Ramana Maharsis : biographische Einführung, indologische Rezeption und Rezension

