Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 39 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Sinologie, Chinakunde, Chinawissenschaft : eine Standortbestimmung
Autor: Gassmann, Robert H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146733

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SINOLOGIE, CHINAKUNDE, CHINAWISSENSCHAFT
EINE STANDORTBESTIMMUNG

ROBERT H. GASSMANN

Einleitung

Im Rahmen einer akademischen Laufbahn setzt die Antrittsvorlesung ein
Zeichen besonderer Art*. Wihrend die vorausgehenden Ubergangsriten
wie Lizentiat und Doktorat noch sehr stark vom Gedanken der Fachaus-
bildung und der zunehmenden Fachkompetenz beherrscht sind, signali-
siert die Habilitation und das mit ihr gewahrte Recht, als Dozent Vorle-
sungen zu halten, normalerweise den Ubergang zum anerkannten Fach-
vertreter bzw. Fachlehrer. In den meisten Fichern der Philosophischen
Fakultit I wickelt sich dieser Prozess ohne grundsitzliche Schwierigkei-
ten ab: so legt man beispielsweise die Lizentiatspriifung mit Anglistik im
Hauptfach ab, promoviert spater in Anglistik und habilitiert sich schliess-
lich je nach Neigung fiir eines der beiden akademischen Facher «Engli-
sche Linguistik» oder «Englische Literatur». Dieser Sachverhalt bedeutet
wohl, dass die Begriffe « Anglistik» und « Anglist» weder fiir die anglisti-
schen Fachvertreter noch fiir die iibrigen in der Fakultdt versammelten
Dozenten in einem existentiellen Sinne problematisch sind. Dies trifft
auch fiir andere grosse Ficher wie Germanistik, Romanistik und Ge-
schichte zu, nicht aber fiir das sogenannte «kleine Fach» Sinologie — oder
soll man es besser «Chinakunde» oder gar «Chinawissenschaft» nennen?
Diese zunichst terminologisch erfassbare Identitdtskrise ist zum Teil von
den Sinologen selbst verschuldet, zum Teil ist sie aber auch das Resultat
von Entwicklungen, die ausserhalb des Faches abliefen. Da die Existenz
einer Sinologie, dieser in der Schweiz bisher nur in Ziirich voll gehegten
Orchidee, keineswegs selbstverstdandlich, und die Bezeichnung «Fachver-
treter» ausserdem nicht ganz unproblematisch ist, scheint mir daher der
jetzige Zeitpunkt geeignet zu sein, um das Selbstverstdndnis dieses Faches
und seinen akademischen bzw. wissenschaftlichen Standort zu erortern —
und damit natiirlich auch mein eigenes Verstiandnis zu reflektieren.
Nun: ob ein Fach eine Zukunft hat oder nicht — dariiber kann man sich
ja streiten; dass es eine Vergangenheit hat, die die Gegenwart gestaltet, ist

* Die nachfolgenden Ausfiihrungen sind eine iiberarbeitete und erweiterte Fassung der
am 12. Januar 1985 an der Universitdt Ziirich gehaltenen Antrittsvorlesung.



148 ROBERT H. GASSMANN

dagegen unbestreitbar. Um also einerseits die Bedingungen kennenzuler-
nen, unter denen sich ein Interesse an China herausbildete und Wissen
iiber China nach Europa kam, andererseits um einige der Krifte zu ver-
stehen, die die Sinologie wesentlich beeinflusst haben und heute noch teil-
weise beeinflussen, ist es unumginglich, vorerst auf charakteristische
Merkmale der Vermittlung von Kenntnissen iiber China in historischer
Zeit einzugehen. Beginnen wir also mit einem Uberblick iiber die Ent-
wicklung der praktischen Chinakunde, die damit von der akademischen
Sinologie abgegrenzt sei.

Die Zeit der praktischen Chinakunde

Der Beschreibung des Plinius (23-79 n.Chr.) in seiner Naturalis historia
nach zu schliessen, wussten die Romer moglicherweise schon von den als
zivilisiert geltenden «Seres», also von den nach ihrem begehrten Export-
produkt, der Seide, benannten Chinesen. Dieses Wissen iiber das Her-
kunftsland der Seide war aber stets durch Volker in Vorder- und Zentral-
asien, die den Zwischenhandel kontrollierten, vermittelt. Berichte, die
von Europidern aus eigener Anschauung heraus verfasst waren, gab es -
wenn man von einer wohl zweifelhaften Erwdhnung bei Ptoleméius
(85-160 n.Chr.) im 2. Jahrhundert absieht — erstmals im 13. Jahrhundert.
Franziskanische Kleriker waren damals zum Sitz des Mongolenkhans
ausgesandt worden, um im Auftrage der papstlichen Kurie iiber ein Mi-
litdrbilindnis zu verhandeln, wihrend Handelsreisende iiber den spéter
unter dem Namen «Seidenstrasse» bekannten Handelsweg sogar bis nach
China gelangten. Der wohl beriihmteste Bericht stammt bekanntlich aus
der Feder des Venetianers Marco Polo, der von 1275 bis 1292 in der Mon-
golei und in China gelebt und das Land mehrfach durchreist haben soll.
In seinem kosmographischen Buch Beschreibung der Welt schildert er
China als ein bliihendes Reich, als ein Kaufmannsparadies mit weitver-
breitetem Wohlstand. Obwohl diese Kunde auch als Aufschneiderei ab-
getan wurde, hinterliess das eine neue Epoche der landeskundlichen Li-
teratur einleitende Buch im Abendland den Eindruck, China sei das reich-
ste Land der Welt.

Die niachsten Berichte stammen aus dem 16. Jahrhundert und sind das
Resultat aktiver Informationsgewinnung durch eigentliche Gesandten der
erstarkten europaischen Handelsnationen. Mission war ein Ziel, Handel
ein anderes. Der Auftrag des spanischen Augustinermonches Martin de
Rada, der 1575 die Provinz Fukien besuchte, bestand beispielsweise dar-



SINOLOGIE, CHINAKUNDE, CHINAWISSENSCHAFT 149

in, moglichst viel Offenliegendes und Geheimes iiber Land und Leute in
Erfahrung zu bringen, insbesondere aber eben herauszufinden, welche Art
Handel sie trieben, ob sie zuverlissig seien, und welche Waren mit ihnen
getauscht werden konnten. Ein anderer spanischer Augustiner, Juan Gon-
zales de Mendoza, fasste de Radas Bericht und die der vielen anderen eu-
ropaischen Reisenden seines Jahrhunderts in der ersten grossen europaii-
schen Beschreibung Chinas zusammen, die fiir lange Zeit das Chinabild
der Europder bestimmte. Im Jahre 1589 erschien sie auch in deutscher
Sprache unter dem Titel Eine Neuwe/Kurtze/doch wahrhafftige Beschrei-
bung dess gar Grossmdchtigen weitbegriffenen/bisshero unbekanndten
Konigreichs China.

Halten wir hier einmal kurz inne und versuchen wir, die Grundgege-
benheiten der eben geschilderten Beziehungen zwischen China und dem
Abendland schéarfer zu fassen: der Wunsch nach Information geht vom
Abendland aus; die Information wird durch spezifisch beauftragte Ge-
sandte aktiv beschafft; der Informationsbedarf ist deutlich selektiv und
entspricht der abendlidndischen Interessenlage (Mission und Handel); da-
bei fliesst auch Kurioses, Unbekanntes, Erstaunliches und Unerklérliches
in die Berichterstattung ein und befliigelt die abendldndische Phantasie.
Kurzum: wir haben es mit einer auf die abendldndischen Interessen hin
angelegten praktischen Landes- bzw. Chinakunde zu tun, aber auch mit
einem auf die abendlidndische Geflihlswelt einwirkenden Faszinosum.

An diesen Grundgegebenheiten dnderte sich nichts, obwohl die jesu-
itischen Missionare im 17. Jahrhundert weitere Dimensionen der Infor-
mation im geistigen und historischen Bereich erschlossen und dadurch ei-
ne bedeutende quantitative Ausweitung bewirkten. Das Interesse dieser
hochgebildeten Patres war einerseits auf die Ursachen der fiir sie beispiel-
losen Ordnung und Wohlhabenheit Chinas gerichtet, andererseits auf die
intellektuellen Voraussetzungen fiir ihre iiber die chinesische Bildungs-
schicht betriebene Mission, die von Matteo Ricci (1583-1610 in China)
eingeleitet worden war. Die Informationsbriefe und Berichte der Gesell-
schaft Jesu fanden im Abendland grosse Verbreitung und befruchteten die
Diskussionen in gelehrten und gebildeten Kreisen.

Die neue Kenntnis der chinesischen Kultur gewann im 18. Jahrhun-
dert eine grosse Bedeutung in der Entwicklung der europaischen Aufkla-
rung. Besonders die idealisierten Vorstellungen von den konfuzianischen
Beamten und Gelehrten sowie von deren Stellung im Staate beeindruck-
ten die Geister in Europa. Auch der Akademie-Gedanke, wie ihn beson-
ders Leibniz verfochten hat, ist von China befruchtet worden. Um es ganz
bewusst in aktualisierender Anspielung auf einen Buchtitel der jiingeren



150 ROBERT H. GASSMANN

Vergangenheit auszudriicken: in China fand man die «konkrete Utopie»
verwirklicht, sah man, dass «die Beste aller Welten» keineswegs unmaog-
lich war. Aber Europa war auch im Umbruch: Was den einen Beweis fiir
die erfolgreiche Organisation einer Gesellschaft war, galt den anderen als
Beleg fiir die Uberlegenheit der eigenen Welt. Der von den Jesuiten ver-
mittelte Mythos der zeitlosen Fortdauer eines homogenen konfuziani-
schen Staates und der scheinbaren Konstanz der chinesischen Weltord-
nung erfuhr unter dem Einfluss des Fortschrittsdenkens im 18. und 19.
Jahrhundert eine diese idealisierte Statik negativ deutende Interpretation.
So meinte etwa Herder:

Das Reich ist eine balsamierte Mumie, mit Hieroglyphen bemalt und mit Seide um-
wunden; ihr innerer Kreislaufist wie das Leben schlafender Wintertiere . . . Es ist ein
Winkelvolk auf der Erde, vom Schicksal ausser den Zusammendrang der Nationen
gesetzt und eben dazu mit Bergen, Wiisten und einem beinah buchtenlosen Meer ver-
schanzet.

Entwicklungsstillstand und Abgeschlossenheit — so die bestimmende
europdische Beurteilung Chinas im 19. Jahrhundert. Da das Fortschritts-
denken Geschichte als Entwicklung begriff, die sich linear, unumkehrbar
und wiederholungsfrei vollzog, konnte es dort, wo es Wiederholungen
gab, wie offensichtlich in China, keine Geschichte erkennen. Das Faszi-
nosum «China» hatte sich vom Vorbild zum Gegenbild gewandelt.

Diese selbstauferlegte geistige Abkehr von China, dieser Verlust an Er-
kenntnisinteresse und die daraus resultierenden mangelhaften Kenntnisse
nidhrten jedoch ein Element, welches Unkenntnis hiufig begleitet, nim-
lich Angst. Der Schritt vom Gegenbild zum unmissverstidndlichen Feind-
bild ist da rasch vollzogen. Nicht zufillig taucht in dieser Zeit auch der
Begniff der «gelben Gefahr» auf, um auch in unserem Jahrhundert zeit-
weilig die Palette der verschiedenen farbigen Gefahren zu bereichern. Das
Bild Chinas in Europa wird einer Folge von Farbwechselbddern unterzo-
gen, ein Prozess, der sich auch in der schweizerischen Gegenwartsge-
schichte nachzeichnen lasst, wie die folgenden zwei knapp zwanzig Jahre
auseinanderliegenden Zitate zur Affire Alfred Rasser belegen. Als der
Kabarettist Rasser 1954 eine Reise nach China unternahm, um sich tiber
dieses Land zu informieren, wurde dies beispielsweise im Wochenblatt
von Pfiffikon am 22. September 1954 wie folgt kommentiert:

Wir lassen zwar gerne iiber guteidgendssische Schwichen spotten, aber wenn wir eine
rote Tendenz dahinter spiiren, erstarrt uns das Lachen dariiber im Gesicht. Das
merkwiirdige Gefiihl, das einen anlésslich der jiingsten Auffilhrungen Rassers be-



SINOLOGIE, CHINAKUNDE, CHINAWISSENSCHAFT 151

schlich, hat sich als gerechtfertigt erwiesen, und wir werden deshalb in Zukunft auf
die Ausfille eines Witzboldes, der sich offiziell von einem roten Amor beissen lésst,
mit Vergniigen verzichten. Von uns aus kann Herr Rasser bleiben, wo er sich nun ge-
rade befindet. (Cortesi/Meyer: 70)

Nach der beriihmten Reise einer schweizerischen Parlamentarier-
gruppe im Jahre 1972 kommentierte Roman Brodmann die Berichte der
begeistert zuriickgekehrten Rite wie folgt:

Erinnern wir uns doch nur ein paar Sekunden an das grosse Geschrei iiber den gei-
stigen Landesverrat, den ein paar Schweizer veriibten, als sie bereits vor achtzehn
Jahren die Tollkiihnheit besassen, sich iiber die neue Entwicklung im kommunisti-
schen China durch einen persénlichen Augenschein zu informieren. Denken wir dar-
an, wie die rechte Biirgerpresse von der feinsten Machart das Kesseltreiben gegen die-
se Leute anheizte, vor allem gegen den leider so populdren Kabarettisten Alfred Ras-
ser, dessen Gesinnungsdelikt allein darin bestand, dass er nach China gefahren war.
Hitte er damals iiber Maos Reich mit dhnlicher Begeisterung berichtet, wie es vor ei-
nigen Wochen der Prisident der Freisinnig-demokratischen Partei der Schweiz,
Henri Schmitt, tat — ich glaube, man hitte ihn gelyncht. (Cortesi/Meyer: 71)

Dieser kurze historische Uberblick iiber die praktische Chinakunde
und iiber die darin vermittelten europiischen Chinabilder mag geniigen,
um zu verdeutlichen, dass Intensitidt und Qualitdt der Beschaftigung mit
China im Westen stets in einer mehr oder weniger engen Abhingigkeit
zum europdischen Selbstverstindnis und zu seiner Interessenlage standen.
Dasselbe galt und gilt auch fiir die akademische Beschiftigung mit China,
also fiir die Sinologie, denn die Einrichtung von sinologischen Lehrstiih-
len an Universitdten geschah meist sehr bewusst im Rahmen dieser Vor-
stellung, wie dies im Bericht des Professorenrates am Kolonialinstitut der
Freien und Hansestadt Hamburg, der Vorstufe der eigentlichen Univer-
sitdt Hamburg, im Jahre 1909 formuliert wurde:

Esdarfals allgemein bekannt vorausgesetzt werden, dass Ostasien ein Faktor von im-
mer grosserer Bedeutung in der Weltpolitik wird. Auf politischem wie wirtschaftli-
chem Gebiet erweist es sich als immer wichtiger, die Krifte zu erkennen, welche die
alten Kulturvolker des fernen Ostens bewegen. Das Studium Chinas, der Wiege der
ganzen ostasiatischen Kultur, hort in der Gegenwart auf, eine Doméne weltfremder
Philologie zu sein. Es ist eine der grossen Aufgaben der Gegenwart, die politische und
soziale Entwicklung Ostasiens verstehen zu lernen. (W. Franke: 15)

Gute sechzig Jahre spiter stehen solche Uberlegungen beim Ausbau
ostasiatischer Studien noch immer im Vordergrund, so z.B. im For-
schungsbericht des Schweizerischen Wissenschaftsrates. Darin heisst es:



152 ROBERT H. GASSMANN

Der Wissenschaftsrat ist der Auffassung, dass die Entwicklung der ostasiatischen Stu-
dien in der Schweiz einem Bediirfnis entspricht, weil die Volker des Fernen Ostens
eine wachsende, ja entscheidende Rolle in der modernen Welt spielen. Die Kenntnis
insbesondere Chinas und Japans ist fiir ein Land wie die Schweiz, das {iber ein Netz
von internationalen Beziehungen verfiigt, zur Notwendigkeit geworden. Neben dem
besonderen linguistischen und kulturellen Interesse, das der Sinologie und Japano-
logie zukommt, sprechen politische und dkonomische Motive fiir eine Entwicklung
dieser Wissenschaftsbereiche. (Forschungsbericht: 1, 146)

Wie - so fragt man sich — wie kann da die Sinologie angesichts einer
solchen Wesensbestimmung und eines solchen Bedarfs an praktischer
Landeskunde von den z. T. recht bewegten Stromen in den innen- wie aus-
senpolitischen Kraftfeldern unberiihrt bleiben? Soll sie iiberhaupt von ei-
ner solchen Beriihrung verschont bleiben? Wie kommt es da — so fragt
man sich weiter — zum Vorwurf, sie sei eine «weltfremde Philologie»,
eben eine «Orchideenwissenschaft», wenn sie doch einem Bediirfnis ent-
spricht? Warum finden Sinologen trotzdem keine angemessene Aufnah-
me im politischen und 6konomischen Bereich? Versuchen wir im folgen-
den, den Rahmen fiir die Beantwortung dieser und dhnlicher Fragen ab-
zustecken. Ausgangspunkt wird nun nach der praktischen Chinakunde
(die, wie eben zu sehen war, heute noch wirksam ist) ein Stlick Wissen-
schaftsgeschichte sein, ndmlich die Geschichte der Sinologie und ihres
Selbstverstdandnisses.

Geschichte der Sinologie und ihres Selbstverstindnisses

Die Geschichte der Sinologie ldsst sich inhaltlich in vier verschiedene
Etappen einteilen. Im Vergleich zur vorderasiatischen Orientalistik, also
der Wissenschaft vom Alten Orient (Agypten und Zweistromland) und
der Semitistik, Arabistik und Islamkunde, aber auch im Vergleich zur In-
dologie ist die Sinologie eine sehr junge Wissenschaft. Im Laufe des 19.
Jahrhunderts setzte der langsame Aufstieg der Chinakunde zum Rang ei-
ner vollwertigen akademischen Disziplin, eben der Sinologie, ein. Den
Anfang machte Frankreich, wo 1814 am Collége de France eine «Chaire
de langues et de littératures chinoises et tartares-mandchoues» gegriindet
wurde. Der Ausbildung in der praktischen Sprachkunde diente die erst
1843 errichtete Professur fiir gesprochenes Chinesisch an der Ecole des
Langues Orientales. In fast allen anderen Lindern ging man den umge-
kehrten Weg; es gab zuerst Professuren fiir die Ausbildung fiir die Praxis
(Missionare, Kaufleute, Diplomaten) und spiter erst solche mit rein aka-
demischen Aufgaben.



SINOLOGIE, CHINAKUNDE, CHINAWISSENSCHAFT 153

Diese erste Etappe der Sinologie, das 19. Jahrhundert, ist somit ge-
kennzeichnet durch ein Nebeneinander einer chinakundlichen Sinologie
der Amateure oder Praktiker und der akademischen Sinologie. Fiir die
spatere Entwicklung der Sinologie folgenreich war deren universitiare Zu-
ordnung zur Orientalistik oder zum Bereich Linder- und Volkerkunde.
Im 19. Jahrhundert wurde die Orientalistik als eine einheitliche Wissen-
schaft ganz Asiens betrachtet und das Dilettieren im Chinesischen neben
der Beschiftigung mit Sanskrit und Arabisch war durchaus iiblich. So
fand folgerichtig der Unterricht in Chinesisch und chinesischer Landes-
kunde auch seinen Platz am 1887 gegriindeten Seminar fiir Orientalische
Sprachen an der Friedrich-Wilhelms-Universitit in Berlin.

In einer zweiten Etappe erfolgte die Errichtung eigenstindiger sinolo-
gischer Lehrstiihle; an den deutschen Universitdten geschah dies erst im
20. Jahrhundert, zuerst — wie schon erwidhnt — in Hamburg 1910. Die aka-
demische Sinologie als selbstindige akademische Disziplin ist als eine Ko-
lonialwissenschaft entstanden, und in Deutschland darum wohl zuletzt,
weil es auch als letzte Kolonialmacht in China auf den Plan trat. Kenn-
zeichnend dafiir ist auch die Tatsache, dass die Mehrheit der Sinologen
jener Zeit aus der Praxis (Mission, Diplomatie, Handel) stammten. Das
Erbe dieser zweiten Etappe macht iibrigens der deutschen Sinologie heute
noch zu schaffen, denn obwohl vieles von dem, was vor dem Ersten Welt-
krieg in deutscher Sprache entstanden ist, eigentlich nur noch wissen-
schaftsgeschichtlichen Wert hat (oder doch haben sollte), erleben noch
viele solche Werke Neuauflagen, wie z.B. die zwischen 1910 und 1930
entstandenen bekannten Ubersetzungen von Richard Wilhelm, oder die
1881 verfasste Grammatik der chinesischen Schrifisprache von Georg v.d.
Gabelentz, oder das einzige nennenswerte chinesisch-deutsche Worter-
buch von Werner Riidenberg aus dem Jahre 1924. «Leider» muss man da
sagen, denn sie wiren zwar eigentlich weitgehend iiberholt, aber sie sind
die einzigen greifbaren Grundlagenwerke ihrer Art in deutscher Sprache,
und neuere Standardwerke sind noch keine in Sicht.

Die dritte Etappe der akademischen Sinologie, die man als die Zeit der
grossen Sinologen unseres Jahrhunderts bezeichnet hat, ist einerseits
durch ihre orientalistischen Wurzeln, andererseits durch die aus beste-
henden und neuentstandenen Wissenschaftsgebieten an chinesisches Ma-
terial herangetragenen Fragestellungen gekennzeichnet. So entwachsen
z.B. der alten orientalistischen Verbindung zwischen Sanskrit und Chine-
sisch die so fruchtbaren buddhistischen Studien, zu deren Aufbau die be-
riihmten, in Frankreich titigen schweizerischen Sinologen Chavannes
und Demiéville Entscheidendes beigetragen haben. Gleichen indo-chine-



154 ROBERT H. GASSMANN

sischen Ursprungs sind die sprachvergleichenden Studien, die der Rekon-
struktion alter chinesischer Sprachstufen und dem Nachweis bzw. der Wi-
derlegung von Verwandtschaftsbeziehungen zwischen dem Chinesischen,
dem Tibetischen (sog. Sino-Tibetanistik) und anderen siidostasiatischen
Sprachen dienen sollten. Hier wire auch der ausserordentlich sprachbe-
gabte, leider jedoch 1914 friih verstorbene Schweizer Huber zu nennen.
In diese Etappe fillt nach dem Ersten Weltkrieg jedoch eine gewisse Los-
16sung von den anwendeorientierten chinakundlichen Bediirfnissen und
parallel dazu eine stirkere Akademisierung. Dies dussert sich vornehm-
lich darin, dass methodische Ansdtze und Fragestellungen aus stirker
theoriebewussten Fichern bei der Bearbeitung chinesischen Materials
Anwendung finden. So gehen linguistische Ansitze in die Arbeiten iiber
die chinesische Sprache ein, etwa bei Karlgren oder bei Maspero; sozio-
logische Ansitze aus der Durckheim-Schule schlagen sich in den Arbei-
ten von Granet nieder; 6konomische Ansidtze bestimmen die Arbeiten
von K. A. Wittfogel und E. Balazs; und die erste wissenschaftlichen An-
forderungen geniigende Geschichte Chinas ist das zwischen 1930 und
1952 erschienene flinfbandige Werk O. Frankes.

Unverkennbar ist in dieser Periode, dass die chinabezogenen For-
schungen ein wissenschaftliches Niveau erreichten, das den Vergleich mit
anderen Fachern nicht zu scheuen brauchte; ebenso unverkennbar bahnt
sich hier schon eine Entwicklung des Selbstverstindnisses an, die in den
60er und 70er Jahren ihren Hohepunkt erreichte, namlich die als Depar-
tementalisierung gedeutete Auffacherung eines chinakundlichen Ge-
samtfaches «Sinologie» in verschiedene chinabezogene Spezialbereiche.

Dass diese Deutung der Sinologie dem ausserakademischen china-
kundlichen Erbe verpflichtet ist, ldsst sich beispielhaft an Formulierun-
gen in der 1939 gehaltenen Antrittsvorlesung von Ed. Horst von Tschar-
ner, dem ersten Inhaber eines schweizerischen Lehrstuhls fiir Sinologie,
ablesen. Von Tscharner, der also aus gleichem Anlass den Versuch ma-
chen musste, seinem Publikum die Sinologie zu erkldren, setzte die Sino-
logie absolut mit der Chinakunde gleich (S. 3), wobei diese «grundsétzlich
Philologie, Geschichte, Geographie, Philosophie, Religionswissenschaft,
Rechtswissenschaft, Medizin, kurz fast alle Fiacher aller Fakultdten»
(S.9), die auf die chinesische Welt bezogen sind, vereinigt. Konsequenter-
weise spricht von Tscharner auch von der «sinologischen Sprachwissen-
schaft» (S. 10), der «sinologischen Kunstwissenschaft» (S. 17), der «So-
ziologie in der Chinakunde» (S. 13), und schliesslich davon, dass O.
Franke «die Chinageschichtswissenschaft endgiiltig mit der allgemeinen
Geschichtswissenschaft verbunden habe (8. 13).



SINOLOGIE, CHINAKUNDE, CHINAWISSENSCHAFT 155

Fassen wir kurz zusammen: In der Entwicklung der Sinologie kann
man also bis zu diesem Zeitpunkt drei Stufen erkennen; in der ersten Stufe
bildet sie einen Teilbereich der Orientalistik; in der zweiten Stufe erreicht
sie den Rang einer eigenstiandigen akademischen Disziplin — positiv aus-
gedriickt: die Sinologie hat sich von der Orientalistik emanzipiert, negativ
ausgedriickt: die Orientalistik desintegriert und verliert an Bedeutung (die
Existenz von weiteren Tochterfichern wie Arabistik, Indologie, usw. be-
legen dies auch); in der dritten Stufe setzt eine als innere Ausdifferenzie-
rung gedeutete Facherung der Sinologie in Teilbereiche wie Religion, Ge-
schichte, Sprache, Literatur, usw. ein. Der Fortgang der Geschichte, die
vierte Etappe also, ist nun unschwer vorauszusagen: so wie die ehrwiirdige
Mutter Orientalistik ihre persische Rose und ihre chinesische Jadeblume
freigeben musste, so muss nun offenbar auch die Sinologie in einem all-
méihlichen Prozess der Selbstauflésung die scheinbar aus ihrem Schoss
hervorgegangenen Ficher in die Unabhingigkeit entlassen. Herbert
Franke deutete 1968 den Prozess wie folgt:

Die gegenwirtige Situation ist in der Sinologie wie in allen anderen Disziplinen durch
eine Tendenz zur Spezialisierung gekennzeichnet. Es hat sich gezeigt, dass die Sino-
logie als Fachbezeichnung zu umfassend ist, um noch Realititscharakter zu haben.
Kein einziger Gelehrter ist heute mehr imstande, den ganzen Bereich der chinesi-
schen Kultur wissenschaftlich zu iiberschauen und in Forschung und Lehre zu ver-
treten. Dieser Lage hat als erste Universitdt die neue Ruhr-Universitit Bochum
Rechnung getragen, indem sie am Ostasien-Institut eine Professur fiir Sprache und
Literatur Chinas neben einer solchen fiir Geschichte Chinas eingerichtet hat. Dane-
ben bestehen weitere auf Ostasien beziigliche Fachprofessuren (Recht, Wirtschaft.
etc.) an diesem Institut, das damit dem institutionellen Vorbild der grossen «area in-
stitutes» (d.s. Institute, die sich mit einer ganzen Region beschiftigen) in den Verei-
nigten Staaten zu folgen gedenkt. Eine weitere Sparte der wissenschaftlichen China-
kunde, die nicht ohne sinologische Fundamente auskommen kann, sind Politikwis-
senschaft und Zeitgeschichte. Auch hierfiir sind Sonderprofessuren an den Universi-
titen notwendig und erwiinscht, wie denn iiberhaupt die iiberfachliche Zusammen-
arbeit mehr und mehr ein Kennzeichen der kiinftigen Entwicklung sein diirfte. Der
Begriff «Sinologie» als eines Gesamtfaches (meine Hervorhebung; R.H.G.) wird sich
also, wenn schon nicht der Lehrstuhlbezeichnung nach, so doch der Sache nach auf-
fichern, in die Erforschung der Sprache, Literatur, Geschichte, Religion, Kunst usw.
Chinas. (H. Franke: 46—47)

Der doch so einleuchtenden Rede kurzer Sinn: Die Sinologie desin-
tegriert, sie ist eigentlich tot! So gesehen muss man als Sinologe die Be-
zeichnung «Fachvertreter» und die damit verbundenen Anspriiche in der
Tat als dusserst problematisch empfinden. Und es stellt sich die bange
Frage, wie man agieren oder reagieren soll, wenn von Tscharner und an-



156 ROBERT H. GASSMANN

dere, zeitgenossische Fachvertreter sich zu der Behauptung versteigen, sie
vertraten mit ihrem Fach eigentlich ganze Fakultiten! In diese Behaup-
tung, wie auch in die «Abdankungserklirung» Frankes, scheinen sich
meiner Meinung nach das unverarbeitete chinakundliche Erbe, eine Rei-
he von Missverstindnissen und etliche, nicht konsequent zu Ende gedach-
te Uberlegungen eingeschlichen zu haben, denen wir uns im folgenden zu-
wenden wollen.

Die Sinologie: landeskundliches Gesamtfach oder
eigenstindige Regionalwissenschaft?

Schauen wir uns zunéchst einige von B. Wiethoff zusammengestellten
Fachdefinitionen an:

Sinologie, so definierte E. H. Schafer, ist «Chinesische Philologie» (1958): sie ist die

«Erforschung Chinas, seiner geistigen und materiellen Geschichte, Sprache, Lite-
ratur, Religionen, usw., aufgrund chinesisch geschriebener Quellen» (Studienord-
nung Koln, 1974);

«die Wissenschaft von der viertausendjahrigen chinesischen Kultur. ... wie sie
sich in ihren Sprachdenkmailern darbietet» (Studienordnung Heidelberg, 1974):

«die Erforschung der Kultur und Geschichte Chinas auf der Grundlage philolo-
gischer Erschliessung der chinesischen Quellen» (Studienordnung Bonn, 1974).

Selbst dort, wo die Reaktion der Lander Ostasiens auf die sogenannte «Heraus-
forderung des Westens» im Mittelpunkt steht, gilt:

«Die gegenwartsbezogenen Ostasienwissenschaften beschiftigen sich in For-
schung und Lehre mit dem heutigen Ostasien auf der Grundlage originalsprachlicher
Materialien» (Studienplan Tiibingen, 1974).

«Sinologie ist eine Regionalwissenschaft» (Studiengang Sinologie, Ziirich 1980).

«Sie (die Sinologie, B.W.) ist also derjenige Teil der Chinakunde, der die Kenntnis
der chinesischen Sprache und Schrift voraussetzt» (H. Franke, 1974). (Wiethoff: 50)

Akademische Ficher lassen sich meist nach bestimmten Gesichts-
punkten einer iibergeordneten Fachgruppenbezeichnung oder einem
Wissenschaftsbereich zuordnen. So kann man beispielsweise das Fach
«Englische Sprache» der Anglistik zuweisen, aber auch den «Sprachwis-
senschaften» oder den «Philologien». Von Vertretern des Faches als zu-
mindest ungewohnlich registriert wiirde dagegen wohl die Einordnung als
Regionalwissenschaft, gewissermassen als Teil eines Faches «England-
kunde» oder sogar « Amerikakunde». « Akademischer Streit um Namen»
ist man da zu sagen geneigt, aber die Zuteilung eines Faches zu einer Fi-
chergattung ist nicht nur eine simple Frage der Terminologie. Es ist kei-



SINOLOGIE, CHINAKUNDE, CHINAWISSENSCHAFT 157

neswegs egal, ob man ein Fach beliebig bei den Sozialwissenschaften, den
Geschichtswissenschaften, den Philologien oder den Regionalwissen-
schaften einreiht, denn — und dies gilt gerade fiir die Sinologie — je nach
Einreihung werden inhaltliche und methodische Beziige und Abhéngig-
keiten geschaffen, werden inner- und ausseruniversitdre Anspriiche ge-
weckt, werden Studienginge und Berufsfelder nachhaltig beeinflusst.

Die verschiedenen Definitionen fiir «Sinologie» in den eben zitierten
Studienordnungen lassen eine Vielfalt von Zuweisungen erkennen und
spiegeln die einleitend erwihnte Identititskrise des Faches aufs Eindriick-
lichste wider: Sinologie ist da eine Philologie, ein philologisches For-
schungsfach, eine philologische Kulturwissenschaft, eine gegenwartsbe-
zogene Ostasienwissenschaft aufsprachlicher Grundlage, der sprachbezo-
gene Teil der Chinakunde, ein Fundament fiir die wissenschaftliche Chi-
nakunde. Will man diese Definitionen des Faches schulméssig analysie-
ren, so finden wir als Vorschlige fiir die iibergeordnete Gattung die Zu-
weisungen: Lianderkunde, Regionalwissenschaft, Kulturwissenschaft,
Philologie und Forschungsfach; fiir das unterscheidende Merkmal die Be-
zeichnungen «China», «chinesisch», «philologisch», «sprachbezogen»,
«gegenwartsbezogen», «wissenschaftlich» und «fundamental». So gese-
hen scheint das Schlimmste an der Sinologie zu sein, dass einem sogar die
Fachdefinition «chinesisch» vorkommt. Und dies nicht einmal zu Un-
recht, denn das Merkmal, das allen Definitionen gemeinsam ist, ist in der
Tat die chinesische Sprache, d.h. die Sprachbezogenheit und — damit im-
pliziert — auch die Regionalbezogenheit. Hier gelangen wir gewissermas-
sen an eine Gelenkstelle und miissen wie der Meisterkoch Ting aus dem
Werk des antiken Denkers Chuang-tzu das Tranchiermesser mit dusser-
ster Behutsamkeit fiihren.

Sprache und Region tauchen zwar als charakterisierende Merkmale in
allen Definitionen auf, aber damit wird nur eine scheinbare Zusammen-
gehorigkeit suggeriert. In Wirklichkeit sind diese Bezeichnungen bereits
einer bestimmten oder sogar mehreren Fachrichtungen zugeordnet und
von daher in spezifischer Weise modifiziert. Wenn man beispielsweise die
Geschichte Chinas anhand der Sprachdenkmiler studiert, so meint
«Sprachdenkmaler» aus der Sicht des China-Historikers «historisch rele-
vante chinesische Quellen» und «China» meint die Region als «histo-
risch relevanten Raum»; studiert man dagegen die Literatur Chinas an-
hand der Sprachdenkmaler, so meinen dieselben Bezeichnungen aus der
Sicht des China-Literaturwissenschaftlers «literarisch relevante Texte»
und «literarisch relevanter Raum». Dass damit nicht nur verschiedene
Textgattungen, sondern auch unterschiedliche Sprachformen und sogar



158 ROBERT H. GASSMANN

Regionen angesprochen sind, leuchtet unmittelbar ein. Fazit: Nicht ein-
mal die eigentlich unbestrittenen gemeinsamen Merkmale «Sprache»
und «Region» konnen mehr die Einheit der so verstandenen «Sinolo-
gien» garantieren. Die in der Verblendung fiir Tochter gehaltenen Facher
wie « Chinesische Geschichte» oder «Chinesische Literatur» finden zu ih-
ren eigentlichen Miittern (ndmlich Geschichtswissenschaft und Literatur-
wissenschaft) zuriick (auch wenn die Kindschaftsanerkennungsprozesse
noch nicht {iberall ausgefochten sind), und die ihrer Lebensinhalte be-
raubte Amme «Sinologie» verkommt zu einem undifferenzierten akade-
mischen Sprach- und Lektiirekurs.

Die Konsequenzen der terminologischen Orientierungslosigkeit und
die Zdhlebigkeit des chinakundlichen Deutungsrahmens lassen sich bei-
spielhaft an Formulierungen der durchaus aufgeschlossen konzipierten
Ziircher Studienordnung fiir Sinologie aus dem Jahre 1980 aufzeigen. Es
heisst da:

Die Sinologie befasst sich mit der Sammlung von Kenntnissen iiber China und deren
systematischer Erforschung, vorwiegend unter Benutzung chinesischer Quellen. (. . .)
Sie ist eine Regionalwissenschafi. Als solche bezieht sie die Forschungsmethode aus
dem Gebiet der jeweiligen Fragestellung (z.B. Geschichte, Okonomie, Architektur).

Nun: der Begriff «Regionalwissenschaft» ist eine Wortbildung, die
dem Einfluss einer in Amerika verbreiteten Forschungs- und Ausbil-
dungsorganisation zuzuschreiben ist. Da existieren sogenannte «area in-
stitutes», also Institute, die fiir das Studium einer bestimmten geographi-
schen Region gebildet werden (es sei hier an das von H. Franke erwidhnte
Modell in Bochum erinnert). Die wissenschaftlichen Studien, die dort im
Verbund unternommen werden, heissen insgesamt «area studies», also
Regionalstudien. Wird die Region spezifiziert, so heissen solche Studien
z.B. «Chinese Studies», also «Studien zur Region China». Die einzelnen
Wissenschaftszweige konnen historisch, literarisch, philosophisch, usw.
angelegt sein. Jede dieser Wissenschaften befasst sich also unter einem be-
stimmten Aspekt mit China, leistet somit eine «area study» oder Regio-
nalstudie — und kann somit folgerichtig als eine Chinawissenschafi, allge-
meiner: als eine Regionalwissenschaft bezeichnet werden. Aus diesem
Verstandnis heraus ist also das Fach «Chinesische Geschichte» eine sol-
che Regional- bzw. Chinawissenschaft; den in diesem Fach tdtigen Wis-
senschaftlern kime somit die Bezeichnung China-Historiker zu.

Wir haben demnach an einem solchen Institut eine Ansammlung von
«Regionalwissenschaften», denn alle befassen sich mit der gleichen Re-



SINOLOGIE, CHINAKUNDE, CHINAWISSENSCHAFT 159

gion. Wenn man nun die Ziircher Definition betrachtet, so erscheint die
Sinologie inhaltlich gesehen in der dem chinakundlichen Erbe verpflich-
teten Rolle des iibergeordneten Gesamtfaches (vgl. H. Franke), ndmlich
im Sinne von «Chinese Studies» bzw. «Studien zur Region China», denn
sie fasst ja historische, literarische, und viele andere chinabezogene Wis-
senschaften zusammen. Als chinakundliches Gesamtfach verstanden ist
hier die Bezeichnung «Sinologie» (in fataler Progressivitit) tatsdchlich zu
der von H. Franke prophezeiten Mantelbezeichnung geworden, die ledig-
lich das gemeinsame regionale Merkmal der sich.mit China befassenden
Teile von Wissenschaften wie Geschichte, Philosophie, Literaturwissen-
schaft, usw. zum Ausdruck bringt. In diesem Sinne kann sie freilich — und
wie in der Studienordnung postuliert —auch auf eine eigene Methode ver-
zichten und sich auf den Sprachunterricht und auf das Sammeln der ent-
sprechenden chinawissenschaftlichen Kenntnisse beschranken. Definiert
man die Sinologie aber dennoch — wie in der Studienordnung — auch als
Regionalwissenschaffi, so steht sie wohl einzigartig da, denn sie ist so eine
Wissenschaft ohne eigene Methode und kann da konsequenterweise nur
noch als Fach charakterisiert werden, das sich auf das Sammeln von
Kenntnissen iiber China beschrinkt, also als «Chinese Studies». Fassen
wir zusammen: Die Sinologie erscheint auf diese Weise inhaltlich als Ge-
samtfach oder tibergreifendes Fach, welches einzelne Chinawissenschaf-
ten zusammenfasst, terminologisch jedoch als Regionalwissenschaft, d.h.
als eine Chinawissenschaft unter anderen. Kurzum: sie erscheint sowohl
als Ganzes wie als Teil des Ganzen. Kein Wunder, dass sich die entspre-
chenden Teile der so ohne «Mass und Mitte» dastehenden Sinologie nun
als echte Regionalwissenschaften bei den zustindigen Fiachern wie Ge-
schichte, Literatur, usw. eingliedern.

Ein weiterer Punkt: Dass laut Ziircher Studienordnung die Erfor-
schung Chinas «unter Benutzung chinesischer Quellen» vor sich geht, ist
insofern konsequent, als der Beizug von Forschungsmethoden aus soge-
nannten Methodenfidchern gewisse Textbereiche in Quellen verwandelt,
also in Schriftstiicke, die unter einem eingeengten, fachspezifischen
Aspekt gesehen werden, und die iibrigen Texte als «irrelevant» ausgrenzt.
Wenn Texte also zu Quellen werden, dann ist es eine logische Folge, dass
H. Franke die Sinologie zu dem «Teil der Chinakunde, der die Kenntnis
der chinesischen Sprache und Schrift voraussetzt», reduzieren kann, letzt-
lich also doch als Rahmen fiir die Abhaltung von akademischen Chine-
sischkursen definieren kann.

Diese zum Feigenblatt verkiimmerte «Berlitz-Sinologie» ist als aka-
demisches Fach in der Tat leblos — aber lebt die Sinologie dennoch weiter?



160 ROBERT H. GASSMANN

Halten wir zunichst einmal ausdriicklich fest, dass das Entstehen von
Chinawissenschaften verschiedenster Art eine durchaus positive Entwick-
lung signalisiert; sie bedeutet nimlich nichts weniger als die beginnende
oder bereits erfolgte Emanzipation Chinas in den etablierten Wissen-
schaften: so wie man amerikanische Geschichte oder Literatur studieren
kann, so soll man nun auch chinesische Geschichte oder Literatur studie-
ren konnen — entsprechende Sprachkenntnisse natiirlich vorausgesetzt.
Diese Chinawissenschaften arbeiten mit Methoden und an Fragestellun-
gen ihrer jeweiligen Mutterwissenschaft und adaptieren diese flir ihre spe-
zifische Region.

Was aber geschieht mit der Sinologie? Wie wir bereits gesehen haben,
ist ihr — mindestens in Ziirich — eine Methode abgesprochen worden.
Wenn sie aber als Wissenschaft existieren soll, dann miissen wir eine si-
nologische Methode identifizieren und definieren konnen. Dazu miissen
wir uns ein bereits kritisch beleuchtetes Merkmal in Erinnerung rufen,
welches in allen Definitionen der Sinologie vorkam, namlich die Sprach-
bezogenheit. Dies bedeutet ja ganz konkret, dass das Forschungsobjekt der
Sinologen in allererster Linie sprachliches Material ist, namlich Sprach-
denkmadler und Texte aller Art. Texte sind aber nicht neutrale Informa-
tionstrager; im Gegenteil: sie bergen bereits verarbeitete Informationen.
Das ist wohl bekannt. Zum Kern der Sache stossen wir jedoch vor, wenn
bedacht wird, dass wir zundchst nicht im eigentlichen Sinne des Wortes
Chinas Geschichte, Literatur, Religionen, Philosophie, usw., «studieren»
konnen; was wir dagegen in den allermeisten Fillen miissen, ist « Texte
studieren», die historische, literarische, religidse, philosophische, usw.,
Informationen bzw. Dimensionen aufweisen. Wir miissen also, und dies
gilt in besonderem Masse — aber nicht nur - fiir die Beschéftigung mit der
Vergangenheit, durch Texte hindurch die sogenannte chinesische Wirk-
lichkeit rekonstruieren; diese rekonstruierte Wirklichkeit, die nie Origi-
nal sein kann, ist Vorbedingung und Objekt sekundirer fachspezifischer,
d.h. chinawissenschaftlicher Fragestellungen. Das einzig Originale, wo-
mit wir uns beschéftigen konnen, der meist einzige Erkenntniszugang ist
also der Text. Der Text ist somit in all seinen Aspekten das primdre Stu-
dienobjekt; Kenntnisse iiber Geschichte, Literatur, usw. sind den Ergeb-
nissen philologischer Arbeit verpflichtet und damit sekundir. Diese ab-
solute Vorrangstellung des Textes zwingt den Sinologen, alle notwendi-
gen Wissenschaften, insbesondere Chinawissenschaften, als Hilfsdiszipli-
nen zum Verstindnis heranzuziehen; die integrale Erschliessung der Tex-
te ist also nicht in erster Linie von den Fragestellungen der jeweiligen
Chinawissenschaft abhéngig, sondern von der Fihigkeit des Sinologen,



SINOLOGIE, CHINAKUNDE, CHINAWISSENSCHAFT 161

deren Einzelerkenntnisse (wo vorhanden und notig) zu einer Gesamtin-
terpretation des Textes zu nutzen und zu vereinigen.

Nun: wir haben gesehen, dass der Ersatz der philologischen Methode
durch andere, je nach Fragestellung «geborgte» wissenschaftliche Ansitze
die Sinologie ausgehohlt und ihre Texte in enggefasste Quellen verwan-
delte. Dieses Selbstverstdndnis der Sinologie als chinakundliches Gesamt-
fach fiihrt also unweigerlich zu ihrem Verschwinden. Wenn wir jedoch die
250tehenden und noch zu erwartenden Chinawissenschaften fachlich
nicht der Sinologie einverleiben miissen, sondern diese den Wissenschaf-
ten iiberlassen konnen, denen sie vom Forschungsgegenstand her gesehen
entstammen, dann kann sich die Sinologie wieder den Texten in ihrer Ge-
samtheit und in ihrer Integritdt zuwenden. Dann kann die Sinologie sich
auch problemlos und rechtens mit dem Attribut einer anerkannten und
ehrwiirdigen Wissenschaft schmiicken, nimlich mit einer Methode, und
diese Methode der Texterforschung heisst bekanntlich Philologie. Die Si-
nologie soll also die Texte nicht, wie von der Ziircher Studienordnung
suggeriert wird, je nach Fragestellung «den Gebieten Geschichte, Litera-
tur, Philosophie und Religionswissenschaft zuordnen», sondern sie
schlicht und einfach der einzigen Fragestellung, die der Sinologie ansteht,
aussetzen: was bedeutet der Text? Dass die zur Beantwortung dieser Frage
eingesetzte philologische Methode einer stindigen kritischen fachinter-
nen Diskussion bedarf, ist fiir ein wissenschaftliches Fach selbstverstand-
lich.

Natiirlich ist das Erkenntnisinteresse der Sinologen auch aufdie in den
Texten kodierten Teile der Wirklichkeit gerichtet. Aber diese Wirklich-
keit muss — wie bereits ausgefiihrt — zuerst rekonstruiert werden, bevor sie
studiert werden kann, und ist nicht nur in Aspekten, sondern moglichst
in ihrer Totalitdt zu erschliessen. Mit anderen Worten: die sinologische
Beschiftigung mit dem Text geht nicht von nicht-philologischen china-
wissenschaftlichen Fragestellungen aus; diese wiederum konnen erst aus
der philologischen Arbeit am Text heraus sinnvoll formuliert werden.
Der verstindliche « Drang» zur Wirklichkeitsschau gewissermassen «jen-
seits» des Textes ldsst leider hdufig vergessen, dass der Text das eigentli-
che Ob-jekt darstellt, das es zunéchst zu erschliessen gilt. Diese Erschlies-
sung ist aber unerlassliche Voraussetzung fiir die Beantwortung chinawis-
senschaftlicher Fragestellungen, die iiber die einzelnen Texte hinaus auf
die Konstituierung und die Erhellung der fachspezifischen wissenschaft-
lichen Konstrukte «Geschichte Chinas», «Philosophie Chinas», usw.
ausgerichtet sind. Auf eine vereinfachte Formel gebracht kann man sa-
gen: Sinologie als Philologie bedeutet Primat des Textes, bei den nicht-



162 ROBERT H. GASSMANN

philologischen Chinawissenschaften, die sich mit Aspekten des Kon-
struktes «chinesische Wirklichkeit» beschéftigen, hat die jeweilige fach-
spezifische Fragestellung Vorrang vor dem Text.

Natiirlich 1st damit nicht ausgeschlossen, dass der Sinologe — und dies
war und ist meist der Fall — gleichzeitig ein Chinawissenschaftler be-
stimmter Pragung ist, denn haufig ist er auch auf eine der Hilfsdisziplinen
spezialisiert. Und damit wird schliesslich die der chinakundlichen Optik
zuzuschreibenden Verzerrung in den Perspektiven von von Tscharner
und H. Franke und vielen anderen deutlich sichtbar: Nicht die Sinologie
hat sich ausdifferenziert, sondern andere Facher haben sich der Region
China und des chinesischen Materials bemichtigt, um daran ihre fachspe-
zifischen Fragestellungen zu entwickeln und iiberpriifen. Die grossen For-
scher der dritten Etappe waren namlich einerseits philologisch gebildete
Sinologen, andererseits profilierte Fachwissenschaftler (Linguisten, So-
ziologen, Historiker, Okonomen, usw.). Ihre philologischen Erschlies-
sungsarbeiten gehoren zu den grossen Leistungen der Sinologie — und in-
sofern zdhlt man sie berechtigterweise zu den Sinologen; ihre fach- — und
das heisst nunmehr: chinawissenschaftlichen — Ergebnisse gehoren dage-
gen der jeweiligen Wissenschaft und sind anderen Sinologen bei der Er-
schliessung weiterer Texte dienstbar. Mit Recht kann man sie daher auch
als China-Historiker, China-Linguisten, China-Soziologen, usw. bezeich-
nen, denn sie haben so Anteil sowohl an der Sinologie, als auch an ihrer
Fachwissenschaft. Die folgenden terminologischen Regelungen driangen
sich daher auf: Sinologe ist, wer die sinologische Philologie studiert hat
und beherrscht; Chinawissenschafiler ist, wer sich fachspezifisch (aber
nicht philologisch) mit China beschiftigt, und zwar unabhéingig davon, ob
er/sie Sinolog/in ist oder nicht. Chinakundler kann heute — nebenbei be-
merkt — niemand mit gutem wissenschaftlichen Gewissen sein; das ist
endgiiltig eine Sache der Vergangenheit.

Das Verhiltnis zwischen Sinologie und den anderen sich mit China
befassenden Fachwissenschaften ist also das einer Grundlagenwissen-
schaft und der von ihr abhdngigen und ihre philologischen Produkte ver-
arbeitenden Wissenschaften. Sie ist damit einerseits auch eine — nunmehr
richtig verstandene — Regional- oder Chinawissenschaft mit eigenem For-
schungsobjekt (nimlich chinesischen Texten aller Art) und mit eigener
Methode (ndmlich der philologischen), andererseits aber insofern etwas
Besonderes, als sie durch ihre eigentiimliche Methode, die extensiven Ge-
brauch von Einsichten anderer Chinawissenschaften und deren Mutter-
wissenschaften macht, auch die wichtige Funktion einer Briickenwissen-
schaft spielt. Die Sinologie ist also nicht einfach eine organisatorisch sinn-



SINOLOGIE, CHINAKUNDE, CHINAWISSENSCHAFT 163

volle Einheit, die Sprachkurse und Methodikveranstaltungen zentral be-
herbergen kann; viel wichtiger ist, dass sie als die philologische Chinawis-
senschaft Haupttrigerin der Texterforschung und der textbezogenen Me-
thodenentwicklung ist.

Ein Plddoyer fiir die philologisch verstandene Sinologie ist gerade
auch deshalb angebracht, weil die Texterfassung, die dazu bendtigten
Hilfsmittel und auch die Diskussion der philologischen Methode noch
derart im Argen liegen, dass eine chinawissenschaftliche Auseinanderset-
zung mit gewissen Inhalten z. T. schlicht verunmaéglicht ist. Es sei hier auf
einige elementare Mingel hingewiesen: es fehlen angemessene chine-
sisch-deutsche Worterbiicher, es fehlen historische Grammatiken, es feh-
len autoritative Ubersetzungen vieler Standardtexte (die meisten deut-
schen Ubersetzungen sind, wie schon erwihnt, zwischen 50 und 100 Jah-
ren alt — und sogar die Sinologie hat in diesem Zeitraum gewisse Fort-
schritte zu verzeichnen); es fehlt ferner eine ernstzunehmende Gattungs-
theorie, die die Einordnung und die Bestimmung des Informationswerts
von Texten ermoglichen wiirde, usw. usf. Wenn sich Sinologen iiber die
in jiingster Vergangenheit von einem nicht-sinologischen Chinaphiloso-
phen verfasste chinesische Philosophiegeschichte entsetzen, dann sollte
dies ein Bumerang des Entsetzens sein — wie sollen Chinawissenschaftler,
ob mit oder ohne Sprachkenntnisse, sinnvolle Antworten auf ihre Frage-
stellungen erwarten kénnen, wenn das Material von den Sinologen — und
dies sei offen zugegeben — nicht nach dem neuesten Stand ihrer Wissen-
schaft aufbereitet ist?

Lassen Sie mich ein Beispiel anfiihren, das die Bedeutung der philo-
logischen Verstidndnis- und Grundlagenarbeit fiir die Bearbeitung china-
wissenschaftlicher Fragestellungen eindringlich illustriert. Das Problem
der «menschlichen Natur» (jen hsing) gehort zu den Fragen, die im an-
tiken China besonders eingehend diskutiert wurden — es sei lediglich auf
die ausfiihrliche Behandlung dieser Problematik in den Schriften Meng-
tzu und Hsiin-tzu verwiesen. Das Schriftzeichen fiir die nahere Kenn-
zeichnung «menschlich» (jen) kommt in antiken Texten ausserordentlich
hdufig vor und wird allgemein als « Mensch, Mann, (irgend)jemand» wie-
dergegeben. Diese Bedeutungswiedergaben scheinen ganz natiirlich und
selbstverstindlich — und doch glaube ich, dass sie irrefiihrend, ja sogar
falsch sind. Meine Forschungsergebnisse, die sich auf genaue Analysen
der Textsorten sowie der sprachlichen und aussersprachlichen Kontexte,
in denen dieses Schriftzeichen verwendet wird, stiitzen, deuten darauf hin,
dass das Schriftzeichen jen in antiken Texten in der Bedeutung «Standes-
person» verwendet wurde. Wenn dieses Ergebnis stichhaltig sein sollte



164 ROBERT H. GASSMANN

(und es bestehen sehr gute Griinde, das anzunehmen), dann wéren die
Konsequenzen fiir einige Chinawissenschaften im wahrsten Sinne funda-
mental. Das Problem der «menschlichen Natur» etwa, welches Gegen-
stand geistesgeschichtlicher oder philosophischer Untersuchungen ist,
miisste neu — und wesentlich enger —als Problem der «Natur der Standes-
person» formuliert werden — das Volk (min), dessen einzelne Glieder nach
unserem irrefiihrenden (Vor)verstindnis zu den «Menschen» gezihlt
werden, wire namlich aus dieser Diskussion ausgeschlossen. Etwas prig-
nanter formuliert: Der « Mensch» beginnt bei der «Standesperson». Chi-
nahistoriker und Chinasozialwissenschaftler wiaren aus d4hnlichen Griin-
den gezwungen, ihre Vorstellungen von der Schichtung und Organisation
der antiken Gesellschaft zu iiberdenken — und die Fiihrung der chinesi-
schen Volksrepublik, schliesslich, miisste sich wirklich fragen, ob sie nicht
einen wichtigen Bestandteil der offiziellen Landesbezeichnung, eben
«Volks-» (chinesisch: jen min), tunlichst weglassen sollte, denn die eine
nach wie vor existierende Klassengesellschaft verratende Bedeutung des
nunmehr richtig als Republik der «Standespersonen (sprich: des Kaders)
und des Volks» zu deutenden Ausdriicke jen und min miisste doch zu
nahe an der Wahrheit sein, um noch dogmatisch ertriglich zu sein.

Es versteht sich, dass die verschiedenen chinawissenschaftlichen For-
schungen umgekehrt auch einen Einfluss auf den Fortgang philologischer
Bemiihungen haben. Dieser Einfluss wichst mit der zunehmenden Kom-

plexitiit der wissenschaftlichen Fragestellungen, denn der Philologe ist in
vielen Fillen nur noch imstande, Probleme zu identifizieren oder zu ar-
tikulieren, nicht aber, sie im Alleingang zu 16sen. Deutlich ldsst sich das
beispielsweise im Bereich sprachwissenschaftlicher Fragestellungen auf-
zeigen. Der Philologe, der sich das Verstindnis eines bestimmten Textes
zum Ziel gesetzt hat, konzentriert sich voll auf die Ausserungen, die im
Text realisiert sind. Da stellt er beispielsweise fest, dass negierte Ausse-
rungen in zwei Realisationsformen vorkommen, nimlich mit den beiden
Negationen pu oder fu. Da die beiden Negationen keine klaren Unter-
schiede in threm grammatischen Verhalten aufzuweisen scheinen, ist der
Philologe zuletzt auf eine Pseudoerkldarung verfallen: Er bezeichnet den
Unterschied als einen der Betonung. Nun sind Betonungen in einem Text
leicht zu vermuten, aber sehr schwer nachzuweisen — die Erkldrung ldsst
also betrachtlichen Raum fiir willkiirliche Interpretationen. Eine durch-
aus unbefriedigende Situation, denn damit ist ja gerade das Verstindnis
des Textes erschwert, und das ausgerechnet bei Schriftzeichen, die mit
grosser Haufigkeit vorkommen! Der Chinasprachwissenschaftler, der sich
dieses Problems annimmt, ist im Gegensatz zum Philologen geschult,



SINOLOGIE, CHINAKUNDE, CHINAWISSENSCHAFT 165

auch darauf zu achten, was nicht unmittelbar im Text steht; d.h. in sei-
nem Bemiihen, das Sprachsystem zu erklidren und zu beschreiben, regi-
striert er auch, wo die Ausserungsebene der Sprache grammatische und
semantische Liicken aufweist oder aufzuweisen scheint. Erst diese Per-
spektive und die sie begleitende terminologische Konzeptualisierung er-
laubt es dem Sprachwissenschaftler, grammatische Probleme dieser Art
umfassend anzugehen. Dabei stellt er in diesem konkreten Fall fest, dass
die Negation pu alle Ausserungen negieren kann, mit einer einzigen be-
deutsamen Ausnahme: Ausserungen mit dem kausativen Verb shih «ver-
anlassen, dass» werden niemals mit pu negiert, sofern das Subjekt des Ob-
jekt- bzw. «dass»-Satzes das Pronomen chih wire. Gleichzeitig stellt er
fest, dass alle Ausserungen, die mit fu negiert sind, sich miihelos (und mit
einem betriachtlichen Gewinn an Textverstdndnis) so erkldren lassen, wie
wenn der Konstruktion die Negation pu und das kausative Verb shih zu-
grundeliegen wiirden. Der systematische Unterschied im grammatischen
Verhalten der beiden Negationen pu und fu ist also tiber eine fiir den dus-
serungsorientierten Philologen unauffillige, fiir den sprachorientierten
Linguisten jedoch erklirungsbediirftige Liicke in der Ausserungsebene er-
fassbar geworden. Da ist es nun an den Sinologen, ihr Verstidndnis der von
dieser grammatischen Erkldarung betroffenen Stellen zu revidieren.

Diese Beispiele illustrieren, dass der Fortschritt in unseren Kenntnis-
sen Chinas — nota bene: des vergangenen wie des gegenwirtigen — davon
abhingig ist, dass die Sinologie in ihrem Wesen als Grundlagenwissen-
schaft klar erkannt und respektiert wird und dass die iibrigen Chinawis-
senschaften die notige Forderung erfahren. Die gegenseitige Abhdngigkeit
ist aber nicht nur ein wissenschaftsinternes Problem; sie weist auch ganz
klar wissenschaftspolitische und allgemein politische Dimensionen auf.
Die Sinologie und die Chinawissenschaften sind zwar zur wissenschaftli-
chen Qualitdtsarbeit und zur Heranbildung qualifizierter Nachwuchsleu-
te, also zur Wahrnehmung des allen Universitidtsfichern iiberbundenen
Forschungs- und Ausbildungsauftrages, verpflichtet, aber ein Teil ihres
Auftrages besteht ebenso selbstverstandlich darin, Dienstleistungen einer
weiteren Offentlichkeit anzubieten. Und gerade in diesem Dienstlei-
stungsbereich manifestiert sich ein weiteres Mal die Problematik des
chinakundlichen Erbes der Sinologie.



166 ROBERT H. GASSMANN

Sinologie und Offentlichkeit

Weder die Sinologie noch die iibrigen Chinawissenschaften sind prinzi-
piell an eine bestimmte Epoche gebunden: Sinologie ist also keineswegs
einfach gleichbedeutend mit «klassischer Sinologie», denn der Anwen-
dung philologischer Methoden auf moderne Texte steht nichts Grund-
satzliches entgegen. Die «moderne Sinologie» — und damit ist die behan-
delte Epoche und nicht ein Charakteristikum der Methoden oder eine
Anspielung auf das Alter der sie betreibenden Sinologen gemeint — die
moderne Sinologie, also, kann jedoch mit mehr «Selbstverstandlichkei-
ten» rechnen (Vorwissen, Erfahrung, bekannte Umwelt, zeitgenossische
chinesische Gesprachspartner, usw.), die im Klassischen nicht vorhanden
sind (oder je sein werden) oder aber zuerst miihsam erarbeitet werden
miissen. Dass in der «Selbstverstindlichkeit» gerade auch eine Gefahr
steckt, ist Philologen besonders bewusst. Die Frage modern/klassisch ist
jedoch deshalb polemisch geworden, weil einerseits die im chinakundli-
chen Deutungsrahmen gegriindete Methodenfrage, die die Sinologie zu
sprengen droht, vornehmlich im modernen Bereich gestellt worden ist,
und weil andererseits gesellschaftlich gesehen verstandlicherweise auch
ein grosserer Bedarf an aktuellen Informationen iiber das moderne China
als liber das klassische besteht (es sei nochmals an die Begriindung des
Wissenschaftsrates erinnert).

Diese Situation hat zu einer fiir die Sinologie beinahe verhdngnisvol-
len Entwicklung gefiihrt, die es nun entschlossen zu durchbrechen gilt:
An ithrem Anfang, d.h. in der Schweiz vor ungefdhr zwanzig Jahren, steht
ein vielgestaltiges Interesse der Offentlichkeit (Industrie, Handel, Politik,
Biirger) an Informationen iiber China; aus politischen Griinden — zu nen-
nen wire die Abgeschlossenheit des chinesischen Raumes — sind die iib-
lichen Informationen und Verstindnis vermittelnden Medien leistungs-
schwach oder unfdhig oder aber nur beschrinkt 6ffentlich (Zeitungen, Ra-
dio, Fernsehen, Handelsvertreter, Botschaften, Nachrichtenbeschaffungs-
stellen); die Sinn bzw. Verstdndnis stiftende Funktion wird in Ermange-
lung eines Besseren der Sinologie «angehdngt» (mir sind keine Professo-
ren etwa der Anglistik bekannt, die als Fachvertreter beispielsweise um
eine Stellungnahme oder um Vortrige zur aktuellen politischen oder so-
zialen Situation in Grossbritannien gebeten wiirden — Sinologen, denen
diese Kompetenz a priori zugetraut wurde, passierte dies in analogen Fil-
len dagegen haufig).

Die Fragen, die von der Offentlichkeit gestellt werden, geh6ren mehr-
heitlich in die Kompetenz der nicht-philologischen Chinawissenschaften



SINOLOGIE, CHINAKUNDE, CHINAWISSENSCHAFT 167

(also chinesische Okonomie, Geschichte, Gesellschaft, Geographie); da
diese Facher nur z. T. existieren, kommen diese Anfragen notgedrungen
zur Sinologie; die philologisch ausgerichtete Sinologie konnte und kann
sie nicht oder nur z. T. befriedigen, weil sie nicht in erster Linie an solchen
Fragestellungen arbeitet ; Offentlichkeit und verunsicherte Sinologen stel-
len darauf die gefiirchtete Gretchenfrage nach der gesellschafilichen Re-
levanz der Sinologie. Die sich bedroht fiihlende Sinologie versucht ver-
zweifelt «multi-chinawissenschaftlich» zu agieren leiht sich zur Befrie-
digung der Nachfrage Methoden aus Fichern wie Geschichte, Sozmlogle
Okonomie, usw., dussert sich (gewiss z. T. inkompetent) zu Fragen zwi-
schen Touristik und Tigerbalsam und befriedigt vielfiltige Ubersetzungs-
und Dolmetschwiinsche. Aber gerade durch diese unkritische Methoden-
iibernahme und die sie begleitende Verteufelung der als « weltfremd» gel-
tenden Philologie, aber auch durch die anwenderorientierten Tatigkeiten
entfernt sie sich von ihrer eigentlichen Grundlagenarbeit; dies wirkt sich
negativ auf die Qualitdt der sinologischen Grundlagenarbeit aus und
hemmt den infolge der Nachfrage einsetzenden Aufbau leistungsfahiger
Chinawissenschaften.

Fazit: Weder die Sinologie noch die wenigen etablierten Chinawissen-
schaften konnen die aktuelle Nachfrage nach Informationen und ausge-
bildeten Spezialisten befriedigen, da die Kompetenzbereiche nicht klar
geregelt sind und sie sich u.a. dadurch in ihrer Arbeit gegenseitig behin-
dern; in diese Liicke ist bald ein ausseruniversitirer Markt mit dem aller-
dings nur selten eingeldsten Anspruch gesprungen, die Geheimnisse des
fernostlichen « Mysteriums» dem staunenden Publikum erklédren zu kon-
nen (die Frage «welches Buch soll ich zu diesem oder jenem Thema lesen
bzw. kaufen?» landet dagegen kurioserweise hdufig dennoch bei den Si-
nologen!); die Chinawissenschaften werden schliesslich inner- und ausser-
halb der Universitdt nicht mehr ernstgenommen. Diesem Teufelskreis
kann man wohl nur entrinnen, wenn der Sinologie und den Chinawissen-
schaften ihre eigentlichen Aufgaben bewusst werden, und sie sich auf ihre
eigenen Methoden besinnen — und wenn Offentlichkeit, Industrie und
Handel Verstindnis und Mittel fiir den Aufbau weiterer anwenderorien-
tierter Chinawissenschaften aufbringen. Es versteht sich, dass damit fiir
die Sinologen fachintern eine Neuorientierung in der Ausbildung, in der
Forschung und in der Offentlichkeitsarbeit ansteht, und dass fachextern
die Einrichtung weiterer Chinawissenschaften und die Zusammenarbeit
mit diesen aktiv betrieben werden soll. Ich bin iiberzeugt, dass sowohl die
Sinologie als auch die anderen Chinawissenschaften ihre Relevanz und
ihre Anwesenheit bzw. Einrichtung in der universitdren und gesellschaft-



168 ROBERT H. GASSMANN

lichen Umwelt rechtfertigen werden. Geben wir ihnen diese Chance! Der
Standort, der Thema dieser Ausfiihrungen war und Ausgangspunkt fiir
die kiinftige Entwicklung sein will, wire hiermit bestimmt.

Bibliographie

MARIO CORTESI, FRANK A. MEYER, Notizen aus China. Ein Schweizer Lesebuch iiber die
Volksrepublik China seit der Kulturrevolution. Ziirich: Verlag Ernst Gloor 1972.
Forschungsbericht des Schweizerischen Wissenschafisrates. Band I, Kapitel «Ost- und

Siidostasiatische Studien». Bern 1973, S. 146ft.

HERBERT FRANKE, Sinologie an deutschen Universitdten. Wiesbaden: Steiner 1968.

WOLFGANG FRANKE, «Der Aufbau der ostasiatischen Studien in Hamburg. 1. Sinologie.»
In: Wissenschafiliche Mitteilungen, o0.J., S. 15-19.

EDUARD HORST VON TSCHARNER, Die Chinakunde als Wissenschafi. Antrittsvorlesung,
gehalten an der Universitdt Bern am 17. Juni 1939, In erweiterter Gestalt. St. Gallen:
H. Tschudy 1940.

Bopo WIETHOFF, Grundziige der neueren chinesischen Geschichte. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft 1977.



	Sinologie, Chinakunde, Chinawissenschaft : eine Standortbestimmung

