
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 39 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Religionskritik unter Mao

Autor: Meienberger, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RELIGIONSKRITIK UNTER MAO*

Norbert Meienberger

Einleitung

Im Jahre 1793 besuchte Lord Macartney als Gesandter des britischen
Königs George III. den chinesischen Kaiser Qianlong, wobei er u.a.
beabsichtigte, den britisch-chinesischen Handel zu intensivieren und zwischen
den beiden Ländern diplomatische Beziehungen herzustellen. Qianlong
wies beide Begehren zurück: das erste mit der Begründung, China habe
alles, was es brauche; das zweite mit dem Hinweis, das Reich der Mitte
kenne im Verkehr mit dem Ausland nur das Tributsystem und werde
auch inskünftig an dieser Tradition festhalten.1

Hundert Jahre später, als Mao Zedong geboren wurde, war aus dem
Reich, das sich so selbstgenügsam und selbstgefällig präsentiert hatte, ein
armes und schwaches Land geworden, das von innen und aussen bedroht
war und sich verzweifelt bemühte, wieder «reich und mächtig»2 zu werden.

Zahlreiche Wiederbelebungsversuche wurden unternommen; sie

brachten jedoch nicht den erhofften Erfolg. Schliesslich setzten sich die
Anhänger der von Sun Yat-sen inspirierten Revolution durch, die im Jahre

1912 zur Gründung der Republik China und zum Untergang des
Kaiserreichs führte. Die folgenden Jahre zeigten dann allerdings, dass der
Sturz der mandschustämmigen Qing-Dynastie an sich noch keine
Voraussetzung für eine grundlegende Verbesserung der Gesamtsituation in
China darstellte und dass neue Wege gesucht werden müssten, um dieses
Ziel zu erreichen.

Der Wille zur Überwindung der nationalen Krise manifestierte sich in
der Folge am ausdrucksvollsten in der Bewegung vom 4. Mai 19193,
innerhalb welcher eine kleine Gruppe von Intellektuellen - nicht zuletzt
unter dem Eindruck der Oktoberrevolution von 1917 in Russland - zur
Überzeugung gelangte, dass auch China zur Lösung der mannigfaltigen
Probleme den sozialistischen, den Kommunismus anvisierenden Weg

* Beim vorliegenden Beitrag handelt es sich um die leicht redigierte Fassung des ersten
Teils des Essays «Religionskritik und Religionspolitik bei Mao», der im Band
Religionskritik und Religionspolitik bei Marx, Lenin, Mao von Hans-Jürg Braun, Erich
Bryner und Norbert Meienberger vom Frühjahr 1985 zu finden ist. Der Abdruck erfolgt
mit der freundlichen Genehmigung des Verlegers: Theologischer Verlag Zürich.



12 8 NORBERT MEIENBERGER

einschlagen sollte.4 Dreissig Jahre später, am 1. Oktober 1949, wurde die
Volksrepublik (VR) China gegründet, und damit kam die Kommunistische

Partei Chinas (KPCH) an die Macht. Kurz zuvor, als der Sieg für die
Kommunisten feststand, zog Mao Zedong als Parteichef die Bilanz mit
den Worten: «Alles andere wurde ausprobiert, führte aber zum Misserfolg.»5

Seither ist die KPCH bestrebt, in Zusammenarbeit mit all jenen Kräften,

die bereit sind, die führende Stellung der Partei anzuerkennen, aus
China wieder ein prosperierendes Land zu machen. Dabei geht es ihr
allerdings nicht einfach darum, das Reich der Mitte wieder in seiner alten
Pracht aufleben zu lassen, sondern vielmehr darum, letzten Endes eine
neue Ordnung, das Paradies auf Erden, zu schaffen.

Die neuen Führer Chinas verstehen sich als Promotoren von Kräften,
die die Weltgeschichte vorantreiben. Sie sind vom Glauben beseelt,
Schrittmacher dieser Geschichte zu sein, die nach ihrem Verständnis
notwendigerweise, doch nicht ohne das Zutun der Initiierten, eine klassenlose

Gesellschaft hervorbringen wird, in der alle nach ihren Fähigkeiten
und nach ihren Bedürfnissen leben können. Nach dieser Vorstellung wird
im Verlaufdieses Prozesses dem Glauben an eine metaphysische Welt die
Grundlage entzogen, und der Wunsch nach einem glücklichen Leben im
Jenseits wird schliesslich erlöschen. Zu den bedeutendsten Vertretern der
KPCH gehört zweifellos ihr langjähriger Vorsitzender Mao Zedong. Er
hat als Jugendlicher die Revolution unter Sun Yat-sen miterlebt und ist
insofern bereits ein Produkt der Chinesischen Revolution; als Erwachsener

hat er ihr immer wieder neue Impulse verliehen und ist insofern
gleichzeitig auch einer der wichtigsten Produzenten dieser Revolution.
Diese wird vom Verfasser dieser Zeilen als ein säkularer Prozess begriffen,
der keinesfalls abgeschlossen ist, sondern sich gegenwärtig weiter entwik-
kelt, als ein Prozess, der aus nicht-marxistischer Sicht schlicht als Chinas
Weg in die Moderne bezeichnet werden kann, was immer das auch im
einzelnen heissen mag.

Mao hat das oben erwähnte Ziel - ein prosperierendes, auf ein Ideal
zusteuerndes China - mit der ihm eigenen Hartnäckigkeit zu erreichen
versucht. Das erforderte seinen Einsatz in verschiedenen Bereichen und
an vielen Fronten. Er engagierte sich beispielsweise in ideologischer und
organisatorischer Hinsicht, war zeit seines Lebens politisch und militärisch

aktiv, und er befasste sich immer wieder mit gesellschaftlichen,
wirtschaftlichen und kulturellen Fragen.

Zu den vielfaltigen Aufgaben, die sich ihm stellten, gehörte auch die
Formulierung und Durchsetzung einer seines Erachtens korrekten Reli-



RELIGIONSKRITIK UNTER MAO 129

gionskritik und Religionspolitik. Dieser Themenbereich scheint im
Leben von Mao, soweit wir es kennen, einen relativ niedrigen Stellenwert
eingenommen zu haben. Doch die Beleuchtung dieses Fragenkomplexes
ist deshalb keineswegs belanglos, und zwar aus verschiedenen Gründen,
insbesondere aber aus folgenden: erstens: Mao selbst ist nicht ohne
Religion aufgewachsen; zweitens: in seinem Alter und nach seinem Ableben
ist um seine Person ein Kult entstanden, und aus seiner Lehre ist zeitweilig

ein Dogma geworden; drittens: die von ihm sanktionierte oder tolerierte

Religionskritik und Religionspolitik haben das Leben von Millionen
von Gläubigen mehr oder weniger einschneidend beeinflusst und
grundsätzlich eine Vorzugsbehandlung der «gläubigen Atheisten» gegenüber
den «ungläubigen Marxisten» mit sich gebracht.

Im folgenden wollen wir uns zunächst der Frage zuwenden, wie das
Verhältnis von Mao zur Religion charakterisiert werden kann. Anschliessend

sollen einige Punkte vorgestellt werden, die nach der Gründung der
VR China in der Diskussion zur Religionskritik eine zentrale Bedeutung
erlangt haben.

Maos Einstellung zur Religion

Mao Zedong (1893-1976) war der älteste Sohn eines Bauern aus Shao-
shan, einem kleinen Dorf in der Provinz Hunan. Sein Vater, in jungen
Jahren verschuldet, konnte seine Lage nach und nach verbessern und war
schliesslich so wohlhabend, dass er von den Ortsansässigen als ein Mann
mit einem grossen Vermögen betrachtet wurde. Zu hungern hatten Mao
und seine zwei Jüngern Brüder unter diesen Umständen nicht. Mao liess

diesbezüglich einmal verlauten, sie hätten immer genug zu essen gehabt;
doch die Mahlzeiten seien einfach gewesen.6

Während Mao für seine Mutter eine grosse Zuneigung hatte, war sein
Verhältnis zum Vater gespannt. Seine Mutter - wie der Vater bäuerlicher
Herkunft - war seines Erachtens «eine freundliche Frau, grosszügig und
mitfühlend» und immer bereit, alles zu teilen: «Sie hatte Mitleid mit den
Armen und gab ihnen häufig Reis, wenn sie in Hungerzeiten darum baten.
Aber sie konnte dies nicht machen, wenn mein Vater anwesend war. Er
missbilligte Mildtätigkeit. Wir hatten deswegen viel Streit zu Hause.»7
Der Vater war nach Maos Ansicht «ein sehr jähzorniger Mann», der ihn
und seine Brüder oft schlug und ihnen «nie das kleinste bisschen Geld»
und «nur wenig zu essen» gab. Mao wiederum war aus der Sicht des Vaters

«faul und unnütz». All dies bewirkte, dass Mao zu rebellieren begann



130 NORBERT MEIENBERGER

und seinen Vater «zu hassen» lernte.8 Schon als Kind wurde Mao als
Arbeitskraft eingesetzt. Dabei handelte es sich zunächst einmal um körperliche

Arbeit, wie sie von jedem Bauernjungen erwartet wurde. Später
musste er ausserdem für seinen Vater die Buchhaltung fuhren.

Gleichzeitig hatte Mao die Möglichkeit, in die Schule zu gehen.
Zwischen acht und dreizehn durfte er die örtliche Elementarschule besuchen,
wo ihm ein gestrenger Lehrer u.a. die klassischen Schriften beibrachte.
Mao empfand allerdings keine Begeisterung für die konfuzianischen
Klassiker. Er las viel lieber Romane, insbesondere Geschichten über Aufstände.

Nach dem Schulaustritt bildete er sich zu Hause weiter und verschlang
in der Freizeit alles, was er finden konnte. Dabei wuchs seine Sehnsucht
nach einem geregelten Weiterstudium. Auf Umwegen gelangte er
schliesslich nach Changsha, in die Hauptstadt Hunans, wo er 1912 ins
Lehrerseminar aufgenommen wurde, das er erst 1918, nach bestandener
Prüfung, wieder verliess.9

Im Rahmen dieser Welt hatten auch Religion und die Auseinandersetzung

mit ihr ihren Platz. Auch darüber sprach Mao mit Snow. Er schilderte

ihm die Ausgangslage und die Entwicklung im Verlaufder oben um-
rissenen Zeitspanne mit folgenden Worten:

Mein Vater war in seinen jungen Jahren und auch im mittleren Alter ein Skeptiker,
meine Mutter jedoch eine fromme Buddhistin. Sie gab ihren Kindern religiöse
Unterweisungen, und wir waren alle betrübt darüber, dass unser Vater ein Ungläubiger
war. Als ich neun Jahre alt war, diskutierte ich mit meiner Mutter ernsthaft das
Problem dieses unfrommen Vaters. Damals und später machten wir viele Versuche, ihn
zu bekehren, jedoch ohne Erfolg. Er verfluchte uns nur, und überwältigt von seinen

Angriffen zogen wir uns zurück, um neue Pläne zu ersinnen. Aber er wollte mit den
Göttern nichts zu tun haben. Meine Lektüre begann mich jedoch allmählich zu
beeinflussen; ich wurde selbst immer skeptischer. Meine Mutter beschäftigte sich damit
und schalt über meine Gleichgültigkeit gegenüber den Erfordernissen des Glaubens,
aber mein Vater sagte nichts dazu. Eines Tages machte er sich aufden Weg, um Geld
einzutreiben, und begegnete dabei einem Tiger. Der Tiger war von dem Zusammentreffen

überrascht und floh sofort; aber mein Vater war noch erstaunter und dachte
hinterher häufig über seine wunderbare Rettung nach. Er begann sich zu fragen, ob
er die Götter nicht beleidigt habe. Seit der Zeit zollte er dem Buddhismus grösseren
Respekt und verbrannte von Zeit zu Zeit Weihrauch. Als ich jedoch immer abtrünniger

wurde, mischte sich der alte Mann nicht ein. Er betete zu den Göttern nur, wenn
er in Schwierigkeiten war.10

Die Erzählung ist aufschlussreich, wenn auch keineswegs ausserge-
wöhnlich. Es ist die Geschichte eines Jugendlichen, der seine Welt in Frage

zu stellen beginnt und dabei den Glauben seiner Kindheit verliert. Mao
war somit «ungläubig» geworden, lange bevor er sich mit dem Marxismus



RELIGIONSKRITIK UNTER MAO 131

auseinanderzusetzen begann. Dazu kam es erst im Verlauf der Bewegung
vom 4. Mai 1919. In dieser Zeit las er u.a. das Kommunistische Manifest
und begann, wie er selbst sagte, an den Marxismus zu glauben. Snow
gegenüber erklärte er in diesem Zusammenhang: «Bis zum Sommer 1920

war ich in der Theorie und bis zu einem gewissen Grad auch in der Praxis
Marxist geworden, und von dieser Zeit an betrachtete ich mich als
Marxisten.»"

Es ist anzunehmen, dass Mao mit seinem Bekenntnis zum Marxismus
sich auch die Religionskritik von Marx, Engels und Lenin und ihre
Religionspolitik zu eigen machte oder diese zumindest grundsätzlich nicht
in Frage stellte. Äusserungen Maos zu dieser Thematik scheinen die
Richtigkeit dieser Vermutung jedenfalls zu bestätigen. Auffallend ist lediglich
die Tatsache, dass Mao in seinen Werken selten auf diese Frage zu sprechen

kommt und dass er ihr gegenüber im allgemeinen eine erstaunliche
Gelassenheit an den Tag legt.

Wer seine «Ausgewählten Werke» zu Rate zieht, wird zwar bereits im
zweiten Beitrag fündig, in seinem «Untersuchungsbericht über die
Bauernbewegung in Hunan». Dabei sollte allerdings nicht übersehen werden,
dass dieser Bericht den Angaben der Herausgeber zufolge erst im März
1927 verfasst worden ist und dass Maos Äusserungen zur Religion in
diesem Dokument lediglich von partieller Bedeutung sind. Nur im Kapitel
«Vierzehn grosse Errungenschaften» befasst sich Mao damit, und zwar in
Punkt sieben unter dem Titel: «Sturz der Sippengewalt des Ahnentempels

und der Sippenältesten, Sturz der religiösen Gewalt der Stadtgötter
und der lokalen Gottheiten, Sturz der Gattengewalt des Ehemannes.»

Dennoch - oder gerade deswegen - lohnt es sich, Maos Worte zu
diesem Thema in diesem Kontext kennen zu lernen. Darin heisst es: «Die
Männer Chinas werden gewöhnlich von drei systematisch gegliederten
Gewalten beherrscht: erstens vom staatlichen System... (politische
Gewalt); zweitens vom Sippensystem... (Sippengewalt); drittens vom
übernatürlichen System, das in der Unterweltshierarchie vom Höllenfürsten
bis zu den Schutzgöttern der Städte und den lokalen Gottheiten und in der
himmlischen Hierarchie vom Himmelskaiser bis zu den mannigfaltigen
Göttern und Geistern absteigt (religiöse Gewalt). Die Frauen werden...
auch noch von ihren Ehemännern beherrscht (Gattengewalt).12

Mao betrachtet die politische Gewalt als das Rückgrat aller anderen
Gewaltsysteme und ist der Meinung, dass die übrigen drei Gewalten zu
wanken beginnen, sobald es den Bauernvereinigungen einmal gelingt, die
politische Gewalt in der Erscheinungsform der Grundherrn zu brechen.



132 NORBERT MEIENBERGER

Zum Thema «religiöse Gewalt» schreibt er in diesem Zusammenhang:

«Wo immer die Bauernbewegung sich entwickelt, dort beginnt die
Macht der Religion zu wanken. In vielen Orten bemächtigten sich die
Bauernvereinigungen der Göttertempel, um sie als ihre Büros zu benutzen.

Überall befürworten sie die Heranziehung des Tempelvermögens für
die Organisierung von Bauernschulen und zur Bestreitung der Ausgaben
der Bauernvereinigungen, wobei sie diese Mittel als (öffentliche Einnahmen

aus dem Aberglauben) bezeichnen. Im Kreis Liling hat das Verbot
abergläubischer Gebräuche und die Zerstörung von Götterstatuen ziemliche

Verbreitung gefunden.»13 Nach der Schilderung weiterer Beispiele
kommt Mao erneut auf die oben erwähnten vier Gewalten zu sprechen
und hält zusammenfassend fest, die Bauern hätten in allererster Linie die
Aufgabe, die politische Macht der Grundherren zu vernichten und im
Anschluss daran die Bodenfrage und andere wirtschaftliche Probleme zu
lösen. Dann fährt er fort: «Was das Sippensystem, den Aberglauben und
die Ungleichheit zwischen Mann und Frau betrifft, so wird ihre Abschaffung

die natürliche Folge des Sieges im politischen und wirtschaftlichen
Kampf sein.»14

Die KPCH sollte seines Erachtens in diesen Bereichen der Entwicklung

im wesentlichen ihren Lauf lassen; sie sollte sie zwar fördern, ihr aber
nicht durch Zwangsmassnahmen vorgreifen, und sie sollte kontraproduktive

Aktionen vermeiden. Er gibt zu bedenken: «Die Götterfiguren sind
ja das Werk der Bauern selbst, und wenn die Zeit kommt, werden sie die
Bauern mit eigenen Händen fortwerfen; es bedarfda keiner anderen Leute,

die das vorzeitig an ihrer Statt tun... Es ist Sache der Bauern selbst,
die Götterfiguren wegzuwerfen und die Tempel, welche den Frauen
geweiht sind, die ihrem Gatten beziehungsweise Verlobten in den Tod folgten,

sowie die den keuschen und pietätsvollen Witwen errichteten Ehrenbögen

niederzureissen; es wäre falsch, wenn andere das für sie täten.»15
Die von Mao geforderte Zurückhaltung in diesen Belangen darf indessen

nicht als Aufruf zur völligen Passivität missverstanden werden. Im
Gegenteil, für ihn war eine gewisse, wohldosierte und effiziente Aktivität
der Partei in dieser Hinsicht zweifellos angebracht. Er schreibt im selben

Kapitel, er habe damals auch gegen den Aberglauben agitiert und nennt
als Beispiel seine Argumentation gegenüber den Bauern in der Frage der
Pachtzinssenkung, wobei er sie vor folgende Alternative stellte: «Jetzt
wollt ihr, dass der Pachtzins gesenkt wird. Gestattet die Frage: Wie wollt
ihr das erreichen Durch den Glauben an die Götter oder durch den Glauben

an die Bauernvereinigungen?»16



RELIGIONSKRITIK UNTER MAO 13 3

Abhandlungen, die Mao eigens Fragen der Religionskritik oder der
Religionspolitik gewidmet hätte, fehlen in den fünf Bänden seiner
«Ausgewählten Werke». Gewiss, das Thema Religion ist kein Tabu für ihn. Er
setzt sich sporadisch mit ihm auseinander. Dabei sind es in der Regel Fragen

der Religionspolitik, die ihn beschäftigen, nicht Fragen der Religionskritik.

Letztere haben ihn offenbar nicht sonderlich interessiert. Dies
erklärt sich womöglich aus folgenden Gründen: erstens: Fragen der
Religionskritik hatten im Vergleich zu den übrigen Aufgaben, vor denen China

und die KPCH in jener Zeit standen, sicherlich wenig Gewicht; zweitens:

für Mao selbst war das Thema insofern irrelevant, als er sich bereits
vor seinem Bekenntnis zu Marx vom Glauben seiner Kindheit gelöst hatte;

drittens: Mao konnte notfalls jederzeit aufdie Werke von Marx, Engels
und Lenin zurückgreifen und ihre Argumente zur Religionskritik
übernehmen.

Es ist daher vermutlich kein Zufall, dass die von Maclnnis zusammengestellte

Quellensammlung zu diesen Fragen nur ein einziges Dokument
enthält, in welchem Mao ausdrücklich eine Religionskritik grundsätzlicher

Art vorbringt. In einer Vorlesung über den dialektischen Materialismus,

von der Aufzeichnungen erhalten sind, soll Mao gesagt haben: «Die
Geschichte der Wissenschaft liefert dem Menschen den Beweis für die
materielle Natur der Welt und für die Tatsache, dass sie von Gesetzen
regiert wird, und sie hilft dem Menschen, die Sinnlosigkeit der Illusionen
von Religion und Idealismus zu erkennen und materialistische Schlüsse
daraus zu ziehen.»17

Dieses Zitat scheint in seiner Undifferenziertheit zumindest zu
indizieren, dass Mao damals sicherlich kein spezielles Interesse für Fragen der
Religionskritik aufzubringen vermochte. Mit Fragen der Religionspolitik
hingegen hat er sich immer wieder befasst. Dabei ging er von den Prämissen

aus, dass Religion mit dem dialektischen Materialismus zwar
grundsätzlich unvereinbar sei, dass es sich bei diesem Widerspruch dem Wesen
nach aber um einen Gegensatz im ideologischen Bereich handle und dass

dieser Widerspruch folglich nicht mit Zwangsmassnahmen gelöst werden
dürfe.

In seiner berühmt gewordenen Abhandlung vom 27. Februar 1957
«Über die richtige Behandlung der Widersprüche im Volk» schrieb er dazu

folgendes:

Wir sind für Freiheit mit Führung und zentralangeleitete Demokratie, doch das
bedeutet keinesfalls, dass innerhalb des Volkes bestehende ideologische Probleme und
Fragen, die die Unterscheidung zwischen richtig und falsch betreffen, durch
Zwangsmethoden gelöst werden können. Versuche, ideologische Probleme oder Fragen von



134 NORBERT MEIENBERGER

richtig oder falsch mit administrativen Methoden oder Zwangsmassnahmen zu lösen,
sind nicht nur wirkungslos, sondern sogar schädlich. Wir können die Religion nicht
durch administrative Weisungen abschaffen, noch können wir die Menschen zwingen,

nicht gläubig zu sein. Wir können die Menschen nicht zwingen, den Idealismus
aufzugeben, ebensowenig wie wir sie zwingen können, dem Marxismus zu vertrauen.
Probleme ideologischen Charakters oder Streitfragen, die im Volke entstehen, können

nur mit der Methode der Demokratie, mit der Methode der Diskussion, Kritik,
Überzeugung und Erziehung, nicht aber durch Zwangs- und Unterdrückungsmass-
nahmen gelöst werden.18

Aus diesem Religionsverständnis heraus ist es denn auch erklärbar,
weshalb Mao und die übrigen Architekten der Volksrepublik den Grundsatz

der Religionsfreiheit verfassungsmässig verankert haben.
In diesem Zusammenhang ist die Frage zu stellen, ob Mao als

Kommunist überzeugt war, dass Religion in all ihren Ausprägungen ohnehin
keine Zukunft haben werde, oder ob für ihn das Bekenntnis zum
Materialismus mehr als nur eine Alternative zur Religion jeglicher Art war,
nämlich eine neue, eine «fortschrittliche», eine mit der Entwicklung der
Geschichte übereinstimmende Form von Religion. In seiner wegweisenden

Schrift «Über die neue Demokratie» vom Januar 1940 findet sich
nämlich folgende bemerkenswerte Stelle:

Solange Klassen bestehen, wird es ebenso viele Lehren geben wie Klassen, und sogar
die verschiedenen Gruppen ein und derselben Klasse werden jede ihre eigene Lehre
haben. Nun, da hat die Klasse der Feudalherren ihre feudale Lehre, die Bourgeoisie
die kapitalistische Lehre, die Buddhisten haben den Buddhismus, die Christen das

Christentum, die Bauern ihren Polytheismus... ; warum darf dann das Proletariat
nicht seine Lehre haben, den Kommunismus? Offen gesagt:... lasst uns
miteinander wetteifern. Wird dabei der Kommunismus unterliegen, dann werden wir
Kommunisten zugeben, dass wir Pech gehabt haben."

Schliesslich kann man sich fragen, ob Mao bis zu seinem Ableben am
Atheismus festgehalten hat oder nicht. Der Verfasser dieser Zeilen ist der
Auffassung, dass diese Frage kein Aussenstehender beantworten kann.
Doch sie muss in diesem Zusammenhang gestellt werden, weil sie zeitweilig

Aktualität erlangt hat. Mao bemerkte Edgar Snow gegenüber 1965 und
1970, er werde bald Gott sehen; und zwischen 1972 und 1975 erklärte er
gegenüber Henry Kissinger wiederholt, er werde bald einmal von Gott
abberufen werden.

Mit diesen Redensarten wollte Mao möglicherweise lediglich sagen, er
sei schon recht alt und werde bald einmal sterben. Vielleicht aber steckt
hinter diesen Bemerkungen tatsächlich ein tieferer Sinn; vielleicht wollte



RELIGIONSKRITIK UNTER MAO 13 5

Mao damit andeuten, dass er - wie früher die Kaiser - dem chinesischen
Volk gegenüber, das traditionellerweise die Stimme des Himmels vertrat,
Verantwortung trug und dass er von diesem Volk eines Tages, allenfalls
postum, zur Rechenschaft gezogen werden könnte; und vielleicht wollte
er darüber hinaus auch noch zu verstehen geben, dass er mit dem nackten
Atheismus allein auf die Dauer nicht leben mochte.

Religionskritik unter Mao

Wir haben bereits daraufhingewiesen, dass Mao wenig erkennbares Interesse

für religionskritische Fragen bekundet hat. Die Durchsicht der fünf
Bände seiner «Ausgewählten Werke» bestätigt diese Feststellung. Das
heisst aber nicht, dass diese Thematik unter seiner Parteiführung und
nach der Gründung der Volksrepublik niemals von Bedeutung gewesen
wäre. Im Gegenteil: wir werden nun versuchen, den Leser anhand eines
Beispiels zu überzeugen, dass man sich zwischen 1949 und 1976 sehr
wohl mit dieser Frage befasste. Im grossen und ganzen übernahmen die
chinesischen Kommunisten die herkömmlichen marxistischen Anschauungen;

nennenswerte Weiterentwicklungen gab es nicht, wohl aber
Modifizierungen und Akzentverschiebungen, die den Verhältnissen in China
im allgemeinen und der politischen Situation im besonderen Rechnung
trugen. Generell scheint Maclnnis schon recht zu haben, wenn er betont,
«das Verständnis des Ursprungs, Lebens und Sterbens der Religion bei
den Führern der chinesischen Kommunisten» sei «durchaus
marxistisch» gewesen und «oft aus den Schriften von Marx, Engels, Lenin und
anderen belegt» worden.20

Nach Maclnnis erschienen zwischen 1949 und 1966 zahlreiche Artikel

zur Theorie und Praxis der Religion. Er schreibt, die wichtigsten seien
zwischen 1963 und 1965 veröffentlicht worden. Dabei hätten
«Partei-Intellektuelle» über folgende Fragen diskutiert: «die Unterscheidung von
Religion und Aberglauben, die Grenzen der Politik der Freiheit des
religiösen Glaubens sowie die geeignete Taktik, den Tod der Religion innerhalb

dieser durch die politischen Richtlinien gesetzten Grenzen zu
beschleunigen.»21 In diesem Kapitel werden wir uns darauf beschränken,
die Diskussion über den Unterschied zwischen Religion und Aberglauben
zu verfolgen. In der Einleitung zu diesem Abschnitt macht Maclnnis den
Rahmen sichtbar, innerhalb welchem diese Auseinandersetzung erfolgte;
und er fasst die Argumente der Votanten und den Ausgang der Diskussion
zusammen: Ya Hanzhang, einer der Hauptbeteiligten an dieser Diskus-



136 NORBERT MEIENBERGER

sion, war der Meinung, der Schutz abergläubischer Praktiken habe «weder

für den Staat noch für das Volk irgendeinen Nutzen»; «legitime
Religionen», fährt Maclnnis fort, sollten indessen nach Ya weiter bestehen
können, «wenn sie von konterrevolutionären und imperialistischen
Einflüssen frei sind». Ya war diesbezüglich der Meinung, die Gefahr solcher
Einflüsse sei mit der Gründung der Volksrepublik und der damit verbundenen

Machtübernahme der KPCH so gering geworden, dass während der
Übergangsperiode - d.h. bis zum Absterben der Religion - Religionsausübung

geduldet werden sollte.22 Ya unterschied in seinen Aufsätzen
zwischen Theismus, Religion und feudalistischem Aberglauben. Diesen
Unterschied machten seine Gegner nicht. Sie warfen ihm vor, durch seine

Einteilung verharmlose er die Religion; und sie beschuldigten Ya, er
verteidige die Religion, ja, er trete manchmal sogar für die Religion ein.23

Diese Anschuldigungen erfolgten im Vorfeld der «Kulturrevolution»
(1966-1976), als linksradikale Kommunisten das Sagen hatten. Ya wurde
schliesslich zum Schweigen gebracht, weil er, obwohl Atheist, im Kampf
gegen die Anhänger der «Weltreligionen» rücksichtsvoller vorgehen
wollte als seine Gegner in der Partei. Das Beispiel ist insofern nicht nur
von historischer Bedeutung, als die Frage des Unterschieds zwischen
Religion und Aberglauben in der VR China nach dem Tode Maos erneut zur
Diskussion gestellt worden ist und sicherlich auch in Zukunft ein
Gesprächsthema sein wird. Zur Erhellung dieses Sachverhalts ist es

unabdingbar, die Gedankengänge von Ya und seinen Gegnern näher kennen
zu lernen: Am 8. August 1963 veröffentlichte die «Renmin Ribao», die
«Volkszeitung», eine tonangebende Tageszeitung in der Volksrepublik,
einen langen Artikel von Ya über die Frage des religiösen Aberglaubens.
Darin schrieb er: «Religion und Aberglauben haben Ähnlichkeiten; sie

haben auch Unterschiede. Alle religiösen Betätigungen sind abergläubische

Betätigungen. Aber nicht alle abergläubischen Betätigungen sind
religiös. Das macht den Unterschied zwischen ihnen aus.»24

Laut Ya sind diejenigen unter den Chinesen, die wirklich an eine
Religion glauben, in der Minderheit, während es unter den Bauern noch
recht viele gibt, die an die Existenz von Geistern und Göttern und an das
Schicksal glauben und an solche abergläubischen Dinge wie Wahrsagen,
Physiognomik und Geomantie: «In unserem Volk, besonders bei den
Bauern, sind theistische Vorstellungen noch immer weit verbreitet. In
verschiedenem Grad sind sie immer noch überzeugt, dass der Mensch
nach seinem Tod zu einem Geist wird. Darum ist die Geisterfurcht immer
noch verhältnismässig weit verbreitet.»25 In der von Maclnnis präsentierten

Fassung des Aufsatzes finden sich drei Begriffe, die für Ya von zen-



RELIGIONSKRITIK UNTER MAO 137

traler Bedeutung sind und die seine Gegner auf den Plan gerufen haben.
Dabei handelt es sich um die Begriffe theistische Idee, Religion und
feudalistischer Aberglaube. Was Ya darunter versteht, erklärt er in einem
Aufsatz, der am 20. Februar 1964 erschienen ist.26 Ya schreibt dazu:

Allgemein gesprochen sind die theistische Idee, die Religion und der feudalistische
Aberglaube alle drei idealistische unwissenschaftliche Dinge. Das ist ihnen gemeinsam.

Deshalb sind die theistische Idee, die Religion und der feudalistische Aberglaube
dem Wesen nach ähnlich, da sie alle Aberglauben sind. Jedoch haben die theistische
Idee, die Religion und der feudalistische Aberglaube auch ihre Besonderheiten und
verschiedenen Bedeutungen. Das ist der Unterschied zwischen ihnen. Wir können
ihre Verschiedenheit nicht ableugnen, bloss weil sie sich im Wesen ähnlich sind.27

Nach diesen einleitenden Bemerkungen unternimmt Ya den Versuch,
die drei Begriffe und ihr Verhältnis zueinander genauer zu definieren.
Theismus ist für ihn folgendes: «Genaugenommen versteht man unter der
theistischen Idee die Vorstellungen im Denken derjenigen Menschen, die
an Seelen, Geister und Götter und an Gott glauben. Weil dies nur Ideen
sind, werden sie als die theistische Idee bezeichnet. Das Wesen der
theistischen Idee ist der Glaube, dass alle Dinge in dieser Welt von
übernatürlichen Geistern und Göttern (einschliesslich Gott, Schöpfer, Vorsehung)

geschaffen, geordnet und bestimmt sind... Alles ist
vorausbestimmt.»28

Den BegriffReligion erklärt Ya mit den Worten: «Die Religion glaubt
nicht nur an Seelen, Geister, Götter und Gott, sondern sie hat ihre
Organisationen, Gruppen und besonderen Tätigkeiten.» Anschliessend
bemerkt er, es gebe verschiedene Religionen mit verschiedenen Göttern und
verschiedenen Dogmen; die Religionen seien ausserdem verschieden
organisiert und ihre religiösen Tätigkeiten seien auch verschieden. Hinzu
kommt folgendes: «Manche Religionen verlangen, dass ihre Novizen
bestimmte Einführungsriten durchmachen, sie erwarten von ihren Anhängern

gewisse Geldzahlungen, sie bestrafen diejenigen, die ihre Regeln
übertreten usw.»29 Nach dieser Gegenüberstellung von theistischer Idee
und Religion kommt Ya zu folgendem Schluss: «Allgemein gesprochen:
alle religiös Gläubigen sind Theisten, aber nicht alle Theisten sind religiös
Gläubige.»30

Feudalistischer Aberglaube und Religion sind für Ya auch nicht
dasselbe:

Feudalistischer Aberglaube unterscheidet sich von Religion... Solche Praktiken wie

Ahnenverehrung, Gebet um Leitung und Führung durch Götter, Krankenheilung



138 NORBERT MEIENBERGER

durch das Austreiben böser Geister, das Herausfinden glückbringender Zeiten für
bestimmte Handlungen, Wahrsagerei, Physiognomik, Geomantie, die Wahl günstiger
Plätze fur Gebäude, die Verehrung von Nebengöttern in eigenen Tempeln (wie den

Tempeln des Gebirgsgottes, des Gottes der Erde, des Drachenkönigs usw.) und die
Aktivitäten der reaktionären Geheimgesellschaften gehören alle in die Kategorie des

feudalistischen Aberglaubens."

Ya erklärt sodann, weshalb er nicht einfach von Aberglauben, sondern
von «feudalistischem» Aberglauben spricht. Er gibt zu bedenken, all die
oben erwähnten «abergläubischen Aktivitäten» seien im allgemeinen
«am Rande der feudalen Gesellschaft» Chinas entstanden und «von den
herrschenden Klassen der Feudalgesellschaft» ausgenützt worden. Aus
diesem Grunde nennt er diese Aktivitäten «feudalistischen Aberglauben»,

und damit will er diesen «von der theistischen Idee und der
Religion» unterscheiden.32 Er unterlässt es dann allerdings, den Begriff des
feudalistischen Aberglaubens genauer vom Begriff der theistischen Idee
abzugrenzen. Wir können lediglich vermuten, dass Ya im «feudalistischen»

Aberglauben eine ganz spezielle, unter den Han-Chinesen - d.h.
den Chinesen im engeren Sinne des Wortes - verbreitete Ausprägung von
Theismus erblickt, die für China derart bedeutsam ist, dass ihre Hervorhebung

als eine besondere Form des allgemeinen Aberglaubens seines
Erachtens gerechtfertigt ist.

Seine Gegner waren diesbezüglich anderer Meinung. You Xiang und
Liu Zhunwang z.B. vertraten die Auffassung, der wissenschaftlichen
Definition nach seien Religion und Aberglaube ein und derselbe Begriff mit
derselben Bedeutung und demselben Inhalt: «Beide bedeuten den Glauben

des Volkes an übernatürliche, mystische Kräfte und sind eine
Spiegelung der objektiven Welt im menschlichen Geist.»33 Im weiteren
versuchten sie, Ya Hanzhang zu belehren, wenn man schon einteilen wolle,
könne man allenfalls von primitiver und systematisierter Religion sprechen

und dann höchstens die Feststellung machen, dass nicht aller
Aberglaube systematisierte Religion sei. Ähnlich argumentierten Liang Hao
und Yang Zhen, zwei weitere Gegner, in einem Aufsatz, der am 20.
Dezember 1965, kurz vor dem eigentlichen Beginn der «Kulturrevolution»,
veröffentlicht wurde. Die Kritik an Ya war mittlerweile heftiger und
umfassender geworden. Die beiden Autoren warfen ihm beispielsweise vor,
er habe sich von der Lehre des historischen Materialismus abgewendet, er
habe geleugnet, dass Religion im wesentlichen Opium des Volkes sei ; und
er habe die Zugehörigkeit der Religion zur reaktionären Klasse
vertuscht.34

Wir wollen uns nicht mit diesen und anderen Vorwürfen auseinander-



RELIGIONSKRITIK UNTER MAO 139

setzen, sondern uns erneut nur der Frage zuwenden, welche Haltung
Liang und Yang der bekannten Einteilung von Ya gegenüber einnahmen.
Sie erörtern dieses Problem ausführlich im zweiten Teil ihres Aufsatzes
unter dem programmatischen Titel: «Religion, Theismus und Aberglaube

sind dasselbe». Darin beschuldigen sie Ya, er teile die Religion
willkürlich in drei Teile auf und zerschneide auf diese Weise ein Ganzes
künstlich in verschiedene Teile.35 Das gebe aber keinen Sinn. Marx,
Engels, Lenin, Stalin und Mao hätten, wenn sie religiöse Fragen behandelten,

Religion und Aberglauben niemals willkürlich voneinander getrennt,
und noch viel weniger hätten sie je gesagt, dass der Aberglaube drei Teile
umfasse - Theismus, Religion und Aberglaube.36.

Im weiteren sind sie der Meinung, dass Theismus religiöser Aberglaube
sei und dass Religion und Theismus deshalb grundsätzlich nicht

voneinander getrennt werden könnten. Liang und Yang geben indessen zu,
dass zwischen Religion und Aberglauben ein kompliziertes Verhältnis
bestehe. In der «primitiven Gesellschaft» seien «Religion und Aberglaube
vollkommen ein und dieselbe Sache»; im Verlauf der Geschichte aber
hätten sich «die Religionen der modernen Gesellschaft aus den Grundlagen

der Religionen der primitiven Gesellschaft entwickelt»; das habe
schliesslich zu verschiedenen Formen des Aberglaubens geführt. Dabei
kommen sie zu folgendem Schluss: «Die Religion ist eine systematischere
und verfeinerte Form des Aberglaubens, während der allgemeine
Aberglaube aus rohen Brocken undurchdachter Religion besteht.»37 Diese
Formulierung stimmt inhaltlich mit dem Konzept von «primitiver» und
«systematisierter» Religion überein, das You und Liu, die beiden andern
erwähnten Gegner von Ya, in die Diskussion eingebracht haben.

Wir könnten uns nun der Frage zuwenden, ob Ya mit seiner Dreiteilung,

ihrer Begründung und ihrer Auswirkung tatsächlich, wie ihm angelastet

wurde, «in vieler Hinsicht die Linie der Grundprinzipien des

Marxismus-Leninismus verlassen und ein eigenes System religiöser Anschauungen

gebildet hat»,38 oder ob Ya recht hat, wenn er die Behauptung
seiner Gegner zurückweist, sie - und nicht er - seien die wirklichen Vertreter
der «marxistisch-leninistischen Ansicht von Religion».39

Die Beantwortung dieser Frage würde diesen Aufsatz nicht in die
gewünschte Richtung führen und kann daher ausgeblendet werden. Wir
möchten zu diesem Thema lediglich festhalten, dass beide Seiten, sicherlich

zu Beginn der Kontroverse, als sie noch nicht voller Polemik war, sich
selbst als wahre Marxisten betrachteten und zweifellos der Meinung
waren, unter Berücksichtigung der konkreten Situation in China korrekte
marxistische Religionskritik zu betreiben.



140 NORBERT MEIENBERGER

Eine andere Frage ist für uns von grösserem Interesse, die Frage nämlich,

weshalb es überhaupt unter den chinesischen Kommunisten zu dieser

Diskussion in dieser Form kommen konnte. Um diese Frage zu
beantworten, wird es notwendig sein, die Geschichte der KPCH zu konsultieren.

Dazu eignet sich die jüngste Selbstdarstellung, die «Resolution über
einige Fragen in unserer Parteigeschichte seit der Gründung der Volksrepublik

China» vom 27. Juni 1981, vorzüglich, weil sie zwei Abschnitte
enthält, die zur Abklärung des fraglichen Sachverhalts von fundamentaler
Bedeutung sind. Als die KPCH an die Macht kam, nahm sie sich vor,
zunächst einmal die Produktionsverhältnisse zu verändern, d.h. bestehende
feudalistische und kapitalistische Produktionsverhältnisse in sozialistische

umzuwandeln. Im Verlauf dieses mehrjährigen, als Klassenkampf
geführten Prozesses wurden die Eigentumsverhältnisse grundlegend
verändert, indem aus dem Privateigentum an Produktionsmitteln schrittweise

Staats- oder Kollektiveigentum wurde.
Mit der Herstellung sozialistischer Produktionsverhältnisse im ganzen

Lande waren die Vertreter des Feudalismus und des Kapitalismus im
grossen und ganzen faktisch entmachtet, so dass auch der Klassenkampf
dementsprechend an Bedeutung verlor und der Schwerpunkt der Arbeit
verlagert werden konnte. Nach dem Verständnis der Kommunisten sollten

ja die neuen Produktionsverhältnisse die Voraussetzung für die
Weiterentwicklung der Produktivkräfte bzw. für die Verbesserung der
materiellen und geistigen Lebensbedingungen bilden. Mit andern Worten:
Nach dem Abschluss der ersten Phase der sozialistischen Revolution sollten

Fragen der wirtschaftlichen Entwicklung - allgemeiner ausgedrückt:
Fragen der sozialistischen Modernisierung- in den Brennpunkt des Interesses

geraten.
Diese Zäsur war 1956 erreicht: Aufdem VIII. Parteitag im September

1956 wurde festgestellt, dass in China «grundlegend das sozialistische
System errichtet» worden sei.40 Es wurde zwar auch vermerkt, dass die
Partei «für die endgültige Beseitigung des Ausbeutungssystems und
weiterhin für die Liquidierung der Reste der konterrevolutionären Kräfte»
kämpfen müsse; doch gleichzeitig wurde erklärt, dass dies inskünftig nicht
mehr die Hauptaufgabe der Partei sein sollte: «Den hauptsächlichen
inländischen Widerspruch sah man nicht mehr im Widerspruch zwischen
Arbeiterklasse und Bourgeoisie, sondern im Widerspruch zwischen dem
Verlangen des Volkes nach rascher wirtschaftlicher und kultureller
Entwicklung einerseits und der Lage, dass unsere Wirtschaft und Kultur diese
Bedürfnisse nicht befriedigen konnten. Zur Hauptaufgabe des Volkes des

ganzen Landes wurde erklärt, mit konzentrierter Kraft die gesellschaftli-



RELIGIONSKRITIK UNTER MAO 141

chen Produktivkräfte zu entwickeln, die Industrialisierung des Landes
voranzutreiben und den wachsenden materiellen und kulturellen Bedürfnissen

des Volkes allmählich gerecht zu werden. Obwohl es noch
Klassenkämpfe gebe und die demokratische Diktatur des Volkes weiter
verstärkt werden müsse, bestehe deren grundlegende Aufgabe darin, unter
den neuen Produktionsverhältnissen die Produktivkräfte zu schützen und
zu entwickeln.»41

Ob sich Mao mit der Linie des VIII. Parteitags, die in der «Resolution»

von 1981 als «korrekt» bezeichnet wird, voll identifizierte, ist von
Aussenstehenden nicht exakt auszumachen. Doch es gibt keine Anhaltspunkte

für die Annahme, dass sich Mao ihr widersetzt hätte. Spätere
Äusserungen Maos lassen eher vermuten, dass er diese Linie damals befürwortete.

Im Frühjahr 1957, so heisst es in der «Resolution», habe Genosse
Mao erklärt, «die richtige Behandlung der Widersprüche im Volk sei der
Hauptinhalt des politischen Lebens» in der Volksrepublik; und 1958 habe

er vorgeschlagen, «den Schwerpunkt der Arbeit von Partei und Staat
auf die technische Revolution und den sozialistischen Aufbau zu
verlagern.»42

Mao soll 1957 allerdings auch gesagt haben, der Widerspruch
zwischen dem Proletariat und der Bourgeoisie sei nach wie vor der
Hauptwiderspruch, womit er sich eindeutig von der 1956 aufgestellten Parteilinie

distanzierte. Diese und andere Äusserungen werden Mao in der
«Resolution» zur Last gelegt. Dabei wird daraufhingewiesen, dass Mao
immer mehr und gravierendere «linke» Fehler beging: «Aufder 10. Plenartagung

des VIII. Zentralkomitees im September 1962 verabsolutierte
Genosse Maozedong den Klassenkampf, der in der sozialistischen Gesellschaft

nur noch in einem bestimmten Umfang existiert, übertrieb ihn und
ging über seine bereits im Jahre 1957 aufgestellte These, dass der Widerspruch

zwischen dem Proletariat und der Bourgeoisie nach wie vor der
Hauptwiderspruch in der chinesischen Gesellschaft sei, noch hinaus. Er
behauptete sogar, die gesamte Geschichtsperiode des Sozialismus
hindurch existiere die Bourgeoisie und strebe eine Restauration des Kapitalismus

an; von daher sei die Wurzel des Revisionismus innerhalb der Partei

zu suchen.»43
Damit haben wir den Hintergrund kennengelernt, vor dem sich die

Diskussion zwischen Ya Hanzhang und seinen Gegnern abspielte: Ya
stand wahrscheinlich Politikern wie Liu Shaoqi und Deng Xiaoping nahe,
die an der Parteilinie von 1956 festhalten wollten, während seine Gegner
offensichtlich an den linksradikalen Ideen des alternden oder
«kulturrevolutionären» Mao Gefallen fanden und sich an ihm orientierten. Die Art



142 NORBERT MEIENBERGER

und die Heftigkeit des Kampfes zwischen Ya und seinen Gegnern
widerspiegeln somit sowohl die unterschiedliche Beurteilung des
Entwicklungsstandes und des Charakters der sozialistischen Revolution unter den
Führern der KPCH als auch die heillose Zerrissenheit in der Parteileitung
mit ihren verheerenden Folgen. Fassen wir zusammen: Ya Hanzhang
glaubte, die Kommunisten hätten den Klassenkampf in den fünfziger Jahren

grundsätzlich zu ihren Gunsten entschieden. Religion war zum Tode
verurteilt, ihr Ableben eine Frage der Zeit, die durch geschickte Propaganda

und «Erziehung zum Atheismus» im wesentlichen auf friedliche
Weise, unter Wahrung der verfassungsmässig garantierten Religionsfreiheit

und ohne «jede Verletzung der Gefühle der Gläubigen» abgekürzt
werden konnte.44

Diese Einschätzung erlaubte eine gewisse Grosszügigkeit im Kampf
gegen den Aberglauben. Anhänger von «Weltreligionen» oder «legitimen»

Religionen sollten nicht unterdrückt werden, sofern sie die Religion
nicht als Deckmantel für konterrevolutionäre Zwecke missbrauchten.
Auch die vielen Chinesen, die dem «feudalistischen Aberglauben»
huldigten, sollten ohne Gewalt von ihren Fesseln befreit werden; und jene,
die «Nutzniesser» dieses Aberglaubens waren, sollten umerzogen und nur
dann eliminiert werden, wenn sie unverbesserlich waren oder sich als

Werkzeuge der verbliebenen konterrevolutionären Kräfte entpuppten.
Ya ärgerte sich insbesondere über jene, die aus dem «feudalistischen

Aberglauben» Nutzen zogen und sich berufsmässig für ihn einsetzten. In
diesen Leuten erblickte er besonders widerliche Parasiten der Gesellschaft;

und ihnen gegenüber war er nicht geneigt, Milde walten zu lassen,
vielleicht deshalb nicht, weil er der Ansicht war, dass sie viel grösseren
Schaden anrichteten als die Amtsträger der «legitimen» Religionen.

Hinter der Einteilung von Ya steckt somit wahrscheinlich die Absicht,
aus der Welt des Aberglaubens ein besonders gefährliches Element zu
isolieren und unschädlich zu machen. Mit dem Begriff des «feudalistischen
Aberglaubens» hatte er ein religionskritisches Instrument in der Hand,
das ihm gegebenenfalls erlauben sollte, gegenüber den «Nutzniessern»
dieses Aberglaubens Zwangsmassnahmen anzuwenden bzw. diktatorisches

Vorgehen zu rechtfertigen. Ya schrieb diesbezüglich: «Vor der
Befreiung unseres Landes hatten wir eine Anzahl berufsmässiger Vertreter
des feudalistischen Aberglaubens (Zauberinnen, Zauberer, Professoren
der Geomantie, Wahrsager usw.), die durch die Ausnützung des
feudalistischen Aberglaubens ihren Tätigkeiten nachgingen. Sie vergifteten nicht
nur das Denken des werktätigen Volkes und betrogen es um Geld und
Gut, sondern sie verursachten laufend Todesfälle unter der werktätigen
Bevölkerung.»45



RELIGIONSKRITIK UNTER MAO 143

Seine Gegner waren der Ansicht, dass es nicht zulässig sei, eine
Dreiteilung des Aberglaubens vorzunehmen und dass der Aberglaube in all
seinen Ausprägungen viel gefährlicher sei, als Ya annehme. Sie vertraten
mit Mao - dem «kulturrevolutionären» Mao - folgenden Standpunkt:
«Während der gesamten Übergangszeit vom Kapitalismus zum Kommunismus

werden Klassen, Klassengegensätze und Klassenkampf weiterbestehen.

Der Klassenkampf in der Übergangszeit wird sich notwendigerweise

in der Religion widerspiegeln.»46 Mit dieser Auffassung war es
jederzeit möglich, in religiöser Betätigung jeglicher Art konterrevolutionäres

Gebaren zu wittern, das verfassungsgemäss gewaltsam unterdrückt
werden konnte. Die Gegner von Ya waren somit in ihrer Haltung im
Kampf gegen Religion bzw. Aberglauben nicht nur viel radikaler; sie

wollten diesen Kampfauch viel umfassender führen und warfen Ya vor,
er bevorzuge bekannte und etablierte Religionen und ihre Anhänger, d.h.
die Katholiken, die Protestanten, die Buddhisten, die Moslems und die
Taoisten.47 You Xiang und Liu Zhunwang Hessen in diesem Zusammenhang

verlauten:

Wir sollten die Massen nicht besonders scharf anfassen, wenn sie an den Küchengott
oder Torgott glauben, und wir sollten nicht sanfter vorgehen, wenn sie an Gott, Buddha

oder Genien glauben. Wir können ihrem religiösen Aberglauben nur durch
Überredung und Erziehung begegnen. Wir dürfen ihn nicht durch Regierungsverordnungen

verbieten.
Bei diesem Vorgehen werden diejenigen, die an Gott, Buddha usw. glauben, nicht

bevorzugt, und wir tun auch nichts, was diejenigen, die an Küchen- und Torgötter
glauben, kränken würde.48

Zusammenfassung und Schluss

Die KPCH hat, wie wir feststellen konnten, unter der Führung von Mao
Zedong grundsätzlich die von Marx, Engels und Lenin vertretenen
Ansichten über das Wesen der Religion übernommen und konsequenterweise

auch marxistisch-leninistische Religionskritik und Religionspolitik
betrieben. Religion wird nach dieser Auffassung als ein Bestandteil des
Überbaus betrachtet, der im Laufe der Entwicklung der Geschichte der
Menschheit, die weltweit zur Verwirklichung einer kommunistischen
Gesellschaftsordnung führen wird, absterben wird.

Die chinesischen Kommunisten haben sich wie die Kommunisten
anderswo bemüht, die weltgeschichtliche Entwicklung und damit auch das
Absterben der Religion voranzutreiben, indem sie zum Beispiel die Gläu-



144 NORBERT MEIENBERGER

bigen von imperialistischen und feudalistischen Einflüssen zu befreien
versuchten, die religiöse Tätigkeit der Gläubigen in Übereinstimmung
mit dem verfassungsmässig verankerten Grundsatz der Religionsfreiheit
begrenzten, und indem sie bestrebt waren, den Gläubigen den illusionären

Charakter der Religion vor Augen zu führen und sie zum Atheismus
zu erziehen.

Diese religionspolitischen Massnahmen sollten unter Vermeidung
von Zwang durchgeführt werden. Die Anwendung von Gewalt war nur
erlaubt, wenn nach Ansicht der KPCH Religion zu konterrevolutionären
Zwecken missbraucht wurde. Die Praxis liess diesbezüglich die Theorie
oft weit hinter sich: Erstens hatten nicht alle Kommunisten in gleicher
Weise Verständnis für die Gläubigen ; und zweitens wurden nach der
Verabsolutierung des Klassenkampfs unter dem alternden Mao, die zur
«Kulturrevolution» von 1966-1976 führte, zahllose Gläubige als
Konterrevolutionäre betrachtet und als solche erbarmungslos verfolgt.

Aufdem 3. Plenum des XI. Zentralkomitees Ende 1978 hat die KPCH
unter dem massgebenden Einfluss von Deng Xiaoping den Schwerpunkt
der Arbeit auf die sozialistische Modernisierung verlagert, wodurch der
Klassenkampf an Bedeutung verlor. Gleichzeitig wurde der Gedanke der
Einheitsfront wiederbelebt, wonach die KPCH bereit war, mit allen zu
kooperieren, mit denen ein Zusammenschluss möglich war.

Dieses Konzept entspricht der Linie des VIII. Parteitags von 1956 und
ist somit nicht so sehr eine grosse Neuerung als vielmehr eine Wiederherstellung

der alten Ordnung, wodurch normale Verhältnisse geschaffen
wurden, wie sie nach dem Verständnis der neuen Führung bereits 1956
bestanden. Die Gläubigen haben zur Zeit des VIII. Parteitags im allgemeinen

innerhalb des Rahmens der sozialistischen Gesellschaftsordnung die
Möglichkeit gehabt, vom Recht auf Religionsfreiheit tatsächlich auch
Gebrauch zu machen. Unter Deng Xiaoping haben sie diese Möglichkeit
wieder erlangt.

Religiöse Fragen sind für Mao und seine Nachfolger im allgemeinen
allerdings nicht von zentraler Bedeutung gewesen. Die Führer der VR
China haben sich in erster Linie um den Aufbau einer sozialistischen
Gesellschaftsordnung gekümmert und dabei zuerst die Produktionsverhältnisse

verändert und anschliessend die Entwicklung der Produktivkräfte zu
fördern versucht.



RELIGIONSKRITIK UNTER MAO 145

Anmerkungen

1 Als hervorragende Einführung in die neuere Geschichte Chinas eignet sich die Lektüre
The Rise ofModern China von Immanuel C.Y. Hsü.

2 Mit dieser Thematik befasst sich Benjamin Schwartz in seiner Arbeit In Search of
Wealth and Power - Yen Fu and the West.

3 Zum Verständnis dieser Bewegung empfiehlt sich die Lektüre von Chow Tse-tsung
über The May Fourth Movement.

4 Einblick in die Geschichte der KPCH gewährt z.B. James Pinckney Harrison in: A

History ofthe Chinese Communist Party. 1921-72 - The Long March to Power.
5 Das Zitat findet sich in der Schrift «Über die demokratische Diktatur des Volkes»

vom 30. Juni 1949 in: Mao Tse-tung, Ausgewählte Werke, Band IV, S. 441 (in der
Folge abgekürzt; z.B. MAW, IV, 441).

6 Den besten Einblick in das Leben der KPCH in den dreissiger Jahren gewährt nach
wie vor das Werk von Edgar Snow (Red Star Over Chinai, das u.a. auch Angaben zur
Biographie von Mao enthält. Die Zitate sind der im Literaturverzeichnis erwähnten
deutschen Taschenbuchausgabe entnommen und werden abgekürzt wie folgt
wiedergegeben: Snow, 132 f.

7 Snow, 134.
8 Snow, 134 f.
9 Snow, 131-152.

10 Snow, 136f.
11 Snow, 158.
12 MAW, I, 45f.
13 MAW. I, 46 f.
14 MAW, 1,48.
15 MAW, 1,48.
16 MAW, 1,49.
17 Donald E. Maclnnis, Religionspolitik im kommunistischen China - Theorie und Pra¬

xis in Dokumenten, S. 32 (in der Folge einfach: Maclnnis).
18 MAW, V, 439f.
19 MAW. II, 422f.
20 Maclnnis, 25.
21 Maclnnis, 55.
22 Maclnnis, 55.
23 Maclnnis, 56.
24 Maclnnis, 58.
25 Maclnnis, 59.
26 Dieser Aufsatz ist nicht in der «Renmin Ribao» erschienen. Ya und seine Gegner ha¬

ben ihre Kontroverse in verschiedenen Zeitungen und Zeitschriften ausgetragen. Mac
Innis gibt im «Quellenverzeichnis» (341-344) jeweils an, wo die von ihm ausgewählten

Dokumente erschienen sind. Aus diesem Grunde wird im folgenden darauf
verzichtet, jedesmal auch noch den Quellennachweis zu liefern, wenn das Dokument der
Sammlung von Maclnnis entnommen ist.

27 Maclnnis, 66.
28 Maclnnis, 67.
29 Maclnnis, 67.



146 NORBERT MEIENBERGER

30 Maclnnis, 67.
31 Maclnnis, 68.
32 Maclnnis, 68.
33 Maclnnis, 64.
34 Maclnnis, 100.
35 Maclnnis, 95.
36 Maclnnis, 97.
37 Maclnnis, 98.
38 Maclnnis, 101.
39 Maclnnis, 64.
40 Resolution über einige Fragen zur Geschichte der KP Chinas seit 1949. (angenommen

von der 6. Plenartagung des XI. Zentralkomitees der Kommunistischen Partei Chinas
am 27. Juni 1981), S. 25 (in der Folge einfach: Resolution).

41 Resolution. 26.
42 Resolution. 28.
43 Resolution. 33 f.

44 Maclnnis, 60.
45 Maclnnis, 69.
46 Maclnnis, 72.
47 Maclnnis, 100.
48 Maclnnis, 106.

Literatur

Chow Tse-tsung, The May Fourth Movement - Intellectual Revolution in Modern
China. Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, 1964 (Second Printing),
XV + 486 p.

Harrison, James Pinckney, The Long March to Power - A History ofthe Chinese
Communist Party. 1921-72. Macmillan. London, New York, etc., 1972, XVII + 647 p.

Hsü, Immanuel C. Y., The Rise ofModern China. Oxford University Press, New York,
London, Toronto, 1970, XXII + 830 p.

MacInnis, Donald E., Religionspolitik im kommunistischen China- Theorie und Praxis
in Dokumenten. Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 1974, 350 S. (Leicht gekürzte
Ausgabe des Originals: Religious Policy and Praxis in Communist China - A

Documentary History. Macmillan, New York, 1972).
Mao Tse-tung, Ausgewählte Werke. Verlag für fremdsprachige Literatur, Peking, 1968

(Band 1 und 2), 1969 (Band 3 und 4), 1978 (Band 5), 412, 560, 345, 495, 594 S.

Resolution über einige Fragen zur Geschichte der KP Chinas seit 1949 (Angenommen von
der 6. Plenartagung des XI. Zentralkomitees der Kommunistischen Partei Chinas am
27. Juni 1981), Verlag für fremdsprachige Literatur, Beijing, 1981, 143 S.

Schwartz, Benjamin, In Search of Wealth and Power - Yen Fu and the West. Harper
Torchbooks, New York, Evanston, London, 1969, XVI + 298 p. (Ursprünglich
veröffentlicht von der Belknap Press der Harvard University Press, 1964).

Snow. Edgar, Roter Stern über China - Mao Tse-tung und die chinesische Revolution.
Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main, 1974, 510 S. (Titel der Originalausgabe:

Red Star Over China, zuerst erschienen bei Random House, 1938).


	Religionskritik unter Mao

