
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 39 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Wer diese Menschheit zerstört... : zu Han Yu's Frage im Tian Shuo des
Liu Zongyuan

Autor: Schumacher, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT...

Zu Han Yu's Frage im Tian Shuo des Liu Zongyuan

Jörg Schumacher

Zu Beginn des 9. Jh. fand, vermutlich in Chinas damaliger Hauptstadt
Chang'an, ein denkwürdiges Gespräch statt. Es beginnt mit der ungeheuerlichen,

aber schlüssigen Darlegung, dass einer, der die Menschheit
zerstört, dafür mit dem Lohn des Himmels rechnen darf. Der Form nach eine
Anfrage, ist sie uns nur durch den überliefert, der geantwortet hat. Er muss
auf seine Antwort stolz gewesen sein. Jedenfalls ist sie schön und einfach.
Der Himmel, stellte er fest, sei nicht mehr als «das Dunkle da oben», von
dem aber sei weder Belohnung noch Strafe zu erwarten.

Die Anfrage ist etwas komplizierter, aber zur eigentlichen Herausforderung

wird sie vor allem durch den, der sie gestellt hat: Han Yu
(768-824), steinerne Symbolfigur der konfuzianischen Staatsdoktrin, zu
Lebzeiten nicht von allen ernst genommener Lehrer der Nation ' und
erklärter Buddha- und Laozi-Gegner2. Seine besondere Stellung hat es mit
sich gebracht, dass man nicht mit allen Aspekten seines Schaffens gleich
gut vertraut war. Seine Untersuchungen Über das Dao*, Über die
menschliche Natur* und dergleichen erfuhren während Jahrhunderten alle

erdenkliche offizielle Förderung. An unterhaltsameren Sachen war die
Trauerklageför das Krokodil* verbreitet, während etwa die Beschreibung
eines Bildes6, oder die Biographie des Wang Chengfu1 bereits weniger
grosse Auflagen erzielten. Das eine verdankt man übrigens Han Yu's
Spielleidenschaft8, das andere seinem gänzlich unorthodoxen Interesse9

an einem Maurer.
Wieder andere Schriften gingen entschieden über das Mass von dem

hinaus, was selbst liberale Denker für gesellschaftsfähig hielten und blieben

eigentliche Liebhabersache. Hierher gehört die sarkastische Biographie

des Herrn Mao Ying>0, eines Unbekannten, der sich bei näherem
Betrachten als Herr Pinsel entpuppt, bereit, mit seinen drei Freunden:
Papier, Tuschestift und Tuschestein, eine ungewöhnliche Reise durch Chinas

Geschichte zu unternehmen. Hierher gehört wohl auch unser Tian
Shuo (Eine Theorie über den Himmel). Schliesslich hat auch vielen
Gedichten Han Yu's seit jeher der Rufdes Sonderbaren angehaftet, darunter
den beiden Meditationen über den Zahnausfall11 und das Schnarchen11.
Und dann sind da auch noch die niemals verstummten Gerüchte über sei-



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 55

ne Kontakte mit buddhistischen Mönchen13 sowie über seine Versuche,
das Leben mithilfe von Pharmaka zu verlängern14.

Das Tian Shuo ist durch Han Yu's Freund und Gegenspieler Liu
Zongyuan (773-819) überliefert. Liu ist ebenfalls ein Literat erster Güte,
als Denker fortschrittlicher, aber insgesamt, wohl auch nach eigenem
Ermessen15, weniger bedeutend als Han Yu. - Zurück zu Han Yu. Wie
immer man seinem Werk inhaltlich gegenüberstand, dass er einer der
Sprachgiganten der chinesischen Geschichte war, ist niemals ernsthaft in
Frage gestellt worden16, zumindest seit der Wiederentdeckung seines
Werks durch den eminenten Song-Prosaisten Ouyang Xiu17. Han Yu wird
in China bis heute emsig gelesen, wobei es nicht ohne Ironie bleibt, dass

noch immer jene Stücke im Vordergrund stehen, für deren Ideologie man
eigentlich nichts mehr übrig hat. Sie sind einfach am bekanntesten. Als
Denker ist Han Yu dagegen weniger Aufmerksamkeit zuteil geworden.
Man interessiert sich mehr für Liu Zongyuan und macht allenfalls ihn
zum Ausgangspunkt einer Diskussion über Han Yu. Im Fall des Tian
Shuo ist dies allerdings einigermassen naheliegend, da es wie gesagt nur
in den Werken Liu's erscheint.

Die wichtigste neuere Auseinandersetzung über das kleine Werk findet

man in Hou Wailu's Geschichte des chinesischen Denkens, und dort
nimmt es einen recht wichtigen Platz ein. Zunächst einfach deshalb, weil
Eine Theorie über den Himmel, wenn auch in aller Kürze, tatsächlich eine

Theorie darstellt18. Das ist in China ja durchaus ungewöhnlich. Die
meisten bedeutenden Leistungen chinesischen Denkens sind aus einem
äusseren Anlass entstanden und mit diesem in irgendeiner Weise
verflochten. Der Form nach handelt es sich um Briefe, Memoranden, Nachrufe

usw.19 Im übrigen ist es Hou's erklärte Absicht, am Beispiel des Tian
Shuo zu zeigen, dass Philosophie nur «die Fortsetzung und Erweiterung
eines politischen Kampfes» war20. Denn zur fraglichen Zeit hatte ein
Umsturz stattgefunden. Während sich Han Yu von der sog. Wang Shuwen-
Faktion distanzierte, machte Liu Zongyuan mit. Der Umsturz scheiterte,
Liu und seine Freunde wurden ins Exil abgeschoben. Liu's Standpunkt im
Tian Shuo soll beweisen, dass er und seine Freunde sich nicht beeindruk-
ken Hessen und den eingeschlagenen Weg weiterverfolgten21. Hou führt
seine Untersuchung bis hierher, was aufschlussreich war, aber nicht weiter,

was schade ist. An der Argumentation Han Yu's ist er nicht interessiert.

Schon Liu Zongyuan hatte sie sinngemäss auf jenes Stichwort reduziert,

das in der modernen marxistischen Kritik des Konfuzianismus zum
Reizwort schlechthin geworden ist: tianming, das Schicksal. Liu lehnte
das tianming ab, und präzisierte, was er ablehnte: die «Vorbestimmung



56 JÖRG SCHUMACHER

des Menschen durch den Himmel»22. Damit hat er eine neue Definition
gegeben, die zugleich eine neue Sicht ist23. Kein Zweifel: Liu ist nach
heutiger Auffassung moderner, und das aufzuzeigen, ist von grossem Interesse.

Mich selber hat am Tian Shuo dennoch von Anfang an eher die Seite
Han Yu's interessiert, ganz einfach, weil ich die Frage besser finde als die
Antwort. Denn über die Antwort ist sich heute mehr oder weniger jedermann

einig, während die Frage nichts an Schärfe verloren hat, beinhaltet
sie doch, dass menschliche Arbeit (und damit menschliche Zivilisation)
notwendigerweise immer auch ein Akt der Zerstörung ist. Anschauungsmaterial

hat man ja unterdessen genug. Insoweit hat sich wenigstens die
Frage erübrigt, ob Han Yu's Darlegung nur intellektuelle Spielerei sei.

Die wenige Literatur, die aus dem Westen über das Tian Shuo
vorliegt, scheint sich um solche Aspekte ebenfalls wenig zu kümmern. Im
Brennpunkt des Interesses stehen eher Politik und Daten24. Die einzige
grössere Arbeit, von H.G Lamont, gewährt der mittelbaren Vorgeschichte

und der unmittelbaren Nachgeschichte den meisten Raum. Diese
Nachgeschichte besteht im wesentlichen im Tian Lun des Liu Yuxi
(772-842). Zwar hielt Liu Zongyuan die Abhandlung seines Freundes
nach eingehendem Studium nur für eine lange «Anmerkung zu meinem
Tian Shuo»15, doch lässt sich das in der Retrospektive kaum aufrechterhalten.

In dieser Hinsicht ist Lamonts Studie verdienstvoll. Dagegen
bedürfen seine Ausführungen zum Text selber, ebenso wie zu den damit im
Zusammenhang stehenden Materialien, der Ergänzung und der Korrektur.

Einmal, weil er wichtigste Materialien gar nicht kennt, zum andern,
weil jene, die er beibringt, durch zahllose Übersetzungsfehler entstellt
sind, im Fall des überaus interessanten Beitrags von Lin Shu (1852-1924)
bis zur Unkenntlichkeit26. Dies bedingt wohl mit, dass er Han Yu's
Darlegung «bis zu einem gewissen Grad einen Fehlschlag» und überhaupt
«etwas unklar» findet27.

Das Tian Shuo bedarfeiner längeren Untersuchung. Im Hinblick darauf

beschränke ich mich hier auf die Übersetzung des Textes und einiger
Materialien, nebst Hinweisen, warum sie mir wichtig erscheinen28.
Zunächst das Tian Shuo selbst29.

EINE THEORIE ÜBER DEN HIMMEL30 (814)31 HAN YU/LIU ZONGYUAN

[Frage]:
Han Yu sprach zu mir, Liuzi: «Kennen Sie [schon meine] Theorie über den Himmel?

Ich möchte Ihnen [meine] Theorie über den Himmel darlegen. Einer ist sehr
krank, erschöpft, beleidigt, hat Hunger, friert. Da schaut er zum Himmel auf und



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 57

schreit: <Wer dem Volk schadet, wird üppig gedeihen, doch wer ihm nützt, muss es

bereuen32. >Und nochmals schaut er zum Himmel aufund schreit: <Warum lässt [du]
es zu solch grenzenlosem Unrecht33 kommen?) Keiner, der so spricht, vermag den

Himmel zu kennen.
Denn [sieh doch]: Wenn die Früchte aufden Bäumen und in der Erde, wenn

Getränke und Speisen verderben, werden sie von Ungeziefer belebt; wenn beim
Menschen die Zirkulation der Blut- und Energiewege behindert ist oder zum Stillstand
kommt und sich Furunkeln, Geschwüre, Lymphdrüsenschwellungen34 und Hämorrhoiden

bilden, wird er von Ungeziefer belebt. Wenn der Baum fault, dringt der
Holzwurm ein, wenn das Gras modert, fliegt der Leuchtkäfer daraus hervor35. Wird [das

Ungeziefer] etwa nicht immer dann hervorgebracht, nachdem etwas verdirbt36?
Wenn die Dinge verderben, wird daraus das Ungeziefer geboren37; wenn der Ur-
atem38 und Yin und Yang verderben, wird daraus der Mensch geboren. Ist das

Ungeziefer einmal geboren, so verderben die Dinge immer weiter, sie werden von ihm
zerfressen, sie werden von ihm durchlöchert, und das Unheil39, welches das Ungeziefer

über die Dinge bringt, wird immer grösser. Falls nun einer imstande ist, [das
Ungeziefer] zu beseitigen, so hat er sich gegenüber den Dingen ein Verdienst erworben;
falls er es [andererseits] hegt und vermehrt, so ist er der Dinge Feind.

Die Menschen ihrerseits verderben den Uratem und Yin und Yang immer weiter:
sie machen sich Felder urbar, sie holzen die Wälder ab, sie bohren Quellen an, um
aus Brunnen zu trinken, sie graben Gräber, um den Toten das Geleit zu geben, ja sie

höhlen [die Erde] zu Latrinen aus; sie errichten Schutzwälle, Stadtmauern, Hochpavillons,

Erholungsstätten; sie stechen Flüsse, Bewässerungsgräben und Reservoire;
sie nehmen sich Feuer vom Holz, um zu kochen, sie schmelzen Metall, um es in
Formen zu giessen, sie brennen [Ton] und schleifen [Jade]. Es ist ein Jammer: niemals
lassen sie die zehntausend Dinge auf Himmel und Erde zu sich selber finden40. Ihr
zorniges Klopfen nimmt kein Ende; unaufhörlich greifen sie an, beschädigen, zerstören,

stiften Unordnung. Übersteigt denn das Unheil, welches sie über den Uratem und
Yin und Yang bringen, nicht alles, was das Ungeziefer tut?

Wenn es einen gibt, der diese Menschen zu schädigen vermag, so dass sie Tag um
Tag spärlicher41, Jahr um Jahr weniger werden, und das Unheil, welches sie über
Uratem und Yin und Yang bringen, stetig abnimmt, so hat sich dieser nach meiner
Ansicht gegenüber Himmel und Erde ein Verdienst erworben ; wenn er sie [dagegen] hegt
und vermehrt, so ist er des Himmel und der Erde Feind. Nun vermag aber [wie gesagt]

keiner den Himmel zu kennen. Deshalb schreien sie zu ihm und klagen ihn an. Ich
bin der Ansicht, dass der Himmel ihr Schreien und ihre Anklage hören wird und dass

diejenigen, welche sich ein Verdienst erworben haben, darauf umso reicher belohnt,
während diejenigen, welche Unheil gestiftet haben, noch härter bestraft werden. Was
halten Sie von meinen Worten?»

[Antwort]:
Ich, Liuzi, spreche: «Das haben Sie doch sicherlich im Affekt42 geschrieben? Dabei

argumentieren Sie mit Geschick und Schönheit. Lassen Sie mich jedoch Ihre
Überlegungen zu Ende bringen.

Jenes Dunkle da oben nennt man gemeinhin43 den Himmel; jenes Gelbe da unten
nennt man gemeinhin die Erde; das Unbestimmte, welches zwischen beiden wohnt,
nennt man gemeinhin den Uratem; Kälte und Hitze [in ihrem jährlichen Wechsel]44



58 JÖRG SCHUMACHER

nennt man gemeinhin das Yin und Yang. Obwohl diese alle gross sind, unterscheiden
sie sich [ihrer Art nach] nicht von Früchten, Furunkeln oder Bäumen45. Angenommen,

jemand sei imstande, diejenigen zu beseitigen, die sie angreifen und aushöhlen,
könnten sie es ihm, da es doch Dinge sind, vergelten? Und wenn einer [jene Angreifer]
hegen und vermehren würde, könnten sie etwa Wut empfinden? Himmel und Erde
sind die grosse Frucht, der Uratem das grosse Furunkel, Yin und Yang der grosse
Baum. Wie sollten sie Verdienst belohnen und Unheil bestrafen? Das Verdienst ist

von sich aus Verdienst, das Unheil von sich aus Unheil46. Dafür auf Belohnung oder
Strafe zu hoffen, ist aberwitzig. [Zum Himmel] zu schreien und ihn anzuklagen, um
[schliesslich] aufsein Erbarmen und seine Güte zu hoffen, ist noch aberwitziger. Auch
wenn Sie auf Ihre Güte und Rechtschaffenheit vertrauen, und dass diese im Innern
[von Himmel und Erde] walten:47 [schlussendlich bleiben nur] das Leben und der
Tod. Was setzen Sie also Existenz und Untergang, Erfolg und Misslingen auf Früchte,
Furunkel und Bäume?»

Han Yu's Frage ist aufZerstörung ausgelegt und daher im Grunde un-
diskutierbar. Doch ist ihre Entwicklung von Interesse, der Wendepunkt,
von dem aus das Argument seinem fatalen Ende zugeführt wird: «Wird
Ungeziefer etwa nicht immer dann hervorgebracht, nachdem etwas
verdirbt? Wenn die Dinge verderben, wird daraus das Ungeziefer geboren,
wenn Uratem und Yin und Yang verderben, wird daraus der Mensch
geboren.» Hou Wailu hat zu Recht aufdie Mengzi'sche Manier dieser Stelle
hingewiesen48. Mit Mengzi'scher Manier will man etwa sagen: die Vorgabe

ist akzeptabel, was nachher kommt, ist Ansichtssache, und von einer
zwingenden Folge kann keine Rede sein. Nun lässt sich Han Yu's «Theorie

über den Himmel» aber zwanglos nacherzählen ohne sich auf logisch
dermassen anfechtbares Terrain zu begeben. Nur muss man dann in Worten

sagen, was Han Yu mit grösster Zurückhaltung nur impliziert: Schau
dir die Sache einmal vom Standpunkt des Himmels an. Sei selber einmal
Himmel: dann siehst du eine Menschheit, die dieser Erde, einem
Schwärm Insekten gleich, durchlöchert, aushöhlt und zerstört.

Vor dieser Art Planspiel mit dem Schicksal hatte Xunzi bereits über
ein Jahrtausend früher gewarnt, ebenfalls in einer Abhandlung über den
Himmel. «Der Edle», sagt Xunzi, «respektiert, was ihm zusteht, statt sich
nach dem zu sehnen, was dem Himmel zusteht49». Dabei hat er Liu Zong-
yuan's Standpunkt bereits in aller Klarheit vorweggenommen: «Kommen

Ordnung und Unordnung vom Himmel? Ich antworte, dass Sonne,
Mond und Sterne sich zur Zeit des Yu und zur Zeit des Jie50 aufdie gleiche
Art gedreht haben. Yu hat Ordnung gebracht, Jie Unordnung. Ordnung
und Unordnung kommen also nicht vom Himmel51.» Der Himmel, um
es nun in Liu's Worten zu sagen, ist nicht mehr als «das Dunkle da oben».
Doch Xunzi kann das nur akzeptieren, weil er Himmel und Menschen je



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 59

eine beider Veranlagungen entsprechende Domäne zusichert. Die Methode

stammt von Meister Meng: der rät dem junzi, welcher zwar essen muss,
aber kein Blut sehen will, sich der Küche fernzuhalten52. So bleibt der
Konflikt auf Distanz. Liu hat ihn dagegen, über ein Jahrtausend später,
in Worte gefasst. Nicht im Tian Shuo selbst, aber an anderer Stelle,
angesichts des Todes, und gleich zweimal:53

ZHANG HOUYU BEWEINEND (808) LIU ZONGYUAN

[Nach der biographischen Einleitung]:
Als [Zhang] Houyu starb, waren alle von Schmerz ergriffen, und sagten: <Wenn

der Himmel die Guten beschützt, warum hat er dann diesen getötet?) Und jene, die

erregt waren54, sagten: <Wenn der Himmel tötet, so sind es stets die Guten; die Miss-
ratenen beschützt er. > Bei Zhuang Zhou heisst es, wenn einer den Menschen als Edler
gelte, so sei er dem Himmel ein Gemeiner. Aber wäre denn Herr Zhang einer, den
der Himmel einen Gemeinen nennen würde? Beide Auffassungen sind unangemessen.

Ich sage, dass Gut und Böse, früher Tod und hohes Alter, hohes Ansehen und
bescheidene Stellung verschiedenen Prinzipien gehorchen55, und dass darin weder für
Freude noch für Zorn ein Platz ist. Wo viele Prinzipien im Spiel sind, werden sie nur
selten aufeinander treffen. Deshalb sind dem Edlen kaum hohes Ansehen und hohes

Alter beschieden. Im Alter trägt Houyu's Mutter ihren guten Sohn zu Grabe, und
jeder, der gerade vorbeigeht, hilft ihr weinen, von seinen Freunden gar nicht zu reden.
Und dennoch ist Houyu nicht so angesehen wie [mancher] Heuchler oder Abenteurer,

noch ist er so alt geworden wie [mancher] Feigling oder Unruhestifter. Aber wenn
einer mit sich selbst im Reinen ist56 und im Wissen um den Weg stirbt57, so [kann
er in Ruhe sterben], selbst wenn keiner da ist, ihn zu beweinen. [Stirbt er aber] im Wissen

um den Weg und war ausserdem auch alt und angesehen, ist etwa die Frage, ob
einer eine glänzende Stellung innehatte, [angesichts des Todes] nicht unbedeutend58,
und könnte man sich dann etwa seines Schmerzes erwehren?

[Es folgt der abschliessende Trauergesang].

TOTENKLAGE FÜR LÜ WEN59 (814) LIU ZONGYUAN

[Nach der biographischen Einleitung]:
Ach Himmel! Was hat der Edle Übles getan, dass der Himmel ihm feind ist. Was

haben die gewöhnlichen Leute verbrochen, dass der Himmel ihnen feind ist? Wenn
einer klug ist und aufrecht, wenn er sich wie ein Edler benimmt, so kann man sicher
sein, dass ihn der Himmel alsbald sterben lässt. Wenn einer tugendhaft ist und
gerecht, wenn er entschlossen ist, den Leuten zu helfen, so kann man sicher sein, dass

der Himmel ihm ein frühes Ende bereiten wird. Auch wenn ich es weiss: dass es ins
Blaue [da oben] kein Vertrauen, und im Unsichtbaren [um mich herum] keine Geister
gibt, aber angesichts des Todes von Huaguang [Lü Wen] wächst mein Unmut, und
mit ihm das Gift in mir, so dass ich von neuem den Himmel anrufe: «Ach Himmel.

...»



60 JÖRG SCHUMACHER

Dass Liu den Konflikt hier offen darlegt, hat manchen irritiert. Zhang
Shizhao, dessen umfangreiches Alterswerk über Liu Zongyuan mitten in
der Kulturrevolution erschien, spricht von einer «völlig widersprüchlichen

Auffassung zum Tian Shuo», nennt die Trauerklagen «grenzenlos
gewunden», ja «literarische Spielerei». Nur um das Gesagte dann, mit
einem für jene Zeit geradezu subtilen Ansatz60, zu relativieren: «Es ist
gesagt worden, dass menschliches Denken durch den Widerspruch
vorangetrieben wird, dass es, wo kein Widerspruch da ist, stillsteht. Allein vor
diesem Widerspruch steht der Einfältige im Dunkel, während der Kluge
daraus Klarheit gewinnt. Indessen er sich, auch wenn er Klarheit gewonnen

hat, nicht selten frohen Herzens in die Einfalt begibt, nur um sich
unversehens und ohne es selber zu wissen, im Grenzbereich von Dunkel und
Klarheit zu befinden. Von dieser Art ist es, wenn [Liu] Zihou den Himmel
anruft, den er doch verneint hat61.» Die Ablehnung des Himmels,
schliesst Zhang, ist Sache des Kopfes, seine Anrufung dagegen Sache des

Herzens. Grosse Literatur aber brauche stets beides.
Ein ganz anderes Motiv, sich an Liu's Text zu irritieren, könnte daraus

erwachsen, dass Liu den Ahnentempel seines Freundes zum Forum einer
philosophischen Auseinandersetzung macht. Auch Han Yu hat sich
ausserhalb des Tian Shuo zum Himmel geäussert, in seinem Brief an Cui
Qun. In diesem Brief aber vermag er den persönlichen Anlass in
unvergleichlich tieferer Weise mit seiner philosophischen Fragestellung zu
verbinden als Liu Zongyuan:62

BRIEF AN CUI QUN (802) HAN YU

Seit Sie die Östliche Hauptstadt [Luoyang] verlassen haben, haben Sie mich schon
zwei Mal mit einem Schreiben beehrt, und nun erfahre ich neuerdings, dass Sie bereits
in Xuanzhou angekommen sind. Wo der Hausherr63 gütig und weise ist, und jene mit
Ihnen64 lauter edle Menschen sind, lassen sich die Tage überstehen, selbst im Wissen,
dass man im Exil dient. Für den Edlen gibt es keine Situation, in der er nicht er selbst
bleibt65. Mit dem Los zufrieden sein, das der Himmel einem zugeteilt hat:66 das ist,
womit die um Vervollkommnung Bedachten67 der Vergangenheit ihre Lebensbedingungen68

gemeistert haben. Wie könnten Sie also, angesichts dieser tausend Generationen

vor Ihnen, Ihre Seelenruhe um der Distanz ihres gegenwärtigen Aufenthalts
willen verlieren. Auch wenn man sagt, dass Xuanzhou angenehm frisch und kühl sei:

es liegt im Süden des Langen Flusses; mit dem Norden kann man das dortige Klima69
nicht vergleichen70. Nun besteht aber die Methode, körperliches Wohlbefinden zu
erlangen71, darin, zuerst sein Herz in Ordnung zu bringen. Wenn das Herz gelöst ist und
unbekümmert, finden äussere Plagen keinen Eingang. Eine bekömmliche Atmosphäre

bedarfauch der Umsicht und Fürsorge; dann stellen sich all die kleinen [Beschwerden]

gar nicht erst ein. Und da Ihnen die Weisheit jener eigen ist, an deren Frohmut
sich selbst in grösster Dürftigkeit und Einschränkung nichts ändert72, wieviel besser



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 61

[werden Sie sich da mit Ihrer jetzigen Situation abfinden]: wo Sie [der Hauptstadt
doch recht] nahe sind, ein angesehenes, reichlich entlöhntes Amt versehen, und die
Ihrigen zur Seite haben. Ich sage dies alles in der Überzeugung, dass jemandem von
Ihrer Weisheit ein hohes Amt gebührt, dass das Gouverneursamt, dem man Sie
zugeteilt hat, nicht der angemessene Ort ist. Sie sehen, ich spreche zu Ihnen als zu einem
der mir nahe steht, und nicht [weil ich billige] wie man Sie behandelt.

Von Jugend an bin ich jeder Tätigkeit stets im Umgang mit Freunden nachgegangen,

siebzehn Jahre sind es [jetzt] schon, also nicht eben eine kurze Zeit. Die Zahl
derer, mit denen ich Bekanntschaft pflegte, geht in die Aberhunderte, ist also nicht eben

gering. Auch diejenigen, mit denen mich enge Freundschaft verband, als ob wir
leibliche Brüder gewesen wären, waren nicht wenige: sei es, dass man dieselbe Aufgabe
hatte; sei es, dass man von des andern Fertigkeiten lernen konnte; sei es, dass man
eine vorzügliche Eigenschaft des andern bewunderte; sei es, dass man sich schon sehr
lange kannte; sei es, dass man sich anfangs nur oberflächlich kannte, sich dann immer
näher kam, und schliesslich, da sich auch später nie besondere Unstimmigkeiten
einstellten, nicht mehr voneinander trennte; sei es, dass einem der andere, auch wenn
sich nicht alles zum Guten entwickelte, doch schon so sehr ins Herz geschlossen hatte,
dass man sich nicht mehr [von ihm trennen] konnte, auch wenn man bereute. Was
die oberflächlichen [Bekanntschaften] betrifft, lohnt es sich gar nicht erst, Worte zu
verlieren, und über die tieferen habe ich gesagt, was darüber zu sagen ist. Kommen
wir nun aber zu jenen, denen man von ganzem Herzen ergeben ist, deren Rede und
Tun man geprüft und nicht das kleinste Fehl gefunden hat, in deren verborgenes
Innerstes man geschaut und keine Grenze zwischen Ich und Du erkannt hat, deren Wesen

hell und rein ist, und deren [Tugend] sich unaufhörlich erneuert, dann bleiben
allein Sie, mein Herr Cui. Ich kann nicht für mich in Anspruch nehmen, etwas
[Wesentliches] verstanden zu haben, aber die Schriften der Heiligen habe ich ohne
Ausnahme gelesen, und wenn ich auch nicht alles kenne, was es dort gibt an Verdichtetem
und Gewöhnlichem, an Ausführlichem und Detailliertem, an Vagem und Präzisem,
an Deutlichem und Dunklem, so kann ich doch in Anspruch nehmen, den Strom einmal

überquert zu haben [und von seinen Tiefen und Untiefen zu wissen]. Von da aus
ist es, wo ich folgere, von da aus ist es, wo ich ermesse, um dann mit Sicherheit zu
wissen: dass Sie ein Mensch sind, der über andere hinausragt, der sich vor allen
andern auszeichnet. Fragen Sie mich also nicht, wie ich dazu gekommen sei So wie meine

Gefühle zu Ihnen stehen, was braucht es da der Worte, sie zu erklären! Warum
ich dennoch [so viel] Worte gemacht habe, ist, weil ich fürchtete, Sie denken, dass ich
in meinem Innern gar schlecht Weiss und Schwarz zu setzen wisse, dort, wo es um
mein Verhältnis zu denen geht, die mir teuer sind. Doch da ich Sie schon ein wenig
zu kennen in Anspruch genommen habe, wäre es sicher falsch, zu furchten, dass Sie

mich Ihrerseits verkennen.
Nun hat neulich jemand zu mir gesagt, Sie seien ein Mensch von vollendeter Güte

und Schönheit, dennoch habe er gewisse Zweifel. «Was für Zweifel?» sagte ich zu
ihm. Der Zweifelnde sprach: «Einem Edlen sollte es Dinge geben, die er liebt, und
solche, die er verabscheut73. Es geht nicht an, keinen Unterschied zu machen
zwischen dem, was man liebt und dem, was man verabscheut. Doch von jemandem wie
Qinghe [Cui Qun]74 sagen alle nur Gutes und bewundern ihn, ganz gleich ob es Narren

oder Weise sind. Daher rühren meine Zweifel. » Ich antwortete ihm: «Nimm den
Phönix oder das heilige Kraut75: die Weisen halten beides für ebenso schön und



62 JÖRG SCHUMACHER

glückverheissend wie die Narren. Nimm den blauen Himmel und die strahlende Sonne:

auch ein Sklave weiss, wie hell und klar sie sind. Nimm nun Speisen zum
Vergleich: Für seltene Rezepte aus fernen Gegenden finden sich Liebhaber, aber auch
solche, die sie nicht zu schätzen wissen. Geht es [jedoch] um Reis, Korn, Aufschnitt
oder Röstfleisch, hat man jemals davon gehört, dass einer sie nicht mag?» Der
Zweifelnde war befriedigt. Befriedigt oder nicht: an Ihnen, mein [verehrter] Cui Qun,
ändert sich damit freilich nicht das Geringste.

Von alters her waren die Würdigen wenige und die Unwürdigen viele. Seit ich
angefangen habe, selber zu denken, sehe ich, dass die Würdigen immer ohne Erfolg bleiben,

während die Unwürdigen sich, mit schwarzen und purpurnen Siegelschnüren76
geschmückt, Schulter an Schulter reihen ; dass die Würdigen sich Zeit ihres Lebens

um die eigene Existenz sorgen müssen, während die Unwürdigen in Selbstgefälligkeit
gedeihen ; dass die Würdigen, selbst wenn sie einmal eine bescheidene Stellung erlangt
haben, diese, kaum konnten sie sie ausüben, schon dahinsterben, während die
Unwürdigen ein hohes Alter erreichen. Ich weiss nicht, was dabei des Schöpfers Absicht
ist, ob das, was ihm gefällt und das, was er verabscheut, nicht etwas anderes ist, als

was Menschenherzen [unterscheiden können]. Und ich weiss auch nicht, ob es sich
nicht so verhält, dass er alles ohne Überlegung und Plan tut, dass er Leben und Sterben,

hohem Alter und Tod in der Jugend einfach freien Lauf lässt. Wir werden es wohl
niemals wissen. Nun gibt es aber bekanntlich Menschen, die hohes Amt und Ansehen
geringschätzen und mit dem Topfder Armen zufrieden sind77. Diese sind, auch wenn
sie sich in dem, was sie lieben, und in dem, was sie verabscheuen, in einem derartigen
Ausmass unterscheiden, noch immer nur Menschen. Umso mehr musste doch der
Himmel gegenüber den Menschen einen Unterschied machen zwischen dem, was er
liebt und dem, was er verabscheut, und ohne dabei einen Zweifel offenzulassen. Denn
wenn einer mit dem Himmel eins [sein kann], was tut es, wenn ihn die Menschen
nicht mögen. Und manchmal gibt es sogar solche, die beides [auch die Zuneigung der
Menschen], erlangen. Herr Cui, oh Herr Cui! Geben Sie nicht auf! Geben Sie nicht
auf!

Selber weiss ich kaum, womit ich mich ans Ende meiner Tage schleppen soll78.

Mit meinem Amt hier ist die Bedrängnis so gross geworden, dass ich mich am liebsten
zu den oberen Regionen von Yi und Ying zurückziehen möchte79; schlussendlich
wird es wohl soweit kommen. In letzter Zeit sind die [Anzeichen von] Verfall und
Erschöpfung besonders deutlich geworden: ohne einen Grund hat der zweite Zahn des

linken Zahnbetts zu wackeln begonnen und ist ausgefallen, es flimmert mir vor den
Augen, häufig geschieht es, dass ich die Gesichter der Leute nicht mehr auseinanderhalten

kann; die Schläfenhaare sind zur Hälfte weiss, auch eines von fünf Kopfhaaren
ist weiss geworden, und am Schnurrbart zeigen sich schon ein oder zwei weisse Fäden.
Meine Familie ist glücklos gewesen: in meines Vaters Generation und auch in meiner
eigenen sind alle in ihren besten Jahren gestorben, was soll da einer wie ich auf ein
langes Leben hoffen! Die Zeit drängt80, ich sehne mich danach, Sie zu sehen, Ihnen
mein ganzes Herz auszuschütten. Doch da sind all die Kinder. Ich muss mich um sie

kümmern. Wenn Sie nur nach Norden zurückkehren könnten Ich kann mich des
Südens nicht erfreuen, wenn mein Amt erfüllt ist, werde ich mein Leben am Fuss des

Song Shan beschliessen. Ihnen wäre es doch möglich, zu kommen, während ich nicht
weg kann. Behüten Sie sich, achten Sie auf Essen und Trinken, sorgen Sie sich nicht
zu viel, dies sind meine Wünsche. Han Yu grüsst Sie.



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 63

Anders als nach Liu's Totenklage bleibt nach diesem Brief kein leises

Unbehagen zurück. Da findet sich keine Spur von intellektueller
Propaganda81, nur Schmerz; da regiert keine Lust am Fabulieren, nur Zweifel.
Dieser Zweifel beherrscht jedes einzelne der kunstvoll ineinander verwo-
benen Themen. Die «Schriften der Heiligen»: Man kann ihre Bedeutung
höchstens ermessen, indem man sie wie einen Strom mit seinen Tiefen
und Untiefen überquert. Die Freundschaften: sie sind im ganzer eher
durch Zufall entstanden als durch Neigung. Vor einer kritischen Prüfung
bleibt schlussendlich wenig bestehen. Wenig jedenfalls, worüber zu reden
sich lohnt. Denn worüber man redet, ist zumeist, worüber man sich
ohnehin einig ist: ein jeder findet die Sonne hell; oder es ist wie mit seltenen
Speisen: die unterschiedlichen Ansichten sind belanglose Geschmackssache.

Mit solchen Argumenten hat Han Yu die Zweifel eines andern
Zweiflers beruhigt. Die eigenen sind geblieben.

Aber man muss hier präzisieren: Han Yu fragt nicht einfach, ob der
Himmel Absurdes tut. Auch das wäre zur Not noch Geschmackssache.
Die eigentliche Frage ist auch hier nicht völlig offengelegt, sie möchte
sonst etwa so lauten: Wenn ich überhaupt etwas wissen kann, wodurch
kann ich es wissen? Falls der Himmel mir Unterscheidungsvermögen
gegeben hat82, wieso setzt derselbe Himmel mir Zeichen, denen dieses

Unterscheidungsvermögen überhaupt nicht gewachsen ist, mehr noch, von
denen es ad absurdum geführt wird? Ich kann also schliesslich nichts wissen.

Wie aber kann ich dann überhaupt existieren?
Zwar gibt Han Yu scheinbar auch daraufnoch eine Antwort: «Wenn

einer mit dem Himmel eins ist, was tut es, wenn ihn die Menschen nicht
mögen?» Aber das ist wohl Formsache. So beschliesst ein Konfuzianer
seinen Diskurs über unkonfuzianische Zweifel. Andernorts allerdings hat
der Zweifler seine Fragen, wie anders, mit einer Frage aufgehört, z. B. im
Gedicht Die kranke Eule™.

Ein solches Tier liegt verletzt am Boden. «Was gehst du übrigens mich
an?» fragt er, bevor er es wäscht, füttert, pflegt. Aber die Eule ist «noch
lange gewissermassen misstrauisch», kommt nur zum Essen und zieht
sich, kaum gesättigt, in den Bambushain zurück. Anlass genug zu einer
wahrhaft erstaunlichen Rede: «Offenbar denke ich nicht, von dir
Dankbarkeit zu fordern und lasse dich in deinen Bewegungen gewähren84.» Der
Retter reflektiert über seine Tat. Als ob nicht er, sondern etwas in ihm,
deren Urheber gewesen wäre. Der Zweifel darüber, was ihm geschieht:
seine Zähne, die «ohne Grund» wackeln, seine Haare, die, nach Art und
Funktion gesondert, jeweils zu bestimmtem Anteil weiss geworden sind,
dieser Zweifel hat ihn schliesslich selber eingeholt: Er zweifelt nun an



64 JÖRG SCHUMACHER

dem, was durch ihn selber die Dinge geschehen macht. Xunzi's Ratschlag
an den junzi ist unbrauchbar geworden. Den Himmel zu kennen, wird zur
eigenen Existenzfrage. Was Wunder, dass die «zehntausend Dinge» vor
Han Yu's Augen alle zu Personen werden, von der undankbaren Eule
zum frechen Krokodil, vom acht Fuss langen Kandelaber, «das sich
grundlos seiner Länge rühmt»85, zum verletzten Uratem.

Was immer die persönlichen Seiten von Han Yu's Zweifel gewesen
sind: ihr philosophisches Produkt ist wie gesagt nahezu ohne Konsequenzen

geblieben. Liu Zongyuan's Antwort und deren Weiterentwicklung
durch Liu Yuxi ist mehr oder weniger alles, was man hat. Als ob die Frage,
einmal in die Welt gesetzt, ihr Leben als eine Art Legende weitergefristet
hätte: undiskutierbar, in sich abgeschlossen, höchstens vielleicht durch
andere, ähnliche Legenden erweckbar. Für dies letztere gäbe es immerhin
Anhaltspunkte, man kann von einigen Bemerkungen ausgehen, die dem
Tian Shuo in der Gesamtausgabe vorangestellt sind, und in der Song-Zeit
verfasst wurden:

VORBEMERKUNGEN ZUM TIAN SHUO

[Kommentator] Huang86 sagt:
Als Han Wengong [Han Yu] den Hua Shan bestieg und wehklagte, war ihm

zumute wie jenem, der über die Seide trauerte, [die, einmal gefärbt, nie wieder weiss

wird], oder wie jenem, der an der Weggabelung weinte87 [weil ihm der eine der beiden
Wege auf immer unzugänglich bleiben würde]. Doch das hat nur Shen Yan88 verstanden.

[Han Yu] hat nun folgendes gesagt: Wenn die Menschen den Uratem und Yin
und Yang schädigen können, so hat sich einer, der den Menschen Schaden zufügt, ein
Verdienst erworben. Doch ist dies im Affekt geschrieben. Im Anschluss daran hat
Liuzi [Liu Zongyuan] seine [eigene] Auffassung vorgetragen. Danach können Himmel
und Erde, der Uratem und Yin und Yang keine Verdienste belohnen, noch Übeltaten
bestrafen. Im wesentlichen geht es darum, auf Güte und Rechtschaffenheit bauend,
sich selber zu vertrauen. Diese Auffassung ist angemessen89, aber wenn er sagt, dass

der Himmel Gutes und Schlechtes nicht belohne, bzw. bestrafe, woher kommen dann
Förderung und Hinderung90? Wenn Han Wengong [Han Yu] sagt, was man heutzutage

unter menschlicher Natur verstehe, sei eine Mischung von buddhistischen und
daoistischen [Ideen]91, hat er damit niemand anders als Liu gemeint.

Kommentator Huang, möglicherweise der berühmte Huang Tingjian
(1045-1105), gibt der Fragestellung des Tian Shuo eine entscheidende
neue Dimension: Falls der Himmel Gutes und Böses nicht belohnt, bzw.
bestraft, woher kommen dann «Förderung und Hinderung»? Das ist
unmittelbar an Liu adressiert, dessen Himmel, nicht anders als ein Baum,
eines der «zehntausend Dinge» ist. Was aber hat Huang genau damit
gemeint? Darfman vielleicht von der Legende Aufklärung erhoffen, die Hu-



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 65

ang's Sätzen scheinbar unmotiviert vorangestellt ist? Der Versuch ist
zweifellos ein Stück Gratwanderung, wie die Legende selber. Was man
darüber weiss, basiert auf einer kurzen Notiz im Guo shi bu91. Noch in
der Ming-Zeit findet man sie, nicht ohne Ironie, nacherzählt:93

ÜBER HAN YU'S HUA SHAN-BESTEIGUNG HE MENGCHUN

Li Zhao berichtet in den Ergänzungen zur Landesgeschichte [der Tang], Han Tuizhi
[Han Yu] habe eine Neigung zu Aussergewöhnlichem gehabt. Mit Freunden sei er auf
den Gipfel des Hua Shan gestiegen, doch habe er nicht mehr hinunter können und
vor Angst gezittert. Dem Vorsteher von Hualing sei es schliesslich unter Aufwendung
aller Mittel gelungen, ihn herunterzuholen. Jemand hat die ganze Sache in Abrede
gestellt, aber vermutlich tat er dies nur, um Han Yus Ruf nicht zu schädigen94.
Indessen sagt derselbe Mann weiter, die Angelegenheit sei in einem Gedicht von Han
Yu tatsächlich erwähnt95. Han Yu habe nämlich damit eine Warnung an die Mächtigen

aussprechen wollen: sie sollten sich davor hüten, [so hoch] hinaufzuklettern,
dass sie nicht mehr herunter könnten96. Doch angenommen, Han Yu hätte eine Warnung

an die Mächtigen aussprechen wollen, wieso hätte er sich dabei derart in Gefahr
bringen sollen97: In Wahrheit muss es sich also wohl doch um die Sucht nach
Aussergewöhnlichem gehandelt haben.

Die etwas böswillige Notiz im Guo shi bu ist schon lange früher zur
Kenntnis genommen worden. Am heftigsten fühlte sich ein gewisser Shen
Yan betroffen. Er reagierte mit Unwillen. Über Shen Yan's Leben ist
kaum etwas bekannt, aber im Quan Tang wen sind einige seiner Essays
aufgenommen, lauter kurze Stücke, eines davon über Han Yu's Gebirgs-
gang. Huang hat es offensichtlich mit grösstem Interesse gelesen:98

DER SINN VON [HAN YU'S] HUA SHAN-BESTEIGUNG SHEN YAN

Ich habe einst in Li Zhao's Ergänzung zur Landesgeschichte folgendes gelesen: Han
Wengong [Han Yu] sei aufdie Spitze des heiligen Bergs Hua gestiegen. Als ihm dann
ein Blick in die Runde die äusserste Gefährlichkeit des Berges vor Augen geführt habe,

habe er sich sehr gefürchtet und sich gesagt, dass er wohl nicht mehr hinunterkomme.

Da habe er vor Entsetzen bitterlich geweint und einen letzten Brief in die Tiefe
geworfen99. Damit habe er sich verabschieden und auch die Sucht nach
Aussergewöhnlichem anprangern wollen.

Über derartiges kann ich, Shenzi, nur seufzen, denn hier bleibt Han Yu's Absicht
unverstanden. Als Zhongni [Konfuzius] wegen des Einhorns trauerte100 [denn die es

erlegt hatten, wussten nicht, dass es der Künder einer glücklichen Zukunft war], ging
es ihm nicht um das Einhorn; als Mo Di wegen der Seide trauerte101 [die, einmal gelb
oder schwarz gefärbt, nie wieder weiss wird], ging es ihm nicht um die Seide; als Ruan
Ji seinem Gespann überliess, welche Strasse [es einschlagen wollte] und jedes Mal
wehklagte, wenn sie [plötzlich] zu Ende war102, war es da etwa seine Hauptsorge, dass

er nicht [am Ziel] anlangte? [All dies] heisst doch: eine Begebenheit zum Anlass neh-



66 JÖRG SCHUMACHER

men, seine Zeit zu kritisieren, und sich aufdiese Weise verständlich zu machen. Und
hätten sich etwa die Weisen von früher so völlig anderer Methoden103 bedient als die
Weisen nach ihnen? Wengong [Han Yu] hat sich über jene entrüstet, welche nach
Macht und Ehre gieren, welche Felsüberhänge und Gebirgsklippen besteigen, ohne
die Gefahr sehen zu wollen. Bis sie schliesslich straucheln: dann erst fragen sie, wo
man ihnen die Pferde, [welche sie so zahlreich vor ihren Wagen gespannt haben], wieder

abgeschirrt104. Oh weh! Wengong's Absicht ist verhüllt. Fast wäre sie [auch] mir,
Shenzi, dunkel geblieben!

Han Yu's Besteigung des Hua Shan wird hier mit Sinn versehen. Von
den fünfBergen, welche das chinesische Reich mit den Gesetzen des Himmels

in Übereinstimmung bringen (vier davon markieren die
Himmelsrichtungen, der fünfte die Mitte), ist der Hua Shan der gefährlichste. Von
seinem Gipfel aus ist der Blick frei auf das Tal des Wei-Flusses. In dieser
Gegend hatte sich chinesische Geschichte, noch bis zur Zeit Han Yu's, im
wesentlichen abgespielt. Insoweit ist seine Bergbesteigung selber schon
paradigmatisch.

Shen Yan bringt weitere Paradigmata bei: Konfuzius vordem erlegten
Einhorn, Mo Di vor der gefärbten Seide, Yang Zhu an der Weggabelung,
Ruan Ji in der Sackgasse. Doch bei Shen bleibt das Tian Shuo unerwähnt.
Ein Zusammenhang besteht nur durch das Zitat Huang's und auch da nur
durch die Stelle, an der es zitiert wird. Man kann also annehmen, zumindest

bis weitere Belege vorliegen, dass Huang diesen Zusammenhang selber

hergestellt hat, insbesondere, da Shen den Legenden persönliche oder
politische Motive unterlegt, während Huang sich für den rein philosophischen

Aspekt zu interessieren scheint.
In allen vier Legenden wird getrauert. Aber worüber? Wie verschieden

die Auslegung im einzelnen sein kann, hat Holzman im Fall der Ruanji-
Legende erwähnt105. Das Spektrum reicht von der simplen Allegorie
(Ruan Ji hat keinen Erfolg im Leben, Ruan Ji landet in der Sackgasse) bis
zur Trauer darüber, dass die vielfältigen Wege der Zivilisation schliesslich
alle im Sand enden. Wie versteht nun der Song-Denker Huang die Legenden?

Darf man seine oben zitierte Frage im weitesten Sinn so auslegen:
dass ein Himmel, der nicht zwischen Gut und Böse unterscheidet, dem
völligen Stillstand allen Geschehens gleichkommt. Sagt doch Mo Di
(Watson, S. 79), dass dort, wo keine Rechtschaffenheit sei, der Tod sei.

Hätte derselbe Mo Di, in Huang's Sicht, darüber getrauert, dass jene
«Förderung und Hinderung» stets nur in einer Richtung möglich ist, sei der
gangbare Weg nun gelb oder schwarz gepflastert?

Es gibt noch eine andere Legende zum existentiellen Konflikt, der am
Anfang des Tian Shuo steht. Diese Legende geht von einem Mythos aus,



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 67

von einem Wesen, das schon da ist, aber in einer Art Urzustand, noch
bevor es sich immer neu zu Schwarz oder Gelb bekennen muss. Eine der
Möglichkeiten, den Konflikt sichtbar zu machen, ist, zu zeigen, dass es ein
solches Wesen nicht geben kann:

DAS WESEN «CHAOS» ZHUANGZI

Shu war der König des Südmeers, Hu war der König des Nordmeers, und Huntun
[Chaos] war der König der Mitte'06. Shu und Hu trafen sich oft mit Huntun, auf dessen

eigenem Boden, und jedesmal wurden sie von Huntun grosszügig empfangen. Da
überlegten sich Shu und Hu, wie sie seine Tugend vergelten könnten. Sie sagten: «Alle

Menschen haben sieben Öffnungen, damit sie sehen, hören, essen und atmen können,

nur dieses [das Huntun] hat keine. Und sie versuchten, ihm [die Öffnungen] zu
bohren. Jeden Tag bohrten sie eine Öffnung, am siebten Tag aber war das Huntun
tot.

Die Geschichte steht bei Zhuangzi, wo sie die Inneren Kapitel ab-
schliesst. Mit dem Tian Shuo in Zusammenhang gebracht hat sie Lin Shu,
der grosse Übersetzer und Gelehrte am Ende der Qing-Zeit107. Auch er hat
damit indirekt eine Interpretation von Han Yu's Auffassung gegeben.
Denn bei Zhuangzi wird der Mythos durchbrochen. Die einzige Alternative

zur Zivilisation wäre der Tod. Das Huntun kann niemals Mensch
werden; der nach der Welt geöffnete, also die Welt verändernde Mensch
kann deshalb auch niemals Huntun sein. Die Diskussion von Han Yu's
verheerender Zivilisationskritik wird von hier aus wieder möglich. - Ich
lasse zum Schluss Lin Shu's vollständigen Text über das Tian Shuo
folgen. Er ist nicht nur Analyse, sondern zugleich Würdigung jener ausser-
gewöhnlichen Auseinandersetzung zwischen Han Yu und Liu Zongyuan,
in Chang'an, am Anfang des neunten Jahrhunderts108.

ÜBER DAS TIAN SHUO LIN SHU

Das Tian Shuo ist äusserst merkwürdig. Liu zitiert zunächst die Worte Han [Yu]'s,
um sich anschliessend damit auseinanderzusetzen. Dabei bezichtigt er Han, im Affekt
geschrieben zu haben. In der Tat hatte Han behauptet, dass der Himmel mit Bewusstsein

handelt und nicht nur das, sondern dass er dabei Strafe und Belohnung pervertiert.

Als ob er die Menschen dafür tadeln wollte, dass sie ihre Fähigkeiten109 dazu
brauchen, dem Huntun Körperöffhungen zu bohren"0 [und es damit umbringen],
und er sie deswegen bestraft. Was die Worte Liu's angeht, so sind sie nicht im Affekt
geschrieben, aber dafür fast verächtlich, verächtlich indem sie dem Himmel ein
Bewusstsein absprechen. Ausserdem sagt Liu, dass er nicht an Belohnung und Strafe
glaube, dass Belohnung und Strafe nur aus der Sicht der Menschen als solche erschienen,

während der Himmel davon überhaupt nichts wisse. Dies scheint er offensicht-



68 JÖRG SCHUMACHER

lieh [zu schreiben], um Han's Unmut zu besänftigen und seine Trauer zu trösten1".
Doch unwillkürlich spricht er dabei dem Schöpfer"2 jedwede Unterscheidung von
Gut und Böse ab"3. Seine Worte entspringen damit noch mehr [als diejenigen Han's]
dem Affekt. Man könnte es mit jemand vergleichen, der Jie und Zhou beschimpft,
die menschliche Ordnung aufden Kopfgestellt"4, dem [niederträchtigen] Elai Glück
und dem [edlen] Bigan Unglück gebracht zu haben"5. Solche Worte sind der Sache
immerhin noch angemessen. Viel weiter geht [jedoch] einer, der Jie und Zhou
Giftschlangen nennt oder wilde Bestien, die ohne jedes Bewusstsein sind, andern stets nur
Unheil bringen können, und dabei nicht einmal Freude oder Zorn, Mitleid oder Hass
fühlen. Denn während solche Worte nachsichtiger scheinen, beschimpfen sie den
Himmel in Wahrheit nur umso mehr. Man kann also ohne weiteres sagen, dass beide,
[Han und Liu], im Affekt geschrieben haben.

Im Text heisst es, dass «der Mensch dadurch hervorgebracht wird, dass Yin und
Yang verderben». Ich weiss nicht, worauf sich eine solche Aussage gründet.
Bewundernswert ist [dagegen] die Stelle, [wo es heisst]: «Derjenige, welcher [das Ungeziefer
bzw. die Menschen] vermehrt und hegt, ist der Dinge Feind.» Hier werden Menschen
und Dinge miteinander aufeine einzige Ebene gestellt116: Das Ungeziefer ist der Feind
der Dinge, die Krankheit ist der Feind der Menschen, und damit ist der Mensch der
Feind des Himmels. [Denn] wie Ungeziefer und Krankheit Menschen und Dinge
umbringen können, so kann auch der Mensch die Dinge des Himmels umbringen. Wenn
also der Himmel dem Menschen feind ist, dann aus dem gleichen Grund, wie Mensch
und Dinge dem Ungeziefer und der Krankheit feind sind. Dem Himmel feind sein
und gleichzeitig seinen Segen erbitten geht aber nun wirklich nicht an, und deshalb
erhält man dafür auch die grössere Strafe.

Das obige erklärt hinreichend"7, wieso der Himmel seine Strafe zum Zeichen
setzt"8, hingegen erhellt daraus schlussendlich nicht, wieso das Übel, das ein Mensch
anrichtet, vom Himmel wie ein Verdienst behandelt wird. Deshalb der Satz: «Wenn
es einen gibt, der diese Menschen zu schädigen vermag, so dass sie Tag um Tag
spärlicher, Jahr um Jahr weniger werden, so hat sich dieser nach meiner Ansicht gegenüber

Himmel und Erde ein Verdienst erworben.» Das darf man nicht wörtlich nehmen

'l9. Han richtet sein Augenmerk ausschliesslich darauf, dass gute Menschen vom
Himmel nicht gesegnet werden; nur deshalb spricht er so. Seine Theorie [über den
Himmel] findet sich aber nicht in den Gesammelten Werken. Er wollte damit [ja nur]
seine Entrüstung über Liu's Verbannung zum Ausdruck zu bringen, um ihn zu
trösten. Liu hat ihm dann seinen eigenen Standpunkt erklärt. Dabei deutete er an, dass
sein Unglück nichts mit dem Himmel zu tun hat. [Ihm zufolge verhält es sich so]:
Zwischen Himmel und Erde sind der Uratem sowie Yin und Yang. Da er aber den
Uratem das Unbestimmte genannt hat, ist [diesem Uratem, in Liu's Konzeption]
auch alles gleichgültig: was ihm gegenüber Verdienstvolles geschieht, weiss er nicht
zu danken, den Schaden, der ihm zugefügt wird, nicht zu vergelten. Denn der Segen
ist ihm so zufällig widerfahren wie das Unheil. Niemals könnte man es als Belohnung
oder Strafe auffassen. Und die, welche es so nennen, reden aberwitzig.

Die Auffassungen beider, [Han und Liu], weichen grundlegend von der Auffassung

ab, dass der Heilige den Willen des Himmels furchten müsse'20. Aber ihre Schrift
ist so bemerkenswert wie verführerisch. Han und Liu sagen, was keiner vor ihnen
gesagt hat; ihr Werk ist von komplexer Schönheit121.



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 69

Anmerkungen

1 Vgl. Han Yu: Shi Shuo (Über die Lehrer), HCUIII/75 [kurz für: Teil III / Seite 75].
In einem Brief an Wei Zhongli mokiert sich Liu Zongyuan über Han Yu, der sich
in seinem Lehreifer «für die Sonne von Sichuan halte», [wo sie nämlich selten
scheint], und sich dafür in Chang'an «den Rufeines Verrückten» eingehandelt habe.

(Da Wei Zhongli lun shi dao shu, aus dem Jahr 813, LZYJ, S. 871).
2 Vgl. das berühmte Fo gu biao (Memorandum über die Buddhareliquie), aus dem

Jahr 819, HCU VII/34. Es erboste Kaiser Xianzong derart, dass Han Yu's Freunde
nur mit Mühe eine Umwandlung der Todesstrafe in eine Verbannung erwirken
konnten. Im übrigen besteht Grund zur Vermutung, dass Han Yu zutiefst vom
Buddhismus beeinflusst war, den er so wortgewaltig anprangerte; s. dazu Guo Moruo,
S. 373 und den speziell diesem Thema reservierten Aufsatz von Li Deyong.

3 Margouliès, S. 177, oder Chan S. 454.
4 Chan S. 451.
5 Margouliès S. 217. Han Yu's leicht neurotische Einstellung zu Tieren fallt auch bei

vielen Gedichten auf.
6 Tang Song ba da jia wenxuan S. 72.
7 Margouliès S. 195.
8 Er hatte das Bild beim Spiel gewonnen, doch erwies sich später, dass es gestohlen war.

Han Yu fühlte sich erst imstande, es dem Besitzer zurückzugeben, nachdem er es sich
durch eine präzise Beschreibung zu eigen gemacht hatte.

9 Über den junzi und die Handwerker vgl. Lun Yu; Legge Bd. I S. 341.
10 Liu Zongyuan hatte Han Yu dieser Schrift wegen selbst vor seinen eigenen Freunden

(Liu Yuxi) in Schutz nehmen müssen. Text mit ausführlichem Kommentar s. Nien-
hauser.

11 v. ZachS. 104.
12 v. Zach S. 295.
13 Z.B. Yuan Hongdao (Ming), in HYZL Bd. II S. 826.
14 fii dan yaoa; z.B. Hu Zhenheng (Ming), in HYZL Bd. II S. 836.
15 Eines der ungewöhnlichsten Zeugnisse für die Bewunderung, die Liu Zongyuan Han

Yu entgegenbrachte, ist ein Vermerk im Yun xian zaji (Song-Zeit), dass Liu sich
jeweils die Hände in Rosenwasser wusch, bevor er ein Gedicht las, das Han Yu ihm
geschenkt hatte. Vgl. HYZL Bd. 1 S. 57. Auch Needham, Vol. V:3, S. 159.

16 Han Yu war Initiator der sog. Gwwen-Bewegung, welche die Schriftsprache auf Basis
der Vor-Qin- und Han-Prosa zu erneuern versuchte. Die Bewegung hat die ganze
spätere Schriftsprache beeinflusst. Vgl. auch A. Waleys originelle Skizze zu Han Yu:
China 's Greatest Writer, im angegebenen Sammelband.

17 s. Ouyang Xiu : Jijiu ben Han wen hou (Nach Durchsicht der alten [und verlotterten]
Ausgabe von Han Yu's Prosa); in Tang Song ba da jia wenxuan S. 263.

18 Dies scheint hier wegen der deutschen Übersetzung des Titels (s. Anm. 30) evidenter,
als es in Wirklichkeit ist.

19 Z. B. hat Han Yu seine berühmte Theorie zur Ästhetik, zusammengefasst in der For¬
mel Bu ping ze mingh (Alles, was aus dem Gleichgewicht ist, gibt Laute von sich),
in seinem Abschied von Meng Dongshu [Meng Jiao] dargelegt; s. HCLJ V/7.

20 Hou Wailu, S. 356.
21 Hou Wailu S. 355.



70 JÖRG SCHUMACHER

22 In einem Brief an Liu Yuxi, über dessen Tian Lun. LZYJ Bd. Ill S. 816.
23 Liu braucht den Ausdruck tianming selber an dieser Stelle nicht, aber das ist offen¬

sichtlich, was gemeint ist. Wie weit der Weg zu solcher Luzidität gewesen sein muss,
ermisst man u.a. an Lunyu, Legge Bd. I S. 253, 356 und Zhongyong, Legge Bd. I
S. 383 u. 418, sowie den Anmerkungen Legge's zu diesen beiden letzten!

24 Pulleyblank, S. 333; Nienhauser et al., S. 49; The Cambridge History of China,
S. 601 ff.

25 S. Anm. 22.
26 Am Anfang von Part II. Die wichtigsten Versehen Lamonts sind an den entsprechen¬

den Stellen meiner Übersetzung angemerkt.
27 Partii, S. 43 f.

28 Für die Durchsicht meiner Übersetzungen und zahlreiche Hinweise bedanke ich
mich bei Frau Cao Kejian, derzeit Universität Zürich.

29 LZYJM. IIS. 441.
30 shuo:c eigentlich keine Theorie, sondern nur eine Auffassung, neben möglichen an¬

dern, durchaus wohlüberlegt, aber vielleicht nicht der Weisheit letzter Schluss.
Modern Chinesisch überlebt diese freundliche Art, anderer Leute Meinung wahrzunehmen,

noch immer als shuofa,d während mir auf Deutsch nichts einfällt. Neben dem
Tian Shuo gibt es zwei Abhandlungen mit dem Titel Tian Lun (Abhandlung über
den Himmel), eine frühe von Xunzi, und die erwähnte von Liu Yuxi.

31 Datierung von Hou Wailu. Lamont weist daraufhin, dass mehr Belege nötig sind,
um sicherzugehen (Part II, S. 38 ff.). Hou's Datierung stützt im wesentlichen auf Liu
Zongyuan's datierbare Diskussion mit Han Yu über das Amt eines Historikers
(LZYJ Bd. III S. 807; erwähnt bei Wu Wenzhi, S. 209) ab, weil Liu in diesem Brief
den Han mit ähnlichen Argumenten angreift, wie im Tian Shuo. Ich kann allerdings
nicht sehen, wie Hou in diesem Fall der frappanten Übereinstimmung zwischen Han
Yu's Brief (aus dem Jahr 802 ; gestützt aufein nianpu der Song-Zeit) an Cui Qun (vgl.
unten) und seiner Anfrage im Tian Shuo gegenübersteht.

32 Can ming zhe chang, you mingzhe yang.eT)a% ist offenbar sprichwörtlich; vgl. den

Anfang des berühmten Briefes von Mei Sheng (gest. 140 v.Chr.) an König Wu (s.

Wang Li, Bd. Ili S. 897): Chen wen 'De quan zhe chang, chi quan zhe wang'f- Im
Hinblick auf das folgende hätte Han zweifellos eher ren (Mensch) gesetzt als min
(Volk). Man würde eigentlich ohnehin ren erwarten, da min wegen eines kaiserlichen
Namens (Li S\\\miri) tabu war.

33 Ufi wörtl. «pervers», «verkehrt».
34 Gestützt auf Shuo wen (s. Anm. in LZYJ) und Ci Yuan.
35 Shi qi bu yi huai er hou chu ye?^
36 Nach der antiken Überlieferung (Li Ji; vgl. Couvreur, Bd. I S. 366) gehen Leuchtkä¬

fer durch eine Wandlung aus faulem Gras hervor.
37 sheng1 heisst sowohl «leben», «beleben» (weiter oben), als auch «geboren werden»

(hier). Durch diese Begriffsbreite kann sich Han Yu der heiklen Frage, was zuerst da
ist: Fäulnis oder Ungeziefer, ohne Sprachnot entziehen.

38 yuanqi!*- Uratem. Ich folge Masperos «Souffle Originel». Liu Zongyuan braucht den
Begriff im Tian Dui (Der Himmel antwortet), vgl. Tian wen tian dui zhu. S. 2, wo
er in einer eigenen Anmerkung das Li Ji zitiert. Danach können die Drei: das Yin,
das Yang und der Himmel, nur miteinander, durch die Kraft des Einen : des Uratems,
geboren werden. Der Uratem ist also schon vor den Dingen da. Indessen wirkt er



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 71

noch immer mit, wenn diese aus der Wirkung von Yin und Yang entstehen. Er liegt
jetzt über der Erde, und der Himmel schwimmt darauf (vgl. Needham, Bd. Ill S. 211

und S. 223). Eine spätere, hier vermutlich nicht anwendbare Vorstellung verbindet
diese kosmologische Konzeption des Uratems mit einer physiologischen, medizinischen.

Maspero (S. 504) zitiert ein Yuanqi lun (Abhandlung über den Uratem) aus
der Song-Zeit, das auf die Tang oder früher zurückgeht.

39 huo:1 Ich ziehe «Unheil» dem gebräuchlicheren «Unglück» vor, widerspiegelt doch
der Unterschied beider Wörter Han Yu's Problematik in unmittelbarer Weise: huo

(Unheil, Unheil verursachen) ist im Grunde das vom Himmel verursachte Unglück;
der Radikal des Schriftzeichens, shim (Zeichen des Himmels) zeigt es noch an. Im
Shuo wen jie zi (etymolog. Wörterbuch aus dem Jahr 100) wird huo definiert als hai;
shen bufun (schädigen ; Ausbleiben der Hilfe des Himmelsgeists) ;fu ist you, ° und dieses

shen zhu:p «Unterstützung durch den Himmelsgeist». «Unglück» ist demgegenüber,

ohne hier aufdie etymologischen Probleme des deutschen Begriffs einzugehen,
durch den Zufall (oder, wenn man will, durch einen zufällig agierenden Himmel)
verursacht. Zweifellos ist die ursprüngliche Bedeutung im Sinn der Shuo wen-Definition
zur Tang-Zeit nicht mehr voll wirksam. (Während sie in /w.q «Beamtenentlöhnung»,
ursprünglich als «Lohn des Himmels» angesehen, vgl. Shuo wen: fit, vergessen sein

dürfte). Andererseits wäre Han Yu ein «neutraleres» Wort wie hai zur Verfügung
gestanden.

40 wan wu bu de qi qing.T Vgl. dazu Xunzi, S. 222: Wan wu ge de qi he yi sheng.s
41 Lamont (Part II, S. 67) vermutet hinter dem harmlosen Ausdruck eine Sonnenfin¬

sternis (wegen ri:1 «Tag», «täglich», aber auch: «Sonne»).
42 Für ;/u gibt es keine befriedigende Entsprechung. Ursprünglich bedeutet es: «Wasser

in seinem freien Laufeinschränken», daraus: «schnell fliessen» als Folge dieser
Einschränkung, und schliesslich (im vorliegenden Fall): «agieren als Folge einer
Erregung, Reizung, Behinderung etc.» (Wang Li, Bd. IV S. 1616). Lamont gibt «hasty»,
«on the spur ofthe moment» (hastig, voreilig, unbedacht; Part II, S. 37, 39,68) und
basiert auf die falsche Übersetzung allerlei unnötige Schlüsse. - Die Stelle ist in
späteren Kommentaren zum 77a« Shuo immer wieder hervorgehoben worden und ist
möglicherweise von Bedeutung in der Datierungsfrage, da sich derselbe Ausdruck in
einem Brief von Liu Zongyuan wiederfindet (s. unten).

43 Wörtl.: «Was die Welt... nennt.»
44 shuv und hanw werden häufig für Sommer und Winter gebraucht.
45 In diesem Rückgriffaufdie Diktion Han Yu's verwendet Liu drei Zweisilber. Ich ver¬

stehe diese als generische Begriffe und übersetze nur «Frucht», «Furunkel»,
«Baum». Dabei gehen allerdings schöne Analogien verloren: guof die Frucht auf
dem Baum, wird dem Himmel zugeordnet, luo,y die Frucht im Boden, der Erde; der
Baum gehört der Sonne (Yang), das Gras (oder kleinere Gewächs) dem Schatten

(Yin). Selbst dem Uratem scheint eine «obere» und eine «untere» Krankheit
zugeordnet zu sein.

46 «The benefactors benefit themselves; the destroyers destroy themselves» (Lamont,
Part II, S. 68) ist Unsinn. Falls man gongzhez und huozhew personenbezogen sehen

will, ergibt sich etwa: «Wenn sich einer verdient gemacht hat, dann durch sein

eigenes Verhalten, wenn einer sich Unheil zugezogen hat, dann ebenfalls durch sein

eigenes Verhalten.»



72 JÖRG SCHUMACHER

47 Man wünscht sich, Liu wäre hier etwas deutlicher. Wenn spätere Kommentatoren
(s. unten die Einleitung zum Tian Shuo aus der Song-Zeit, und die Besprechung Lin
Shu's) die ironische Seite von Liu's Antwort («Ihrer Güte und Rechtschaffenheit»)
zu übersehen scheinen, darfman dies wohl ihrer konservativen konfuzianischen
Gesinnung zuschreiben. Eine neuere modernchinesische Übersetzung (Liu Zongyuan
lunwen xuandu. S. 42) sieht demgegenüber nichts als Ironie: «... dann leben und
sterben Sie ruhig für Ihre Güte und Rechtschaffenheit». Mir scheint, dass Liu's
Unterton vor allem auf jene doktrinäre Auffassung von renbb und yicc abzielt, wie sie

Han Yu in seinem berühmten Yuan dao (Untersuchung über das Dao; HCLJ III/59)
dargelegt hat. Im Tian jue lun, LZYJ Bd. I S. 79, hat er die beiden Begriffe deutlich
entmystifiziert. Daneben ist er an anderer Stelle (s. unten: Zhang Houyu beweinend)
der Ansicht, dass einer, «der mit sich selbst im Reinen ist und im Wissen um den

Weg stirbt, in Ruhe sterben kann, selbst wenn keiner da ist, ihn zu beweinen.»-
Betreffend yi you qi nei:dd mit you ist das Wirken von ren und yi gemeint, nicht (wie
Lamont und andere meinen: vgl. seine Fussnote 205)das Wirken von Han Yu. Man
sieht dies z.B. aus folgender Parallelstelle: Shan chuan zhe. te tian di zhi wu ye. Yin
yu vang zhe. qi er you hu qi jian zhe vc.ee (Fei Guo Yu. LZYJ Bd. IV S. 1269).

48 S. 357f.
49 S. 226.
50 Yuff und Jie:88 der notorisch vorbildliche erste, bzw. schändliche letzte Kaiser der

halblegendären Xia-Dynastie.
51 S. 225. Übersetzung gestützt auf Watson.
52 Mengzi, s. Legge Bd. II S. 141.
53 LZYJ Bd. Ill S. 1076 bzw. 1052.
54 jizhe:hh ich übersetze hier etwas anders als bei der vielbeachteten Stelle, mit der Liu

Zongyuan im Tian Shuo seine Antwort an Han Yu beginnt.
55 dao zhi chuzhe duo."
56 Mengzi; s. Legge, Bd. II S. 364.
57 Lunyu; s. Legge, Bd. I S. 168.
58 qi xian yong ye yuan yi.kv-

59 Der berühmte Schriftsteller Lü Wen " 774-814) gehörte mit Liu Zongyuan und Liu
Yuxi zur Wang Shuwenmm-Faktion, die 805 erfolglos einen Umsturz versucht hatte.
Vgl. Cambridge History S. 602.

60 Im Ringen um ein neues Geschichtsbild war Han Yu gerade zum reaktionären Erz¬
feind eines fortschrittlich-verklärten Liu Zongyuan avanciert. Man stellte erstaunt
fest, dass Zhang sich um derlei nicht kümmern musste und trotzdem publiziert wurde.

Er war allerdings damals 90 Jahre alt und hatte ein erstaunliches Leben hinter
sich. (Biographical Dictionary).

61 Heft 4, S. 499.
62 HCLJ W/69.
63 Gemeint ist Cui Yuan, Cui Qun's Vorgesetzter in Xuanzhou,nn wohin Cui Qun ver¬

bannt worden war.
64 In der gleichen Situation wie Cui Qun ist Li Bo. Dieser, Han Yu und Cui Qun hatten

zusammen die .//«.s/n-Prüfung abgelegt.
65 Die Stelle ist aus dem Zhongyong (Legge, Bd. I S. 395), wo u.a. aufdie Situation des

junzi unter Barbaren angesprochen wird. Sie enthält auch das bekannte: shang bu

yuan tian. xia bu you ren00 ([Der Edle] klagt den Himmel nicht an, ebensowenig wie
er den Menschen Vorwürfe macht).



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 73

66 YiJing, Xici.™
67 xiuzhe.°&
68 wai wu: die äusseren Dinge.
69 fengtu."
70 Xuanzhou ist das heutige Xuancheng, Provinz Anhui, lag also in verhältnismässig

«zivilisiertem» Gebiet. Offensichtlich betrachtete man das Klima südlich des Langen

Flusses zu dieser Zeit noch generell als ungesund.
71 jiangxi zhi dao:ss die «Methode, seinen Atem zu kontrollieren».
72 Lun Yu: Konfuzius über den Charakter seines Lieblingsschülers Yan Hui.
73 Was der junzi hasst: Lunyu, Legge Bd. I S. 329f.
74 Qinghe ist das sog. junwang11 (Name der «ersten Familie» eines Distrikts) Cui Qun's.

Han Yu's junwang ist Changli.uu
75 zhicao.™
76 Mit diesen Farben waren die höchsten Zivil- bzw. Militärbeamten dekoriert.
77 Es gibt eine ähnliche Stelle in Xunzi's Tian Lun, der Reiche ist dort der König von

Chu, der Arme ein ungenannter junzi. Xunzi gesteht keine bestimmte Ursache für
das ungleiche Schicksal zu und rät dem junzi, zu respektieren, was ihm zusteht, statt
sich nach dem zu sehen, was dem Himmel zusteht. S. 225.

78 quan huo.*™
79 Die beiden Flüsse kommen sich in der Gegend des Song Shan (s. weiter unten) am

nächsten. In diese Region hatte sich Xu You zurückgezogen, als ihm die mythischen
Idealkaiser Yao und Shun das Reich abtreten wollten. Vgl. Anm. zum Gedicht Ich
will in die Heimat zurückkehren. HCLJ 11/60.

80 huhu.™
81 Die Totenklage wurde normalerweise im Ahnentempel vorgelesen und nachher als

Opfergabe verbrannt (Lin Yutang's Chinese-English Dictionary, S. 1332a).
82 Vgl. Lun Yu, Legge Bd. I S. 202: tian sheng de yu yuyy (Das Vermögen in mir ist

durch den Himmel geboren).
83 HCLJ H/64; v. Zach S. 161.
84 Hang wu zhai bao xin, gu yi ting suo wei.72
85 Das Lied vom kurzen Lampenleuchter, HCLJ 11/61 ; v. Zach S. 156.
86 In der Liste der Kommentatoren, LZYJ Bd. IV S. 1493, findet man drei Mitarbeiter

dieses Namens, alle aus der Song-Zeit: Huang Tingjian, Huang Han, Huang Tang.
Lamont, Part I, S. 42, vermutet irrtümlich Liao Yingzhong, doch stand ihm die
LZ YJ-Ausgabe noch nicht zur Verfügung. Sie unterscheidet sich im vorliegenden
Fall nicht im Text, gibt aber Namen und setzt eine moderne Interpunktion. - Dem
Kommentar des Huang folgt ein weiterer von Han [Chun] (LZYJ Bd. IV S. 1499),
der aber nur die erwähnte, nicht eben hohe Einschätzung Liu Zongyuan's vom Tian
Lun des Liu Yuxi zitiert.

87 Huainanzi, Kap. Shuo lin,aaa (s. den letzten Eintrag dieses Kapitels), ist vermutlich
die früheste Version. Die beiden Anekdoten erscheinen u.a. auch bei Liezi, Mozi und
im Lunheng. Später zitiert sie Juan Ji, im ybngAwa/bbb-Gedicht Nr. 23 (Ciyuan
irrtümlich Nr. 20). Die berühmte Anekdote aus Ruan Ji's eigenem Leben (s. den Text
von Shen Yan) ist gewissermassen eine Variante.

88 Shen Yan, aus Wu (einem der Zehn Länder, die der Tang-Zeit folgen), hat in den letz¬

ten Jahren der Tang-Zeit seine /ms/H-Prüfung bestanden, und ist in der Periode
Shunyi, des Landes Wu, 921-27, gestorben. (Angaben aus Zhongguo renmin da zi-
dian, S. 501). Vgl. unten: Der Sinn von [Han Yu's] Hua Shan-Besteigung.



74 JÖRG SCHUMACHER

89 Nach der modernen Interpunktion der LZYJ-Ausgabe gehören diese Worte zum
vorangehenden Satz, wodurch dieser üblicherweise als Konditionalsatz verstanden
würde: «Falls man sich selber vertraut, ist diese Auffassung angemessen.»

90 quanju:ccc
91 S. Han Yu: Yuan Xing (Über die menschliche Natur), HCU Bd. Ill S. 65.
92 S. Tang guo shi bu, S. 38.
93 S. HYZL Bd. II S. 722.
94 Wörtl.: «um Han Yu's Tabu zu schützen».
95 Es handelt sich wohl um ein Gedicht in einem Gedicht; vgl. Antwort an Zhang Che,

HCLJ 1/42. Dieses ist in der Han Yu-Biographie von Hong Xingzu (Song-Zeit)
erwähnt (vgl. Han Liu nianpu. S. 26). Dort wird übrigens Shen Yan's «absurde»
Schrift über Han Yu's Hua Shan-Abenteuer zurückgewiesen, während ein späterer
Herausgeber Shen Yan's Text zitiert und fragt, ob Hong nicht von etwas anderem
rede. Es gibt daneben ein weiteres Gedicht, das mit der Hua Shan-Besteigung in
Zusammenhang steht; vgl. HCLJ II/7 und dort u.a. den Kommentar von Zhu Xi.

96 neng shang erbu neng xia ddd (sich hinaufwagen und nicht mehr hinunterkönnen) ist

zur Zeit ein beliebtes Zitat, wenn es um politische Karrieren während der <zehn bösen

Jahre> (1966-1976) geht.
97 Wörtl.: «die Selbstliebe bis zu diesem Punkt aufgeben wollen».
98 Quan Tang wen. S. 11463 (Kap. 868, S. 6b).
99 zhui:eee wörtl. «abgeseilt».

100 Kongzi jia yu.m Kap IV/16, S. 21. Von Han Yu gibt es ein Huo lin /7e888 (Über das

erjagte Einhorn). Der kurze Text war später populär, erscheint er doch im Gu wen

guan zhi;hhh s. dort; Bd. II S. 650.
101 S. oben, Anm. 87.
102 Für die Quellen s. Holzman S. 223.
103 dao: Wege.
104 shui jia."'
105 S. Anm. 103.
106 Alle drei Namen sind symbolisch; generell symbolisieren shukkk und hum Bewegung,

und huntunmmm Trägheit. Neuerdings gibt es die Studie von Girardot, die
ausschliesslich dem Huntun gewidmet ist; s. dort S. 81, und v.a. S. 21 das Gedicht von
Han Shan.

107 Lin Shu hat in der Volksrepublik trotz seiner grossen Leistungen (s. Biographical
Dictionary) einen etwas schlechten Ruf, weil er sich gegen die Einführung der
modernen Hochsprache an der Vierten-Mai-Bewegung von 1919 gestellt hatte.

108 S. Bibliographie: Lin Shu.
109 zhili.nnn
110 Vgl. oben, Zhuangzi. Lamont (Part II, S. 37) hat die Anspielung nicht verstanden

und lässt böse Menschen ruinöse Löcher bohren.
111 Vgl. weiter unten: «[Han Yu] wollte damit seine Entrüstung über Liu's Verbannung

zum Ausdruck bringen und ihn trösten.»
112 zaohua:000 eigentlich: die Schöpfungskraft; hier eher für zaohuazhe: der Schöpfer.
113 man wu zhang dan chu.ppp
114 shun m'.<wi wörtl.: gehorchen und Widerstand leisten.
115 Jie und Zhou waren die übelbeleumdeten letzten Kaiser der Xia- bzw. Yin-Dynastie;

vgl. Anm. 50. Biganrrr und Elaisss sollen ein Verwandter, bzw. ein Minister des Zhou



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 75

gewesen sein (vgl. z. B. Lun Heng, Bd. IS. 32, Anm. 17 u. 22). Dem ersten wird Gutes
mit Bösem, dem zweiten Böses mit Gutem vergolten. Lamont verkennt in seiner
Übersetzung (a.a.O), dass Elai («Durch den das Unglück kommt») ein Personenname

ist und schreibt entsprechend Verwirrendes.
116 ren wu he bing er yan.m
117 zhu.uuu
118 shi, vgl. oben, Anm. 39.
119 Wörtl. : Dies ist mit leerem Pinsel geschrieben, xu bivvv ist natürlich durchaus positiv

zu verstehen, als Antonym von shi bi. **"* Mit «empty phrases» (Lamont ; a.a.O.) hat
das nichts zu tun.

120 «Der Edle hat Ehrfurcht vor Dreierlei: vor dem Willen des Himmels (tianming), vor
bedeutenden Menschen (da ren), vor den Worten der Heiligen (shengren).» Lunyu;
Legge, Bd. 1 S. 313.

121 Der Ausdruck beschreibt ursprünglich die wunderbar ineinandergreifende Architek¬
tur des £/ärtgxxx-Palastes (vgl. den bekannten Essay von Du Mu; Margouliès S. 172).
Eine spätere Konnotation bezieht sich auf den Zweikampf mit unfairen Methoden.

GLOSSAR

b /f- f #J 4.

m ^

p 3<M



76 JÖRG SCHUMACHER

w $

y /SL

aaf$^
bb /f^
cc 5b

dd 4/,'/&£\#

ff ^ L*ft%*J-
gg j£

mm £ ^X. $L

nn ^. fh|

oo **&*, T/f-TfcA.
PP Sit, 4£#f.



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 77

w îfww ^t^
yy £ ft. 4ft -f- J
zz

aaa^^
bbb 3< +£
ccc $> yj.
ddd %*&% fat
eee Aj£
fff IL^jfcW
ggg fllÄM
hhh ^fe^
kkk /f1!,

m il
mmm yï 7m,

nnn ^g ¦#

000 j^ /fé
PPP '/f .& ty



78 JÖRG SCHUMACHER

qqq # *
rrr J^f
sss * >x
ttt ÂifS^ f r«7 5̂

uuu à
VW %. -¥
www -4^ J^
XXX W£

Bibliographie

I. WERKAUSGABEN

HCU: /7a« Changli ji.
LZYJ: Liu Zongyuan ji.
HYZL: Han Yu ziliao huibian.

II. WERKE IN WESTLICHEN SPRACHEN

Biographical Dictionary ofRepublican China. 4 Bde. New York: 1967-71.
Chan W.-T.: A Source Book in Chinese Philosophy. Princeton: 1963/69.
Couvreur, S.: Li Ki. 2 Bde. 2. Aufl. Ho Kien Fou (Missionspresse): 1913.
The Cambridge History of China. Vol. HI: Sui and T'ang China. Twitchett, D.C. und

Fairbank, J.K. ed. Cambridge: 1979.

Girardot, N.J.: Myth and Meaning in Early Taoism. The Theme ofChaos (Hun-t'un).
Berkeley: 1983.

Holzman, D.: Poetry and Politics (Über Ruan Ji). Cambridge: 1976.

Lamont, H.G.: «An Early Ninth Century Debate on Heaven», in: Asia Major, Vol.
XVIII/2 (1973), S. 181-208 [Part rj; und Vol. XIX/1 (1974), S. 37-85 [Part II].

Legge, J.: The Chinese Classics. 5 Bde. 2. rev. Aufl. Hongkong: 1893/1960.
Margouliès, G.: Le Kou-wen Chinois (Der chinesische Essay). [Übersetzungen klassi¬

scher Prosa]. Paris: 1926.

Maspero, H.: Le Taoïsme et les religions chinoise. Paris: 1950.
Needham, J.: Science and Civilisation in China. Cambridge, ab 1954.

Nienhauser, W.H.: «An Allegorical Reading of Han Yu's <Mao Ying Chuam», in:
Oriens Extremus, Vol. XXIII 1976, S. 153-174.

Nienhauser, W.H. et al.: Liu Zongyuan. New York: 1973.



WER DIESE MENSCHHEIT ZERSTÖRT 79

Pulleyblank, E.G.: «Neo-Confucianism and Neo-Legalism in T'ang Intellectual Life,
755-805», in: Wright, A., ed.: The Confucian Persuasion. Stanford: 1960.

Waley, A.: The Secret History ofthe Mongols. London: 1963.
Watson, B. : Basic Writings ofMo Tzu, Hsün Tzu and Han Fei Tzu (Übersetzungen).

New York: 1963/67.
v. Zach, E.: Han Yü's poetische Werke. Hightower, J.R. ed. Cambridge, Mass.: 1952.

III. WERKE IN CHINESISCHER SPRACHE
(alte nach Titel, neue nach Autor)

Gu wen guan zhi o 5C*-Ü2-^ (Die Kunst des klassischen Essays). Wu Chucai und Wu
Tiaohou, ed. Erste Ausgabe aus der Kangxi-Periodc. Neuausgabe in 2 Bde, mit
Kommentar und modernchin. Übersetzung von Xu Xiaotian^tt& 2- Tianjin (Guji):
1981.

Guo Moro |f y£ 4f : Zhongguo shi gao y $ Ìl jf% (Entwurf einer Geschichte
Chinas). [Bisher 5 Bde, ab Bd. 4 von einem Kollektiv verfasst]. Peking (Renmin), ab
1976.

Han Liu nianpu S& yf^P^f^tVier verschiedene Jahresbiographien zum Leben Han Yu's
bzw. Liu Zongyuans, aus der Song-Zeit, mit einem Nachwort von Zhang Xuecheng].
Ed. Zhou Kangxie^Jj[r^ Hongkong (Longmen): 1969.

Han Changliji M.$% % (Han Yu's Werke). 1 Bd. Hongkong (Shangwu): 1964.
Han Yu shi xuan<£kJLl%%_, (Ausgewählte Gedichte von Han Yu). Chen Erdong

^àih ed. Peking (Renmin Wenxue): 1984.
Han Yu wenxuan ^J^^J^o (Ausgewählte Prosa von Han Yu). Tong Dide ^_ j^ \%

ed. Peking (Renmin): 1980.
Han Yu ziliao huibian ^ jSL^ijpM' ^C£$B(Gesammelte Materialien zu Han Yu). 4 Bde.

Wu Wenzhi % X -/£ ed. Peking (Zhonghua): 1983.
Hou Wailu <f£ $• fi : Zhongguo sixiang tongshi xf> |g %. ^] /S $_ (Geschichte des

chinesischen Denkens), Bd. 4/1. Peking (Xinhua): 1959.

Kongzijia yu jJL Vj5 1% (Konfuzius: Die inoffizielle Überlieferung). In: Kanbun taikei
~f% '$&.% > §5^20- Tokvo (Fuzanbô): 1915/1977.
Li Deyong %£.$& ft : «Han Yu, Liu Zongyuan yu Fojiao de guanxi» (Das Verhältnis

Han Yu's und Liu Zongyuan's zum Buddhismus); in: Zhongguo Zhexue vb [J] Jfa
~% Nr. 7 Peking (San Lian): 1982.

Lin Shu ^k^: «Du Tian Shuo» (Nach der Lektüre des <Tian Shuo>); in: Han Liu wen
yanjiu fa ^-^Pf/irJ^yti Znou Kangxie, ed. Hongkong (Lungmen): 1969.

Liu Hedongjijpfi-is jF-fé (Liu Zongyuan's Werke). 2 Bde. Shanghai (Zhonghua): 1961.
Liu Zongyuan ji jtfl) väJjjI. (Liu Zongyuan's Werke). 4 Bde. [Wu Wenzhi, ed]. Peking

(Zhonghua): 1979V" *
Liu Zongyuan lunwen xuandujfä ^^^-sLjjJL "£0 (Ausgewählte Lektüre von Abhandlungen

Liu Zongjuan's). Universität Peking, ed. Peking (Renmin): 1975.
Lun Heng zhu shi 1/£^f-7£M(Wohlausgewogene Abhandlungen, erklärt und mit

Anmerkungen). 4 Bde. Universität Peking. Peking (Zhonghua): 1979.
(Qin ding) Quan Tang wen fgjl Je? ^ "% 5^. (Gesammelte Prosa der Tang-Zeit). 1814

in Auftrag gegeben. Photomech. Nachdr. in 20 Bden. Tainan: 1965.
Sun Yikai ^ MJ$3 '¦ «Lun Liu Yuxi de <Tian Lun>» (Zu Liu Yuxi's <Tian Lun>); in:

Zhongguo Zhexue Nr. 7. Peking (San Lian): 1982.



80 JÖRG SCHUMACHER

Tang guo shi bu jfe ]g ^ jfc|- (Ergänzungen zur Landesgeschichte der Tang). Li Zhao
<t\lê- comp. Shanghai (Guji): 1957/1983. [Zusammengeb. mit: Zhao Lin: Yin hua
IU].T

_Tang Song ba dajia wenxuan Tö /R ^ 7\ $. 5t.^(Auswahl aus den acht grossen
Meistern der Tang und Song). Niu Baotong JfcÄ uu ed. Lanzhou (Gansu Renmin):
1984.

^ '*
Tian wen tian dui zhu yZ Rr] j\"^f "Vi- ([Liu Zongyuan's] Antworten zu [Qu Yuan's] (Fragen

an den Himmel>. Mit Anmerkungen). Universität Fudan, ed. Shanghai (Renmin):
1973.

Wu Wenzhi ^ ^ ~/X : Liu Zongyuan pingzhuan fyfJUfoirffiz (Eine kritische Bio¬

graphie Liu Zongyuan's). Peking (Zhonghua): 1962.
Xunzi jian shi ^i^r^ %ßt (Xunzi, mit einfachen Erläuterungen). Liang Qixiong '& j££

ABL ed. 1955. Neuausgabe Peking (Zhonghua): 1983.
Zhang Shizhao ^ •£ £ij : Li« wen z/îj yao ;fcffl %,-fy^ (Anweisung zu Liu Zongyuan's

Prosa). 14 Ce Peking (Zhonghua): 1971. '

Zhuangziji shi &"kyfc_ ¦%&¦ (Gesammelte Erläuterungen zu Zhuangzi). 4 Bde. Guo Qing-
fan %ffê% ed. Peking (Zhonghua): 1961 /1978.

Nach Abschluss dieses Manuskripts ist eine weitere Übersetzung des Tian Shuo erschienen,

nebst einer eher erstaunlichen Interpretation: Hightower, J.R.: «Han Yu as humorist»,

in: Harvard Journal ofAsiatic Studies. Vol. 44/1, 1984. Ausserdem gibt es neuerdings

eine sorgfältig edierte Ausgabe der Gedichte : Han Changli shi xi nianji shi, ed. Qian
Zhonglian; 2 Bde., Shanghai 1984.


	Wer diese Menschheit zerstört... : zu Han Yu's Frage im Tian Shuo des Liu Zongyuan

