Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 39 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Die Bedeutung des Herzens in taoistischen Texten
Autor: Zimmermann, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146727

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE BEDEUTUNG DES HERZENS IN
TAOISTISCHEN TEXTEN

GEORG ZIMMERMANN

Im chinesischen Denken kommt ganz allgemein dem Herzen eine bedeut-
same Stellung zu. Es ist Zentrum des Gefiihlslebens, Denkens und Trach-
tens und als solches auch Grundlage aller moralischen Bildung und Kul-
tivierung. Das Herz ist gewissermassen der archimedische Punkt zwi-
schen geistiger Innerlichkeit und der dusseren Welt der Dinge und Ge-
schehnisse.

Dem nachzugehen, moéchte ich hier versuchen. Dabei muss ich gleich
vorwegnehmen, dass das nur sehr skizzenhaft geschehen kann. Um doch
ein gewisses rundes Bild entwerfen zu konnen, habe ich mich im wesent-
lichen auf eine relativ geringe Zahl an Texten eingeschriankt, die zudem
zum grossten Teil um die Sung-Zeit entstanden sind.

Das Herz als solcher archimedischer Punkt kommt etwa bei Hsiin-tzu,
der unter den alten Konfuzianern wohl dem Taoismus am néchsten steht,
klar zum Ausdruck:

Das Herz wohnt in der Leere der Mitte. Dadurch, dass es iiber die fiinf Sinne obwaltet,
nennt man es den von Natur gegebenen Herrscher (1’ien-chiin). (ch. 11, S. 10a)

Das Herz ist aber nicht nur Herrscher iiber die Sinnesorgane, sondern
iiber das korperliche Dasein schlechthin, sagt er doch an anderer Stelle:

Das Herz ist der Herrscher iiber die Gestalt, und so der Herr der Geistklarheit. Gehen
von ihm Befehle aus, so gibt es nichts, das seine Befehle nicht annehmen wiirde.
(ch. 15, S. 5b)

Diesen Sitzen stehen die folgenden aus dem Huang-ti nei-ching su-
wen sehr nahe. Dieser medizinische Klassiker ist schwer datierbar. Die il-
testen Angaben dariiber sind im Han-shu verzeichnet, indessen geht die
ilteste vollstindig erhaltene Ausgabe auf Wang Ping (8. Jh) zuriick, auf
die man sich allgemein auch bezieht. Die zitierten Stellen sind sicher ei-
nige Jahrhunderte ilter:

Das Herz hat das Amt des Herrschers inne, und von ihm geht die Geistklarheit aus. . .
Ist der Herr klar, dann ist unter ihm Friede; wird solcherart das Leben gefiihrt,
so lebt man lange und selbst der Tod ist nicht schrecklich. . . Ist aber der Herr nicht



46 GEORG ZIMMERMANN

klar, dann kommen die zwolf Organe in Gefahr, was den Pfad des inneren Lebens
zum Stocken bringt; wird solcherart das Leben gefiihrt, so wird es leidvoll. (Kap. 8,
S. 49)

Gemiss der Kommentierung des beriihmten Arztes Chang Chieh-pin
(1563-1640) zeigt sich in diesem Zitat gerade die Hinwendung des Her-
zens einerseits zum Korper und andererseits zum Geiste. «Das Herz ist,»
wie er sagt, «der Herrscher iiber das ganze leibliche Dasein.» «Alle Or-
gane und Korperteile werden von ihm befehligt.» Aber gleichzeitig gilt
ihm: «Es gibt keine Geistesschirfe oder Weisheit, die nicht in ihm seine
Grundlage hitte.» (Lei-ching, S. 30f.)

Wie aus dem Kontext und auch den Kommentaren hervorgeht, ist mit
dem <Herrn>das Herz gemeint. Die zwolf Organe bedeutet die Gesamtheit
der inneren Organe. Augenfillig ist hier der seelisch-moralische Aspekt
des Herzens als eines ganz zentralen Organs.

Im Wu-hsing ta-i (Grosse Bedeutung der fiinf Wandlungsphasen) ist
der erste Satz des Su-wen-Zitates mit einer geringfligigen Differenz auch
zu finden. Dieses Werk wurde durch den Liang-Prinzen Hsiao-chi im
5. Jh. kompiliert und ist in erster Linie eine systematische Zitatensamm-
lung mit eigenen Paraphrasierungen zu den fiinf Wandlungsphasen und
thren mannigfaltigen Beziehungen. Dort erscheint die folgende Erkla-
rung:

Das Feuer ist das Yang-Licht im Siiden: Das Bild eines Menschen-Herrschers. Der
Geist ist der Herrscher iiber das Korperdasein und wendet sich dem Siiden zu, um
zu regieren wie ein (Reichs-)Herrscher. . . Bei den Aktivitidten des Menschen und sei-
nen Gefiihlsregungen gibt es keine, die nicht ihren Grund im Herzen hitte. (S. 222)

Hier wird zunichst das Feuer genannt, was in einem Werk iiber die fiinf
Wandlungsphasen nicht anders zu erwarten ist. Das Feuer ist die Wand-
lungsphase, die dem Licht, Yang, der Hitze, dem Siiden etc. entspricht.
Der Thron der chinesischen Herrscher ist stets so angebracht, dass er nach
Siiden ausgerichtet ist. Extrem legt das ein Bild im Lun-yii, den Gespra-
chen des Konfuzius, dar, indem der gute Herrscher mit dem Polarstern
verglichen wird, um den alle Sterne kreisen. (Anf. 2. Buch, S. 145). Wir
werden auf dieses Bild im Zusammenhang mit dem Herzen noch zuriick-
kommen.

Was an dem Zitat aus dem Su-wen auffillt, ist die merkwiirdige Aus-
sage, dass das Herz als der Herr der zwolf Organe aufgefasst wird, ist es
doch selbst eines dieser zwolf. Es ist also ein Organ unter anderen, was
auch aus dem Zitat des Wu-hsing ta-i hervorgeht, denn so, wie das Herz



HERZEN IN TAOISTISCHEN TEXTEN 47

dem Feuer entspricht, entspricht die Niere dem Wasser, die Milz der Er-
de, die Lunge dem Metall und die Leber dem Holz. Aber dem Herzen
kommt die besondere Bedeutung zu, dass gerade die «Geistklarheit» von
ihm ausgeht. Es ist zu bemerken, dass die anderen Organe geméss dem Su-
wen andere Amter innehaben, so beispielsweise die Leber dasjenige des
Generals.

Die Idee des Herrschers wird sehr schon in einem taoistischen Text et-
wa des 13. Jahrhunderts, im Ch’ing-hua pi-wen, dargelegt:

Weil das Herz der Herrscher ist, wird es mit einem Menschen-Herrscher auf dem
Throne verglichen. Ist dieser ein vortrefflicher Mann, so vertrauen sich ihm die Vl-
ker an. . . Solange Heilige die Welt durch Nicht-Handeln (wu-wei) die Welt regierten,
war sie in Frieden und Ruhe. Solange Gemeine durch Handeln (yu-wei) die Welt re-
gierten, geriet sie aus ihrer Ordnung.

Nun hat das Herz die Stellung des Herrschers inne. Fiihrt es durch Nicht-Handeln
seine Regentschaft, dann ist dasjenige wodurch es sich regt, das Wesen (hsing), so wie
es aus dem Ur-Geiste wirkt. Fiihrt es durch Handeln seine Regentschaft, dann ist das-
jenige, wodurch es sich regt, das Wesen, wie es sich aus den leidenschaftlichen Ge-
danken entfaltet. Handelnd ist es das Herz in seinem tagtéglichen Wirken. Nicht-han-
delnd ist es das Herz als Erwirkendes des Gold-Elixiers. Wendet man sich aus dem
Handeln heraus dem Nicht-Handeln zu und verrichtet darauf durch Nicht-Handeln

seine ordnungsgemaissen Obliegenheiten, so liegen darin die Anfangsgriinde hin zum
Gold-Elixier. (Ch. 1, S. 7af)

Wichtig ist hier der Gegensatz: Handeln — Nicht-Handeln, eine spezifisch
taoistische Idee. Wie aus dem Zitat schon hervorgeht, bedeutet «Nicht-
Handeln» nicht nichts zu tun, sondern ein der inneren und der dusseren
Natur gemésses Handeln. Dagegen heisst « Handeln» ein solches, das will-
kiirlich in Voreingenommenheit gegeniiber den dusseren Ereignissen und
Umstidnden zum persénlichen Vorteil eingreift. Das «Gold-Elixier»
(chin-tan) bedeutet hier innere geistige Krifte, die der taoistische Adept
in sich entfalten soll. Sie werden dadurch zustande gebracht, dass er die
im Leibe wirkenden Lebenskrifte mit seinen Bewusstseinskriften verei-
nigt. :

Was hier als « Wesen» und «Geist» unterschieden wird, steht in einem
Verhiltnis eines Substantiellen (¢’/) und eines Wirkenden (yung), d.h. das
Wesen aktualisiert sich durch den Geist. Durch was sich das nicht-han-
delnde Herz regt, ist das Wesen als des Menschen innerster Kern, den er
aus seinem vorgeburtlichen, vorkonzeptionellen Zustand mit sich bringt.
Der Taoist Li Tao-ch’un spricht vom «uneigentlich wahrhaft so-seienden
Wesen, dem iiber Aonen nicht verginglichen Ur-Geist», was er auch den
«Gebieter» (chu-jen) nennt. (In seinen Gespriachen, ch. 5, S. 8a.) Ihm ge-



48 GEORG ZIMMERMANN

geniiber steht das Wesen der Leidenschaften und Begierden, das sich
«handelnd» der Aussenwelt hingibt und nie mehr beinhalten kann, als
diese hergibt. Es aktualisiert sich als ein ins Aussere gewandter Geist, von
dem noch die Rede sein wird.

Der Weg des Herzens, das ein guter « Herrscher» ist, ist derjenige der
Ruhe, Ruhe in dem Sinne, dass es sich nicht durch die Leidenschaften von
der Aussenwelt fortreissen ladsst, sondern zu sich selbst kommt. Mit dem
Bilde des ruhenden Polarsterns, um den sich alle anderen Sterne drehen,
wird dies im selben Text etwas weiter oben dargelegt:

Der Polarstern im polaren System mit dem Grossen Wagen kommt gewiss nichit in
Bewegung. Was durch ihn bewegt wird, sind nur die Sterne, die sich um den Polar-
stern scharen. Die um den Polarstern gescharten Sterne kénnen ja dadurch nicht an-
ders als sich bewegen, weil sie dieses System als der Angelpunkt in Rotation setzt. Ge-
rade das, was in Bewegungslosigkeit daran Anteil hat, was man Bewegung nennt, ist
das Herz, wie es der Adept des Elixiers wirken ldsst. Gerade das, was in Bewegung
die Bewegungslosigkeit wahrt, ist das Herz, wie es der Giitige (jen-che/ﬁ-% ) wirken
ldsst. Was in der Bewegungslosigkeit sich niemals bewegt, ist von der Art der Erde und
des Holzes. (Ch. 1, S. 4bf)

Der Grosse Wagen, chin. pei-tou, d.h. «der nordliche Scheffel », wurde als
die treibende Kraft aufgefasst, die die Sterne in ihre Rotation versetzt. Im
Taoismus wird er als Bild fiir die Bewusstheit (i f}: ) genommen. Diese
Bewusstheit ist das, was aus dem Herzen heraus entsteht und sich in den
Bewusstseinsinhalt hineinversetzt, d.h. in das, was an Regungen an den
Menschen herantritt, oder denselben gerade durch ihr Hineinversetzen
zur Bewegung fiihrt. Das geschieht konkret, wenn der in Meditation Ver-
senkte seine ganze Aufmerksamkeit in abwartender Haltung in seinen
Korper hinein richtet: Bestimmte physiologische Bewegungen. Daher
wird die Bewusstheit auch als Vermittlerin aufgefasst. Weil sie aus dem
Herzen, das der Wandlungsphase Feuer entspricht, hervorgeht, kommt
ihr diejenige der Erde zu. (Im Kreislauf des gegenseitigen Hervorbringens
der Wandlungsphasen bringt das Feuer die Erde hervor.)

Mit «Erde und Holz» sind offenbar allgemein empfindungslose Dinge
gemeint. Jedenfalls ist im Kuei-chung chih-nan zu lesen: «Ohne Gedan-
ken zu sein, bedeutet nicht, in Dumpfheit empfindungslos zu sein, wie Er-
de, Stein oder Pflanzen (t’u-shih ts’'ao-mu): Der Gedanke, der ohne Ge-
danken ist, nennt man den rechten Gedanken.» Das legt nahe, dass ¢ 'u-
mu («Erde und Holz») als eine Kiirzung von ¢ 'u-shih ts’ao-mu zu verste-
hen ist. In diesen Zusammenhang passt auch der Ausdruck fiir einen
Dummbkopf: t'u-mu ou-jen (wortl.: Gotzenbild aus Erde und Holz). — Im



HERZEN IN TAOISTISCHEN TEXTEN 49

iiblichen Sprachgebrauch bedeutet ¢ ‘u-mu «Baukonstruktion», wohl von
den Baumaterialien abgeleitet. — Ein Mensch, dessen Herz sich in Bewe-
gungslosigkeit niemals bewegt, kann ja ohne weiteres als teilnahmsloser
Tolpel aufgefasst werden.

Konkret wird der Weg zur Ruhe des Herzens etwas weiter unten be-
schrieben:

Allein wenn du zum Zeitpunkt, indem ein Gedanke verwirrend hochkommt, dariiber

briitest, so dass das Herz des Alltags nicht zur Ruhe kommen kann, dann wird dir

das zum Hindernis; schaffe es augenblicklich hinweg. Bist du darin schon iiber lange
. Zeit hin zur Reinheit gereift, dann kommt die Ruhe von selbst.

Unter den verwirrenden Gedanken sind keine grosser als die Freude und der Zorn.
Uberdenkst du dich im Zorne, dann bist du nicht mehr zornig; weisst du dich in der
Freude zu beherrschen, dann bist du nicht mehr freudentrunken. Handelst du bei je-
der Gelegenheit auf diese Weise, dann wirst du nach einiger Zeit von selbst die Ruhe
finden. ..

Indessen werden im Alltag abertausend starke Waffen gehoben. Doch kiimmerst
du dich um ein Geschehnis nur gerade, wenn es sich ereignet, und lésst es in dir ruhen,
sobald es voriibergezogen ist, dann kann dir gerade dies als eine Grundlage der Ruhe
dienen. Reagierst du deshalb ruhigen Herzens auf die Geschehnisse und trittst auf die-
se Weise mit den Aussendingen in Kontakt, wer kann dann sagen, du wiirdest die Ge-
schehnisse vernachlédssigen? Tatsdchlich kommst du gerade so von selbst zum geist-
erfiillten Wirken. Daher heisst es: « Durch die Geschehnisse schmilzt man das Herz
um, auf dass die Gefiihlsregungen nicht mehr der Fremdbestimmung unterworfen
sind.»

Der Spiegel kann die Gestalten genau zeigen, so dass ihr Bild auch nicht um Haa-
resbreite abweicht. Sind die Gestalten weg, so ist der Spiegel selbst nur Spiegel. Nun
reagierst du auf die Geschehnisse, wenn sie sich gerade ereignen. Sind die Gescheh-
nisse vorbeigezogen, so ist dein Herz nur selbst Herz. (Ch. 1, S. 6af)

Es geht also darum, in der Ruhe sich selbst in und gegeniiber der Welt zu
finden. Bezeichnenderweise sagt derselbe Text einige Zeilen weiter unten:
«Derjenige Aspekt des Herzens, wodurch die Ruhe nicht zustande kom-
men kann, darf man nicht im echten Sinne Herz nennen.» Wichtig
scheint mir die zitierte Aussage, dass man durch die Geschehnisse das
Herz umschmilzt. Das will doch nichts anderes sagen, als dass man nur
gerade im Kontakt zur Aussenwelt mit all dem, was sie an Freude und
Leid mit sich bringt, seinen Seelenfrieden finden kann und nicht in der
Weltflucht.

Dass dieser Weg einige Kraft erfordert, sagt das Bild, dass im Alltag
abertausend starke Waffen gehoben werden, recht unmittelbar. Ahnliches
findet sich in einer Wu-chen-p’ien-Kommentarstelle von Weng Pao-
kuang:



50 GEORG ZIMMERMANN

Profit und Wohlgefilligkeiten zeigen sich als Speere, die das Leben angreifen, wenn
man nur von ihnen trunken ist. Darum sind sie Fesseln unserer selbst. (Wu-chen-
p'ien chu-shih, ch. 1, S. 2a)

Schauen wir diese Hinwendung des Herzens zur Aussenwelt noch von
einem eher erkenntnistheoretischen Aspekt an, wie sie in der gedanklich
scharfen Schrift Kuan-yin-tzu zu finden ist.

Allein, wenn etwas mit dem Ich in Beziehung tritt, wird es (Ich) stets dieses aufneh-
men, und im Augenblick verwandelt sich dieses Etwas zu Ich. . .

Gerade im Zusammenhang mit dem Herzen ist der Kommentar zu
dieser Stelle von Niu Tao-ch’un (um 1300) sehr aufschlussreich:

«Ich» ist das Herz. Das Herz ist urspriinglich ohne Herz (wu-hsin). Dadurch dass es
mit der Welt der Dinge in Kontakt kommt, tritt in einem Augenblick das Herz mit
einemmal in Erscheinung. Dadurch weiss man, dass die Dinge das Herz sind. (Text
und Komm.: ch. 4, S. 12a)

Das, was hier als Ich bezeichnet wird und das Herz ist, hat eben nur durch
die « Welt der Dinge» iiberhaupt einen Bestand. Wodurch dieses Ich oder
Herz sich regt, ist nicht «das Wesen, so wie es aus dem Ur-Geiste wirkt»,
um auf das Ch’ing-hua pi-wen-Zitat (vgl. S. 47) zuriickzukommen, son-
dern durch einen Geist, der sich der Aussenwelt hingibt. Diesen Zusam-
menhang eines von der Aussenwelt abhidngigen Ich, das eigentlich gar
kein selbstdndiges Ich ist, erklirt folgender Satz ebenfalls aus dem Kuan-
yin-tzu:

Das Feuer hingt vom Ol oder Brennholz ab; beziiglich des Geistes gibt es nicht Ich.
(Ch.4,S.1a)

Das Feuer brennt nicht ohne Brennmaterial. Ebenso tritt dieser Geist
nicht in Erscheinung, sofern er nicht von den Aussendingen entziindet
wird. Gerade deshalb gibt es durch ihn kein aus sich selbst wirkendes Ich,
denn er ist immer nur ein auf die Sinneswahrnehmung reagierender. Der
Geist, um den es sich hier handelt, ist ein erdgebundener, von der sinn-
lichen Gegenwart abhingiger. Allgemein wird dieser Aspekt des Geistes
in taoistischen Schriften auch der «wissende Geist» genannt.

Ein bedeutungsvolles Wort wurde im Kommentar Nius genannt: «oh-
ne Herz». Ohne Herz ist der Mensch im urspriinglichen Zustand; vom
Moment an, wo er «mit der Welt der Dinge in Kontakt» getreten ist, ist
er «mit Herz» (yu-hsin). Die Natur selbst ist in einem solchen Zustande



HERZEN IN TAOISTISCHEN TEXTEN 51

«ohne Herz», denn in ihr gibt es keine Gefiihle, die zu Leidenschaften und
Begierden hinfiihren, wie beim Menschen, der ein Herz hat, welches er als
«Ich» konstatiert. Im Ch’ing-hua pi-wen wird diese Harmonie in der Na-
tur ohne Herz, beziehungsweise ohne Vorsitzlichkeit oder ohne Gesin-
nung, um geldufigere deutsche Worte zu gebrauchen, folgendermassen be-
schrieben:

In dieser Welt haben alle Pflanzen ein Gleiches: Nach der Wintersonnenwende regt
sich unten Yang. Dann gedeiht das kahle Holz von neuem, alle Kriduter sprossen und
die iiberwinternden Insekten schliipfen hervor. Alles erscheint in strahlender Ein-
tracht. Locken etwa die Schopfungskrifte mit Vorsitzlichkeit (yu-hAsin) alle Geschop-
fe hervor, und erwarten denn die Geschdpfe die Schépfungskrifte mit irgendeiner Ge-
sinnung (yu-hsin)? Es ist doch so, dass durch die Bewegung des einen Odems die man-
nigfaltigen Arten angeregt werden. Wie soll der Himmel vorsitzlich (yu-hsin) sein,
wie sollten die Geschopfe irgendeine Gesinnung (yu-hsin) haben? (Ch. 2, S. 17a)

Nun hat der Mensch aber dieses Herz. Will er es einfach abschiitteln,
so verfallt er in ein Nichts-Tun, anstatt dass er zum «Nicht-Handeln» ka-
me. Er beharrt dann beim «Ohne-Herz». «Mit Herz» wird er aber nur
durch die Welt der Dinge fortgerissen. Das bedeutet, dass er, folgen wir
dem anschliessenden Zitat, einen Weg des Weder-Noch finden muss, um
zum «Dharma-Korper», d.h. seinem ureigenen Wesen, hin zu gelangen:

Der Meister sprach: «Ihr solltet nicht am Vorsatzlichen (yu-hsin) und Vorsatzlosen
(wu-hsin) festhalten, denn beide dringen nicht zum Wahren durch. Vorsitzlichkeit
bringt schliesslich Bindungen mit sich.»

Hsi-an sagte: «Kann man sich in der Mitte halten, so hat man wahrhaftig die Vor-
aussetzung.»

Der Meister sagte: « Nimmt man Abstand sowohl vom Vorsitzlichen wie auch
vom Vorsatzlosen, dann wird man ein Zeuge des Dharma-Korpers.» Und weiter:
«Ich greife mir aus der Handhabung des Todbringenden das Schwert des Lebensbrin-
genden heraus; und meine Frage: wie steht es da mit Téten und Lebendmachen?»

Hei-ans Antwort: «Das Lebendmachen erfolgt aus dem Aufhéren des vorausge-
henden Todes.» :

Hsi-ans Antwort: «Man unterbricht alles Leben und allen Tod.»

Der Meister: « Die Schwerter von euch beiden haben keine Schneide. Die Antwort
lautet: Befehl und Fiigung des Dharma-Konigs liegen zugrunde.» (Gespriche des Li
Tao-ch’un, ch. 4, S. 6af))

Im zweiten Teil dieses Lehrgespriachs wird etwas aufgenommen, das ge-
wiss mit dem Weder-Noch des «Mit-Herz» und «Ohne-Herz» nahe zu-
sammenhiingt: Erst durch die Aufhebung, die Uberwindung eines Zustan-
des kann ein neuer, hoherer bewirkt werden. Solange man an den beiden



52 GEORG ZIMMERMANN

«Herzen» festhilt, kann man sich nicht ihre Synthese in der «Mitte» er-
schaffen.

Bedeutungsvoll erscheint die richtige Antwort des Meisters. Es kann
nicht sein, dass zuerst der Tod kommt und daraufdas neue Leben eintritt,
denn der Tod hort nicht auf zu bestehen. Aber man kann auch nicht bei-
de, Leben und Tod, unterbrechen. Man kann nur im Zustand des Weder-
Noch «Befehl und Fiigung» abwarten, bis man dazu begnadet wird, «das
Schwert des Lebensbringenden» herausgreifen zu kénnen.

Gleichsam als eine Zusammenfassung alles bisher Betrachteten moch-
te ich ein Zitat aus dem Lieh-tzu an den Schluss stellen. Kuan-yin-hsi ist
der Passwart, der den Lao-tzu gebeten haben soll, das Tao-te-ching nie-
derzuschreiben, als dieser in den Westen zog und fiir immer verschwand.
Dieselbe Person hat auch dem Kuan-yin-tzu den Titel abgegeben.

Kuan-yin-hsi sprach: « Wer nicht in seinem Selbst verbleibt, dem tun sich die gestal-
teten Geschopfe kund. In seinem Bewegen ist er wie Wasser; in seinem Ruhen wie
ein Spiegel; in seinem Reagieren wie das Echo. Darum erfasst er mit seiner Methode
(tao) die Geschopfe als das, was sie sind. Die Geschdpfe widerstreben ihrerseits Tao,
Tao widerstrebt nicht den Geschopfen. Einer, der in seiner Fihigkeit wie Tao ist, der
braucht dazu weder sein Ohr noch sein Auge, braucht weder seine Krifte noch sein
Herz. Wer wie Tao sein will und strebt es durch Schauen, Horen, seine Gestalt und
Erkenntnis an, der ist auf dem falschen Weg. Achtet er es hoch, dann ist es vor ihm;
vernachléssigt er es, dann ist es hinter ihm. Lisst er es wirken, dann erfiillt es alle
Richtungen; tut er es beiseite, dann weiss er nicht mehr, wo es ist. Weder kann es mit
Absicht (yu-hsin) in der Ferne erlangt werden, noch kann es absichtslos (wu-hsin) im
Nahen erlangt werden. Nur schweigend erlangt man es, nur wer sein Wesen vollendet
hat, erlangt es. Erkennen ohne Gefiihlsregungen, Fihigkeit ohne Tun, das sind wah-
res Erkennen und wahre Fahigkeit. Wer in sich Nicht-Erkenntnis entfaltet, wie kann
der noch gefiihlserregt sein? Wer in sich Nicht-Fahigkeit entfaltet, wie kann der noch
ins Tun entgleiten? Wer das fest Stoffliche ansammelt und alles Irdische anhduft,
kommt auch nicht-handelnd (wu-wei) nicht zu diesen Prinzipien.» (Ch. 4, S. 90f.)



HERZEN IN TAOISTISCHEN TEXTEN 53

Bibliographie

Chang Chieh- meE ); , Lei- chmgéﬁﬂ dat. 1624, Ausg. Jen-min wei-sheng-Verl.,
Peking, 1980.

Ch’ing-hua 7p;i-wen vollst. Titel: Yii-ch’ing chin-szu ch’ing-hua pi-wen pao nei-lien tan-
chiieh g , ca. 13. Jh., Tao-tsang (abgekiirzt
TT), 114 N 240* ‘h@iﬂié

Hsiin-tzu, SPPY- Ausgabe

Huang-ti nei-ching su-wen 43\# %4’ Fﬁ Ausg. Su-wen chin-shih é ﬁ , Kuei-
chou jen-min-Verl., Kuﬁ i-yang, 1981. 5

Kuan-yin-tzugl| 3— mit dem Kommentar von Niu Tao-ch’ un—'ﬁ;é? 5’, (um 1300):
Wen-shih chen-ching chu % C? TT 451, Nr. 727.

Kuei-chung chih-nan .ﬁillqz gf&? erf. Ch’en Ch’ung-su l ,/747% (Yiian-Dyn.), TT
114, Nr. 243,

Li Tao-ch'un 7;. i*le_., Gespriche: Ying-ch’an-tzu yii- lug % a’aﬂéﬁi dat. 1320,
TT 118/9, Nr. 249.

Lieh-tzu, Ausgabe: Lieh-tzu yao-i §J } g % hrsg. von Chou Shao-hsien )?‘ M

, Taipei, 1975.
un- -yii, Ausg. Legge: The Chinese Classics, Vol. L

Wu-chen-p’ien chu-shih43 B {I% TT 65, Nr. 145.

Wu- hsmg ta-i ﬁ(’ Y % zit. nach der jap. Ausgabe mit teilweiser Ubersetzung: Gogyo
taigi, Ubers. Takamura Shohachi \11 ;H— 5}0 /~ » Meitoku ﬁﬁﬁ -Verl., Tokyo, 1974.



	Die Bedeutung des Herzens in taoistischen Texten

