
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 39 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Die Bedeutung des Herzens in taoistischen Texten

Autor: Zimmermann, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE BEDEUTUNG DES HERZENS IN
TAOISTISCHEN TEXTEN

Georg Zimmermann

Im chinesischen Denken kommt ganz allgemein dem Herzen eine bedeutsame

Stellung zu. Es ist Zentrum des Gefühlslebens, Denkens und Trachtens

und als solches auch Grundlage aller moralischen Bildung und
Kultivierung. Das Herz ist gewissermassen der archimedische Punkt
zwischen geistiger Innerlichkeit und der äusseren Welt der Dinge und
Geschehnisse.

Dem nachzugehen, möchte ich hier versuchen. Dabei muss ich gleich
vorwegnehmen, dass das nur sehr skizzenhaft geschehen kann. Um doch
ein gewisses rundes Bild entwerfen zu können, habe ich mich im wesentlichen

auf eine relativ geringe Zahl an Texten eingeschränkt, die zudem
zum grössten Teil um die Sung-Zeit entstanden sind.

Das Herz als solcher archimedischer Punkt kommt etwa bei Hsün-tzu,
der unter den alten Konfuzianern wohl dem Taoismus am nächsten steht,
klar zum Ausdruck:

Das Herz wohnt in der Leere der Mitte. Dadurch, dass es über die fünfSinne obwaltet,
nennt man es den von Natur gegebenen Herrscher (t'ien-chün). (ch. 11, S. 10a)

Das Herz ist aber nicht nur Herrscher über die Sinnesorgane, sondern
über das körperliche Dasein schlechthin, sagt er doch an anderer Stelle:

Das Herz ist der Herrscher über die Gestalt, und so der Herr der Geistklarheit. Gehen

von ihm Befehle aus, so gibt es nichts, das seine Befehle nicht annehmen würde,
(ch. 15, S. 5b)

Diesen Sätzen stehen die folgenden aus dem Huang-ti nei-ching
suwen sehr nahe. Dieser medizinische Klassiker ist schwer datierbar. Die
ältesten Angaben darüber sind im Han-shu verzeichnet, indessen geht die
älteste vollständig erhaltene Ausgabe auf Wang Ping (8. Jh) zurück, auf
die man sich allgemein auch bezieht. Die zitierten Stellen sind sicher
einige Jahrhunderte älter:

Das Herz hat das Amt des Herrschers inne, und von ihm geht die Geistklarheit aus...
Ist der Herr klar, dann ist unter ihm Friede; wird solcherart das Leben geführt,

so lebt man lange und selbst der Tod ist nicht schrecklich... Ist aber der Herr nicht



46 GEORG ZIMMERMANN

klar, dann kommen die zwölf Organe in Gefahr, was den Pfad des inneren Lebens

zum Stocken bringt; wird solcherart das Leben geführt, so wird es leidvoll. (Kap. 8,
S.49)

Gemäss der Kommentierung des berühmten Arztes Chang Chieh-pin
(1563-1640) zeigt sich in diesem Zitat gerade die Hinwendung des Herzens

einerseits zum Körper und andererseits zum Geiste. «Das Herz ist,»
wie er sagt, «der Herrscher über das ganze leibliche Dasein.» «Alle
Organe und Körperteile werden von ihm befehligt.» Aber gleichzeitig gilt
ihm: «Es gibt keine Geistesschärfe oder Weisheit, die nicht in ihm seine

Grundlage hätte.» (Lei-ching, S. 30f.)
Wie aus dem Kontext und auch den Kommentaren hervorgeht, ist mit

dem <Herrn>das Herz gemeint. Die zwölfOrgane bedeutet die Gesamtheit
der inneren Organe. Augenfällig ist hier der seelisch-moralische Aspekt
des Herzens als eines ganz zentralen Organs.

Im Wu-hsing ta-i (Grosse Bedeutung der fünf Wandlungsphasen) ist
der erste Satz des Su-wen-Zitates mit einer geringfügigen Differenz auch
zu finden. Dieses Werk wurde durch den Liang-Prinzen Hsiao-chi im
5. Jh. kompiliert und ist in erster Linie eine systematische Zitatensammlung

mit eigenen Paraphrasierungen zu den fünf Wandlungsphasen und
ihren mannigfaltigen Beziehungen. Dort erscheint die folgende Erklärung:

Das Feuer ist das Yang-Licht im Süden: Das Bild eines Menschen-Herrschers. Der
Geist ist der Herrscher über das Körperdasein und wendet sich dem Süden zu, um
zu regieren wie ein (Reichs-)Herrscher... Bei den Aktivitäten des Menschen und
seinen Gefühlsregungen gibt es keine, die nicht ihren Grund im Herzen hätte. (S. 222)

Hier wird zunächst das Feuer genannt, was in einem Werk über die fünf
Wandlungsphasen nicht anders zu erwarten ist. Das Feuer ist die
Wandlungsphase, die dem Licht, Yang, der Hitze, dem Süden etc. entspricht.
Der Thron der chinesischen Herrscher ist stets so angebracht, dass er nach
Süden ausgerichtet ist. Extrem legt das ein Bild im Lun-yü, den Gesprächen

des Konfuzius, dar, indem der gute Herrscher mit dem Polarstern
verglichen wird, um den alle Sterne kreisen. (Anf. 2. Buch, S. 145). Wir
werden aufdieses Bild im Zusammenhang mit dem Herzen noch
zurückkommen.

Was an dem Zitat aus dem Su-wen auffällt, ist die merkwürdige
Aussage, dass das Herz als der Herr der zwölf Organe aufgefasst wird, ist es

doch selbst eines dieser zwölf. Es ist also ein Organ unter anderen, was
auch aus dem Zitat des Wu-hsing ta-i hervorgeht, denn so, wie das Herz



HERZEN IN TAOISTISCHEN TEXTEN 47

dem Feuer entspricht, entspricht die Niere dem Wasser, die Milz der Erde,

die Lunge dem Metall und die Leber dem Holz. Aber dem Herzen
kommt die besondere Bedeutung zu, dass gerade die «Geistklarheit» von
ihm ausgeht. Es ist zu bemerken, dass die anderen Organe gemäss dem
Suwen andere Ämter innehaben, so beispielsweise die Leber dasjenige des

Generals.
Die Idee des Herrschers wird sehr schön in einem taoistischen Text

etwa des 13. Jahrhunderts, im Ch'ing-hua pi-wen, dargelegt:

Weil das Herz der Herrscher ist, wird es mit einem Menschen-Herrscher auf dem
Throne verglichen. Ist dieser ein vortrefflicher Mann, so vertrauen sich ihm die Völker

an... Solange Heilige die Welt durch Nicht-Handeln (wu-wei) die Welt regierten,
war sie in Frieden und Ruhe. Solange Gemeine durch Handeln (yu-wei) die Welt
regierten, geriet sie aus ihrer Ordnung.

Nun hat das Herz die Stellung des Herrschers inne. Führt es durch Nicht-Handeln
seine Regentschaft, dann ist dasjenige wodurch es sich regt, das Wesen (hsing), so wie
es aus dem Ur-Geiste wirkt. Führt es durch Handeln seine Regentschaft, dann ist
dasjenige, wodurch es sich regt, das Wesen, wie es sich aus den leidenschaftlichen
Gedanken entfaltet. Handelnd ist es das Herz in seinem tagtäglichen Wirken. Nicht-handelnd

ist es das Herz als Erwirkendes des Gold-Elixiers. Wendet man sich aus dem
Handeln heraus dem Nicht-Handeln zu und verrichtet daraufdurch Nicht-Handeln
seine ordnungsgemässen Obliegenheiten, so liegen darin die Anfangsgründe hin zum
Gold-Elixier. (Ch. 1, S. 7af.)

Wichtig ist hier der Gegensatz: Handeln - Nicht-Handeln, eine spezifisch
taoistische Idee. Wie aus dem Zitat schon hervorgeht, bedeutet
«NichtHandeln» nicht nichts zu tun, sondern ein der inneren und der äusseren
Natur gemässes Handeln. Dagegen heisst «Handeln» ein solches, das
willkürlich in Voreingenommenheit gegenüber den äusseren Ereignissen und
Umständen zum persönlichen Vorteil eingreift. Das «Gold-Elixier»
(chin-tan) bedeutet hier innere geistige Kräfte, die der taoistische Adept
in sich entfalten soll. Sie werden dadurch zustande gebracht, dass er die
im Leibe wirkenden Lebenskräfte mit seinen Bewusstseinskräften vereinigt.

Was hier als «Wesen» und «Geist» unterschieden wird, steht in einem
Verhältnis eines Substantiellen (t'i) und eines Wirkenden (yung), d.h. das
Wesen aktualisiert sich durch den Geist. Durch was sich das nicht-handelnde

Herz regt, ist das Wesen als des Menschen innerster Kern, den er
aus seinem vorgeburtlichen, vorkonzeptionellen Zustand mit sich bringt.
Der Taoist Li Tao-ch'un spricht vom «uneigentlich wahrhaft so-seienden
Wesen, dem über Äonen nicht vergänglichen Ur-Geist», was er auch den
«Gebieter» (chu-jen) nennt. (In seinen Gesprächen, ch. 5, S. 8 a.) Ihm ge-



48 GEORG ZIMMERMANN

genüber steht das Wesen der Leidenschaften und Begierden, das sich
«handelnd» der Aussenwelt hingibt und nie mehr beinhalten kann, als
diese hergibt. Es aktualisiert sich als ein ins Äussere gewandter Geist, von
dem noch die Rede sein wird.

Der Weg des Herzens, das ein guter «Herrscher» ist, ist derjenige der
Ruhe, Ruhe in dem Sinne, dass es sich nicht durch die Leidenschaften von
der Aussenwelt fortreissen lässt, sondern zu sich selbst kommt. Mit dem
Bilde des ruhenden Polarsterns, um den sich alle anderen Sterne drehen,
wird dies im selben Text etwas weiter oben dargelegt:

Der Polarstern im polaren System mit dem Grossen Wagen kommt gewiss nicht in
Bewegung. Was durch ihn bewegt wird, sind nur die Sterne, die sich um den Polarstern

scharen. Die um den Polarstern gescharten Sterne können ja dadurch nicht
anders als sich bewegen, weil sie dieses System als der Angelpunkt in Rotation setzt.
Gerade das, was in Bewegungslosigkeit daran Anteil hat, was man Bewegung nennt, ist
das Herz, wie es der Adept des Elixiers wirken lässt. Gerade das, was in Bewegung
die Bewegungslosigkeit wahrt, ist das Herz, wie es der Gütige (jen-chefc-fé wirken
lässt. Was in der Bewegungslosigkeit sich niemals bewegt, ist von der Art der Erde und
des Holzes. (Ch. l,S.4bf.)

Der Grosse Wagen, chin, pei-tou, d. h. «der nördliche Scheffel», wurde als
die treibende Kraft aufgefasst, die die Sterne in ihre Rotation versetzt. Im
Taoismus wird er als Bild für die Bewusstheit (i ^ genommen. Diese
Bewusstheit ist das, was aus dem Herzen heraus entsteht und sich in den
Bewusstseinsinhalt hineinversetzt, d.h. in das, was an Regungen an den
Menschen herantritt, oder denselben gerade durch ihr Hineinversetzen
zur Bewegung führt. Das geschieht konkret, wenn der in Meditation
Versenkte seine ganze Aufmerksamkeit in abwartender Haltung in seinen
Körper hinein richtet: Bestimmte physiologische Bewegungen. Daher
wird die Bewusstheit auch als Vermittlerin aufgefasst. Weil sie aus dem
Herzen, das der Wandlungsphase Feuer entspricht, hervorgeht, kommt
ihr diejenige der Erde zu. (Im Kreislauf des gegenseitigen Hervorbringens
der Wandlungsphasen bringt das Feuer die Erde hervor.)

Mit «Erde und Holz» sind offenbar allgemein empfindungslose Dinge
gemeint. Jedenfalls ist im Kuei-chung chih-nan zu lesen: «Ohne Gedanken

zu sein, bedeutet nicht, in Dumpfheit empfindungslos zu sein, wie Erde,

Stein oder Pflanzen (t'u-shih ts'ao-mu): Der Gedanke, der ohne
Gedanken ist, nennt man den rechten Gedanken.» Das legt nahe, dass t'u-
mu («Erde und Holz») als eine Kürzung von t'u-shih ts'ao-mu zu verstehen

ist. In diesen Zusammenhang passt auch der Ausdruck für einen
Dummkopf: t'u-mu ou-jen (wörtl.: Götzenbild aus Erde und Holz). - Im



HERZEN IN TAOISTISCHEN TEXTEN 49

üblichen Sprachgebrauch bedeutet t'u-mu «Baukonstruktion», wohl von
den Baumaterialien abgeleitet. - Ein Mensch, dessen Herz sich in
Bewegungslosigkeit niemals bewegt, kann ja ohne weiteres als teilnahmsloser
Tölpel aufgefasst werden.

Konkret wird der Weg zur Ruhe des Herzens etwas weiter unten
beschrieben:

Allein wenn du zum Zeitpunkt, indem ein Gedanke verwirrend hochkommt, darüber
brütest, so dass das Herz des Alltags nicht zur Ruhe kommen kann, dann wird dir
das zum Hindernis; schaffe es augenblicklich hinweg. Bist du darin schon über lange
Zeit hin zur Reinheit gereift, dann kommt die Ruhe von selbst.

Unter den verwirrenden Gedanken sind keine grösser als die Freude und der Zorn.
Überdenkst du dich im Zorne, dann bist du nicht mehr zornig; weisst du dich in der
Freude zu beherrschen, dann bist du nicht mehr freudentrunken. Handelst du bei
jeder Gelegenheit aufdiese Weise, dann wirst du nach einiger Zeit von selbst die Ruhe
finden...

Indessen werden im Alltag abertausend starke Waffen gehoben. Doch kümmerst
du dich um ein Geschehnis nur gerade, wenn es sich ereignet, und lässt es in dir ruhen,
sobald es vorübergezogen ist, dann kann dir gerade dies als eine Grundlage der Ruhe
dienen. Reagierst du deshalb ruhigen Herzens aufdie Geschehnisse und trittst aufdiese

Weise mit den Aussendingen in Kontakt, wer kann dann sagen, du würdest die
Geschehnisse vernachlässigen? Tatsächlich kommst du gerade so von selbst zum
geisterfüllten Wirken. Daher heisst es: «Durch die Geschehnisse schmilzt man das Herz

um, auf dass die Gefühlsregungen nicht mehr der Fremdbestimmung unterworfen
sind.»

Der Spiegel kann die Gestalten genau zeigen, so dass ihr Bild auch nicht um
Haaresbreite abweicht. Sind die Gestalten weg, so ist der Spiegel selbst nur Spiegel. Nun
reagierst du auf die Geschehnisse, wenn sie sich gerade ereignen. Sind die Geschehnisse

vorbeigezogen, so ist dein Herz nur selbst Herz. (Ch. 1, S. 6af.)

Es geht also darum, in der Ruhe sich selbst in und gegenüber der Welt zu
finden. Bezeichnenderweise sagt derselbe Text einige Zeilen weiter unten :

«Derjenige Aspekt des Herzens, wodurch die Ruhe nicht zustande kommen

kann, darf man nicht im echten Sinne Herz nennen.» Wichtig
scheint mir die zitierte Aussage, dass man durch die Geschehnisse das
Herz umschmilzt. Das will doch nichts anderes sagen, als dass man nur
gerade im Kontakt zur Aussenwelt mit all dem, was sie an Freude und
Leid mit sich bringt, seinen Seelenfrieden finden kann und nicht in der
Weltflucht.

Dass dieser Weg einige Kraft erfordert, sagt das Bild, dass im Alltag
abertausend starke Waffen gehoben werden, recht unmittelbar. Ähnliches
findet sich in einer Wu-chen-p 'ien-Kommentarstelle von Weng Pao-
kuang:



50 GEORG ZIMMERMANN

Profit und Wohlgefälligkeiten zeigen sich als Speere, die das Leben angreifen, wenn
man nur von ihnen trunken ist. Darum sind sie Fesseln unserer selbst. (Wu-chen-
p'ien chu-shih. ch. 1, S. 2 a)

Schauen wir diese Hinwendung des Herzens zur Aussenwelt noch von
einem eher erkenntnistheoretischen Aspekt an, wie sie in der gedanklich
scharfen Schrift Kuan-yin-tzu zu finden ist.

Allein, wenn etwas mit dem Ich in Beziehung tritt, wird es (Ich) stets dieses aufnehmen,

und im Augenblick verwandelt sich dieses Etwas zu Ich...

Gerade im Zusammenhang mit dem Herzen ist der Kommentar zu
dieser Stelle von Niu Tao-ch'un (um 1300) sehr aufschlussreich:

«Ich» ist das Herz. Das Herz ist ursprünglich ohne Herz (wu-hsin). Dadurch dass es

mit der Welt der Dinge in Kontakt kommt, tritt in einem Augenblick das Herz mit
einemmal in Erscheinung. Dadurch weiss man, dass die Dinge das Herz sind. (Text
und Komm.: ch. 4, S. 12a)

Das, was hier als Ich bezeichnet wird und das Herz ist, hat eben nur durch
die «Welt der Dinge» überhaupt einen Bestand. Wodurch dieses Ich oder
Herz sich regt, ist nicht «das Wesen, so wie es aus dem Ur-Geiste wirkt»,
um auf das Ch'ing-hua pi-wen-Zitat (vgl. S. 47) zurückzukommen,
sondern durch einen Geist, der sich der Aussenwelt hingibt. Diesen
Zusammenhang eines von der Aussenwelt abhängigen Ich, das eigentlich gar
kein selbständiges Ich ist, erklärt folgender Satz ebenfalls aus dem Kuan-
yin-tzu:

Das Feuer hängt vom Öl oder Brennholz ab; bezüglich des Geistes gibt es nicht Ich.
(Ch. 4, S. 1 a)

Das Feuer brennt nicht ohne Brennmaterial. Ebenso tritt dieser Geist
nicht in Erscheinung, sofern er nicht von den Aussendingen entzündet
wird. Gerade deshalb gibt es durch ihn kein aus sich selbst wirkendes Ich,
denn er ist immer nur ein auf die Sinneswahrnehmung reagierender. Der
Geist, um den es sich hier handelt, ist ein erdgebundener, von der
sinnlichen Gegenwart abhängiger. Allgemein wird dieser Aspekt des Geistes
in taoistischen Schriften auch der «wissende Geist» genannt.

Ein bedeutungsvolles Wort wurde im Kommentar Nius genannt: «ohne

Herz». Ohne Herz ist der Mensch im ursprünglichen Zustand; vom
Moment an, wo er «mit der Welt der Dinge in Kontakt» getreten ist, ist
er «mit Herz» (yu-hsin). Die Natur selbst ist in einem solchen Zustande



HERZEN IN TAOISTISCHEN TEXTEN 51

«ohne Herz», denn in ihr gibt es keine Gefühle, die zu Leidenschaften und
Begierden hinführen, wie beim Menschen, der ein Herz hat, welches er als
«Ich» konstatiert. Im Ch 'ing-hua pi-wen wird diese Harmonie in der Natur

ohne Herz, beziehungsweise ohne Vorsätzlichkeit oder ohne Gesinnung,

um geläufigere deutsche Worte zu gebrauchen, folgendermassen
beschrieben:

In dieser Welt haben alle Pflanzen ein Gleiches: Nach der Wintersonnenwende regt
sich unten Yang. Dann gedeiht das kahle Holz von neuem, alle Kräuter sprossen und
die überwinternden Insekten schlüpfen hervor. Alles erscheint in strahlender
Eintracht. Locken etwa die Schöpfungskräfte mit Vorsätzlichkeit (yu-hsin) alle Geschöpfe

hervor, und erwarten denn die Geschöpfe die Schöpfungskräfte mit irgendeiner
Gesinnung (yu-hsin)! Es ist doch so, dass durch die Bewegung des einen Odems die
mannigfaltigen Arten angeregt werden. Wie soll der Himmel vorsätzlich (yu-hsin) sein,
wie sollten die Geschöpfe irgendeine Gesinnung (yu-hsin) haben? (Ch. 2, S. 17a)

Nun hat der Mensch aber dieses Herz. Will er es einfach abschütteln,
so verfällt er in ein Nichts-Tun, anstatt dass er zum «Nicht-Handeln»
käme. Er beharrt dann beim «Ohne-Herz». «Mit Herz» wird er aber nur
durch die Welt der Dinge fortgerissen. Das bedeutet, dass er, folgen wir
dem anschliessenden Zitat, einen Weg des Weder-Noch finden muss, um
zum «Dharma-Körper», d.h. seinem ureigenen Wesen, hin zu gelangen:

Der Meister sprach: «Ihr solltet nicht am Vorsätzlichen (yu-hsin) und Vorsatzlosen
(wu-hsin) festhalten, denn beide dringen nicht zum Wahren durch. Vorsätzlichkeit
bringt schliesslich Bindungen mit sich.»

Hsi-an sagte: «Kann man sich in der Mitte halten, so hat man wahrhaftig die
Voraussetzung. »

Der Meister sagte: «Nimmt man Abstand sowohl vom Vorsätzlichen wie auch

vom Vorsatzlosen, dann wird man ein Zeuge des Dharma-Körpers.» Und weiter:
«Ich greife mir aus der Handhabung des Todbringenden das Schwert des Lebensbringenden

heraus; und meine Frage: wie steht es da mit Töten und Lebendmachen?»
Hei-ans Antwort: «Das Lebendmachen erfolgt aus dem Aufhören des vorausgehenden

Todes.»
Hsi-ans Antwort: «Man unterbricht alles Leben und allen Tod.»
Der Meister: «Die Schwerter von euch beiden haben keine Schneide. Die Antwort

lautet: Befehl und Fügung des Dharma-Königs liegen zugrunde.» (Gespräche des Li
Tao-ch'un, ch. 4, S. 6af.)

Im zweiten Teil dieses Lehrgesprächs wird etwas aufgenommen, das
gewiss mit dem Weder-Noch des «Mit-Herz» und «Ohne-Herz» nahe
zusammenhängt: Erst durch die Aufhebung, die Überwindung eines Zustandes

kann ein neuer, höherer bewirkt werden. Solange man an den beiden



52 GEORG ZIMMERMANN

«Herzen» festhält, kann man sich nicht ihre Synthese in der «Mitte»
erschaffen.

Bedeutungsvoll erscheint die richtige Antwort des Meisters. Es kann
nicht sein, dass zuerst der Tod kommt und daraufdas neue Leben eintritt,
denn der Tod hört nicht auf zu bestehen. Aber man kann auch nicht beide,

Leben und Tod, unterbrechen. Man kann nur im Zustand des Weder-
Noch «Befehl und Fügung» abwarten, bis man dazu begnadet wird, «das
Schwert des Lebensbringenden» herausgreifen zu können.

Gleichsam als eine Zusammenfassung alles bisher Betrachteten möchte
ich ein Zitat aus dem Lieh-tzu an den Schluss stellen. Kuan-yin-hsi ist

der Passwart, der den Lao-tzu gebeten haben soll, das Tao-te-ching
niederzuschreiben, als dieser in den Westen zog und für immer verschwand.
Dieselbe Person hat auch dem Kuan-yin-tzu den Titel abgegeben.

Kuan-yin-hsi sprach: «Wer nicht in seinem Selbst verbleibt, dem tun sich die gestalteten

Geschöpfe kund. In seinem Bewegen ist er wie Wasser; in seinem Ruhen wie
ein Spiegel; in seinem Reagieren wie das Echo. Darum erfasst er mit seiner Methode
(tao) die Geschöpfe als das, was sie sind. Die Geschöpfe widerstreben ihrerseits Tao,
Tao widerstrebt nicht den Geschöpfen. Einer, der in seiner Fähigkeit wie Tao ist, der
braucht dazu weder sein Ohr noch sein Auge, braucht weder seine Kräfte noch sein
Herz. Wer wie Tao sein will und strebt es durch Schauen, Hören, seine Gestalt und
Erkenntnis an, der ist aufdem falschen Weg. Achtet er es hoch, dann ist es vor ihm;
vernachlässigt er es, dann ist es hinter ihm. Lässt er es wirken, dann erfüllt es alle
Richtungen; tut er es beiseite, dann weiss er nicht mehr, wo es ist. Weder kann es mit
Absicht (yu-hsin) in der Ferne erlangt werden, noch kann es absichtslos (wu-hsin) im
Nahen erlangt werden. Nur schweigend erlangt man es, nur wer sein Wesen vollendet
hat, erlangt es. Erkennen ohne Gefühlsregungen, Fähigkeit ohne Tun, das sind wahres

Erkennen und wahre Fähigkeit. Wer in sich Nicht-Erkenntnis entfaltet, wie kann
der noch gefühlserregt sein? Wer in sich Nicht-Fähigkeit entfaltet, wie kann der noch
ins Tun entgleiten? Wer das fest Stoffliche ansammelt und alles Irdische anhäuft,
kommt auch nicht-handelnd (wu-wei) nicht zu diesen Prinzipien.» (Ch. 4, S. 90f.)



HERZEN IN TAOISTISCHEN TEXTEN 53

Bibliographie

Chang Chieh-pinQRTi j® Lei-ching Hfîfajfâ., dat. 1624, Ausg. Jen-min wei-sheng-Verl.,
Peking, 1980. *

Ch'ing-hua pi-wen, vollst. Titel: Yü-ch'ingchin-szu ch'ing-hua pi-wen pao nei-lien tan-
chüeh$> }££ ^) .£ %.& % j» yb fcffj, Û. %£ ca. 13. Jh., Tao-tsang (abgekürzt
TT), 114, Nr. 240V ™ *^ "^

Hsün-tzu, S/*/* 7-Ausgabe. _
Huang-tinei-chingsu-wen^&"<fyéfê-ff%f$[, Ausg. Su-wenchin-shih ^ ^af Kuei-

chou jen-min-Verl., Kuai-yang, 198 L *
Kuan-yin-tzum^ 3~ mit dem Kommentar von Niu Tao-ch'un^p-^ yî_(um 1300):

Wen-shih cKen-ching chu ^tó j|[ $& -|£, TT 451, Nr. 727. ^- ¦ ¦ ¦ /Vèrf. cffen ~ " "" '
Kuei-chung chih-nan jtëfty d^^fT, Verf. Caen Ch'ung-su pjJjy^Mi (Yüan-Dyn.), TT

114, Nr. 243 " gl *Li Tao-ch'un %.jkj&, Gespräche: Ying-ch'an-tzu yü-lu % $fê?r:&Mt, dat. 1320,

m 18/9, Nr. 249.
Lieh-tzu, Ausgabe: Lieh-tzu yao-i ^'J ^ ^c M? • nrsg- von ^hou Shao-hsien )fl 4§
tó, Taipei, 1975. V
Lun-yü, Ausg. Legge: The Chinese Classics, Vol. I.

Wu-chen-p'ien chu-shih^%% fö %£^> TT65, Nr. 145.

Wu-hsing ta-i $, ift -fc Je zit. nach der jap. Ausgabe mit teilweiser Übersetzung: Gogyo
taigi, Übers. Takamura Shohachi vb jrA-çfkf n Meitoku flfi^ -Verl., Tokyo, 1974.


	Die Bedeutung des Herzens in taoistischen Texten

