Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 38 (1984)
Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

CHENG HSUEH-LI, Nagarjuna’s Twelve Gate Treatise. Translated, with In-
troductory Essays, Comments, and Notes. D. Reidel, Dordrecht, Boston,
London 1982, xv, 151 p. (Studies of Classical India, Vol. 5)

Précédé d’une introduction de B.K. Matilal, qui résume I’essentiel de
la pensée Madhyamika, tant du point de vue philosophique que métho-
dologique, le livre de M. Cheng se divise en deux parties. La premiére
groupe trois «introductory essays» visant a présenter I’ceuvre traduite
dans la seconde, et précédés par une préface de ’auteur lui-méme, ou
M. Cheng reléve I'intérét que présente une étude plus approfondie du
 «Traité des douze portes» (Shih-erh-men-lun). Il en donne deux exemples
precis (p. 1): 1° Murti (1973) affirme que nulle part le Madhyamika ne
s’occupe directement des problémes de Dieu, de ’ame, de la matiére, de
la création, etc. Mais en fait, le Shih-erh-men-lun parle de certains de ces
problémes, notamment de celui du Dieu créateur (chapitre X, p. 96-99;
cf. p.30). 2° Warder (1973) s’est demandé si Nagarjuna était un ma-
hayaniste. Il aurait pu s’épargner cette peine en lisant les premiers para-
graphes du Shih-erh-men-lun cf. T. Vol. XXX, N° 1568, p. 159¢5), ou
Nagarjuna déclare formellement qu’il a composé ce traité pour exposer
les enseignements fondamentaux du Mahayana. L’argument, a la vérité,
n’est pas fort convaincant, puisqu’il suppose 1’authenticité du Shih-erh-
men-lun (voir ci-apres). Sur le mahayanisme de Nagarjuna, nous ren-
voyons donc aux remarques de M. Ruegg (Ruegg, 1983, p. 6 et n. 13).

Les trois «introductory essays» sont intitulés: 1. Nagarjuna and the
Spread of his Teachings (p. 4-12). 2. San-lun Approach to Emptiness
(p. 13-26). 3. The Nature and Value of the Text (p. 27-36).

P. 4, M. Cheng propose pour Nagarjuna les dates circa 113-213. La
question demeure plus controversée que ne pourrait le donner a penser
le Hobogirin, fasc. V, 1979, p. 478b; on consultera en dernier lieu Ruegg,
1983, n. 11 p.4 et 5.

Le Shih-erh-men-lun n’est conservé qu’en chinois et a été traduit par
Kumarajiva en 409 (Inada, 1970, p. 191). Pour le titre, on propose di-
verses restitutions sanscrites: Dvadasa-nikaya-sastra, Dvadasa-mukha-
sastra, Dvadasa-dvara-sastra (cf. Hobogirin, loc. cit., p. 488b; Lindtner,
1982, p. 11, n. 13). Quelques auteurs ont émis I’hypothése que ce texte
n’est pas de Nagarjuna (cf. Nakamura, 1980, p. 238, n. 19; Hobagirin,



168 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

p. 489a). M. Cheng ne partage pas leur opinion. Il avance la preuve sui-
vante, peu convaincante a notre avis, de I’authenticité du Shih-erh-men-
lun: si nous acceptons, dit-il (p. 5), les MMK comme une ceuvre originale
de Nagarjuna, nous pourrons aussi accepter comme telles le Dvadasa-
mukha-sastra, la Vigraha-vyavartani et la Yukti-sastika [I’authenticité
de ces deux derniers ouvrages n’est d’ailleurs guere contestée], car toutes
ces ceuvres sont semblables par le contenu et elles sont représentatives de
la pensée de Nagarjuna. Il est intéressant de noter ici que M. Ruegg, en
consultant le catalogue tibétain des ouvrages traduits pendant la premiére
diffusion du Dharma au Tibet, et dressé au palais de IDan dkar ma, a re-
péré un texte portant le titre de s Ton pa fiid kyi sgo bcu griis pa, qui pour-
rait €tre la traduction de Dvadasa-mukha (ou Dvadasa-dvara). Malheu-
reusement, ce texte ne se trouve plus dans les éditions du bsTan ’gyur, cf.
Ruegg, 1983, p. 28, n. 62.

Le premier «introductory essay» commence par résumer la biogra-
phie traditionnelle de Nagarjuna et I’histoire du Madhyamika indien,
école philosophique dont Nagarjuna fut I'initiateur et qui se ramifia peu
a peu. M. Cheng traite ensuite d’'une maniére plus développée I’histoire
du Madhyamika chinois. Ce dernier fut appelé en Chine I’«école des trois
traités» (San-lun Tsung, p. 6), parce qu’il se fonde principalement sur
deux traités de Nagarjuna, les MMK et le Dvadasa-mukha-$astra, et sur
un traité d’Aryadeva, le Sataka. Traditionnellement, la fondation de
I’école des trois traités est attribuée a Kumarajiva (344—413); mais elle
prend véritablement son assise avec le philosophe chinois Chi-tsang
(549-623), qui a écrit, entre autres, un commentaire sur chacun des trois
traités. Pour Chi-tsang (p. 8), comprendre que les choses sont vides revient
a comprendre que toutes les vues sont fausses et doivent étre rejetées.
Cette attitude a son tour ne représente pas une vue, elle est uniquement
I’absence de vues.

Le deuxiéme «introductory essay» est consacré a ’examen du terme
k’'ung (sunya) dans I’école San-lun. Il reléve que k’'ung n’a pas de sens a
lui tout seul, mais qu’il en acquiert plusieurs d’apres le contexte. Ainsi il
peut, comme dans la karika IV. 1 du Shih-erh-men-lun, désigner I’ab-
sence de quelque chose. Dans ce contexte, dire que les dharma sont vides
revient a dire que les caractéres (hsiang, laksana) leur font défaut. D’un
autre point de vue, comprendre que les choses sont vides, revient a com-
prendre que le langage, dont on se sert pour décrire la nature des choses,
est lui-méme un réseau de relations vides, un jeu de concepts vides. L’em-
ploi d’un tel langage est fourvoyant, si I’on ne connait pas sa vraie nature
qui est vacuité. Il est fourvoyant parce qu’il éloigne de la voie du nirvana.



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 169

Il faut comprendre que toutes les vues sur le monde sont des
«fabrications» de I’esprit humain et qu’il ne faut pas se laisser prendre au
piége de la pensée. Et la vacuité que le Shih-erh-men-Ilun nous présente
ici est le reméde a ce mal qui consiste a entrevoir derriére les structures
du langage une réalité qui en fait n’existe pas. Mais le Shih-erh-men-lun,
comme MMK XXIV.10, reconnait au langage son utilité pratique. Il est
utile pour traverser la douleur, mais doit étre répudié une fois I’autre rive
atteinte.

L’exposé¢ de M. Cheng touche également a d’autres topiques de Chi-
tsang ou du San-lun-Tsung: les deux vérités (erh-ti), la voie moyenne des
huit négations (pa-pu-chung-tao, p. 16), la dialectique de I’étre (yu) et du
non-étre (wu) (p. 16-20), I’'idée que la «réfutation du faux» suffit a «mettre
en lumiére le vrai» (p’o-hsieh hsien-cheng, p. 20).

Le troisiéme «introductory essay» est consacré avant tout a situer le
Dvadasa-mukha-$astra par rapport aux MMK.

La deuxiéme partie du livre contient la traduction anglaise annotée du
texte chinois du Shih-erh-men-lun. M. Cheng traduit aussi la synopsis et
la préface dues a Seng-jui, qui sont éditées en téte du T. XXX N 1568.
Le noyau central de I’argumentation peut se résumer dans le leitmotiv
nagarjunien: la nature propre ou I’existence en soi des phénomenes exclut
la notion de causalité, lui est antinomique. De quelque maniére que 1’on
essaye de définir les phénomeénes (par leur caractére, hsiang, laksana, en
tant qu’essence ou non-essence, bhava, abhdva, ou, comme dit le chinois
en tant qu’étre, yu, ou non-étre, wu, etc.) on est obligé de constater que
ces catégories ne peuvent étre inhérentes a des phénomeénes eux-mémes
régis par la loi de causalité. Nagarjuna dénonce ce conflit a I’aide de son
procédé habituel: comment ce qui existe en soi pourrait-il étre produit ou
lui-méme produire? Ce qui existe en soi n’a besoin de rien d’autre pour
exister. Mais, dans ce cas, toute la dynamique des phénomeénes cesse
d’étre assurée. Or I’on constate, par expérience, que les dharma sont dy-
namiques, qu’ils sont produits en raison des causes et conditions. Donc
ils n’existent pas en soi, ils sont vides. Dés lors les catégories par lesquelles
on les détermine sont vides elles aussi. Chacun des douze chapitres aborde
ainsi I’'une ou l'autre des catégories que telle école (par exemple le
Hinayana en ce qui concerne les pratyaya, les laksana) ou telle autre (en
ce qui concerne le concept de ISvara), tendaient a immobiliser dans leur
étre en soi. Nagarjuna enseigne qu’il faut abandonner ces points de vue.
La vacuité en est le moyen. En ce sens le Shih-erh-men-Ilun développe
I’'idée de MMK XII1.8a: Siinyata sarvadrstinam prokta nihsaranam jinaih.



170 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Le livre se termine par un glossaire quadrilingue (sanscrit, pali, chi-
nois, japonais), une liste des caractéres chinois, une bibliographie et deux
index.

Il est heureux que le Shih-erh-men-Ilun soit aujourd’hui accessible aus-
si aux spécialistes Madhyamika qui ne connaissent pas le chinois. Le
Dvadasa-mukha-sastra ne leur était jusqu’ici connu que grace a 1’étude
de N. Aiyaswami Sastri, qui a donné une restitution sanscrite, accompag-
née d’un ample sommaire. L’ouvrage de M. Cheng intéresse tous ceux qui
étudient la doctrine de la causalité dans le bouddhisme et I’argumentation
favorite du Madhyamika, que les Naiyayika appellent vitanda (v. 'intro-
duction de M. Matilal, p. X-XI; et aussi I’étude de M. Cheng pp. 34-36),
et qui consiste uniquement en la réfutation des vues adverses, sans qu’une
vue propre soit instaurée par la méme. On pourra profiter au mieux de
ce texte en faisant en paralléle la lecture des MMK.

Bibliographie

Hobagirin, Dictionnaire encyclopédique du bouddhisme d’apreés les sources chinoises et
Japonaises. Tokyo, Maison franco-japonaise, Paris, Librairie d’Amérique et d’Orient,
1929- . '

INADA, 1970. KENNETH K. INADA, Nagarjuna. A Translation of his Mulamadhya-
makakarika with an Introductory Essay. The Hokuseido Press, Tokyo 1970.

LINDTNER, 1982, Chr[istian] LINDTNER, Nagarjuniana, Studies in the Writings and Phi-
losophy of Nagarjuna. Akademisk Forlag, Copenhagen 1982. (Indiske Studier IV.)

MMK = Miualamadhyamakakarikas de Nagarjuna.

MurTl, 1973. T.R.V. MURTI, Samvrti and Paramartha in Madhyamika and Advaita Ve-
danta. Dans: M. SPRUNG, Ed., The Problem of Two Truths in Buddhism and Vedanta.
D. Reidel, Boston 1973.

NAKAMURA, 1980. H. NAKAMURA, Indian Buddhism, a survey with bibliographical notes.
Kufs Publications, Hirakata 1980.

RUEGG, 1983. D.S. RUEGG, The Literature of the Madhyamika School of Philosophy in
India. O. Harrassowitz, Wiesbaden 1981. ( 4 History of Indian Literature, ed. by
J. Gonda, Vol. VII, Fasc. 1.).

SASTRI. N. A1YASWAMI SASTRI, Dvadasamukha-S$astra of Nagarjuna. Dans: Visva-Bharati
Annals, Vol. V1. Visva-Bharati, Santiniketan 1954, pp. 166-231.

T.= Taisho Shinshii Daizokyo, éd. J. TAKAKUSU et H. WATANABE. Tokyo, 1924-1935,
100 vol. Le Shih-erh-men-lun se trouve: T. XXX, N° 1568, pp. 159a-167c.

WARDER, 1973. A.K. WARDER, Is Nagarjuna a Mahayanist? Dans: M. SPRUNG, Ed., The
Problem of Two Truths in Madhyamika and Advaita Vedanta. Op. cit.

Cristina Scherrer-Schaub



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 171

DANIEL BARLOCHER, Testimonies of Tibetan Tulkus. A Research among
Reincarnate Buddhist Masters in Exile. Volume I: Materials. Volume II:
Appendices. (Opuscula Tibetana, Arbeiten aus dem Tibet-Institut Ri-
kon-Ziirich, Fasc. 15a & 15b.) Rikon, Tibet-Institut, 1982, 2 vol., 777,
256 p., dactylographié, cartes, portraits.

La notion et I'institution des tulkus est tributaire d’une des doctrines
difficiles du bouddhisme indien du Grand Véhicule, la doctrine des trois
corps. Un Bouddha peut revétir trois formes ou trois «corps», parmi les-
quels le nirmana-kaya, «corps de création magique», qui constitue une
apparence fictive, le plus souvent humaine, qu’un Bouddha projette dans
le monde par compassion, pour aider au salut des étres. Les grands
Bodhisattva peuvent aussi projeter des nirmana-kaya. Le terme tibétain
sprul sku est en fait la traduction du sanscrit nirmdana-kaya, il se prononce
a peu pres tulku (a I’anglaise) ou toulkou (a la frangaise).

Le volume I de 'ouvrage de M. Birlocher se divise en trois parties:
avant-propos (p. 9-13), introduction (p. 15-104), entretiens (p. 105-777).

L’avant-propos définit le but de ’ouvrage, I’état de la recherche, les
méthodes, les résultats. Le but de 'ouvrage est de présenter, au travers
d’entretiens avec des tulkus en exil, I'institution et la personne des tulkus,
telles qu’elles se maintiennent dans les conditions actuelles, et telles qu’on
peut encore en retracer le fonctionnement dans le Tibet traditionnel
d’apres les souvenirs des personnages interviewés. La recherche est encore
peu poussée, et c’est sans doute sur ce point que I’ouvrage de M. Birlocher
trouvera sa plus grande utilité, a titre de recueil de matériaux qui pourra
servir de base a de nombreuses études. M. B. décrit sa méthode comme
celle de la recherche ethnologique sur le terrain. Il a fait systématique-
ment usage du magnétophone; il s’est systématiquement effacé au profit
de ses interlocuteurs tibétains. Ce qui n’exclut pas la possession d’une
vaste information préalable, permettant de poser les questions les plus
précises possibles: car plus une question est précise, plus les renseigne-
ments obtenus sont riches et complets. Les informateurs, c’est-a-dire les
tulkus interviewés, sont représentatifs de toutes les écoles du bouddhisme
tibétain, et de toutes les classes d’age (de 5 a 80 ans). Le résultat est princ-
ipalement ’accumulation de matériaux, comme on I’a dit plus haut.

L’introduction se divise en six chapitres. Elle s’appuie trés fortement
sur les données recueillies dans les entretiens, dont elle constitue une
premiére synthése. Le chapitre I rappelle les points essentiels de ’histoire
du bouddhisme et de son installation au Tibet, telles que les voient les
Tibétains eux-mémes. Le chapitre II présente d’une maniére trés précise



172 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

les trois sortes de tulkus: tulkus de Bouddhas, de Bodhisattva, et
«réincarnations» de lamas. Le chapitre I1I retrace les origines du systéme
des tulkus, la maniére dont il s’est organisé dans le Tibet traditionnel, son
évolution dans les conditions nouvelles créées par I’exil. Le chapitre IV
décrit le fonctionnement du systéme. Le chapitre V évoque briévement la
valeur personnelle des tulkus, en général supérieure (méme aux yeux de
témoins plutot critiques tels que G. Tucci), et I'idée qu’ils se font d’eux-
mémes. Le chapitre VI porte sur les perspectives de perpétuation du sys-
téme: il est possible qu’il s’intériorise en quelque sorte, qu’il perde ses
composantes politique, administrative et économique au profit de ses
aspects religieux et spirituels.

La lecture des entretiens est a la fois fatigante et attachante: fatigante
par la longueur, le caractére nécessairement répétitif, le débit souvent
haché ou elliptique; attachante par tout ce qu’ils nous livrent de la per-
sonnalité des rulkus et par la richesse de I'information qu’ils contiennent.
Le lecteur voit véritablement se déployer sous yeux toutes ces personna-
lités, parfois mélancoliques ou soucieuses, plus souvent gaies et sereines,
qui ont pour la plupart fait face avec une souplesse et un talent d’adap-
tation inattendus a la situation fantastiquement nouvelle ou I’exil les a je-
tées. Des portraits photographiques trés parlants complétent celui que
trace ’entretien.

Les appendices sont au nombre de six: index des noms de personnes
tibétains, index des noms de lieux tibétains (notamment des monasteres),
index des termes techniques sanscrits et tibétains; index général avec en-
trées en anglais, occasionnellement en frangais, auxquelles s’ajoutent des
noms propres en diverses langues; bibliographie; liste des cartes. Les in-
dex sont trés soignés, et indispensables a la lecture des entretiens. Ils
contiennent une masse de renseignements, biographiques et geogra-
phiques notamment, qui épargneront a 1’usager des recherches longues et
qui restent souvent infructueuses. On peut regretter qu’ils n’aient pas été
munis de titres courants: le lecteur pressé (ils le sont tous, hélas!) ne voit
pas toujours tout de suite dans quel index il se trouve. La bibliographie
n’est pas exempte de défauts mineurs. Par exemple, on y cherche vaine-
ment le «Conze 1974» mentionné p. 19. Il s’agit probablement d’une des
nombreuses apparitions du Buddhism, its Essence and Development,
mais cet ouvrage figure dans la bibliographie comme «Conze 1977%».
Dhargyey, abondamment cité dans I’'introduction, y figure toujours sous
la rubrique «Dhargyey 1978»; mais, dans la bibliographie, on a
«Dhargyey 19783».



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 173

Le titre de 'ouvrage est anglais. L’avant-propos est rédigé en alle-
mand; I'introduction de méme, avec un résumé anglais. Les entretiens ont
eu lieu en anglais, sauf un en allemand et un en frangais. La langue eu-
ropeenne des appendices est 1’anglais.

L’ouvrage de M. Biérlocher constitue a la fois un précieux recueil de
matériaux et une premiére mise au point sur une institution dont le ca-
ractere insolite attira toujours les voyageurs et les amateurs d’exotisme,
mais qui a été peu étudiée scientifiquement jusqu’ici.

Jacques May

BARBARA M. BoaL, The Konds. Human Sacrifice and Religious Change.
Aris and Phillips Ltd., Warminster 1982, 294 S., 23 Fotos, Zeichnungen,
Karten, Tabellen.

Die Autorin hat zehn Jahre — ich nehme an als Missionsmitarbeiterin
- im Kond-Land in Zentral-Orissa (Indien) gelebt. Sie hat Kui, die dra-
widische Sprache der Kond-Region, gelernt und vor allem miindliche
Uberlieferungen, Berichte von Ritualen und sonstigen sozio-kulturellen
Verhalten aufgezeichnet. Zuriick in England hat Frau Boal die oft schwer
zugdnglichen friithen Berichte iiber die Kond in Archiven und Bibliothe-
ken zusammengesucht und dabei auch ein erstaunliches Schulheft eines
- Kond gefunden, der um 1910 in Kui-Sprache 26 Rituale beschrieben hat.
Es gelingt deshalb Frau Boal, die Kond-Kultur, insbesondere Ablauf und
Bedeutung der wichtigsten Zeremonien, in drei historische Phasen zu be-
schreiben und so eine Entwicklung sichtbar zu machen: um 1840 mit den
friithesten englischen Berichten vor allem von dem sympathischen Haupt-
mann Macpherson, der Zeit, da die Kond zum Entsetzen der Englinder
grausige Menschenopfer in grosser Zahl durchfiihren, dann um 1910 nach
dem Heft des Kond-Priesters, als die Kond ihre Meriah-Opfer (vor allem
gekaufte Madchen) durch Wasserbiiffel ersetzt haben und um 1960, der
Periode ihrer eigenen Feldforschung, als sehr viele Kond christlich gewor-
den sind.

Wir sind dankbar, dass Frau Boal mit diesem Buch so viel neues, von
ihr selbst aufgezeichnetes und so viel kaum beachtetes, historisches Ma-
terial zu den religiosen Gebrauchen der Kond vermittelt. Mit H. Nigge-
meyer’s Monographie iiber die Kutia Kondh (1964) wird ihr Buch unsere
Hauptquelle zum Verstindnis der Religiositdt der Kond sein. Von ihren
Informanten bemerkt Frau Boal, dass sie eine «erstaunliche Klarheit im



174 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Durchdenken theologischer Probleme ihrer traditionellen Religion» zeig-
ten — eine Feststellung, die ihrerseits die Feldforschung von Frau Boal
gleichfalls auszeichnet!

Sollte dieses Buch eine zweite Auflage erhalten, so wiirde man sicher
begriissen, wenn das Inhaltsverzeichnis erweitert wiirde. Es sind nur die
sieben, relativ wenig aussagenden Kapiteliiberschriften gegeben. Das
macht es (trotz des guten Indexes) z.B. recht schwierig das Unterkapitel
«The significance of the Konds’ bronze emblems» im V. Kapitel «The
church in the Kond hills» zu finden.

Eberhard Fischer

CH[ARLES] WILLEMEN, The Chinese Hevajratantra. The Scriptural Text of
the Ritual of the Great King of the Teaching, the adamantine one, with
great compassion and knowledge of the Void. Uitg. Peeters, Leuven,
1983, 208 p. (Rijksuniversiteit te Gent, Orientalia Gandensia, VIII.)

M. Willemen nous présente une traduction anglaise de la version chi-
noise du Hevajra-tantra (Taishé Daizokyo, vol. XVIII, N° 892,
p. 587-601, 3 ou 5 volumes [juan)). '

On sait la difficulté d’étudier le bouddhisme chinois: les bouddhisants
de formation indologique ne sont pas toujours a I’aise dans la langue et
dans I’'univers chinois; les sinologues qui s’intéressent au bouddhisme ne
sont pas légion.

On est donc heureux de saluer un ouvrage de haute tenue, qui rend ac-
cessible la version chinoise d’un des textes majeurs du bouddhisme tan-
trique. Les travaux de M. David Snellgrove ont déja maitrisé 1’original
sanscrit et la version tibétaine; grace au travail de M. Willemen, la version
chinoise sera a son tour d’un acceés plus facile, et ’on pourra lire le
Hevajra-tantra dans les trois langues.

La traduction chinoise de ce texte est une de ces traductions tardives
des Song, qui n’ont pas bonne réputation: «les traductions de cette époque
sont en général de pietre aloi» (P. Demiéville, L’Inde Classique, § 2096).
M. Willemen estime que la version du Hevajra-tantra par Dharmapala
ne mérite pas cette réputation (p. 29): «I am convinced that Dharmapala
rendered the Indian original in a very tactful, deliberately abstruse way,
but remaining true to the actual proceedings of the Indian original. The
coherence of the Chinese «mistranslations» only proves Dharmapala’s



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 175

sound philological abilities and his remarkable talent for tactfulness. It
would be a mistake merely to discard the Chinese Hevajratantra as a faul-
ty translation. Dharmapala delivered a translation which was morally ac-
ceptable and in line with the Chinese esoteric texts, yet ambiguous enough
to leave room for the right interpretation.» Le Hevajra-tantra étant un
tantra érotique, il fallait en effet compter avec les tendances puritaines du
confucianisme en voie de triompher a I’époque.

La lecture paralléle des traductions de D. Snellgrove et de Ch. Wille-
men constitue un exercice minutieux, mais instructif, et facilité par les
correspondances que M. Willemen reléve avec soin dans les notes en bas
de page. On constante que le sanscrit est en effet moins porté a I’euphé-
misme, mais aussi plus fleuri, plus redondant; la ligne de la traduction
faite sur le chinois est finalement plus nette et plus facile a suivre, pour
autant qu’on puisse «suivre» un tantra.

Le contenu est I’habituel délire systématisé des rituels tantriques. Mais
les rites sont clairement décrits. La traduction et ’excellente annotation
de M. Willemen sont pour beaucoup dans cette clarté.

L’introduction est divisée en six paragraphes: I. The Tantras. II. The
Tantras in China. III. The Indian and Tibetan Texts of the Hevajra Tan-
tra. IV. The Chinese Hevajratantra (T. XVIII 892). V. Dharmapala, Fa-
hu (963-1058). VI. Consecration (Abhiseka). D’une belle densité, elle
contient une foule de renseignements sur le tantrisme en Chine. Le § 1
définit avec une clarté nouvelle les diverses espéces et les divers classe-
ments des tantra bouddhiques.

M. Willemen utilise au maximum les travaux japonais. Méme dans le
systeme de Hepburn, il serait plus conforme a I’orthographie japonaise de
transcrire Toganoo au lieu de Togand. A propos de la note 16, p. 13, rap-
pelons que I’édition du Tattva-samgraha par Horiuchi, d’un accés déplo-
rablement malaisé, vient heureusement d’étre réimprimée en deux vo-
lumes: Horiuchi Kanjin hencho Bonzokan taisho Shoe Kongochokyo no
kenkyd, Bompon kotei hen / Sarva-Tathagata-Tattva-samgraham nama
Mahayana-sitram [ed. by Horiuchi Kanjin]. Koyasan, Koyasan Daigaku,
Mikkyo Bunka Kenkyiisho, 1983, 2 vol. Sauf erreur, le premier volume
regroupe les articles parus dans le Koyasan Daigaku Ronso et dans le
Mikkyoé Bunka, le second est la réimpression du volume paru en 1974,
déja sous le titre de Shoe Kongdchokyo no kenkyi. Voir la note précitée;
et J.W. de Jong, Indo-Iranian Journal 19, 1977, p. 125-127.

Un glossaire chinois-sanscrit du vocabulaire et des transcriptions suit
la traduction, et nous apporte des renseignements intéressants; pour ne
citer qu’un exemple, il est utile a la compréhension exacte de bhavana et



176 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

apparentés de noter que Dharmapala les traduit par guanxiang
«contempler-imaginer», donc par un équivalent sémantiquement proche
de I’équivalent tibétain habituel sgom pa. M. Willemen rend le binéme
chinois par «visualize».

Une photocopie du texte chinois de I’édition de Taisho est annex¢e a
la fin du livre (p. 194-208).

Un travail net, concentré, dépouillé, solide, instructif, treés bien infor-
mé, dont 1l faut remercier ’auteur.

Jacques May

WOLFGANG SCHAMONI, Kitamura Tokoku. Die Friihen Jahre. Miinche-
ner Ostasiatische Studien, Band 31. Franz Steiner Verlag, Wiesbaden
1983, 229 S.

Trotz seiner kurzen Lebensspanne war Kitamura Tokoku (1868-1894)
ein wesentlicher Denker und Schriftsteller der Meiji Zeit. Als einer der er-
sten setzte er sich fiir die Freiheit des Individuums ein, kimpfte gegen jeg-
liche Art von Gewalt und richtete seinen Blick auf das Innere des Men-
schen. In seiner romantischen Dichtung suchte er nach neuen Ausdrucks-
formen und iibte als Begriinder der Dichtergruppe Bungakukai einen
nachhaltigen Einfluss auf die Literatur seiner Zeit aus.

In westlichen Sprachen lagen bisher nur vereinzelte Artikel iiber T6-
koku vor, wobei die beiden lingeren Abhandlungen von Francis Mathy
(Monumenta Nipponica 1963 und 1964) besonders hervorzuheben sind.
Um so erfreulicher ist es, dass Schamonis 1977 als Habilitationsschrift ab-
geschlossene Arbeit nun allgemein zuginglich geworden ist.

Wie im Untertitel: Von der « Politik» zur « Literatur» angedeutet, be-
schreibt der vorliegende Band den frithen Werdegang Tokokus, seine Los-
16sung von der anfinglichen Begeisterung fiir die Volksrechte-Bewegung,
die zunehmend kritische Haltung gegeniiber materialistischen Zeitstro-
mungen, die neuen Impulse, die von der Bekehrung zum Christentum
ausgehen sowie sein erstes Vortasten ins Gebiet der Literatur.

Das Anfangskapitel gibt zunzchst einen Uberblick auf die Kindheit
vor dem Hintergrund der im Abstieg begriffenen Samurai-Klasse. Im Zu-
sammenhang mit T6kokus frilhen Kontakten zu radikalen Politikern
geht Schamoni auf die damalige Situation der Jiyuto ein und beschreibt
die Bauernunruhen von 1884.



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 177

Das zweite Kapitel behandelt vorerst die dusseren Umstinde der
Trennung von seinen politischen Freunden. An Hand von Passagen aus
einem Reisebericht von Tokoku wird auf die geistigen Hintergriinde die-
ser Loslosung, auf die aufkeimende Kritik an der Gewalt und seine Ver-
zweiflung iiber die sozialen Zustinde hingewiesen. Im Zusammenhang
mit seinem Studium unter Tsubouchi Shéyo geht Schamoni ausfiihrlich
auf die Thesen dieses bedeutenden Roman-Theoretikers ein.

Das dritte Kapitel beschreibt die Liebe zur fortschrittlichen, unabhén-
gigen Ishizaki Mina, die sich zum Christentum bekannte. Dieses Verhalt-
nis ist durch zahlreiche Zitate aus Briefen ausserordentlich gut dokumen-
tiert. Weiter wird dargestellt, wie Tokokus Wende zum Christentum zu
neuem sozialem Engagement fiihrte und sich motivierend auf sein litera-
risches Schaffen auswirkte. Schamoni geht auf die verschiedenen prote-
stantischen Gruppierungen im damaligen Japan ein und analysiert die
Griinde, weshalb sich so viele junge Intellektuelle vom Christentum be-
geistern liessen.

Das vierte Kapitel behandelt Tokokus erstes literarisches Werk, das
lange Gedicht Soshii no shi (Der Gefangene). Als Einleitung wird die Ent-
wicklung neuer Dichtformen wihrend der Meiji Zeit beschrieben. Dabei
ist der Hinweis auf die stilistischen Einfliisse von Kirchenlieder- und Bi-
beliibersetzungen besonders bemerkenswert. Schamoni analysiert die fiir
ihre Zeit kithnen, experimentellen Stilmittel dieses Gedichts, zieht einen
Vergleich zu Byrons The Prisoner of Chillon und gibt eine genaue inhalt-
liche Interpretation. Das Gedicht wird an Hand von Teiliibersetzungen
und Zusammenfassungen vorgestellt.

Das Schlusskapitel befasst sich mit den frithen Artikeln Tokokus, wel-
che vorwiegend in der damals einflussreichen Frauenzeitschrift Jogaku
Zasshi erschienen. Diese Tatsache fiihrt zu einer umfassenden Darstel-
lung der damaligen Frauenrechtsbewegung. Die Artikel werden nach ver-
schiedenen Themenkreisen kategorisiert und jeweils in ein weites Bezugs-
netz gestellt. Interessant ist die Beschreibung der sozio-6konomischen Si-
tuation, die zu den zeitkritischen Artikeln Anlass gab. Als Hintergrund
zu den literaturkritischen Artikeln findet man eine ausfiihrliche Abhand-
lung zur literarischen Diskussion, wobei die wichtigen Richtungen mit
langeren Zitaten belegt sind. An Hand der Artikel iiber den Begriff des
«Dichters» zeigt Schamoni Tokokus Kampf gegen eine oberflidchliche,
kommerzialisierte Literatur, sein Streben nach Verinnerlichung und die
Suche nach einer héheren Wahrheit.

Besondere Beachtung verdient der Anhang, in dem wichtige Texte der
Jahre 1887-1890, namentlich Briefdokumente und Artikel, in vollstidn-
digen Ubersetzungen vorliegen.



178 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Bewusst beschrankt sich Schamoni in dieser Arbeit auf die Zeit bis
1890. Dies ist an sich zu bedauern, fillt doch das Hauptwerk Tokokus in
seine vier letzten, nicht beriicksichtigten Lebensjahre. Angesichts der un-
glaublichen Fiille an einbezogenem Material und des bis in Einzelheiten
sehr sorgfiltigen und genauen Vorgehens ist eine solche Begrenzung je-
doch gerechtfertigt. Klare Vorziige dieser Arbeit sind ihr systematischer
Aufbau, die iibersichtliche Gliederung sowie das Bemiihen um sorgfalti-
ge, objektive Quellen- und Textanalysen, die frei von vorgefassten Mei-
nungen und Thesen sind. Da der politische, soziale und kulturelle Kon-
text so stark beriicksichtigt wird, ist der vorliegende Band nicht nur inter-
essant in bezug auf Kitamura Tokoku, sondern tragt auch Wesentliches
bei zu einem besseren Verstandnis der dynamischen achtziger Jahre der
Meiji Zeit.

Barbara Yamanaka-Hiller

The Changelings, A classical Japanese Court Tale (Torikaebaya Mono-
gatari). Translated, with an Introduction and Notes, by Rosette F. Willig,
Stanford University Press 1983.

Die erste englische Ubersetzung des Torikaebaya Monogatari stammt
von der Hand einer Philologin, deren Name, Rosette F. Willig, bisher in
der Japanologie noch unbekannt war. Dennoch prisentiert sich das
246 Seiten lange Werk «The Changelings», sachkundig eingeleitet und
fachkundig kommentiert, als das Werk einer kompetenten Autorin, was
aber nicht iiberrascht, wenn man weiss, dass Willig zuvor iiber das Tori-
kaebaya Monogatari promoviert hat.

Dass Willig mit den Problemen des Torikaebaya Monogatari bestens
vertraut ist, macht sich in der Einleitung schon angenehm bemerkbar; an-
stelle einer langatmigen Erlduterung des Hoflebens der Heian-Zeit, ohne
die kaum ein deutschsprachiger Verlag auszukommen vermeint, werden
alle relevanten Fragen, etwa die nach Entstehungszeit und Verfasser-
schaft, kurz angeschnitten, wobei das Bemiihen, eine eigene Stellungnah-
me zu strittigen Problemen zu vermeiden, offenkundig ist. Dabei ist die
englische Sprache selbst sehr hilfreich; im Deutschen ist es nicht zu um-
gehen, sich bei der Frage nach der Verfasserschaft des Torikaebaya Mo-
nogatari fur « Autor» oder « Autorin» zu entscheiden, und da mir die Ar-
gumente fiir die Annahme, dass es sich um eine unbekannte Dame han-



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 179

delt, gewichtiger scheinen, werde ich fortan von einer « Autorin» spre-
chen, wihrend ich die Verfasserin der «Changelings» als « Ubersetzerin»
bezeichne.

Dem Bemiihen um Objektivitit ist es wohl zuzuschreiben, dass Willig
in der Einleitung keine interpretatorische Bemerkung zur inhaltlichen
Bedeutung dussert, ja nicht einmal zu der strukturellen Komposition des
Monogatari Stellung nimmt, die in ihrer Perfektion selbst das gepriesene
Vorbild Genji Monogatari erreicht und zu einem guten Teil dazu beige-
tragen hat, dass das Torikaebaya Monogatari heute allméhlich wieder ins
Bewusstsein der Philologie riickt. So ist der gegen Ende der Einleitung ge-
brauchte Ausdruck, das Werk sei «relatively simple in structure» nur
dann nicht irrefiihrend, wenn man mit «structure» einzig die Anzahl der
Szenen und handelnden Personen bezeichnet. Eine echte Strukturanalyse
hingegen wire beim Torikaebaya Monogatari sehr lohnend und auch
hilfreich bei der angeschnittenen Frage, ob es sich hierbei um ein komi-
sches oder tragisches Werk handelt.

Wenden wir uns dem Inhalt der Erzdhlung zu, die in Japan lange Zeit
in den Giftschrinken der Philologie verschlossen ruhte und selbst heute
noch, allerdings vorwiegend bei Leuten, die es nicht gelesen haben, als
Synonym fiir Sodom und Gomorrha, sexuelle Verirrungen und, wohin
sich manch eifernder Kritiker versteigt, als Beleg fiir die élteste Porno-
graphie Japans gilt.

Wer es nun wagt, in diesen Abgrund von Obszonitét zu sinken, wird
am Ende der Lektiire erleichtert oder enttduscht, je nach Erwartungshal-
tung, das Werk aus der Hand legen, denn er hat eine lebendig geschilderte,
riihrende Geschichte zweier Halbgeschwister gelesen, die durch eine un-
gliickselige karmatische Fiigung zum Rollentausch gezwungen wurden:
der Knabe tritt als Hofdame auf, wird Gespielin und nach erwachendem
Geschlechtstrieb auch Geliebter der Kronprinzessin, wiahrend seine
Schwester als junger Hofadliger und kinderloser Ehemann Karriere am
Kaiserhof macht. Aussenstehende ahnen nichts von dem Trug, und alles
hitte glimpflich ausgehen kdnnen, wire da nicht der liisterne Sohn des
Prinzen Shikibuky0, ein Saishd no Chujo, der die Gattin des falschen
Chuinagon vergewaltigt und schwingert und schliesslich auch des Chiina-
gon wahres Geschlecht entdeckt und ihn wider dessen Willen zu seiner
Geliebten macht.

Die falsche Identitdt kann nun nicht linger aufrecht erhalten bleiben,
und eine Schwangerschaft zwingt das Madchen, seine Mannertracht ab-
zulegen und fern von der Hauptstadt, verborgen in Uji, in Hofdamen-
tracht ihr Kind zur Welt zu bringen. Thre «Schwester», besorgt iiber das



180 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

plotzliche Verschwinden des Chiinagon, kehrt nun auch zur ménnlichen
Identitdt zurlick und macht sich als Mann auf die Suche. Nach dem Wie-
dersehen tauschen die Geschwister ihre Rollen, so dass der Chiinagon ein
echter Mann, die Gespielin der Kronprinzessin eine echte Frau ist, wih-
rend derjenige, der das Geheimnis der Geschwister aufzudecken begon-
nen hatte, der liisterne Saishd, nun den Durchblick verliert, seine Geliebte
vermisst und iiberdies zu seiner Verwunderung feststellen muss, dass der
Chunagon nunmehr tatsdchlich ein Mann ist. Zum Happy End steigt der
Chunagon zum Kanpaku (Regenten) auf, wiahrend seine Schwester Kai-
serin wird.

Eine Inhaltsangabe mag den Eindruck vermitteln, dass es sich um eine
Groteske handeln diirfte, was jedoch iiberhaupt nicht der Fall ist. Das Be-
miihen der Autorin, diesen Eindruck zu vermeiden, ist offensichtlich.
Nicht allein die ungemein anmutige, sensible Sprache und das erstaunlich
starke Eingehen auf die Psyche der Handelnden, sondern auch ein hohes
Mass an innerer Stimmigkeit, Logik und Wahrscheinlichkeit des so un-
wahrscheinlichen Geschehens, worauf Willig in der Einleitung zu Recht
hinweist, machen die Lektiire des anschaulichen und nuancenreichen
Monogatari zu einem Vergniigen. Zugleich weiss die Autorin aber auch,
in einem augenzwinkernden Einverstiandnis mit dem Leser, eine ironische
Distanz zu der Handlung zu wahren, etwa wenn der Bosewicht Saisho den
nunmehr zum echten Mann gewordenen Chunagon noch immer fiir seine
einstige Geliebte hilt — nur wir, Autorin und Leser, sind eingeweiht und
amiisieren uns gemeinsam iiber den dummen Saisho!

Wie auch beim Genji Monogatari tragen auch in diesem Werk fast alle
Protagonisten keine eigenen Namen, sondern werden nach ihrer Stellung
bei Hofe bezeichnet. Diese aber wechselt infolge Beforderung so héufig,
dass man leicht verwirrt zu werden droht, zumal auch noch das Problem
der falschen Identitdt der beiden Geschwister hinzukommt, die dann in
der Mitte des Werkes ihre Rollen tauschen. Man darfalso darauf gespannt
sein, wie sich die Ubersetzerin aus der Affire zieht und ob es ihr gelingt,
den Akteuren des Werkes unverwechselbare Bezeichnungen zu geben.

Leider scheint mir die von Willig gewidhlte Losung sehr ungeschickt.
Obwohl uniiblich, wiirde man die Methode, einfach eine der wechselnden
Dienstbezeichnungen als ‘Namen’ zu verwenden, akzeptieren, wenn da-
durch der erstrebte Zweck, «the interest of providing one name for each
person» (Anm. 1, S. 13), tatsachlich erreicht wiirde. Dies jedoch ist aus-
gerechnet bei den zwei Hauptfiguren nicht der Fall, denn es wird nicht die
Person, sondern die Maske bezeichnet, so dass etwa der ‘Name’ « Chuna-
gon» zuerst das Madchen, nach der Umkehr jedoch ihren Bruder bezeich-



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 181

net, wodurch das Verwirrspiel im Torikaebaya Monogatari dem Leser
nicht sehr viel klarer wird. Uberdies sind Titel nun einmal keine Namen,
so dass sich Unlogisches wie «Chuinagon . . . was called Tayta» oder Tau-
tologien wie «Chiinagon was promoted and made Acting Middle Coun-
sellor» in grosser Fiille nicht vermeiden lassen. Es klingt etwa so, wie
wenn man auf deutsch sagen wiirde: «Es war einmal ein Mann, der hiess
Prasident. . . . Prasident wurde zum Vorsitzenden befordert.»

Es werden bei Willig demnach die Hauptfiguren wie folgt benannt:
Der Vater der Geschwister heisst «Sadaijin», sein dlterer Bruder « Udai-
jin», der Sohn des Prinzen Shikibukyo heisst «Saisho», und die beiden
Geschwister werden nach ihren Rollen entweder « Chinagon» (ménnli-
che Rolle) oder «Naishi no Kami» (weibliche Rolle) genannt.

Die einzige Figur, die auch im Original eine konstante Bezeichnung
trigt, ist die vierte Tochter des Udaijin, mit der der weibliche Chiinagon
vermihlt wird. Aber ausgerechnet bei dieser scheinbar so problemlosen
Figur unterlduft der Ubersetzerin ein grober Lapsus, indem sie diese Da-
me als «Yon no Kimi» bezeichnet. Man mochte ihr das unterlassene Re-
cherchieren nachsehen, wenn diese « Y on no Kimi» nicht eine so iiberaus
prominente Hauptfigur wire, die das gesamte Werk hindurch im Mittel-
punkt der Handlung steht. Auch lag sicher der Lesung «Yon no Kimi»
(™ o & ) die Uberlegung zugrunde, dass der Gleichlaut der Schriftzei-
chen «vier» und «Tod» eine Lesung «Shi no Kimi» tabuisiert haben
konnte, was jedoch nicht der Fall war. Sowohl die Shi no Kimi des Genji
Monogatari (Tochter eines Udaijin, verheiratet mit dem Sohn eines Sa-
daijin, To no Chujo), die der entsprechenden Figur des Torikaebaya Mo-
nogatari als Vorbild gedient haben diirfte, als auch die Shi no Kimi, vierte
Tochter von Yiigiri und Kumoi no Kari, oder auch die beiden im Makura
no Soshi genannten Shi no Kimi - alle werden «Shi» no Kimi gelesen, was
sich zwangsldufig schon aus der Tatsache ergibt, dass die Lesung « Yon»
weite Verbreitung erst in der Edo-Zeit erfuhr, und zwar vorwiegend im
Zusammenhang mit Shogi- und Go-Spiel.

Wird durch die ‘Namensgebung’ das von der Autorin angestrebte au-
genzwinkernde Einverstindnis mit dem jederzeit das Geschehen voll
durchschauenden Leser behindert, so besteht die Gefahr, dass er durch ei-
ne bedauernswert ungliickliche Handhabung der Pronomina vollends den
Durchblick verliert. Die englische wie die deutsche Sprache erlidsst es dem
Ubersetzer, anders als im Japanischen, nicht, sich bei der Bezeichnung
von Personen auf ein «er» oder «sie» festzulegen. Niemand wird es der
Ubersetzerin veriibeln, dass sie anfangs, da die Geschwister in vertausch-
ten Rollen auftreten, den Chiinagon, obgleich in dessen Gewidndern ein



182 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Maidchen steckt, als «er» bezeichnet und entsprechend die ménnliche
Naishi no Kami als «sie». Der Leser ist in den Rollentausch eingeweiht.
Dann aber kehren beide Protagonisten um und nehmen ihre urspriingli-
che Natur an — vollkommen schleierhaft bleibt, was die Ubersetzerin dazu
bewogen haben mag, an der alten Benennung festzuhalten und etwa die
echte, herrliche Dame, die sich aus dem friiheren Chuinagon entpuppt hat,
beharrlich als «Chiinagon» und «he» zu titulieren, obwohl nichts gegen
ein «lady Chianagon» und «she» sprechen konnte.

Es schmerzt geradezu, als Folge dieser Methode schauderhafte Brok-
ken wie «as the last month of his pregnancy drew near» oder « his deli-
very» schlucken zu miissen, und schlimmer noch, der Leser, der von der
Ubersetzerin sicher durch die Wirrnisse des Spiels mit den wechselnden
Identititen geleitet werden sollte, wird in die Irre gefiihrt: « Though he
looked like a woman now, his heart — the heart of a man — was resolute.»
(S. 126) Man kann diesen Satz nicht anders auffassen, als dass hier ein
Mann mit mannhaftem Herzen wie eine Frau aussieht, und doch ist das
Gegenteil der Fall! Die Autorin mochte hier zeigen, wie die Dame Chu-
nagon sich trotz ihres weiblichen Ausseren von der Zeit ihres Auftretens
als Mann her ihren entschlossenen Sinn bewahrt hat.

Auch ein anderer Satz gerdt durch das irrefiihrende «he» den Inten-
tionen der Autorin zuwider. Ein vorsichtiger Versuch, das Original zu
verdeutschen, mag zeigen, wie nach der Umwandlung des Chiinagon zur
Frau gerade die lieblichen, weiblichen Eigenschaften betont werden soll-
ten:

«Sie war davon iiberzeugt, dass dies ihre wahre Natur sein musste, und ihr sanftes,
frauenhaftes Verhalten erinnerte nicht an den Mann, der sie einstmals gewesen war.»

Wieviel geht in der englischen Version einzig durch das «he» verloren!

«He realized that he had to be like this, and his gentle, feminine manner did not sug-
gest the man he once was.» (S. 122)

Vollends absurd wird die Situation, als sich in Uji die Geschwister
nach ihrer vollendeten Umwandlung erstmals treffen und sich in einer
schonen Mondscheinszene gegenseitig bewundern, hier die perfekte
Schonheit der nunmehr echten Frau, da der wiirdevolle echte Hofadlige,
endlich ist der langst herbeigesehnte Zustand erreicht; aber Willig bringt
es fertig, die Dame mit «he» und den Mann mit «she» zu bezeichnen -
torikaebaya, mochte man da ausrufen, ach, kénnt’ ich sie doch vertau-
schen!

Wenn sich ein Leser da sagt, dass das Torikaebaya Monogatari seinen
Ruf als Groteske zu Recht verdient, ist er nicht einmal zu tadeln, denn



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 183

er kann nicht ahnen, dass der Grund fiir den Arger in den Mingeln der
Ubersetzung zu suchen ist. Bis zur Umwandlung der Identitit der Ge-
schwister liest sich die englische Version mit dem Vergniigen, das eine
flotte Fahrt auf freier Strecke bereiten mag, aber die langen 43 Seiten der
viel zu spét vertauschten Pronomina sind eine steinige Holperstrecke, an
die aber auch spiter noch so manches Schlagloch erinnert:

«Saishd wanted some opportunity to speak with Chunagon and learn her feelings.

With this thought alone in mind, his eyes remained fixed on Aker. But Chiinagon un-

derstood what Saishé must be thinking, and he saw to it that Saisho should have no
chance to stop and speak .. .» (S. 174)

Man mag es nicht glauben, aber ob «she», ob «he», in dieser unge-
kiirzt wiedergegebenen Satzfolge bezeichnen beide Pronomina die gleiche
Person, den (echten) Chiinagon. Who’s who? Eine elegantere Losung
miisste sich doch finden lassen?

Lobenswert ist die sprachliche Leichtigkeit, mit der es der Ubersetze-
rin spielend gelingt, die japanischen Satzungetiime der Originalsprache in
fliissige, kurze und priagnante Sitze zu zerlegen, bei denen grosser Ein-
fallsreichtum und Wortschatz der hiufig stereotypen Wortwahl des Mo-
nogatari abhelfen. Diese sprachlichen Vorziige konnen aber nicht verber-
gen, dass die Ubersetzung insgesamt, abgesehen von einer Anzahl von fal-
schen Interpretationen und Widerspriichen, die jedoch das Werk als Gan-
zes nur unwesentlich beeintrachtigen, an einem Mangel an Sensibilitat
krankt, wodurch viele der feinen Nuancen, sachten Andeutungen, winzi-
gen Ironien, die dem Torikaebaya Monogatari zu eigen sind, verloren ge-
hen. Dass eine gleichwohl grammatikalisch korrekte Ubersetzung man-
ches pianissimo oder fortissimo in einem einheitlichen pianoforte verlo-
ren gehen lassen kann, mag das nachstehende Beispiel verdeutlichen. Es
wird die Dame Chiinagon beschrieben, die sich als einstiger Mann auch
als Frau offener betrégt als die iiblichen, liberaus schiichternen Hofda-
men. Wortlich verdeutscht lautet die Passage:

«Bei Anlidssen, die zum Weinen waren, weinte sie sehr, und wenn es lustig war und
Unsinn getrieben wurde, lachte sie herzlich.»

Zum Vergleich die englische Version:

«When he (= Chunagon) had to weep he would, and when something amusing was
said he would smile.» (S. 139)

Auch optisch wird der Eindruck der wenig nuancierten Ubersetzung
dadurch verstédrkt, dass selbst bei einem Wechsel der Szene oder einem
zeitlichen Sprung im Text kein markanter Absatz diesen Wechsel mar-
kiert.



184 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Der gewichtigste Fehler in der Ubersetzung fiihrt dazu, dass der Leser
um einen Geschlechtsverkehr betrogen wird, aber es spricht fiir die dezen-
te Ausdrucksweise der Autorin und gegen die Theorien von der ‘Porno-
graphie’, wenn selbst die Ubersetzerin eine sexuelle Beziehung iibersieht!
Es wird hier geschildert, wie der nunmehr echte Chuinagon bei seinem Be-
such in Yoshino im Hause eines befreundeten Prinzen des Nachts dessen
Tochter aufsucht, wie zuvor auch bereits der falsche, weibliche Chiinagon
es getan hatte. Naturgemaiss ahnten die Prinzessinnen nicht, «. . . dass die-
ser ein anderer war als friither, und da sie sich so zutraulich verhielten wie
frither und an nichts Boses dachten, empfanden sie seine unfassbare, un-
erwartete Zudringlichkeit als so schrecklich, als traumten sie .. .»

Bei der englischen Version wurde die Ubersetzerin womdglich ein Op-
fer ihrer eigenen Methode, den Chunagon noch immer als Naishi no Ka-
mi und «she» zu bezeichnen, so dass sie den Abschnitt falsch auffasste:

«The Princesses therefore did not think there was anything different, and as a result
of their familiarity with the Chinagon they were not at all wary. Naishi no Kami was
bewildered at their amazing and unexpected intimacy, and felt as though she was
dreaming.» (S. 157f)

Auch die meisten der im Text auffallenden Widerspriiche sind nicht
dem Original, sondern der Ubersetzung zuzuschreiben, etwa wenn der
Saisho, um Shi (Yon) no Kimi aufzusuchen, «left for just one night»
(S. 123), es jedoch kurz darauf heisst, «he remained with Yon no Kimi for
five or six days». Oder, dass dieser Saisho, nachdem er den Chiinagon ein-
deutig als Mann identifizieren konnte (aufgrund seiner Bartstoppeln), ithn
dennoch so anspricht, als sei er mit dem vorigen, weiblichen Chiinagon
identisch, den der Saishd zu seiner Geliebten gemacht hatte:

«Having been abandoned by you . . .» und «. . . you’ve never inquired about your in-
nocent child.» (S. 224)

Storend machen sich in der Ubersetzung auch Anachronismen be-
merkbar wie das neuzeitliche Briefoffnen («Udaijin . . . ripped it open»,
S. 94), so als ob der Brief in einem Klebeumschlag steckte. Erinnern wir
uns nur daran, wie wertvoll das kunstvoll handgeschopfte und eingeférbte
Papier war! Das Makura no Soshi verdankt seine Entstehung der Tatsa-
che, dass Se1 Shonagon mit Schreibpapier beschenkt wurde, ein hofisch
wertvolles Geschenk wie Seidenstoff! So waren Briefe gefaltet oder gerollt,
mit einem Faltumschlag oder einem Band verschlossen, ein « Aufschlit-
zen» kam nicht in Frage.

Auch die Bezeichnung «kimono» (S. 216) fiir die Gewandung der Hei-
an-Zeit, obwohl formal korrekt, da «kimono» alle Arten japanischer



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 185

Kleidung benennt, wird beim normalen Leser eine falsche Vorstellung
hervorrufen.

Die Ubertragung der Gedichte ist wiederum formal und sprachlich als
sehr gelungen zu bezeichnen, da Willig dankenswerterweise auf die Imi-
tation des japanischen Versmasses sowie auf Reim und andere poetische
Formen verzichtet. Der von ihr gewdhlte Weg, lyrische Prosa in andeu-
tungsweise rhythmische Sprache zu fassen, ist vollkommen gelungen, und
was sie an Doppelsinn im Wortlaut nicht wiedergeben konnte, wird in
Fussnoten erldutert.

Obgleich sie jedoch eine Fiille von Wortspielen und literarischen An-
spielungen herausfindet, geht bisweilen etwas viel Wesentlicheres, nim-
lich die Pointe, verloren. So dringt in einer Szene der liisterne Saishd in
die Gemacher der (midnnlichen) Naishi no Kami ein, aber diese lasst sich
natiirlich nicht auf'sein Liebeswerben ein, sondern vertrostet ihn mit einer
Anspielung auf das Gedicht «Shiga no ura» auf spiater. Wie konnte sich
der Leser an der Ironie dieser Szene erbauen, wenn er wiisste, dass das Ge-
dicht «Shiga no ura» etwa so viel besagt wie «Sankt Nimmerleinstag», be-
lachen, wie frech diese « Dame» den Saisho, dessen Geistesgaben «iibli-
chen Hofleuten weit tiberlegen» sein sollen, ins Bockshorn jagt. Keine
Frage, dass die Autorin auch andeuten wollte, dass diese Naishi no Kami,
die einen um Liebe werbenden bedeutenden Hofadligen so brillant los
wird, in Wirklichkeit ein Mann ist, so gescheit, dass er spiater zum Kan-
paku aufsteigen kann.

Bei Shi (Yon) no Kimi war der Saisho erfolgreicher, als er zu ihr ein-
drang, obwohl sie die Gattin des (weiblichen) Chiinagon war. Weshalb er
aber nach der Vergewaltigung in seinem Gedicht den Unterweltfluss Mi-
tsusegawa erwihnt, geht aus der Anmerkung der Ubersetzerin nicht her-
vor, und auch nicht in der Szene, als der Kaiser zum ersten Male mit der
(echten) Naishi no Kami schlift und wiederum in einem Gedicht den Mi-
tsusegawa erwahnt. Der Sinn wird erst dann klar, wenn man die Pointe
mitliefert: es hiess damals, dass nach dem Tode eine Frau von demjenigen
iiber die Furt des Unterweltflusses geleitet wird, der ihr erster Liebhaber
war. Der Saisho driickt durch diese Andeutung seine Verwunderung aus,
da er Shi (Yon) no Kimi, obgleich verheiratet, noch jungfraulich fand:

«At Mitsuse River, Wer wird Euch am Mitsuse-Flusse
Who will guide me across? (S. 44f.) Wohl iiber die Furt geleiten?

Das «me» muss hier, um einen Sinn zu machen, durch ein «you» be-
richtigt werden.



186 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Umgekehrt deutet der Kaiser auf die gleiche Weise seine Enttiu-
schung dariiber an, dass die Naishi no Kami offensichtlich vor ihm bereits
einen Liebhaber hatte, denn er kann ja nicht wissen, dass sie zuvor als fal-
scher Chiinagon aufgetreten und Geliebte des Saisho geworden ist:

«Whether we shall meet Ob wir am Mitsuse-Flusse
At Mitsuse River crossing, Uns einstmals treffen werden,
That I do not know.» (S. 197f) Das ist recht ungewiss.

Trotz seiner nicht geringfiigigen Mingel ist das Werk « The Change-
lings» geeignet, sich ein weitgehend zutreffendes Bild vom Torikaebaya
Monogatari zu machen und, vor allem, sich iiber die liberzogene Kritik
zu wundern, deren Opfer das Werk bis in die Neuzeit wurde. Und der Le-
ser kann auch anhand der englischen Version leicht feststellen, welche
Fiille von «tugendhafter Liebe» wie Geschwisterliebe, Elternliebe, Mut-
terliebe den Gegenpol zu Sex und Erotik bildet, und daraus die Schliisse
ziehen, die uns « The Changelings» nicht mitliefern, wenn er ergriinden
mochte, ob das Torikaebaya Monogatari ein literarisches Kunstwerk ist
oder nur eine konfuse Groteske.

Michael Stein



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

