
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 38 (1984)

Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Cheng Hsueh-li, Nägärjuna 's Twelve Gate Treatise. Translated, with
Introductory Essays, Comments, and Notes. D. Reidel, Dordrecht, Boston,
London 1982, xv, 151 p. (Studies of Classical India, Vol. 5)

Précédé d'une introduction de B. K. Matilal, qui résume l'essentiel de
la pensée Mâdhyamika, tant du point de vue philosophique que
méthodologique, le livre de M. Cheng se divise en deux parties. La première
groupe trois «introductory essays» visant à présenter l'œuvre traduite
dans la seconde, et précédés par une préface de l'auteur lui-même, où
M. Cheng relève l'intérêt que présente une étude plus approfondie du
«Traité des douze portes» (Shih-erh-men-lun). Il en donne deux exemples
précis (p. 1): 1° Murti (1973) affirme que nulle part le Mâdhyamika ne
s'occupe directement des problèmes de Dieu, de l'âme, de la matière, de
la création, etc. Mais en fait, le Shih-erh-men-lun parle de certains de ces
problèmes, notamment de celui du Dieu créateur (chapitre X, p. 96-99;
cf. p. 30). 2° Warder (1973) s'est demandé si Nâgârjuna était un
mahäyäniste. Il aurait pu s'épargner cette peine en lisant les premiers
paragraphes du Shih-erh-men-lun cf. T. Vol. XXX, N° 1568, p. 159c5), où
Nägärjuna déclare formellement qu'il a composé ce traité pour exposer
les enseignements fondamentaux du Mahâyâna. L'argument, à la vérité,
n'est pas fort convaincant, puisqu'il suppose l'authenticité du Shih-erh-
men-lun (voir ci-après). Sur le mahäyänisme de Nägärjuna, nous
renvoyons donc aux remarques de M. Ruegg (Ruegg, 1983, p. 6 et n. 13).

Les trois «introductory essays» sont intitulés: 1. Nâgârjuna and the
Spread of his Teachings (p. 4—12). 2. San-lun Approach to Emptiness
(p. 13-26). 3. The Nature and Value ofthe Text (p. 27-36).

P. 4, M. Cheng propose pour Nägärjuna les dates circa 113-213. La
question demeure plus controversée que ne pourrait le donner à penser
le Höbögirin, fase. V, 1979, p. 478b; on consultera en dernier lieu Ruegg,
1983, n. 11 p. 4 et 5.

Le Shih-erh-men-lun n'est conservé qu'en chinois et a été traduit par
Kumârajîva en 409 (Inada, 1970, p. 191). Pour le titre, on propose
diverses restitutions sanscrites: Dvädasa-nikäya-eästra, Dvädasa-mukha-
sästra, Dvädasa-dvära-sästra (cf. Höbögirin, loc. cit., p. 488b; Lindtner,
1982, p. 11, n. 13). Quelques auteurs ont émis l'hypothèse que ce texte
n'est pas de Nâgârjuna (cf. Nakamura, 1980, p. 238, n. 19; Höbögirin,



168 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

p. 489 a). M. Cheng ne partage pas leur opinion. Il avance la preuve
suivante, peu convaincante à notre avis, de l'authenticité du Shih-erh-men-
lun: si nous acceptons, dit-il (p. 5), les MMK comme une œuvre originale
de Nâgârjuna, nous pourrons aussi accepter comme telles le Dvädasa-
mukha-sästra, la Vigraha-vyavartanï et la Yukti-sastikâ [l'authenticité
de ces deux derniers ouvrages n'est d'ailleurs guère contestée], car toutes
ces œuvres sont semblables par le contenu et elles sont représentatives de

la pensée de Nâgârjuna. Il est intéressant de noter ici que M. Ruegg, en
consultant le catalogue tibétain des ouvrages traduits pendant la première
diffusion du Dharma au Tibet, et dressé au palais de IDan dkar ma, a
repéré un texte portant le titre de s Ton pa nid kyi sgo bcu ghis pa, qui pourrait

être la traduction de Dvädasa-mukha (ou Dvädasa-dvära).
Malheureusement, ce texte ne se trouve plus dans les éditions du bsTan 'gyur, cf.

Ruegg, 1983, p. 28, n. 62.
Le premier «introductory essay» commence par résumer la biographie

traditionnelle de Nägärjuna et l'histoire du Mâdhyamika indien,
école philosophique dont Nägärjuna fut l'initiateur et qui se ramifia peu
à peu. M. Cheng traite ensuite d'une manière plus développée l'histoire
du Mâdhyamika chinois. Ce dernier fut appelé en Chine l'«école des trois
traités» (San-lun Tsung, p. 6), parce qu'il se fonde principalement sur
deux traités de Nägärjuna, les MMK et le Dvädasa-mukha-sästra, et sur
un traité d'Aryadeva, le Sataka. Traditionnellement, la fondation de
l'école des trois traités est attribuée à Kumârajîva (344-413); mais elle
prend véritablement son assise avec le philosophe chinois Chi-tsang
(549-623), qui a écrit, entre autres, un commentaire sur chacun des trois
traités. Pour Chi-tsang (p. 8), comprendre que les choses sont vides revient
à comprendre que toutes les vues sont fausses et doivent être rejetées.
Cette attitude à son tour ne représente pas une vue, elle est uniquement
l'absence de vues.

Le deuxième «introductory essay» est consacré à l'examen du terme
k'ung (sünya) dans l'école San-lun. Il relève que k'ung n'a pas de sens à

lui tout seul, mais qu'il en acquiert plusieurs d'après le contexte. Ainsi il
peut, comme dans la kärikä IV. 1 du Shih-erh-men-lun, désigner
l'absence de quelque chose. Dans ce contexte, dire que les dharma sont vides
revient à dire que les caractères (hsiang, laksana) leur font défaut. D'un
autre point de vue, comprendre que les choses sont vides, revient à

comprendre que le langage, dont on se sert pour décrire la nature des choses,
est lui-même un réseau de relations vides, un jeu de concepts vides. L'emploi

d'un tel langage est fourvoyant, si l'on ne connaît pas sa vraie nature
qui est vacuité. Il est fourvoyant parce qu'il éloigne de la voie du nirväna.



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 169

Il faut comprendre que toutes les vues sur le monde sont des

«fabrications» de l'esprit humain et qu'il ne faut pas se laisser prendre au
piège de la pensée. Et la vacuité que le Shih-erh-men-lun nous présente
ici est le remède à ce mal qui consiste à entrevoir derrière les structures
du langage une réalité qui en fait n'existe pas. Mais le Shih-erh-men-lun,
comme MMK XXIV. 10, reconnaît au langage son utilité pratique. Il est

utile pour traverser la douleur, mais doit être répudié une fois l'autre rive
atteinte.

L'exposé de M. Cheng touche également à d'autres topiques de Chi-
tsang ou du San-lun-Tsung: les deux vérités (erh-ti), la voie moyenne des

huit négations (pa-pu-chung-tao, p. 16), la dialectique de l'être (yu) et du
non-être (wu) (p. 16-20), l'idée que la «réfutation du faux» suffit à «mettre
en lumière le vrai» (p'o-hsieh hsien-cheng, p. 20).

Le troisième «introductory essay» est consacré avant tout à situer le
Dvädasa-mukha-sästra par rapport aux MMK.

La deuxième partie du livre contient la traduction anglaise annotée du
texte chinois du Shih-erh-men-lun. M. Cheng traduit aussi la synopsis et
la préface dues à Seng-jui, qui sont éditées en tête du T. XXX N° 1568.
Le noyau central de l'argumentation peut se résumer dans le leitmotiv
nägärjunien: la nature propre ou l'existence en soi des phénomènes exclut
la notion de causalité, lui est antinomique. De quelque manière que l'on
essaye de définir les phénomènes (par leur caractère, hsiang, laksana; en
tant qu'essence ou non-essence, bhâva, abhâva, ou, comme dit le chinois
en tant qu'être, yu, ou non-être, wu; etc.) on est obligé de constater que
ces catégories ne peuvent être inhérentes à des phénomènes eux-mêmes
régis par la loi de causalité. Nägärjuna dénonce ce conflit à l'aide de son
procédé habituel: comment ce qui existe en soi pourrait-il être produit ou
lui-même produire? Ce qui existe en soi n'a besoin de rien d'autre pour
exister. Mais, dans ce cas, toute la dynamique des phénomènes cesse
d'être assurée. Or l'on constate, par expérience, que les dharma sont
dynamiques, qu'ils sont produits en raison des causes et conditions. Donc
ils n'existent pas en soi, ils sont vides. Dès lors les catégories par lesquelles
on les détermine sont vides elles aussi. Chacun des douze chapitres aborde
ainsi l'une ou l'autre des catégories que telle école (par exemple le

Hînayâna en ce qui concerne les pratyaya, les laksana) ou telle autre (en
ce qui concerne le concept de Isvara), tendaient à immobiliser dans leur
être en soi. Nâgârjuna enseigne qu'il faut abandonner ces points de vue.
La vacuité en est le moyen. En ce sens le Shih-erh-men-lun développe
l'idée de MMK XIII.8a: sünyatä sarvadrstlnämproktä nihsaranamjinaih.



170 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Le livre se termine par un glossaire quadrilingue (sanscrit, pâli,
chinois, japonais), une liste des caractères chinois, une bibliographie et deux
index.

Il est heureux que le Shih-erh-men-lun soit aujourd'hui accessible aussi

aux spécialistes Mâdhyamika qui ne connaissent pas le chinois. Le
Dvädasa-mukha-sästra ne leur était jusqu'ici connu que grâce à l'étude
de N. Aiyaswami Sastri, qui a donné une restitution sanscrite, accompagnée

d'un ample sommaire. L'ouvrage de M. Cheng intéresse tous ceux qui
étudient la doctrine de la causalité dans le bouddhisme et l'argumentation
favorite du Mâdhyamika, que les Naiyâyika appellent vitanda (v.
l'introduction de M. Matilal, p. X-XI; et aussi l'étude de M. Cheng pp. 34-36),
et qui consiste uniquement en la réfutation des vues adverses, sans qu'une
vue propre soit instaurée par là même. On pourra profiter au mieux de

ce texte en faisant en parallèle la lecture des MMK.

Bibliographie

Höbögirin, Dictionnaire encyclopédique du bouddhisme d'après les sources chinoises et

japonaises. Tokyo, Maison franco-japonaise, Paris, Librairie d'Amérique et d'Orient,
1929-

Inada, 1970. Kenneth K. Inada, Nâgârjuna. A Translation of his Mülamadhya-
makakärikä with an Introductory Essay. The Hokuseidô Press, Tokyo 1970.

Lindtner, 1982, Christian] Lindtner, Nägärjuniana, Studies in the Writings and
Philosophy ofNägärjuna. Akademisk Forlag, Copenhagen 1982. (Indiske Studier IV.)

MMK= Mûlamadhyamakakârikâs de Nâgârjuna.
Murti, 1973. T.R.V. Murti, Samvrti and Paramärtha in Mâdhyamika and Advaita

Vedänta. Dans: M. Sprung, Ed., The Problem ofTwo Truths in Buddhism and Vedänta.
D. Reidel, Boston 1973.

Nakamura, 1980. H. Nakamura, Indian Buddhism, a survey with bibliographical notes.
Kufs Publications, Hirakata 1980.

Ruegg, 1983. D.S. Ruegg, The Literature ofthe Mâdhyamika School ofPhilosophy in
India. O. Harrassowitz, Wiesbaden 1981. A History of Indian Literature, ed. by
J. Gonda, Vol. VII, Fase. 1.).

Sastri. N. Aiyaswami Sastri, Dvädasamukha-sästra ofNägärjuna. Dans: Visva-Bharati
Annals, Vol. VI. Visva-Bharati, Santiniketan 1954, pp. 166-231.

T. Taishö Shinshü Daizökyö, éd. J. Takakusu et H. Watanabe. Tokyo, 1924-1935,
100 vol. Le Shih-erh-men-lun se trouve: T. XXX, N° 1568, pp. 159a-167c.

Warder, 1973. A.K. Warder, /5 Nägärjuna a Mahäyänist?'Dans: M. Sprung, Ed., The
Problem of Two Truths in Mâdhyamika and Advaita Vedänta. Op. cit.

Cristina Scherrer-Schaub



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 171

Daniel Bärlocher, Testimonies of Tibetan Tulkus. A Research among
Reincarnate Buddhist Masters in Exile. Volume I: Materials. Volume II:
Appendices. (Opuscula Tibetana, Arbeiten aus dem Tibet-Institut Ri-
kon-Zürich, Fase. 15a & 15b.) Rikon, Tibet-Institut, 1982, 2 vol., 777,
256 p., dactylographié, cartes, portraits.

La notion et l'institution des tulkus est tributaire d'une des doctrines
difficiles du bouddhisme indien du Grand Véhicule, la doctrine des trois
corps. Un Bouddha peut revêtir trois formes ou trois «corps», parmi
lesquels le nirmäna-käya, «corps de création magique», qui constitue une
apparence fictive, le plus souvent humaine, qu'un Bouddha projette dans
le monde par compassion, pour aider au salut des êtres. Les grands
Bodhisattva peuvent aussi projeter des nirmäna-käya. Le terme tibétain
sprulsku est en fait la traduction du sanscrit nirmäna-käya; il se prononce
à peu près tulku (à l'anglaise) ou toulkou (à la française).

Le volume I de l'ouvrage de M. Bärlocher se divise en trois parties:
avant-propos (p. 9-13), introduction (p. 15-104), entretiens (p. 105-777).

L'avant-propos définit le but de l'ouvrage, l'état de la recherche, les

méthodes, les résultats. Le but de l'ouvrage est de présenter, au travers
d'entretiens avec des tulkus en exil, l'institution et la personne des tulkus,
telles qu'elles se maintiennent dans les conditions actuelles, et telles qu'on
peut encore en retracer le fonctionnement dans le Tibet traditionnel
d'après les souvenirs des personnages interviewés. La recherche est encore
peu poussée, et c'est sans doute sur ce point que l'ouvrage de M. Bärlocher
trouvera sa plus grande utilité, à titre de recueil de matériaux qui pourra
servir de base à de nombreuses études. M. B. décrit sa méthode comme
celle de la recherche ethnologique sur le terrain. Il a fait systématiquement

usage du magnétophone; il s'est systématiquement effacé au profit
de ses interlocuteurs tibétains. Ce qui n'exclut pas la possession d'une
vaste information préalable, permettant de poser les questions les plus
précises possibles: car plus une question est précise, plus les renseignements

obtenus sont riches et complets. Les informateurs, c'est-à-dire les
tulkus interviewés, sont représentatifs de toutes les écoles du bouddhisme
tibétain, et de toutes les classes d'âge (de 5 à 80 ans). Le résultat est
principalement l'accumulation de matériaux, comme on l'a dit plus haut.

L'introduction se divise en six chapitres. Elle s'appuie très fortement
sur les données recueillies dans les entretiens, dont elle constitue une
première synthèse. Le chapitre I rappelle les points essentiels de l'histoire
du bouddhisme et de son installation au Tibet, telles que les voient les
Tibétains eux-mêmes. Le chapitre II présente d'une manière très précise



172 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

les trois sortes de tulkus: tulkus de Bouddhas, de Bodhisattva, et
«réincarnations» de lamas. Le chapitre III retrace les origines du système
des tulkus, la manière dont il s'est organisé dans le Tibet traditionnel, son
évolution dans les conditions nouvelles créées par l'exil. Le chapitre IV
décrit le fonctionnement du système. Le chapitre V évoque brièvement la
valeur personnelle des tulkus, en général supérieure (même aux yeux de
témoins plutôt critiques tels que G. Tucci), et l'idée qu'ils se font d'eux-
mêmes. Le chapitre VI porte sur les perspectives de perpétuation du
système: il est possible qu'il s'intériorise en quelque sorte, qu'il perde ses

composantes politique, administrative et économique au profit de ses

aspects religieux et spirituels.
La lecture des entretiens est à la fois fatigante et attachante: fatigante

par la longueur, le caractère nécessairement répétitif, le débit souvent
haché ou elliptique; attachante par tout ce qu'ils nous livrent de la
personnalité des tulkus et par la richesse de l'information qu'ils contiennent.
Le lecteur voit véritablement se déployer sous yeux toutes ces personnalités,

parfois mélancoliques ou soucieuses, plus souvent gaies et sereines,
qui ont pour la plupart fait face avec une souplesse et un talent d'adaptation

inattendus à la situation fantastiquement nouvelle où l'exil les a
jetées. Des portraits photographiques très parlants complètent celui que
trace l'entretien.

Les appendices sont au nombre de six: index des noms de personnes
tibétains, index des noms de lieux tibétains (notamment des monastères),
index des termes techniques sanscrits et tibétains; index général avec
entrées en anglais, occasionnellement en français, auxquelles s'ajoutent des

noms propres en diverses langues; bibliographie; liste des cartes. Les
index sont très soignés, et indispensables à la lecture des entretiens. Ils
contiennent une masse de renseignements, biographiques et
géographiques notamment, qui épargneront à l'usager des recherches longues et
qui restent souvent infructueuses. On peut regretter qu'ils n'aient pas été

munis de titres courants: le lecteur pressé (ils le sont tous, hélas!) ne voit
pas toujours tout de suite dans quel index il se trouve. La bibliographie
n'est pas exempte de défauts mineurs. Par exemple, on y cherche vainement

le «Conze 1974» mentionné p. 19. Il s'agit probablement d'une des

nombreuses apparitions du Buddhism, its Essence and Development,
mais cet ouvrage figure dans la bibliographie comme «Conze 19776».

Dhargyey, abondamment cité dans l'introduction, y figure toujours sous
la rubrique «Dhargyey 1978»; mais, dans la bibliographie, on a
«Dhargyey 19783».



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 173

Le titre de l'ouvrage est anglais. L'avant-propos est rédigé en
allemand; l'introduction de même, avec un résumé anglais. Les entretiens ont
eu lieu en anglais, sauf un en allemand et un en français. La langue
européenne des appendices est l'anglais.

L'ouvrage de M. Bärlocher constitue à la fois un précieux recueil de
matériaux et une première mise au point sur une institution dont le
caractère insolite attira toujours les voyageurs et les amateurs d'exotisme,
mais qui a été peu étudiée scientifiquement jusqu'ici.

Jacques May

Barbara M. Boal, The Konds. Human Sacrifice and Religious Change.
Aris and Phillips Ltd., Warminster 1982,294 S., 23 Fotos, Zeichnungen,
Karten, Tabellen.

Die Autorin hat zehn Jahre - ich nehme an als Missionsmitarbeiterin
- im Kond-Land in Zentral-Orissa (Indien) gelebt. Sie hat Kui, die
drawidische Sprache der Kond-Region, gelernt und vor allem mündliche
Überlieferungen, Berichte von Ritualen und sonstigen sozio-kulturellen
Verhalten aufgezeichnet. Zurück in England hat Frau Boal die oft schwer
zugänglichen frühen Berichte über die Kond in Archiven und Bibliotheken

zusammengesucht und dabei auch ein erstaunliches Schulheft eines
Kond gefunden, der um 1910 in Kui-Sprache 26 Rituale beschrieben hat.
Es gelingt deshalb Frau Boal, die Kond-Kultur, insbesondere Ablauf und
Bedeutung der wichtigsten Zeremonien, in drei historische Phasen zu
beschreiben und so eine Entwicklung sichtbar zu machen: um 1840 mit den
frühesten englischen Berichten vor allem von dem sympathischen Hauptmann

Macpherson, der Zeit, da die Kond zum Entsetzen der Engländer
grausige Menschenopfer in grosser Zahl durchführen, dann um 1910 nach
dem Heft des Kond-Priesters, als die Kond ihre Meriah-Opfer (vor allem
gekaufte Mädchen) durch Wasserbüffel ersetzt haben und um 1960, der
Periode ihrer eigenen Feldforschung, als sehr viele Kond christlich geworden

sind.
Wir sind dankbar, dass Frau Boal mit diesem Buch so viel neues, von

ihr selbst aufgezeichnetes und so viel kaum beachtetes, historisches
Material zu den religiösen Gebräuchen der Kond vermittelt. Mit H. Nigge-
meyer's Monographie über die Kutia Kondh (1964) wird ihr Buch unsere
Hauptquelle zum Verständnis der Religiosität der Kond sein. Von ihren
Informanten bemerkt Frau Boal, dass sie eine «erstaunliche Klarheit im



174 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Durchdenken theologischer Probleme ihrer traditionellen Religion» zeigten

- eine Feststellung, die ihrerseits die Feldforschung von Frau Boal
gleichfalls auszeichnet!

Sollte dieses Buch eine zweite Auflage erhalten, so würde man sicher
begrüssen, wenn das Inhaltsverzeichnis erweitert würde. Es sind nur die
sieben, relativ wenig aussagenden Kapitelüberschriften gegeben. Das
macht es (trotz des guten Indexes) z.B. recht schwierig das Unterkapitel
«The significance ofthe Konds' bronze emblems» im V. Kapitel «The
church in the Kond hills» zu finden.

Eberhard Fischer

Ch[arles] Willemen, The Chinese Hevajratantra. The Scriptural Text of
the Ritual ofthe Great King ofthe Teaching, the adamantine one, with
great compassion and knowledge of the Void. Uitg. Peeters, Leuven,
1983, 208 p. (Rijksuniversiteit te Gent, Orientalia Gandensia, VIII.)

M. Willemen nous présente une traduction anglaise de la version
chinoise du Hevajra-tantra {Taishö Daizökyö, vol. XVIII, N°892,
p. 587-601, 3 ou 5 volumes [juan]).

On sait la difficulté d'étudier le bouddhisme chinois: les bouddhisants
de formation indologique ne sont pas toujours à l'aise dans la langue et
dans l'univers chinois; les sinologues qui s'intéressent au bouddhisme ne
sont pas légion.

On est donc heureux de saluer un ouvrage de haute tenue, qui rend
accessible la version chinoise d'un des textes majeurs du bouddhisme
tantrique. Les travaux de M. David Snellgrove ont déjà maîtrisé l'original
sanscrit et la version tibétaine; grâce au travail de M. Willemen, la version
chinoise sera à son tour d'un accès plus facile, et l'on pourra lire le

Hevajra-tantra dans les trois langues.
La traduction chinoise de ce texte est une de ces traductions tardives

des Song, qui n'ont pas bonne réputation : «les traductions de cette époque
sont en général de piètre aloi» (P. Demiéville, L'Inde Classique, § 2096).
M. Willemen estime que la version du Hevajra-tantra par Dharmapâla
ne mérite pas cette réputation (p. 29): «I am convinced that Dharmapâla
rendered the Indian original in a very tactful, deliberately abstruse way,
but remaining true to the actual proceedings of the Indian original. The
coherence of the Chinese «mistranslations» only proves Dharmapäla's



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 175

sound philological abilities and his remarkable talent for tactfulness. It
would be a mistake merely to discard the Chinese Hevajratantra as a faulty

translation. Dharmapâla delivered a translation which was morally
acceptable and in line with the Chinese esoteric texts, yet ambiguous enough
to leave room for the right interpretation.» Le Hevajra-tantra étant un
tantra erotique, il fallait en effet compter avec les tendances puritaines du
confucianisme en voie de triompher à l'époque.

La lecture parallèle des traductions de D. Snellgrove et de Ch. Willemen

constitue un exercice minutieux, mais instructif, et facilité par les

correspondances que M. Willemen relève avec soin dans les notes en bas
de page. On constante que le sanscrit est en effet moins porté à l'euphémisme,

mais aussi plus fleuri, plus redondant; la ligne de la traduction
faite sur le chinois est finalement plus nette et plus facile à suivre, pour
autant qu'on puisse «suivre» un tantra.

Le contenu est l'habituel délire systématisé des rituels tantriques. Mais
les rites sont clairement décrits. La traduction et l'excellente annotation
de M. Willemen sont pour beaucoup dans cette clarté.

L'introduction est divisée en six paragraphes: I. The Tantras. II. The
Tantras in China. III. The Indian and Tibetan Texts ofthe Hevajra Tantra.

IV. The Chinese Hevajratantra (T. XVIII 892). V. Dharmapâla, Fa-
hu (963-1058). VI. Consecration (Abhiseka). D'une belle densité, elle
contient une foule de renseignements sur le tantrisme en Chine. Le § I
définit avec une clarté nouvelle les diverses espèces et les divers classements

des tantra bouddhiques.
M. Willemen utilise au maximum les travaux japonais. Même dans le

système de Hepburn, il serait plus conforme à l'orthographie japonaise de
transcrire Toganoo au lieu de Toganô. A propos de la note 16, p. 13,
rappelons que l'édition du Tattva-samgraha par Horiuchi, d'un accès déplo-
rablement malaisé, vient heureusement d'être réimprimée en deux
volumes: Horiuchi Kanjin hencho Bonzökan taishö Shoe Kongöchökyö no
kenkyü, Bompon kötei hen / Sarva-Tathägata-Tattva-samgraham näma
Mahäyäna-sütram [ed. by Horiuchi Kanjin]. Köyasan, Köyasan Daigaku,
Mikkyö Bunka Kenkyüsho, 1983, 2 vol. Sauf erreur, le premier volume
regroupe les articles parus dans le Köyasan Daigaku Ronsô et dans le

Mikkyô Bunka; le second est la réimpression du volume paru en 1974,
déjà sous le titre de Shoe Kongöchökyö no kenkyü. Voir la note précitée;
et J.W. de Jong, Indo-Iranian Journal 19, 1977, p. 125-127.

Un glossaire chinois-sanscrit du vocabulaire et des transcriptions suit
la traduction, et nous apporte des renseignements intéressants; pour ne
citer qu'un exemple, il est utile à la compréhension exacte de bhävanä et



176 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

apparentés de noter que Dharmapâla les traduit par guanxiang
«contempler-imaginer», donc par un équivalent sémantiquement proche
de l'équivalent tibétain habituel sgom pa. M. Willemen rend le binôme
chinois par «visualize».

Une photocopie du texte chinois de l'édition de Taishö est annexée à

la fin du livre (p. 194-208).
Un travail net, concentré, dépouillé, solide, instructif, très bien informé,

dont il faut remercier l'auteur.

Jacques May

Wolfgang Schamoni, Kitamura Tökoku. Die Frühen Jahre. Münchener

Ostasiatische Studien, Band 31. Franz Steiner Verlag, Wiesbaden
1983, 229 S.

Trotz seiner kurzen Lebensspanne war Kitamura Tökoku (1868-1894)
ein wesentlicher Denker und Schriftsteller der Meiji Zeit. Als einer der
ersten setzte er sich für die Freiheit des Individuums ein, kämpfte gegen
jegliche Art von Gewalt und richtete seinen Blick auf das Innere des
Menschen. In seiner romantischen Dichtung suchte er nach neuen Ausdrucksformen

und übte als Begründer der Dichtergruppe Bungakukai einen
nachhaltigen Einfluss auf die Literatur seiner Zeit aus.

In westlichen Sprachen lagen bisher nur vereinzelte Artikel über
Tökoku vor, wobei die beiden längeren Abhandlungen von Francis Mathy
(Monumenta Nipponica 1963 und 1964) besonders hervorzuheben sind.
Um so erfreulicher ist es, dass Schamonis 1977 als Habilitationsschrift
abgeschlossene Arbeit nun allgemein zugänglich geworden ist.

Wie im Untertitel: Von der «Politik» zur «Literatur» angedeutet,
beschreibt der vorliegende Band den frühen Werdegang Tôkokus, seine
Loslösung von der anfänglichen Begeisterung für die Volksrechte-Bewegung,
die zunehmend kritische Haltung gegenüber materialistischen
Zeitströmungen, die neuen Impulse, die von der Bekehrung zum Christentum
ausgehen sowie sein erstes Vortasten ins Gebiet der Literatur.

Das Anfangskapitel gibt zunächst einen Überblick auf die Kindheit
vor dem Hintergrund der im Abstieg begriffenen Samurai-Klasse. Im
Zusammenhang mit Tôkokus frühen Kontakten zu radikalen Politikern
geht Schamoni auf die damalige Situation der Jiyutô ein und beschreibt
die Bauernunruhen von 1884.



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 177

Das zweite Kapitel behandelt vorerst die äusseren Umstände der
Trennung von seinen politischen Freunden. An Hand von Passagen aus
einem Reisebericht von Tökoku wird aufdie geistigen Hintergründe dieser

Loslösung, auf die aufkeimende Kritik an der Gewalt und seine
Verzweiflung über die sozialen Zustände hingewiesen. Im Zusammenhang
mit seinem Studium unter Tsubouchi Shöyo geht Schamoni ausführlich
auf die Thesen dieses bedeutenden Roman-Theoretikers ein.

Das dritte Kapitel beschreibt die Liebe zur fortschrittlichen, unabhängigen

Ishizaki Mina, die sich zum Christentum bekannte. Dieses Verhältnis

ist durch zahlreiche Zitate aus Briefen ausserordentlich gut dokumentiert.

Weiter wird dargestellt, wie Tôkokus Wende zum Christentum zu
neuem sozialem Engagement führte und sich motivierend aufsein
literarisches Schaffen auswirkte. Schamoni geht auf die verschiedenen
protestantischen Gruppierungen im damaligen Japan ein und analysiert die
Gründe, weshalb sich so viele junge Intellektuelle vom Christentum
begeistern Hessen.

Das vierte Kapitel behandelt Tôkokus erstes literarisches Werk, das

lange Gedicht Soshü no shi (Der Gefangene). Als Einleitung wird die
Entwicklung neuer Dichtformen während der Meiji Zeit beschrieben. Dabei
ist der Hinweis auf die stilistischen Einflüsse von Kirchenlieder- und
Bibelübersetzungen besonders bemerkenswert. Schamoni analysiert die für
ihre Zeit kühnen, experimentellen Stilmittel dieses Gedichts, zieht einen
Vergleich zu Byrons The Prisoner ofChillon und gibt eine genaue inhaltliche

Interpretation. Das Gedicht wird an Hand von Teilübersetzungen
und Zusammenfassungen vorgestellt.

Das Schlusskapitel befasst sich mit den frühen Artikeln Tôkokus, welche

vorwiegend in der damals einflussreichen Frauenzeitschrift Jogaku
Zasshi erschienen. Diese Tatsache führt zu einer umfassenden Darstellung

der damaligen Frauenrechtsbewegung. Die Artikel werden nach
verschiedenen Themenkreisen kategorisiert und jeweils in ein weites Bezugsnetz

gestellt. Interessant ist die Beschreibung der sozio-ökonomischen
Situation, die zu den zeitkritischen Artikeln Anlass gab. Als Hintergrund
zu den literaturkritischen Artikeln findet man eine ausführliche Abhandlung

zur literarischen Diskussion, wobei die wichtigen Richtungen mit
längeren Zitaten belegt sind. An Hand der Artikel über den Begriff des

«Dichters» zeigt Schamoni Tôkokus Kampf gegen eine oberflächliche,
kommerzialisierte Literatur, sein Streben nach Verinnerlichung und die
Suche nach einer höheren Wahrheit.

Besondere Beachtung verdient der Anhang, in dem wichtige Texte der
Jahre 1887-1890, namentlich Briefdokumente und Artikel, in vollständigen

Übersetzungen vorliegen.



178 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Bewusst beschränkt sich Schamoni in dieser Arbeit auf die Zeit bis
1890. Dies ist an sich zu bedauern, fällt doch das Hauptwerk Tôkokus in
seine vier letzten, nicht berücksichtigten Lebensjahre. Angesichts der
unglaublichen Fülle an einbezogenem Material und des bis in Einzelheiten
sehr sorgfältigen und genauen Vorgehens ist eine solche Begrenzung
jedoch gerechtfertigt. Klare Vorzüge dieser Arbeit sind ihr systematischer
Aufbau, die übersichtliche Gliederung sowie das Bemühen um sorgfältige,

objektive Quellen- und Textanalysen, die frei von vorgefassten
Meinungen und Thesen sind. Da der politische, soziale und kulturelle Kontext

so stark berücksichtigt wird, ist der vorliegende Band nicht nur
interessant in bezug auf Kitamura Tökoku, sondern trägt auch Wesentliches
bei zu einem besseren Verständnis der dynamischen achtziger Jahre der
Meiji Zeit.

Barbara Yamanaka-Hiller

The Changelings, A classical Japanese Court Tale (Torikaebaya
Monogatari). Translated, with an Introduction and Notes, by Rosette F. Willig,
Stanford University Press 1983.

Die erste englische Übersetzung des Torikaebaya Monogatari stammt
von der Hand einer Philologin, deren Name, Rosette F. Willig, bisher in
der Japanologie noch unbekannt war. Dennoch präsentiert sich das
246 Seiten lange Werk «The Changelings», sachkundig eingeleitet und
fachkundig kommentiert, als das Werk einer kompetenten Autorin, was
aber nicht überrascht, wenn man weiss, dass Willig zuvor über das
Torikaebaya Monogatari promoviert hat.

Dass Willig mit den Problemen des Torikaebaya Monogatari bestens

vertraut ist, macht sich in der Einleitung schon angenehm bemerkbar;
anstelle einer langatmigen Erläuterung des Hoflebens der Heian-Zeit, ohne
die kaum ein deutschsprachiger Verlag auszukommen vermeint, werden
alle relevanten Fragen, etwa die nach Entstehungszeit und Verfasserschaft,

kurz angeschnitten, wobei das Bemühen, eine eigene Stellungnahme

zu strittigen Problemen zu vermeiden, offenkundig ist. Dabei ist die
englische Sprache selbst sehr hilfreich; im Deutschen ist es nicht zu
umgehen, sich bei der Frage nach der Verfasserschaft des Torikaebaya
Monogatari für «Autor» oder «Autorin» zu entscheiden, und da mir die
Argumente für die Annahme, dass es sich um eine unbekannte Dame han-



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 179

delt, gewichtiger scheinen, werde ich fortan von einer «Autorin»
sprechen, während ich die Verfasserin der «Changelings» als «Übersetzerin»
bezeichne.

Dem Bemühen um Objektivität ist es wohl zuzuschreiben, dass Willig
in der Einleitung keine interpretatorische Bemerkung zur inhaltlichen
Bedeutung äussert, ja nicht einmal zu der strukturellen Komposition des

Monogatari Stellung nimmt, die in ihrer Perfektion selbst das gepriesene
Vorbild Genji Monogatari erreicht und zu einem guten Teil dazu
beigetragen hat, dass das Torikaebaya Monogatari heute allmählich wieder ins
Bewusstsein der Philologie rückt. So ist der gegen Ende der Einleitung
gebrauchte Ausdruck, das Werk sei «relatively simple in structure» nur
dann nicht irreführend, wenn man mit «structure» einzig die Anzahl der
Szenen und handelnden Personen bezeichnet. Eine echte Strukturanalyse
hingegen wäre beim Torikaebaya Monogatari sehr lohnend und auch
hilfreich bei der angeschnittenen Frage, ob es sich hierbei um ein komisches

oder tragisches Werk handelt.
Wenden wir uns dem Inhalt der Erzählung zu, die in Japan lange Zeit

in den Giftschränken der Philologie verschlossen ruhte und selbst heute
noch, allerdings vorwiegend bei Leuten, die es nicht gelesen haben, als
Synonym für Sodom und Gomorrha, sexuelle Verirrungen und, wohin
sich manch eifernder Kritiker versteigt, als Beleg für die älteste
Pornographie Japans gilt.

Wer es nun wagt, in diesen Abgrund von Obszönität zu sinken, wird
am Ende der Lektüre erleichtert oder enttäuscht, je nach Erwartungshaltung,

das Werk aus der Hand legen, denn er hat eine lebendig geschilderte,
rührende Geschichte zweier Halbgeschwister gelesen, die durch eine
unglückselige karmatische Fügung zum Rollentausch gezwungen wurden:
der Knabe tritt als Hofdame auf, wird Gespielin und nach erwachendem
Geschlechtstrieb auch Geliebter der Kronprinzessin, während seine
Schwester als junger Hofadliger und kinderloser Ehemann Karriere am
Kaiserhof macht. Aussenstehende ahnen nichts von dem Trug, und alles
hätte glimpflich ausgehen können, wäre da nicht der lüsterne Sohn des
Prinzen Shikibukyö, ein Saishö no Chüjö, der die Gattin des falschen
Chünagon vergewaltigt und schwängert und schliesslich auch des Chüna-
gon wahres Geschlecht entdeckt und ihn wider dessen Willen zu seiner
Geliebten macht.

Die falsche Identität kann nun nicht länger aufrecht erhalten bleiben,
und eine Schwangerschaft zwingt das Mädchen, seine Männertracht
abzulegen und fern von der Hauptstadt, verborgen in Uji, in Hofdamentracht

ihr Kind zur Welt zu bringen. Ihre «Schwester», besorgt über das



180 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

plötzliche Verschwinden des Chünagon, kehrt nun auch zur männlichen
Identität zurück und macht sich als Mann auf die Suche. Nach dem
Wiedersehen tauschen die Geschwister ihre Rollen, so dass der Chünagon ein
echter Mann, die Gespielin der Kronprinzessin eine echte Frau ist, während

derjenige, der das Geheimnis der Geschwister aufzudecken begonnen

hatte, der lüsterne Saishö, nun den Durchblick verliert, seine Geliebte
vermisst und überdies zu seiner Verwunderung feststellen muss, dass der
Chünagon nunmehr tatsächlich ein Mann ist. Zum Happy End steigt der
Chünagon zum Kanpaku (Regenten) auf, während seine Schwester
Kaiserin wird.

Eine Inhaltsangabe mag den Eindruck vermitteln, dass es sich um eine
Groteske handeln dürfte, was jedoch überhaupt nicht der Fall ist. Das
Bemühen der Autorin, diesen Eindruck zu vermeiden, ist offensichtlich.
Nicht allein die ungemein anmutige, sensible Sprache und das erstaunlich
starke Eingehen auf die Psyche der Handelnden, sondern auch ein hohes
Mass an innerer Stimmigkeit, Logik und Wahrscheinlichkeit des so
unwahrscheinlichen Geschehens, worauf Willig in der Einleitung zu Recht
hinweist, machen die Lektüre des anschaulichen und nuancenreichen
Monogatari zu einem Vergnügen. Zugleich weiss die Autorin aber auch,
in einem augenzwinkernden Einverständnis mit dem Leser, eine ironische
Distanz zu der Handlung zu wahren, etwa wenn der Bösewicht Saishö den
nunmehr zum echten Mann gewordenen Chünagon noch immer für seine

einstige Geliebte hält - nur wir, Autorin und Leser, sind eingeweiht und
amüsieren uns gemeinsam über den dummen Saishö!

Wie auch beim Genji Monogatari tragen auch in diesem Werk fast alle
Protagonisten keine eigenen Namen, sondern werden nach ihrer Stellung
bei Hofe bezeichnet. Diese aber wechselt infolge Beförderung so häufig,
dass man leicht verwirrt zu werden droht, zumal auch noch das Problem
der falschen Identität der beiden Geschwister hinzukommt, die dann in
der Mitte des Werkes ihre Rollen tauschen. Man darfalso daraufgespannt
sein, wie sich die Übersetzerin aus der Affäre zieht und ob es ihr gelingt,
den Akteuren des Werkes unverwechselbare Bezeichnungen zu geben.

Leider scheint mir die von Willig gewählte Lösung sehr ungeschickt.
Obwohl unüblich, würde man die Methode, einfach eine der wechselnden
Dienstbezeichnungen als 'Namen' zu verwenden, akzeptieren, wenn
dadurch der erstrebte Zweck, «the interest of providing one name for each

person» (Anm. 1, S. 13), tatsächlich erreicht würde. Dies jedoch ist
ausgerechnet bei den zwei Hauptfiguren nicht der Fall, denn es wird nicht die
Person, sondern die Maske bezeichnet, so dass etwa der 'Name' «Chünagon»

zuerst das Mädchen, nach der Umkehr jedoch ihren Bruder bezeich-



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 181

net, wodurch das Verwirrspiel im Torikaebaya Monogatari dem Leser
nicht sehr viel klarer wird. Überdies sind Titel nun einmal keine Namen,
so dass sich Unlogisches wie «Chünagon was called Tayü» oder
Tautologien wie «Chünagon was promoted and made Acting Middle
Counsellor» in grosser Fülle nicht vermeiden lassen. Es klingt etwa so, wie
wenn man auf deutsch sagen würde: «Es war einmal ein Mann, der hiess
Präsident. Präsident wurde zum Vorsitzenden befördert.»

Es werden bei Willig demnach die Hauptfiguren wie folgt benannt:
Der Vater der Geschwister heisst «Sadaijin», sein älterer Bruder «Udai-
jin», der Sohn des Prinzen Shikibukyö heisst «Saishö», und die beiden
Geschwister werden nach ihren Rollen entweder «Chünagon» (männliche

Rolle) oder «Naishi no Kami» (weibliche Rolle) genannt.
Die einzige Figur, die auch im Original eine konstante Bezeichnung

trägt, ist die vierte Tochter des Udaijin, mit der der weibliche Chünagon
vermählt wird. Aber ausgerechnet bei dieser scheinbar so problemlosen
Figur unterläuft der Übersetzerin ein grober Lapsus, indem sie diese Dame

als «Yon no Kimi» bezeichnet. Man möchte ihr das unterlassene
Recherchieren nachsehen, wenn diese «Yon no Kimi» nicht eine so überaus
prominente Hauptfigur wäre, die das gesamte Werk hindurch im Mittelpunkt

der Handlung steht. Auch lag sicher der Lesung «Yon no Kimi»
E <7) 31 die Überlegung zugrunde, dass der Gleichlaut der Schriftzeichen

«vier» und «Tod» eine Lesung «Shi no Kimi» tabuisiert haben
könnte, was jedoch nicht der Fall war. Sowohl die Shi no Kimi des Genji
Monogatari (Tochter eines Udaijin, verheiratet mit dem Sohn eines
Sadaijin, Tö no Chüjö), die der entsprechenden Figur des Torikaebaya
Monogatari als Vorbild gedient haben dürfte, als auch die Shi no Kimi, vierte
Tochter von Yügiri und Kumoi no Kari, oder auch die beiden im Makura
no Söshi genannten Shi no Kimi - alle werden «Shi» no Kimi gelesen, was
sich zwangsläufig schon aus der Tatsache ergibt, dass die Lesung «Yon»
weite Verbreitung erst in der Edo-Zeit erfuhr, und zwar vorwiegend im
Zusammenhang mit Shögi- und Go-Spiel.

Wird durch die 'Namensgebung' das von der Autorin angestrebte
augenzwinkernde Einverständnis mit dem jederzeit das Geschehen voll
durchschauenden Leser behindert, so besteht die Gefahr, dass er durch eine

bedauernswert unglückliche Handhabung der Pronomina vollends den
Durchblick verliert. Die englische wie die deutsche Sprache erlässt es dem
Übersetzer, anders als im Japanischen, nicht, sich bei der Bezeichnung
von Personen auf ein «er» oder «sie» festzulegen. Niemand wird es der
Übersetzerin verübeln, dass sie anfangs, da die Geschwister in vertauschten

Rollen auftreten, den Chünagon, obgleich in dessen Gewändern ein



182 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Mädchen steckt, als «er» bezeichnet und entsprechend die männliche
Naishi no Kami als «sie». Der Leser ist in den Rollentausch eingeweiht.
Dann aber kehren beide Protagonisten um und nehmen ihre ursprüngliche

Natur an - vollkommen schleierhaft bleibt, was die Übersetzerin dazu
bewogen haben mag, an der alten Benennung festzuhalten und etwa die
echte, herrliche Dame, die sich aus dem früheren Chünagon entpuppt hat,
beharrlich als «Chünagon» und «he» zu titulieren, obwohl nichts gegen
ein «lady Chünagon» und «she» sprechen könnte.

Es schmerzt geradezu, als Folge dieser Methode schauderhafte Brok-
ken wie «as the last month of his pregnancy drew near» oder «his
delivery» schlucken zu müssen, und schlimmer noch, der Leser, der von der
Übersetzerin sicher durch die Wirrnisse des Spiels mit den wechselnden
Identitäten geleitet werden sollte, wird in die Irre geführt: «Though he
looked like a woman now, his heart - the heart of a man - was resolute.»
(S. 126) Man kann diesen Satz nicht anders auffassen, als dass hier ein
Mann mit mannhaftem Herzen wie eine Frau aussieht, und doch ist das

Gegenteil der Fall! Die Autorin möchte hier zeigen, wie die Dame
Chünagon sich trotz ihres weiblichen Äusseren von der Zeit ihres Auftretens
als Mann her ihren entschlossenen Sinn bewahrt hat.

Auch ein anderer Satz gerät durch das irreführende «he» den
Intentionen der Autorin zuwider. Ein vorsichtiger Versuch, das Original zu
verdeutschen, mag zeigen, wie nach der Umwandlung des Chünagon zur
Frau gerade die lieblichen, weiblichen Eigenschaften betont werden sollten:

«Sie war davon überzeugt, dass dies ihre wahre Natur sein musste, und ihr sanftes,
frauenhaftes Verhalten erinnerte nicht an den Mann, der sie einstmals gewesen war.»

Wieviel geht in der englischen Version einzig durch das «he» verloren

«He realized that he had to be like this, and his gentle, feminine manner did not suggest

the man he once was.» (S. 122)

Vollends absurd wird die Situation, als sich in Uji die Geschwister
nach ihrer vollendeten Umwandlung erstmals treffen und sich in einer
schönen Mondscheinszene gegenseitig bewundern, hier die perfekte
Schönheit der nunmehr echten Frau, da der würdevolle echte Hofadlige,
endlich ist der längst herbeigesehnte Zustand erreicht; aber Willig bringt
es fertig, die Dame mit «he» und den Mann mit «she» zu bezeichnen -
torikaebaya, möchte man da ausrufen, ach, könnt' ich sie doch vertauschen!

Wenn sich ein Leser da sagt, dass das Torikaebaya Monogatari seinen
Ruf als Groteske zu Recht verdient, ist er nicht einmal zu tadeln, denn



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 18 3

er kann nicht ahnen, dass der Grund für den Ärger in den Mängeln der
Übersetzung zu suchen ist. Bis zur Umwandlung der Identität der
Geschwister liest sich die englische Version mit dem Vergnügen, das eine
flotte Fahrt auf freier Strecke bereiten mag, aber die langen 43 Seiten der
viel zu spät vertauschten Pronomina sind eine steinige Holperstrecke, an
die aber auch später noch so manches Schlagloch erinnert:

«Saishö wanted some opportunity to speak with Chünagon and learn her feelings.
With this thought alone in mind, his eyes remained fixed on her. But Chünagon
understood what Saishö must be thinking, and he saw to it that Saishö should have no
chance to stop and speak ...» (S. 174)

Man mag es nicht glauben, aber ob «she», ob «he», in dieser ungekürzt

wiedergegebenen Satzfolge bezeichnen beide Pronomina die gleiche
Person, den (echten) Chünagon. Who's who? Eine elegantere Lösung
musste sich doch finden lassen?

Lobenswert ist die sprachliche Leichtigkeit, mit der es der Übersetzerin

spielend gelingt, die japanischen Satzungetüme der Originalsprache in
flüssige, kurze und prägnante Sätze zu zerlegen, bei denen grosser
Einfallsreichtum und Wortschatz der häufig stereotypen Wortwahl des

Monogatari abhelfen. Diese sprachlichen Vorzüge können aber nicht verbergen,

dass die Übersetzung insgesamt, abgesehen von einer Anzahl von
falschen Interpretationen und Widersprüchen, die jedoch das Werk als Ganzes

nur unwesentlich beeinträchtigen, an einem Mangel an Sensibilität
krankt, wodurch viele der feinen Nuancen, sachten Andeutungen, winzigen

Ironien, die dem Torikaebaya Monogatari zu eigen sind, verloren
gehen. Dass eine gleichwohl grammatikalisch korrekte Übersetzung manches

pianissimo oder fortissimo in einem einheitlichen pianoforte verloren

gehen lassen kann, mag das nachstehende Beispiel verdeutlichen. Es

wird die Dame Chünagon beschrieben, die sich als einstiger Mann auch
als Frau offener beträgt als die üblichen, überaus schüchternen Hofdamen.

Wörtlich verdeutscht lautet die Passage:

«Bei Anlässen, die zum Weinen waren, weinte sie sehr, und wenn es lustig war und
Unsinn getrieben wurde, lachte sie herzlich.»

Zum Vergleich die englische Version:
«When he Chünagon) had to weep he would, and when something amusing was
said he would smile.» (S. 139)

Auch optisch wird der Eindruck der wenig nuancierten Übersetzung
dadurch verstärkt, dass selbst bei einem Wechsel der Szene oder einem
zeitlichen Sprung im Text kein markanter Absatz diesen Wechsel
markiert.



184 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Der gewichtigste Fehler in der Übersetzung führt dazu, dass der Leser
um einen Geschlechtsverkehr betrogen wird, aber es spricht für die dezente

Ausdrucksweise der Autorin und gegen die Theorien von der
'Pornographie', wenn selbst die Übersetzerin eine sexuelle Beziehung übersieht!
Es wird hier geschildert, wie der nunmehr echte Chünagon bei seinem
Besuch in Yoshino im Hause eines befreundeten Prinzen des Nachts dessen
Töchter aufsucht, wie zuvor auch bereits der falsche, weibliche Chünagon
es getan hatte. Naturgemäss ahnten die Prinzessinnen nicht, «... dass dieser

ein anderer war als früher, und da sie sich so zutraulich verhielten wie
früher und an nichts Böses dachten, empfanden sie seine unfassbare,
unerwartete Zudringlichkeit als so schrecklich, als träumten sie ...»

Bei der englischen Version wurde die Übersetzerin womöglich ein Opfer

ihrer eigenen Methode, den Chünagon noch immer als Naishi no Kami

und «she» zu bezeichnen, so dass sie den Abschnitt falsch auffasste:

«The Princesses therefore did not think there was anything different, and as a result
of their familiarity with the Chünagon they were not at all wary. Naishi no Kami was
bewildered at their amazing and unexpected intimacy, and felt as though she was
dreaming.» (S. 157f.)

Auch die meisten der im Text auffallenden Widersprüche sind nicht
dem Original, sondern der Übersetzung zuzuschreiben, etwa wenn der
Saishö, um Shi (Yon) no Kimi aufzusuchen, «left for just one night»
(S. 123), es jedoch kurz daraufheisst, «he remained with Yon no Kimiyör
five or six days». Oder, dass dieser Saishö, nachdem er den Chünagon
eindeutig als Mann identifizieren konnte (aufgrund seiner Bartstoppeln), ihn
dennoch so anspricht, als sei er mit dem vorigen, weiblichen Chünagon
identisch, den der Saishö zu seiner Geliebten gemacht hatte:

«Having been abandoned by you ...» und «... you've never inquired about your
innocent child.» (S. 224)

Störend machen sich in der Übersetzung auch Anachronismen
bemerkbar wie das neuzeitliche Brieföffnen («Udaijin ripped it open»,
S. 94), so als ob der Brief in einem Klebeumschlag steckte. Erinnern wir
uns nur daran, wie wertvoll das kunstvoll handgeschöpfte und eingefärbte
Papier war! Das Makura no Söshi verdankt seine Entstehung der Tatsache,

dass Sei Shônagon mit Schreibpapier beschenkt wurde, ein höfisch
wertvolles Geschenk wie Seidenstoff! So waren Briefe gefaltet oder gerollt,
mit einem Faltumschlag oder einem Band verschlossen, ein «Aufschlitzen»

kam nicht in Frage.
Auch die Bezeichnung «kimono» (S. 216) für die Gewandung der

Heian-Zeit, obwohl formal korrekt, da «kimono» alle Arten japanischer



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 18 5

Kleidung benennt, wird beim normalen Leser eine falsche Vorstellung
hervorrufen.

Die Übertragung der Gedichte ist wiederum formal und sprachlich als
sehr gelungen zu bezeichnen, da Willig dankenswerterweise auf die
Imitation des japanischen Versmasses sowie auf Reim und andere poetische
Formen verzichtet. Der von ihr gewählte Weg, lyrische Prosa in
andeutungsweise rhythmische Sprache zu fassen, ist vollkommen gelungen, und
was sie an Doppelsinn im Wortlaut nicht wiedergeben konnte, wird in
Fussnoten erläutert.

Obgleich sie jedoch eine Fülle von Wortspielen und literarischen
Anspielungen herausfindet, geht bisweilen etwas viel Wesentlicheres, nämlich

die Pointe, verloren. So dringt in einer Szene der lüsterne Saishö in
die Gemächer der (männlichen) Naishi no Kami ein, aber diese lässt sich
natürlich nicht aufsein Liebeswerben ein, sondern vertröstet ihn mit einer
Anspielung auf das Gedicht «Shiga no ura» auf später. Wie könnte sich
der Leser an der Ironie dieser Szene erbauen, wenn er wüsste, dass das
Gedicht «Shiga no ura» etwa so viel besagt wie «Sankt Nimmerleinstag»,
belachen, wie frech diese «Dame» den Saishö, dessen Geistesgaben «üblichen

Hofleuten weit überlegen» sein sollen, ins Bockshorn jagt. Keine
Frage, dass die Autorin auch andeuten wollte, dass diese Naishi no Kami,
die einen um Liebe werbenden bedeutenden Hofadligen so brillant los
wird, in Wirklichkeit ein Mann ist, so gescheit, dass er später zum Kan-
paku aufsteigen kann.

Bei Shi (Yon) no Kimi war der Saishö erfolgreicher, als er zu ihr
eindrang, obwohl sie die Gattin des (weiblichen) Chünagon war. Weshalb er
aber nach der Vergewaltigung in seinem Gedicht den Unterweltfluss Mi-
tsusegawa erwähnt, geht aus der Anmerkung der Übersetzerin nicht hervor,

und auch nicht in der Szene, als der Kaiser zum ersten Male mit der
(echten) Naishi no Kami schläft und wiederum in einem Gedicht den Mi-
tsusegawa erwähnt. Der Sinn wird erst dann klar, wenn man die Pointe
mitliefert: es hiess damals, dass nach dem Tode eine Frau von demjenigen
über die Furt des Unterweltflusses geleitet wird, der ihr erster Liebhaber
war. Der Saishö drückt durch diese Andeutung seine Verwunderung aus,
da er Shi (Yon) no Kimi, obgleich verheiratet, noch jungfräulich fand:

«At Mitsuse River, Wer wird Euch am Mitsuse-Flusse
Who will guide me across? (S. 44f.) Wohl über die Furt geleiten?

Das «me» muss hier, um einen Sinn zu machen, durch ein «you»
berichtigt werden.



186 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Umgekehrt deutet der Kaiser auf die gleiche Weise seine Enttäuschung

darüber an, dass die Naishi no Kami offensichtlich vor ihm bereits
einen Liebhaber hatte, denn er kann ja nicht wissen, dass sie zuvor als
falscher Chünagon aufgetreten und Geliebte des Saishö geworden ist:

«Whether we shall meet Ob wir am Mitsuse-Flusse
At Mitsuse River crossing, Uns einstmals treffen werden,
That I do not know.» (S. 197f.) Das ist recht ungewiss.

Trotz seiner nicht geringfügigen Mängel ist das Werk «The Changelings»

geeignet, sich ein weitgehend zutreffendes Bild vom Torikaebaya
Monogatari zu machen und, vor allem, sich über die überzogene Kritik
zu wundern, deren Opfer das Werk bis in die Neuzeit wurde. Und der Leser

kann auch anhand der englischen Version leicht feststellen, welche
Fülle von «tugendhafter Liebe» wie Geschwisterliebe, Elternliebe,
Mutterliebe den Gegenpol zu Sex und Erotik bildet, und daraus die Schlüsse
ziehen, die uns «The Changelings» nicht mitliefern, wenn er ergründen
möchte, ob das Torikaebaya Monogatari ein literarisches Kunstwerk ist
oder nur eine konfuse Groteske.

Michael Stein


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

