
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 38 (1984)

Heft: 2

Artikel: Sur le Parrthnumna en logique bouddhique

Autor: Tillemans, Tom J.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA
EN LOGIQUE BOUDDHIQUE*

Tom J.F. Tillemans, Université de Lausanne

Une question qui se pose souvent chez les indianistes et chez les
philosophes qui s'intéressent à l'indianisme est de savoir si, et jusqu'à quel
point, les structures de la logique indienne sont compatibles ou incompatibles

avec celles de la logique classique ou aristotélicienne. Bien entendu,
ainsi posée, la question reste trop générale pour susciter des réponses
précises, et si l'on veut éviter que la discussion ne devienne embrouillée et
confuse, comme elle l'est trop souvent sur ce problème, il est nécessaire
de dégager et d'analyser des structures bien spécifiques dans un système
ou darsana particulier. Notre sujet sera donc relativement modeste: une
réponse à la question, «Qu'est-ce qu'une inférence-pour-autrui
(parärthänumäna) en logique bouddhique?»

Tout d'abord, nous distinguerons dans les textes sur la logique
bouddhique deux versions bien différentes du parärthänumäna. Ensuite, nous
expliquerons les critères de validité en jeu dans une telle inference: la
meilleure manière d'aborder ce problème sera d'analyser les définitions
des trois caractères (rüpa) d'une raison valable (hetu). Enfin, ces résultats
acquis, nous essayerons de réfuter certains contresens qui se produisent
fréquemment au sujet du parärthänumäna, le plus important étant l'opinion

que cette «inference» est essentiellement une forme deductive peu
différente d'un syllogisme aristotélicien.

* Cet article sera suivi dans un proche avenir d'une traduction anglaise et d'une nouvelle
édition des textes sanscrit et tibétain des vingt-sept premières kärikä du
Pramänavärttika IV (parärthänumäna), que je prépare actuellement avec l'aide du
professeur Shöryü Katsura et de ses élèves à l'Université de Hiroshima. Je tiens à

exprimer ici ma vive reconnaissance envers Monsieur Jacques May, professeur à
l'Université de Lausanne, qui m'a beaucoup aidé dans la préparation du présent travail. J'ai
également une dette considérable à l'égard de mon ami lausannois Yves Ramseier

pour ses nobles efforts de m'instruire dans les subtilités de la langue française, et aussi
à l'égard des gouvernements suisse et japonais, qui m'ont accordé des bourses d'études
sans lesquelles il m'aurait été difficile de poursuivre mes recherches sur le
Pramänavärttika.



74 TOM J.F. TILLEMANS

A. Les deux versions de l'inférence-pour-autrui

Depuis Dignâga (480-540), la logique bouddhique parle de deux sortes
d'inférence (anumäna): inférence-pour-soi (svärthänumäna) et inférence-
pour-autrui (parärthänumäna). Les Naiyâyika postérieurs à Dignâga
employaient aussi ces deux termes, expliquant le dernier comme un
raisonnement à cinq membres dont l'exemple classique que nous voyons
dans des textes tels que le Nyäyabhäsya est le suivant ' :

Thèse (pratijhä): Le son est impermanent.
Raison2 (hetu): Parce qu'il a la propriété d'être créé3.

Exemple (udäharana):\Jn objet, tel qu'un pot etc., qui a la propriété
d'être créé, est impermanent.
Application (upanaya): Or, le son a la propriété d'être créé.
Conclusion (nigamana): Donc, le son est impermanent parce qu'il a
la propriété d'être créé.

En revanche, en ce qui concerne les bouddhistes, il y a au moins deux
versions différentes de l'inférence-pour-autrui, l'une dérivant du
Nyäyamukha de Dignâga et du Nyäyapravesa de Sahkarasvâmin, et l'autre

étant la forme que l'on trouve dans le Pramänasamuccaya et la
Pramänasamuccayavrtti de Dignâga, le Pramänavärttika, le Nyâyabindu
et le Vädanyäya de Dharmakïrti, ainsi que dans la plupart des traités de

logique postérieurs à Dharmakïrti, qu'ils soient d'origine indienne ou
tibétaine. Voici les deux versions:
(1) Version du Nyäyamukha-Nyäyapravesa (ci-après NM-NP)4:

Nyäyabhäsya ad Nyäyasütra 1.1.39, p. 57, 10-13: anityah sabda iti pratijhä /utpat-
tidharmakatvâd iti hetuh/ utpattidharmakam sthalyâdi dravyam anityam ity
udäharanam /tathâ cotpattidharmakah sabda ity upanayah /tasmdd utpattidharma-
katväd anityah sabda iti nigamanam /. Selon Stcherbatsky (1932) vol. I, pp. 290-292,
les termes svärthänumäna et parärthänumäna n'apparaissent pas chez les Naiyâyika
avant Dignâga, mais il y avait déjà une base pour cette distinction dans le Nyäyasütra.
Car Gautama avait distingué entre l'inférence (anumäna) - un des instruments-critères

(pramäna) - et le raisonnement à cinq membres - un des seize topiques du
discours (padärtha).
La clarté du propos exige que l'on rende parfois hetu par l'expression quelque peu
pléonastique de «raison logique».
«Créé» (upallidharmaka; krtaka), pour un Naiyâyika ainsi que pour un bouddhiste,
veut dire «produit par des causes et conditions».
Voir NP 2.4 dans Tachikawa (1971). Daye (1977), (1977a), et (1979b) appelle (c) et
(d) «the exemplification» (drstänta) et cela peut aussi se justifier. NP 2, par exemple,
dit: tatra paksâdivacanâni sädhanam /paksahetudrstäntavacanair hi präsnikänäm
apratîto 'rthah pratipädyata iti/. («Les expressions de la thèse etc. constituent les in-



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 75

(a) Thèse (paksa): Le son est impermanent (sabdo nityah).
(b) Raison (hetu): Parce qu'il est créé (krtakatvät).
(c) Qualification positive des cas semblables (sapaksänugama): Ce

qui est créé est constaté être impermanent, comme une cruche etc.
(yat krtakam tad anityam drstam yathä ghatädih).

(d) Qualification négative (vyatireka) des cas dissemblables: Ce qui
est permanent est constaté ne pas être créé, comme l'espace (yan
nityam tad akrtakam drstam yathäkäsam).

Selon le Nyäyapravesa, sont nécessaires «lorsqu'on veut présenter une
preuve pour convaincre autrui» (parapratyäyanakäle sâdhanam): (a), (b),
et l'un ou l'autre de (c) ou de (d)5. Remarquons au passage que cette
formulation est probablement ce qui se rapproche le plus de la notion de

parärthänumäna dans tout le Nyäyapravesa et le Nyäyamukha6.
(2) Version du Pramänasamuccaya-Pramänavärttika-Nyäyabindu-

Vädanyäya(PS-FVy:
(a) Inclusion (vyäpti): Ce qui est créé est impermanent, comme une

cruche (yat krtakam tad anityam yathâ ghatah).
(b) Le fait que la raison est une propriété du sujet (paksadharmatva):

Or, le son est créé (tathâ ca krtakah sabdah).
Ou:

(a) Inclusion (vyäpti): Ce qui est permanent n'est pas créé, comme
l'espace (yan nityam tad akrtakam yathäkäsam).

(b) Le fait que la raison est une propriété du sujet (paksadharmatva):
Mais le son est créé (sabdas tu krtakah).

La première forme est appelée sädharmyavat («semblable à la
propriété à prouver») et exprime l'«inclusion positive» (anvayavyäpti), alors

que la seconde est vaidharmyavat («dissemblable de la propriété à prou-

struments de preuve. Car, au moyen des expressions de la thèse, de la raison et de
l'exemple, une proposition qui n'était pas encore démontrée pour les interlocuteurs, sera
démontrée.») Cf. NM T. XXXII 1628 i la7-8: zong-deng duo-yan shuo nengli zhe,

you zongyinyu duo-yan bianshuo tuo weiliao yi gu.
5 NP 2.4 etäny eva trayo 'vayavâ ity ucyante/.
6 Voir Tachikawa 1971 p. 130, n. 1. Dans la discussion de l'inférence (anumäna) dans

le NP, le terme le plus proche de svârtha est ätmapratyäyanärtha.
1 Cf. par exemple, NB III, 8. PV IV kärikä 22 (cf. n. 50) intervertit l'ordre de (a) et (b),

mais le VN nous fait savoir que l'ordre est facultatif: aträpi na kascit kramaniyamah;
istärthasiddher ubhayaträvisesät/VN p. 8, 3-5. («Ici il n'y a aucune nécessité à l'ordre

[des membres], parce qu'il n'y a pas de différence entre les deux [ordres] pour
établir la proposition désirée.»)



76 TOM J. F. TILLEMANS

ver») et exprime l'«inclusion négative» (vyatirekavyäpti)8. Nous
expliquerons par la suite ces deux sortes d'inclusion. Mais, pour le moment,
précisons simplement que Dharmakïrti dit clairement, dans la kärikä 28
du Pramänavärttika I, qu'il n'est nécessaire de présenter qu'une seule des

deux formes.
Chose assez singulière, la version NM-NP a reçu une attention

considérable de la part des auteurs occidentaux, bien que ce soit la version PS-
PV qui ait joué le rôle le plus important dans l'histoire de la logique
bouddhique9. Cette dernière fut utilisée par Dharmakïrti et d'autres
grands logiciens indiens, tels que Sàntaraksita, Kamalasîla, Ratnakïrti,
sans parler des Tibétains comme rGyal tshab rje, mKhas grub rje, ICan
skya roi pa'i rdo rje et d'autres10. La version NM-NP, semble-t-il, fut la forme

préférée en Chine, mais cela pour la simple raison que les œuvres
principales de Dignâga (tel le Pramänasamuccaya) et celles de
Dharmakïrti ne furent jamais traduites en chinois. Quoi qu'il en soit, en Inde

8 Cf. NBIII, 5. Les Naiyâyika reconnaissent aussi les deux formes sâdharmyavat / vai-
dharmyavat. Voir NS 1.1.34-35 et le NBh ad NS 1.1.34-35, p. 53.

9 Tachikawa (1971) surestime, nous semble-t-il, l'importance de la forme NM-NP,
écrivant à la p. 113: «There are two kinds of Indian syllogisms - five-membered and
three-membered.» Ensuite il nous donne un exemple du style NM-NP comme
représentant du «syllogisme» bouddhique. En fait, non seulement il y eut une forme à deux
membres (c.-à-d. l'inférence-pour-autrui PS-PV), mais il semble que certaines écoles
admirent une forme à dix membres. Vätsyäyana dans le NBh ad NS 1.1.32 mentionne
que «certains logiciens» (eke naiyäyikah) ajoutent cinq membres supplémentaires au
raisonnement traditionnel à cinq membres, à savoir: jijhäsä («le désir de savoir»),
samsaya («le doute»), sakyaprâpti («la possibilité d'une solution»), prayojana
(«l'utilité» ou «le but») et samsayavyudäsa («la résolution du doute»). Cf. NBh p. 51,
3-4. A remarquer aussi que Prajfiäkaragupta, dans son commentaire à PV IV k. 19

(PVBh p. 488,17), nous donne une liste des cinq membres supplémentaires qui diffère
de celle que donne Vätsyäyana: samsaya, jijhäsä, prakarana («l'occasion du débat»),
tadavabodha («la compréhension de l'interlocuteur») et icchä («la position»). Enfin,
signalons que certains logiciens Jaina utilisèrent une forme à dix membres qui semble
être encore différente de celles du NBh et du PVBh! Cf. Potter (1977) pp. 179-80.

10 Cf. par exemple, la Ksanabhangasiddhi de Ratnakïrti, I, 64, 4-11 et la
Tattvasamgrahapahjikä de Kamalasîla, 198, 10-12 citées dans Mimaki (1976)
pp. 262-263. Pour un exemple tibétain, voir la paraphrase que donne rGyal tshab rje
du Madhayamakälamkära k. 1 dans rNam bsad shih po rgyan p. 13 a. Les Tibétains
emploient souvent le terme sgrub hag («énoncé de preuve») au lieu de gzan don rjes
dpag, l'équivalent tibétain à parärthänumäna: en effet, ces deux termes sont utilisés
indifféremment dans des textes tels que rNam 'grel thar lam gsal byed (TLSBy), le

commentaire élaboré de rGyal tshab rje sur le Pramänavärttika. Phur bu lcog byams
pa rgya mtsho, dans son bLo rigs p. 9 b, dit que gzan don rjes dpag et sgrub hag sont
coextensifs (don gcig): tout ce qui est l'un est l'autre et vice versa.



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 77

et au Tibet, ce fut la version PS-PV qui eut de l'influence: par conséquent,
nous nous occuperons principalement de cette forme. Mais d'abord,
puisque l'inférence-pour-autrui PS-PV est censée «expliciter»
(prakäsana) «la raison valable» (hetu Unga), ou «la raison qui possède
les trois caractères» (trirüpahetu= trirüpalihga)u, une explication de la
notion de validité en logique bouddhique est indispensable. Les résultats
de cette analyse nous seront utiles lorsque nous retournerons à notre sujet
principal.

B. Le trirupahetu et la validité

Dans la logique bouddhique, la structure d'argumentation la plus utilisée
et la plus simple est «p est s parce que h», où p représente le sujet
(dharmin; paksa), s est la propriété à prouver (sädhyadharma), et h est la
raison (hetuf2. Quant aux trois caractères, nous pourrions les considérer
comme des règles de second ordre, des règles métalogiques qui garantissent

que h établit (SIDH) que p est s13.

11 Voir la partie C. Certains indologues, comme S. Katsura, pensent que chez Dignâga
les termes hetu et Unga ne sont pas tout à fait identiques. Quant à nous, nous avons
bravement suivi l'exemple de Dharmakïrti, et de tous ses commentateurs, qui ne font
aucune différence entre ces deux termes. Cf. Katsura (1983) n. 1.

12 Le terme paksa a trois acceptions principales dans la logique bouddhique: (a) le sujet
(dharmin); (b) la proposition à prouver ou la thèse; (c) la propriété à prouver
(sädhyadharma). Pour (a) et (b), voir PVSV ad PV I (svärthänumäna) k. 1, où
Dharmakïrti précise que le vrai paksa est la proposition à prouver, mais qu'on applique
à une partie (i.e. le sujet) le mot désignant l'ensemble (samudäya, i.e. la proposition):
pakso dharmi /avayave samudäyopacärät /. Cf. aussi NM T. XXXII1628 i lb8—10.

Quant à (c), c'est l'emploi du paksa dans sapaksa, comme l'explique Phur bu lcog
byams pa rgya mtsho, rTags rigs, p. 21 (dans l'éd. de S. Onoda): de sgrub kyi mthun
phyogs zes pa 'i phyogs... Plus exactement, selon Phur bu lcog, le mot phyogs

paksa) dans mthun phyogs sapaksa) a des sens quelque peu différents dans
l'expression «présence ou absence dans les sapaksa de la preuve de P» (de sgrub kyi
mthun phyogs la yod med ces pa'i phyogs) et dans l'expression «les sapaksa de la

preuve de P» (de sgrub kyi mthun phyogs zes pa 'i phyogs): dans le premier cas, il ne
s'agit que du sädhyadharma, alors que dans le deuxième, phyogs renvoie à toute chose

qui est qualifiée par le sädhyadharma. L'emploi (c) du mot paksa est aussi mentionné
dans le NM op. cit. lb 10: huo you zong sheng wei quan yu fa. «Il y a aussi des cas où
le mot paksa est utilisé pour exprimer seulement le dharma [i.e. la propriété à
prouver].» Mentionnons également l'étude de Staal (1973) sur la notion du paksa dans la
logique indienne.

13 Voir Daye (1979 b).



78 TOM J. F. TILLEMANS

Examinons les détails de plus près. Dans la littérature occidentale sur
la logique bouddhique, la formulation des trois caractères est le plus
souvent basée sur un passage du Nyäyabindu de Dharmakïrti14. Nous pourrions

résumer cette formulation habituelle de la manière suivante:
(a) Le paksadharmatva: le fait que h qualifie bel et bien (eva) p.
(b) Vanvayavyäpti: h implique s, ou, dans la terminologie bouddhique,

h est présent seulement (eva) dans les cas semblables (sapaksa). (Ici
«semblable à s» veut dire «qui a la propriété 5».)

(c) La vyatirekavyäpti: non-s implique non-h. Autrement dit, h est
entièrement (eva) absent dans les cas dissemblables (vipaksa).
Il y a cependant un aspect des trois caractères qui se trouve dans ce

passage du Nyäyabindu, mais sur lequel les auteurs occidentaux n'insistent
guère15: nous pensons au mot niscita («assuré; décidé; certain») qui se

trouve à la fin des définitions que donne le Nyäyabindu, et qui introduit
ce que l'on peut appeler l'«élément cognitif» dans la notion de validité
en logique bouddhique. Traduisons donc Nyäyabindu II, 5-7 avec le mot
niscita:

Les trois caractères de la raison sont: présence réelle dans l'inferen-
dum, présence dans les cas semblables seulement, et absence complète

dans les cas dissemblables, [tout cela] étant certain.
Maintenant, regardons brièvement d'autres textes de Dharmakïrti et

Dignâga. Dans la kärikä 15 du Pramänavärttika I (svurthänumäna-
pariceheda), ainsi que dans la svavrtti, Dharmakïrti explique d'une façon
claire que le mot «certitude» (niscaya), et la locution «reconnu
(prasiddha) par les deux» sont présents dans la formulation des définitions
que donne Dignâga, et doivent être présents dans toute élaboration
adéquate des trois caractères16. Or, cela dit, si nous lisons le

Pramänasamuccaya, il est vrai que nous ne trouverons nulle part le mot

14 NB II, 5: trairûpyam punar lihgasyânumeye sattvam eva sapaksaiva sattvam asa-
pakse cäsattvam eva niscitam.

15 Staal (1960) p. 634 et Chi (1969) p. 30, par exemple, ne citent que anumeye sattvam
eva sapaksaiva sattvam asapakse cäsattvam eva.

16 PV I (Svärthänumänapariccheda) k. 15:
hetos trisv api rûpesu niscayas tena varnitah/
asiddhaviparltärthavyabhicärivipaksatah//.
(«Pour écarter des raisons non-établies, contradictoires et déviantes, il [c.-à.-d.
Dignâga] a proposé le mot «certitude» dans [les définitions] des trois caractères de la raison

aussi.»)



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 79

«certitude» dans les passages où Dignâga décrit les trois caractères17.
«Reconnu par les deux», par contre, s'y trouve18. Dharmakïrti, dans le

Pramänavärttika, avance des arguments pour montrer que niscaya est au
moins implicite dans les formulations de son maître, et dans le

Pramänaviniscaya, il cite le texte en question de Dignâga, et le change,
apparemment de propos délibéré, pour que le mot «certain» (niscita; nés

pa) y figure19.
Mais laissons de côté ce problème difficile de l'exactitude historique

de Dharmakïrti vis-à-vis de son maître Dignâga, qui nécessiterait tout un
autre article; suivons provisoirement le point de vue de Dharmakïrti. Une
des fonctions du mot «certitude» est alors d'éliminer la théorie -
vraisemblablement celle d'ïsvarasena, le disciple direct de Dignâga - selon
laquelle une simple non-observation (adarsanamätra) de la raison dans les

cas dissemblables suffirait pour établir la vyatirekavyäpti. Dharmakïrti
exige la certitude que la raison ne s'y trouve pas: certitude fondée sur
l'existence d'une relation (pratibandha sambandha) entre h et s, et
non pas sur la simple non-observation du contre-exemple20.

17 PS II 5cd, P. 130 ce4b2-3 : rjes dpag bya dah de mtshuhs la / yod dah med la med
pa'o/. Cf. le Nyäyavärttika d'Uddyotakara 136,6 et Steinkellner (1973) p. 31:

anumeye 'tha tattulye sadbhävo nästitäsati. («[La raison] existe dans Yinferendum et
dans ce qui est similaire à la [propriété à prouver] et n'existe pas dans ce qui n'est pas
[similaire].») Ici anumeya= dharmin. Cf. PVin II, éd. Steinkellner p. 30, 3-4.

18 PS III11, P. 130 ce7a3-4 : ghis ka la yah rab grub pa /sgrub par byedpa 'am sun 'byin
yin /. PVSVT p. 57, 21 dit asiddhas tu dvayor api sädhanam, qui devrait être plutôt
prasiddhas tu etc. Cf. PVSVT p. 58, prasiddhas tu dvayor ity äcäryagrantham idänim
vyäcaste.

19 Pour les arguments de Dharmakïrti, voir PV I, k. 15 et k. 16-38 (vyäpticintä). Dans
PVin II éd. Steinkellner p. 30 (P. 130 ce266bl), nous voyons que PS II, 5cd devient:
rjes dpag bya dah de mtshuhs la yod dah med la med par hes pa / (hes pa niscita).
Pour une discussion stimulante de la question du mot niscita (hes pa brjod pa) chez

Dignâga et le problème de l'interprétation de PS II, 5cd et PS III, 11, voir NGSD
pp. 56a-58b: 'o na slob dponphyogs glahgis tshulgsum soso'i mtshan hid 'chadpa'i
tshig zur du hes brjod mdzad pa 'i gzun de gah ie na E. Steinkellner traite de ce

problème aussi dans und article intitulé «Remarks on Niscitagrahana», à paraître
dans une Festschrift Tucci.

20 Cf. PV I, k. 14:

yasyâdarsanamâtrena vyatirekah pradarsyate /
tasya samsayahetutväc chesavat tad udâhrtam //

(«Lorsque l'inclusion négative (vyatireka) d'une [raison] est démontrée par la simple

non-perception [de la raison dans les cas dissemblables], alors cette [raison] est

appelée «avec reste» (sesavat) parce qu'elle est une cause de doute.») Le PVSV ad
k. 14 (éd. Gnoli) dit: sa tasya vyatireko na niscita iti vipakse vrttir asahkyate / vya-



80 TOM J. F. TILLEMANS

L'autre fonction du mot «certitude» se joint à l'exigence du
Pramänasamuccaya et du Nyäyamukha que les trois caractères soient
«reconnus par les deux» parties dans le débat21. Non seulement il faut que
ces caractères soient objectivement établis, mais les deux participants au
débat doivent aussi les reconnaître comme tels: si l'un ou l'autre des deux
est dans le doute, ou ne peut pas accepter un des caractères sans risquer
une contradiction avec ses propres vues philosophiques, la raison
deviendra fallacieuse (hetväbhäsa). Le commentaire tibétain sur «certitude»
(hes pa) et «reconnu par les deux» (ghis ka la rab tu grub pa) combine
bien ces deux thèmes, disant que «les parties concernées, au moyen d'un
instrument-critère (tshad ma pramäna), s'assurent que les trois caractères

sont satisfaits» de sgrub kyi rtags tshul son ba 7 rgol bas... tshad
mas hes pa)22.

tirekasiddhyadarsanamätrasya* samsayahetutvät/ na sarvänupalabdhir gamikä/
tasmäd ekanivrttyä 'nyanivrttim icchatä tayoh kascit svabhävapratibandho 'py
estavyah/anyathä 'gamako hetuh syät/. («Supposons que l'inclusion négative de la

[raison] ne soit pas certaine. Donc, on peut douter que [la raison] soit présente dans
les cas dissemblables, parce que l'emploi de la simple non-perception comme preuve
de l'inclusion négative est une cause de doute. Toute non-perception n'est pas
probante. Donc, si on veut nier l'autre [c.-à.-d. la raison] par la négation de l'un [c.-à.-d.
la propriété à prouver], il faut chercher une relation de nature entre les deux. Autrement,

la raison ne serait pas probante.»)
* Ici, j'ai suivi PVSVT. Gnoli: vyatirekasädhanasyädarsanamätrasya.

21 Voir PS III 10, P. 130 ce7a3:
ghi ga la grub chos kyi * ni /
tha shad bya phyir ghi ga dah /
gcig la Idog dan the tshom dah /
gii ma grub la mi 'dod do/
* PSVb P. 130 cel27b6-7 donne kyis.

(«Il faut appliquer le terme fpaksajdharma à ce qui est établi pour les deux. Donc,
si une ou les deux [parties] nient [la raison], ou si [celle-ci] est en doute, ou si sa base

[c.-à-d. le sujet] n'est pas établie, alors elle n'est pas admise [à être un paksadharma]. »)

(Pour la faute a"äsrayäsiddha, «une raison dont la base n'est pas établie», voir Tille-
mans (1982).) Jinendrabuddhi, PST P- 139 rel78a3, utilise le terme «certitude» (hes

pa) dans ce contexte: ghis la grub pas zes pa rgol ba dah phyir rgol ba dag la phyogs
kyi chos nid du hes par gyurpa gah yin pa des tha shad yin no /. Enfin le NM op. cit.
Ibi 1-12 reflète cette idée du PS III, mais ajoute que les mêmes considérations
s'appliquent aussi aux deux autres caractères: cizhong zongfa wei qu lilun ji dilunzhe
jueding tong xu, yu-tongpin-zhong you-feiyou-deng yifu rushi. («Or, nous pouvons
choisir comme paksadharma seulement ce que l'interlocuteur et l'adversaire
reconnaissent, tous les deux, avec certitude. C'est pareil pour [les deux autres caractères],
présence et absence dans les cas semblables, etc.»)

22 Se ra Chos kyi rgyal mtshan NGSD p. 73b5-74al.



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 81

Il y a donc une dimension objective et une dimension cognitive dans
la notion bouddhique d'une raison valable, (a) Pour justifier l'assertion

que p est s, la raison h doit en réalité satisfaire à trois conditions, à savoir:
h qualifie p; tout ce qui est h est aussi s; aucun non-s n'est h. (b) Les deux
parties doivent savoir et reconnaître que la raison h satisfait à ces trois
conditions. Ici, évidemment, nous trouvons une divergence radicale par
rapport à l'approche usuelle de la notion de validité dans la logique
occidentale, où cette notion n'est déterminée que par des considérations
formelles, soit la «forme logique» de l'argument, qui est indépendante de

tout facteur subjectif, et même du contenu23.
Maintenant, étant donné que h possède les trois caractères, l'acte mental

qui constate que p est s parce que h, est appelé une «inférence-pour-
soi» (svärthänumäna)2*. C'est ce jugement (jhâna) qui est le but visé par
toute argumentation bouddhique. Il est un instrument-critère (pramäna),
mais diffère de l'autre instrument-critère, la perception directe
(pratyaksa), puisqu'il comprend son objet au moyen d'une image
(buddhyäkära) et en s'appuyant sur un trirüpahetu. Nous pourrions donc
décrire la même notion bouddhique de validité d'une autre manière, en
disant qu'une raison valable est celle qui peut faire naître une conviction
justifiée - une inférence-pour-soi - chez les deux parties dans le débat. Et
ainsi, nous verrons peut-être mieux les racines de la logique bouddhique
dans la tradition rhétorique du vada («débat»), où le but est un changement

d'opinion chez l'adversaire, et non pas la construction d'un simple
argument qui n'est que formellement valable. Comme le disent le

Nyäyamukha et la Nyayabindutïkâ, une raison ne peut pas engendrer une

23 Un argument est valable dans la logique occidentale si la conclusion peut être dérivée
des prémisses par simple application des règles d'inférence telles que modus ponens,
modus tollens, etc. Le contenu sémantique ne joue aucun rôle, et ainsi, les énoncés de

l'argument peuvent être remplacés par des variables. Je tiens à préciser que lorsque
je parle des «raisons valables» dans la logique bouddhique, j'utilise le terme «validité»
dans un sens neutre, et non pas dans le sens technique de la logique moderne. Notre
langage ordinaire admet certainement plusieurs sens pour ce terme - « la validité d'une
question», «la validité de mon passeport», etc., etc. Donc, le conseil de D. Daye
(1979b) p. 558, «stop using the term», me paraît trop sévère. Le mot yah dag dans
les locutions tibétaines rtags yah dag ou gtan tshigs yah dag («raison valable») signifie
littéralement «vrai», «réel», ou même «parfait», «pur», ce qui n'est pas trop loin d'un
emploi non-technique du concept de validité. Pour ce qui concerne les mots sanscrits,
hetu et Unga, et le chinois yin, bien que cette même notion de validité ne soit pas
explicitement exprimée, elle peut y être sous-entendue.

24 Cf. NB II, 1-3: anumänam dvidhä, svärtham parärtham ca, tatra svärtham trirüpäl
lihgäd yad anumeye jhänam tad anumänam.



82 TOM J.F. TILLEMANS

conviction ou une certitude d'une façon mécanique, comme par exemple
la production de la pousse à partir de la graine: ce n'est qu'au moment
où il y a une compréhension de la validité de la raison qu'une telle
conviction peut se produire25. L'inclusion de niscita/niscaya dans les définitions

des trois caractères peut donc tout aussi bien s'expliquer par les buts
essentiellement pratiques auxquels la logique bouddhique est destinée.
Ces buts sont radicalement différents de ceux d'une logique formelle ou
mathématique, où toute référence à la cognition sera condamnée comme
un psychologisme qui empêche que la logique soit traitée comme un calcul

ou une théorie axiomatique.
Nous verrons plus loin que c'est la même notion bouddhique de la

validité, comportant une exigence de certitude, qui s'applique aussi dans le
cas de l'inférence-pour-autrui et qui rend impossible toute tentative de
faire d'une inférence-pour-autrui une sorte de «syllogisme bouddhique».

C. La version PS-PV de l'inférence-pour-autrui

Ces explications préliminaires acquises, abordons maintenant l'inférence-
pour-autrui PS-PV. Nous essayerons en même temps de dissiper deux
contresens répandus à ce sujet, à savoir: (1) l'idée que la différence entre
les deux sortes d'inférence est essentiellement, ou même seulement, une
distinction entre un constat privé et la communication publique de ce

constat; (2) l'opinion de Stcherbatsky et d'autres que l'inférence-pour-autrui
bouddhique peut être fidèlement traduite dans la terminologie de la

syllogistique aristotélicienne.

(1) Constat privé /communication publique.

Dans la Pramänasamuccayavrtti, Dignâga caractérise l'inférence-pour-
autrui de la façon suivante26:

25 Voir NM op. cit. Ibl2-14, trad. Tucci (1930) p. 13. Voir aussi NBT ad NB II, 5

pp. 91-92, où Dharmottara mentionne que le modèle graine/pousse ne peut pas être
appliqué.

26 yathâ svasmims trirüpäl Ungalo Ulìgini jhänam utpannam tathâ paratra
lihgijhänotpipädayisayä trirüpalihgäkhyänam parärtham anumänam,
Reconstruction sanscrite du texte du PSV III cité à la page 125 de l'édition du Muni Jam-
bûvijayajï du Nayacakra de Mallavâdin. PSVa P. 130 ce42b8-43al:yï ltar ran la tshul
gsum pa 7 rtags las rtags can gyi ses pa skyes pa de bzin du gzan la rtags can gyi ses

pa bskyed par 'dod nas tshul gsum pa 'i rtags brjod pa ni gzan gyi don gyi rjes su dpag
paste PSVa=PSVb.



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 83

Si l'on veut éveiller chez autrui une compréhension du «porteur de
la raison logique»27 analogue à celle qui venait du trirüpalihga pour
soi-même: [dans ce cas,] on énonce [explicitement] le trirüpalihga, et
l'on a une inférence-pour-autrui.

Cette explication, qui se trouve aussi dans le Pramänaviniscaya de

Dharmakïrti28, pourrait nous faire penser que la différence principale
entre l'inférence-pour-soi et l'inférence-pour-autrui réside dans l'opposition

entre un constat privé et une communication publique. Stcherbatsky,
nous semble-t-il, posait le problème de cette manière, et Tachikawa, dans

une longue note de sa traduction du Nyäyapravesa, s'exprime dans ce
sens29. Et de fait, comme le montre le passage de la Pramänasa-
muccayavrtti, une inférence-pour-soi est un jugement, un acte mental,
alors qu'une inférence-pour-autrui n'est qu'expression verbale. Mais
l'erreur surgit quand on pense que ce passage et d'autres semblables montrent

que l'inférence-pour-autrui exprime verbalement le même jugement
que l'on a lors de l'inférence-pour-soi.

Dans le Pramänasamuccaya III, nous trouvons de l'inférence-pour-
autrui la définition suivante, qui reçoit un commentaire élaboré dans le
Pramänavärttika IV30:

L'inférence-pour-autrui est ce qui explicite l'objet que l'on a constaté
soi-même (parärthänumänam tu svadrstärthaprakäsanam).

Voici donc un point crucial concernant le parärthänumäna:
Dharmakïrti, dans le Pramänaviniscaya, ainsi que les commentateurs du
Pramänavärttika (et du Viniscaya), précisent que le mot artha («objet»),
dans cette définition, ne désigne pas la proposition à prouver (sâdhya), ou
la thèse (paksa om pratijhä), mais seulement le trirüpahetu31. En fait, c'est

27 C'est-à-dire: de la proposition à prouver, lihgin rtags can, litt, «ce qui a la raison».
28 PVin III, P. 130 ce285a7-8.
29 Voir Stcherbatsky (1932), réimp. (1962) vol. I p. 283: «Since the syllogism is nothing

but the expression of an inference in propositions ...» Pour Tachikawa, voir (1971)
p. 130 n. 1.

30 On trouve la définition sanscrite dans PVV p. 363, 8-9 et PVBh p. 467, 5. Quant au
tibétain, la leçon de PS III 1, P. 130 ce6b4 est ran gis mthoh don gsal byed yin /.
Toutefois, PVBh P. 132 thel45a3 et des manuels tibétains tels que TLSBy donnent
ran gis mthoh don rab gsal byed, une leçon qui est évidemment préférable. La
définition que donne le NB de l'inférence-pour-autrui est simplement: trirüpalihgäkhyänam

parärthänumänam (NB III, 1 («Une inférence-pour-autrui est un énoncé
d'une raison qui possède les trois caractères.»)

31 PVin III P. ce237b5-6;D.189b5-6: tshul gsum pa'i rtags1 ston par byedpa2 gzan gyi
don gyi rjes su dpagpa yin pa 'iphyir/don gyis na3 phyogs kyi tshig ni sgrub par byed
pa ma yin no zes biadpar* rigi par bya'o/. Pour la ponctuation de ce passage, j'ai



84 TOM J. F. TILLEMANS

une particularité frappante de la version PS-PV qu'aucune thèse, proposition

à prouver, ou conclusion (nigamana) ne figure comme membre
d'une inférence-pour-autrui. Bien entendu, nous développerons tous ces

points plus en détail, mais pour le moment, ce qui nous concerne ici, c'est
l'asymétrie importante entre les connaissances provenant des deux sortes
d'inférences. Dans le cas d'une inférence-pour-soi, on constate la vérité de

la thèse ou de la proposition à prouver, alors qu'au moyen d'une
inférence-pour-autrui, on ne constate que le fait que la raison possède les trois
caractères nécessaires pour établir cette thèse. Autrement dit, la deuxième
connaissance mentionnée est une condition préalable pour la première.

Dharmakïrti lui-même avait insisté sur cette asymétrie dans le
deuxième chapitre du Pramänaviniscaya (svärthänumäna), face à l'objection
que les deux sortes d'inférences ne sont pas suffisamment différentes pour
mériter des traitements séparés. Vu que les passages concernés du
Viniscaya ont déjà été traduits en allemand par E. Steinkellner32, nous ne
les retraduirons pas en français; nous préférons traduire ici un passage
court et succinct du commentateur tibétain, rGyal tshab rje, qui résume
bien la pensée de Dharmakïrti33.

suivi l'édition de sDe dge. 1. P. rtag. 2. D. bstan par byed pa. 3. P. nas. 4. P. bsad pa.
5. P. rigs. Traduction: «Vu que l'inférence-pour-autrui est ce qui énonce le

trirüpalihga, il faut savoir que [le mot] artha indique que l'expression de la thèse

(paksavacana) n'est pas un instrument de preuve (sädhana).» Cf. aussi PVV ad PV
IV k. 15 p. 368 (éd. Shastri), 18-19: svadrstärthaprakäsanasabdena tri-
rüpalihgavacanam islam, na paksavacanam apïti vaktavyam /.

32 PVin II (éd. Steinkellner) p. 22 : khyad par med pa 'iphyir sgra logs sig tu mi brjod do

ze na / ma yin te / jug pa tha dad pa 'i phyir ro // don ni rtags can go bar byed pa
yin la/ de'i rtags ni sgras yin no// Traduction allemande de Steinkellner (1979)
pp. 22-23 :

(Einwand:) «Weil sich [die beiden Arten von Schlussfolgerung] nicht unterscheiden,

wird die verbale Form (sgra, *sabda) [der Schlussfolgerung] nicht getrennt [von
ihrer Erkenntnisform] angegeben.» (Antwort:) Nein, denn der Vorgang (vyäpära) [in
den beiden Arten von Schlussfolgerung] ist verschieden: Während der Gegenstand
[des vorliegenden Kapitels, nämlich die Schlussfolgerung für sich selbst] das Angezeigte

(*lihgin) erkennen lässt, (wird) [bei der Schlussfolgerung für einen anderen] das
Anzeichen (*lihga) für dieses (Angezeigte) durch die verbale Form (sgra, *sabda)
(erkannt).

33 TLSBy vol. II, p. 232 : ran don le'u 'i bstan bya 'i gtso bo tshul gsum pa 'i rtags yin la /
de blo yul du son ba 'i dhos kyi 'bras bu rtags can bsgrub bya go bar byed pa yin la /
gzan don le 'u 'i gtan la dbab bya 'i gtso bo sgrub hag yin la /de blo yul du son ba 7 dhos

kyi 'bras bu ni tshul gsum la go ba bskyed par byed pa yin no /.



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 85

Le sujet principal enseigné dans le Svärthänumänapariccheda, c'est
le trirüpalihga. Et l'effet direct qui provient du fait de prendre celui-ci
[c.-à.-d. la raison] comme objet de la pensée est de faire comprendre
la proposition à prouver: celle qui est le «porteur de la raison
logique». Le sujet principal à comprendre dans le

Parärthänumäna-pariccheda est l'énoncé de la preuve (sgrub nag=
gzan don rjes dpag=parärthänumäna). Et l'effet direct qui provient
du fait de prendre celui-ci comme objet de la pensée est de faire
comprendre les trois caractères.

En somme, c'est là la différence importante entre les deux types d'infé-
rence.

Quant aux opinions de M. Tachikawa, signalons tout de même qu'il
s'occupait essentiellement de la version NM-NP, où l'énoncé d'une thèse
fait partie intégrante de l'inférence-pour-autrui. (Voir l'exemple d'une
inférence-pour-autrui NM-NP cité précédemment, p. 75.) Il est donc peut-
être correct de dire que l'inférence-pour-autrui NM-NP est une communication

publique d'un constat privé; mais pour le PS-PV, non seulement
il y a la différence public / privé, mais, chose plus importante, les constats
respectifs diffèrent eux aussi.

Pour conclure notre discussion des deux sortes d'inférence, celle pour
soi et celle pour autrui, il est nécessaire de rappeler le contexte où elles
trouvent leurs propres places, et sans lequel elles perdent toute raison
d'être: le débat dialectique entre un interlocuteur (vädin) et son adversaire
(prativädin). Regardons brièvement donc comment se déroule un débat.
Il commence par des conséquences nécessaires (prasahga), soit une
reductio ad absurdum de la position adverse, et culmine dans une infé-
rence-pour-soi chez l'adversaire. L'inférence-pour-autrui, en tant
qu'«expliciteur» du trirüpahetu, sert à rappeler à l'adversaire les trois
caractères de la raison, ceux-ci ayant déjà été démontrés auparavant34. Ce

34 Notons que le simple acte d'énoncer une inférence-pour-autrui ne constitue aucune¬
ment une preuve de la vyäpti ou du paksadharmatva: prouver la vyäpti, par exemple,
est normalement une démarche difficile, comportant l'établissement de la relation
(pratibandha), ainsi que d'autres étapes secondaires.

Une condition nécessaire pour vyäpti est l'existence d'un bädhakapramäna ou
sädhyaviparyaye bädhakapramäna. Voir VNVV p. 8, 32-33: bâdhakam pra-
mänam/ yena sädhyaviparyaye vartamäno hetur bädhyate, tasya kathanam yat tad
vyäptisädhanam ity arthah /. (« 'bâdhakam pramänam ' veut dire ce qui réfute que la
raison existe quand le sâdhya [i.e. la propriété à prouver] est nié; son énoncé est un
moyen d'établir l'inclusion.») Ici sädhya sädhyadharma. L'existence d'un bädhakapramäna

veut dire que si non-5, alors non-/i - un tel instrument-critère justifie donc
la vyatirekavyäpti.



86 TOM J. F. TILLEMANS

rappel ouvrira la voie à la connaissance qui constate la thèse en question.
Comme l'explique le commentateur du Pramänavärttika, Prajnâkara-
gupta35:

Si on se souvient du trirüpalihga, une inference [-pour-soi] se produira
inévitablement.

Nous pouvons donc représenter d'une façon schématique les phases
principales d'un débat bouddhique, montrant ainsi clairement la
différence de fonction des deux sortes d'inférences:

Reductio ad absurdum de la position adverse au moyen des

conséquences (prasahga) -» preuves des trois caractères -> énoncé du
trirüpahetu, c.-à.-d. inférence-pour-autrui -» souvenir du
trirüpahetu —» inférence-pour-soi (chez l'adversaire).

Enfin, mentionnons que dans les textes de l'école tibétaine dGe lugs
pa, cette phase que nous avons appelée «souvenir du trirüpahetu» est
désignée par un terme technique: rtags 'dzin sems, «constatation de la
raison», ou plus littéralement, «connaissance qui saisit la raison»36. Et voilà
donc exactement la fonction d'une inférence-pour-autrui: produire ce

rtags 'dzin sems, cause directe (dhos rgyu) d'une inférence-pour-soi37.

Enfin, mentionnons que rGyal tshab rje, dans TLSBy vol. I p. 37, parle de trois
instrument-critères (pramäna tshad ma) préalables à toute preuve de l'inclusion positive

(anvayavyäpti= rjes khyab):
(a) un instrument-critère qui assure la nature de la raison en question (rtags kyi

mtshan gii hes pa'i tshad ma);
(b) un instrument-critère qui assure que la propriété à prouver et celle à nier sont

directement contradictoires (bsgrub bya 7 chos dah dgag bya 7 chos dhos 'gai yin par
hes pa'i tshad ma);

(c) un instrument-critère qui nie la possibilité que la raison et la propriété à nier
aient une base commune (i.e. une chose qui est qualifiée par les deux) (rtags dah dgag
bya 7 chos la gii mthun 'gog pa 7 tshad ma). Il semble que (c) est peu différent du
bädhakapramäna. mais qu'(a) et (b) sont des exigences supplémentaires. Voir aussi
NGSD p. 53a.

35 PVBh p. 467, 19: trirüpalihgasmarane niyamenänumodayah.
36 Voir, par exemple, Phur bu lcogbyams pa rgya mtsho, bLo rigs, p. 9b: iarla rtag 'dzin

sems bsâd pala (dans le chapitre sur l'inférence (rjes dpag)).
37 Tson kha pa, dans son sDe bdun la jugpa 7 sgo don gher yid kyi mun sel, nous donne

la définition suivante du rtags 'dzin sems: rtags 'dzin pa 7 sems ni de sgrub kyi rjes
dpag gi her len du gyur pa 7 de sgrub kyi tshul gsum gah ruh hes pa 7 blo. Pp. 24-25
de l'édition de Sarnath; p. 509 du vol. tsha du gSuh bum. Traduction: «La
'constatation de la raison' consiste en une connaissance qui s'assure d'un des trois caractères
[de la raison] dans la preuve de [la proposition] P, [connaissance] qui est la cause de
base [i.e. la substance] (her len= upädäna) de l'inférence [-pour-soi] dans cette
preuve.»



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 87

(2) L'inapplicabilité du modèle syllogistique.

Stcherbatsky, dans son prestigieux Buddhist Logic, s'est efforcé de

comparer et de contraster en détail les «syllogismes» bouddhiques et aristotéliciens,

en termes de figures, induction, déduction etc., ce qui n'est pas
sans intérêt, et témoigne certainement de la grande érudition du savant
russe. Mais une telle entreprise, nous semble-t-il, est nécessairement
vouée à l'échec, vu les différences fondamentales qui séparent une
inférence-pour-autrui et un syllogisme aristotélicien. Premièrement, la validité

d'un syllogisme ne dépend que de sa forme logique, tandis que la
cognition, comme nous l'avons vu, joue un rôle majeur dans la validité selon
la logique bouddhique. Deuxièmement, un syllogisme, quelle que soit notre

manière de l'analyser, doit avoir une conclusion, alors que c'est un
point logico-philosophique fondamental de la version PS-PV que
l'expression de la thèse (paksavacana) ne figure pas dans l'énoncé d'une
inférence-pour-autrui38. Le résultat auquel nous arriverons, c'est que
l'inférence-pour-autrui n'est même pas une forme deductive, sans parler d'un
syllogisme, mais remplit plutôt une fonction d'exposition: elle montre la
raison qui possède les trois caractères, et ainsi elle fait naître le rtags 'dzin
sems, l'étape préalable à une inférence-pour-soi. Examinons ces points un
par un.

Sâkyamati, l'auteur de la Pramanavarttikatîkâ, explique que le terme
svadrsta («que l'on a constaté soi-même») figurant dans la définition de

l'inférence-pour-autrui, signifie que le trirüpahetu est assuré (rnam par
hes pa), ou constaté au moyen d'un instrument-critère (tshad mas khoh
du chudpa), par les deux parties du débat39. Cette interprétation, qui est

soutenue par les autres commentaires, nous montre que l'expression
svadrsta sert à introduire la dimension cognitive de la validité dont nous

38 Stcherbatsky, nous semble-t-il, minimise l'importance de ce point, traduisant NB III
34, dvayor apy anayoh prayogayor nävasyam paksanirdesah, de la façon suivante:
«When either of these two methods is applied, it is not always necessary explicitly to
mention the thesis or the conclusion» (vol. II p. 149). Le mot «always» est certainement

de trop car, pour un anglophone, «it is not always necessary that...» impliquerait

«it is sometimes necessary that ...». Et en fait, il n'est jamais même permis
d'inclure l'expression de la thèse dans une inférence-pour-autrui! Cf. aussi vol. I

p. 301. Pour Stcherbatsky, l'inférence-pour-autrui est à la fois une induction de la
vyäpti à partir de l'exemple, et une déduction de la conclusion à partir du
paksadharmatva («la prémisse mineure»).

39 PVT P. 131 ne310a7: bdag nid kyis ies bya ba ni rgol* ba gah gis bsgrub pa dgod
pa 'o / mthoh ba ni rnam par hes pa ste tshad mas khoh du chud pa 'o /. *PVT: gol
ba.



88 TOM J.F. TILLEMANS

avons parlé précédemment40. (En effet, le choix des termes de Sâkyamati
tend à corroborer notre analyse du terme niscaya / niscita (-hes pa).)

Certes, le but principal de Dharmakïrti et de Dignâga, dans leurs
chapitres sur l'inférence-pour-autrui, n'était guère la réfutation du critère
strictement formel de la validité: il nous semble qu'ils ignoraient une telle
conception. Ils voulaient plutôt réfuter l'idée que la simple acceptation
(abhyupagama) de la raison par l'adversaire suffirait pour que l'inférence-
pour-autrui soit valable. Dans les premiers vers du Pramänavärttika IV,
par exemple, Dharmakïrti s'efforce de réfuter l'emploi par le Sâmkhya du
terme «inférence-pour-autrui». Cette doctrine l'interprétait d'une façon
trop littérale comme une inference qui n'est acceptée que par l'adversaire,
et qui de ce fait est valable seulement en vertu des opinions d'autrui41. En
effet, le problème pour Dharmakïrti était d'éviter que la validité ne
dépende exclusivement de facteurs subjectifs et arbitraires, et que le côté
objectif que doivent comporter les trois caractères de la raison ne soit
négligé. Donc, sva garantit que ce n'est pas simplement l'adversaire qui
accepte la raison, et drsta exige une certitude en accord avec la réalité, un
pramäna.

Si Dharmakïrti et Dignâga essayaient plutôt de réfuter un subjecti-
visme extrême, il est néanmoins vrai que leur conception de la validité,
et surtout leur insistance sur svadrsta, excluraient définitivement le critère
formel aussi. Voici l'argument. D'emblée, signalons qu'une traduction
syllogistique d'une inférence-pour-autrui valable demanderait des
prémisses vraies parce que le paksadharmatva et la vyäpti (i.e. les
«prémisses») devraient être établies dans une telle inference42. Ainsi, nous

40 Cf. la partie B.
41 PVIVk. 1:

parasya pratipädyatväd adrsto 'pi svayam paraih /
drstah sädhanam ity eke tatksepäyätmadrgvacah //

(«Certains [i.e. les Sâmkhya] disent: C'est l'autre qui est à instruire [au moyen
d'une inférence-pour-autrui]. De ce fait, la [raison] qu'on ne constate pas soi-même,
mais qui est constatée par autrui, est [quand même] un instrument de preuve
(sädhana). ' Les mots 'que l'on a constaté soi-même' sont destinés à éliminer cette [vue
fausse].»)

42 Puisqu'un bouddhiste veut que ses arguments soient convaincants, la validité formelle,
sans prémisses vraies, n'est pas pertinente ici. Car la validité formelle exige seulement
que la conclusion soit vraie si les prémisses sont vraies. Prenons un exemple:

Tout acteur de Hollywood a la compétence d'être président.
Or, Reagan est un acteur de Hollywood.
Donc, Reagan a la compétence d'être président.

Ce syllogisme est formellement valable, mais il n'est guère convaincant!



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 89

parlerons des syllogismes qui sont formellement valables et qui ont des

prémisses vraies, mais nous verrons que les considérations essentielles de

notre argument restent inchangées.
Soit un débat entre un bouddhiste et un Sâmkhya, un philosophe qui

n'accepte pas que le son est créé, mais qui pense qu'il s'agit d'une simple
transformation (vïkrti) de prakrti, la matière primordiale. Maintenant,
supposons que nous rendions l'inférence-pour-autrui, «Ce qui est créé est

impermanent, comme une cruche; Or, le son est créé,» par le syllogisme
suivant:
(a) Tout ce qui est créé est impermanent, comme une cruche.

Or, le son est créé.

Donc, le son est impermanent.
Si nous ne nous occupions pas de la légitimité problématique de la
présence d'un exemple, i.e. la cruche, (a) deviendrait un syllogisme bonafide
et formellement valable. (Plus particulièrement, les prémisses impliqueraient

la conclusion en vertu des règles d'inférence dictum de omni et nullo
et modus ponens43.) En plus, les prémisses sont vraies. Mais, en revanche,

pour un logicien bouddhiste, cette inférence-pour-autrui serait fallacieuse
(äbhäsa) parce que «créé» n'est pas un paksadharma pour l'adversaire
Sâmkhya. Autrement dit, la raison n'est pas constatée (drsta) par une des

parties du débat44.
Ce sont les références à la cognition, présentes dans la notion

bouddhique de validité, et absentes dans une notion formelle (même si l'on exige

des prémisses vraies), qui garantissent que nous ne puissions pas
traduire d'une façon adéquate une inférence-pour-autrui par un syllogisme.
Une solution, peut-être attrayante pour un défenseur de l'analyse syllo-

43 Cela est une explication traditionnelle, voire médiévale, du syllogisme aristotélicien,
et elle ne va certainement pas sans problèmes. Voir Kneale et Kneale (1962) p. 79

pour une discussion concernant le dictum de omni chez Aristote. Quant à l'exemple,
il serait redondant d'un point du vue strictement formel, alors que pour la plupart des

logiciens bouddhiques - c'est-à-dire, pour ceux qui n'acceptent pas la théorie de
l'inclusion intrinsèque (antarvyäpti) - l'exemple est indispensable. Il sert à titre de cas
familier par lequel on peut comprendre la relation entre la raison et la propriété à

prouver. Pour la théorie de l'inclusion intrinsèque, voir Kajiyama (1958), et Mimaki
(1976) pp. 51-54.

44 Daye (1977) et (1979a) utilise un argument similaire pour montrer que, dans la lo¬

gique du NP, l'implication exprimée par l'ablatif ne peut pas être considérée une
«fonction de vérité» (truth function). Car la légitimité d'une inference dans cette
logique dépend aussi des points de vue philosophiques des interlocuteurs («darsana
relevance»).



90 TOM J. F. TILLEMANS

gistique, serait de ne tenir aucun compte de ces références à la cognition,
et de s'occuper de la logique bouddhique seulement dans la mesure où elle
se conforme à ses exigences aristotéliciennes. Il se peut même que cela se

justifie dans certains cas, mais convenons qu'il s'agit là d'une falsification
délibérée, et non pas d'une forme se trouvant dans la logique bouddhique.

Abordons maintenant, comme deuxième considération montrant l'in-
applicabilité du modèle syllogistique, les arguments que donnent Dignâga
et Dharmakïrti pour exclure toute expression d'une thèse ou d'une
conclusion dans une inférence-pour-autrui. Il nous semble que certains
auteurs modernes ont regardé cela comme une curiosité sans beaucoup
d'importance45: en fait, l'absence de l'expression de la thèse a une importance

considérable.
Simplement dit, si une inférence-pour-autrui était une forme deductive,

ou même un argument, déductif ou non, elle devrait déduire ou
argumenter en faveur d'une proposition. Et cela, elle ne le fait tout au plus
que d'une manière indirecte, comme une sorte de résultat secondaire, si

tant est qu'elle le fasse. La position fondamentale de Dharmakïrti est

qu'une inférence-pour-autrui ne présentera que des instruments de

preuve (sädhana) de la thèse, soit ceux qui justifient l'assertion de celle-ci.
Or, puisque l'assertion d'une thèse ne contribue aucunement à sa propre
preuve, l'expression de la thèse n'a pas de place dans ce contexte46. Voici
ce que dit Dharmakïrti dans le quatrième chapitre du Pramänavärttika:

45 Stcherbatsky, et ceux qui suivent son exemple, ajoutent une conclusion dans leurs
traductions des inférences-pour-autrui.

46 Cf. PVT P. 131 ne 310a8-310b2 : gai te yan rjes su dpag par bya ba la yah rah gi
mthoh ba 7 don yin par 'gyur ba de Ita na yan dam bea ' ba srid pa ma yin te/bsgrub
par bya ba sgrub par byed pa 7 dus na sbyor ba nid yod pa ma yin no ies gsuhs pa 7

phyir de 'dir gzun ba ma yin no / nus pa bstan pa 7 phyir tshig la rjes su dpag pa ne
bar btags pa yin gyi rjes su dpag par bya ba bstan pa la nus pa ni ma yin na gah gis
na de yan don gyi sgras gzun ba 'iphyir de'i tshig gian gyi don gyi rjes su dpagpa nid
yin par 'gyur/. («Mais supposons que Yinferendum [c.-à-d. la proposition à prouver]
soit aussi l'objet que l'on a constaté soi-même. Ceci est inacceptable: il a déjà été dit
que Yinferendum n'est pas pertinent lorsqu'on établit la proposition à prouver. Il n'est
donc pas désigné dans ce contexte [par le mot artha]. On appelle métaphoriquement
«inference» les énoncés [du paksadharmatva et de la vyäpti] parce qu'ils montrent ce

qui est capable [de faire naître une vraie inference, à savoir le trirüpahetu]. Mais si

l'expression de Yinferendum n'a pas cette capacité, alors pourquoi faire de cette expression

aussi [une partie d'] une inférence-pour-autrui en la considérant comme désignée

par le mot artha?»)



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 91

[L'expression de la thèse,] en énonçant la simple proposition à prouver,

ne peut pas [établir cette proposition], même indirectement
(pärarnparyena)47.
La capacité intrinsèque [de prouver la thèse] est dans les trois caractères.

Seule l'expression du [trirüpalihga] peut susciter le souvenir [de
la capacité] de cette [raison de prouver la proposition]48.

Certains, par exemple les Naiyâyika, répondront que l'énoncé d'une
thèse est une condition sine qua non pour l'énoncé de la raison, car
autrement ce dernier énoncé serait sans but visé (visaya)*9. Mais, rétorque
Dharmakïrti, dans ce cas, il s'ensuivrait que le doute (samsaya), le désir
de savoir (jijhäsä), les positions philosophiques etc., bref toutes les autres
conditions nécessaires pour énoncer une raison, devraient aussi figurer
comme membres d'une inférence-pour-autrui. Et cela, pour un bouddhiste

ou pour un Naiyâyika, serait manifestement absurde.
Un problème épineux se pose toutefois quant à l'interprétation du

Pramänavärttika IV, k. 22, où Dharmakïrti dit que si l'on comprenait les

phrases, «le son est créé», et «tout ce qui est créé est impermanent», on
comprendrait «selon le sens» (arthät) que le son est aussi impermanent50.
Dharmottara, dans la Nyäyabindutlkä, s'exprime d'une manière
analogue en disant qu'une fois que la vyäpti et le paksadharmatva sont
établis, la conclusion sera comprise par «simple implication» (sämarthyäd
eva)51. Nous ne prétendons pas être en mesure de résoudre toutes les ques-

47 PV IV k. 17a: sädhyasyaiväbhidhänena pärarnparyena näpy alam /.
48 antarahgam tu sämarthyam trisu rüpesu samsthitam / tatra smrtisamädhänam tad-

vacasyeva *samsthitam //PV IV k. 20. *Miyasaka(1972): tadvacasyêva. J'ai traduit
k. 20b suivant la PVV: tatra trirüpalihge sädhyasädhanasaktismrteh samädhänam
äropanam tadvacasi trirüpalihgapratipädakavacana eva samsthitam / (p. 370,
18-19).

49 Cf. PVIVk. 21.
50 k. 22 : uktam atra * vinäpy asmät krtakah sabda Idrsah /sarve 'nityä iti prokte 'py ar¬

thät tannäsadhir** bhavet //*Miyasaka: vyäptipürve. uktam atra se réfère à la kärikä
précédente. **tan nâsadhïr. («Si l'on disait, 'le son est créé; tout ce qui est du même
ordre [c.-à-d. tout ce qui est créé] est impermanent': même sans P[expression de la
thèse], on comprendrait néanmoins, selon le sens, que le [son] se détruit.»)

51 NBT p. 175, 2-3: yadi ca sädhyadharmas tatra sädhyadharmini na bhavet
sädhanadharmo na bhavet/ sädhyaniyatatvät tasya sâdhanadharmasyeti
sämarthyam //. («Si la propriété à prouver n'existait pas dans le sujet de ce qui est
à prouver, la propriété qui est l'instrument de preuve n'y existerait pas [non plus].
Donc, puisque l'instrument de preuve est lié à [la propriété] à prouver, on parle
d'«implication».) Quant au mot sämarthya, qui veut dire souvent «capacité», il a un
autre sens ici. Cf. Monier Monier-Williams, A Sanskrit-English Dictionary p. 1205 :



92 TOM J. F. TILLEMANS

tions en jeu dans la kärikä 22, mais il est possible de donner quelques
lignes directrices.

Premièrement, la kârikâ 22 ne diminue aucunement la force des

arguments de Dharmakïrti contre l'inclusion de l'expression de la thèse
dans une inférence-pour-autrui: il ne s'agit pas de placer cette expression
entre parenthèses, ni de la considérer comme facultative ; tout simplement
elle ne doit pas figurer dans l'inférence-pour-autrui. Deuxièmement,
comme nous l'avons déjà vu (p. 83-86), une inférence-pour-autrui est
destinée à montrer, ou à rappeler à l'adversaire, le trirüpahetu, et non pas la
thèse. Donc, si d'une façon ou d'une autre, on comprend la conclusion
lorsqu'on entend une inférence-pour-autrui, cela n'est qu'un résultat
secondaire: l'inférence-pour-autrui est en premier lieu une exposition et
non pas une déduction52.

«sâmarthya, n. (fr. sam-artha) sameness of aim or object or meaning or signification,
belonging or agreeing together (in aim, object etc.)...» Je dois la traduction de ce mot
par «implication» à Stcherbatsky.

52 Si nous voulons un parallèle occidental, il me semble que le meilleur est le modèle
donné dans Toulmin (1958). Voir ch. 3, en particulier. Toulmin analyse des
arguments ordinaires, non-formels, en termes d'une assertion A (claim), qui est justifiée par
l'évidence E (data). E assure A en vertu d'une règle générale, d'une garantie G (warrant),

qui est à son tour fondée sur un ensemble de faits, le support S (backing). Ceci

peut être représenté d'une façon schématique comme suit:
A parce que E

i
En effet G,

i
vu les faits S.

Analysons maintenant l'argument bouddhique de cette façon:
(A) Le son est impermanent, parce qufE) il est créé.

I
En effet (G), être créé implique être impermanent,

i
vu qufS) il y a une relation de «même nature» (tädätmya) entre être créé et être
impermanent.

S1 serait donc la relation nécessaire pour établir G. Quant à l'exemple, la cruche,
nous pourrions le comprendre comme un instrument pour établir 5. Adoptant cette
analyse, on peut dire que l'inférence-pour-autrui présente les facteurs probants dans

l'argument ci-dessus (i. e. G, E, et un instrument pour établir S). Elle nous prépare ainsi
à constater «A parce que E» (autrement dit, l'inférence-pour-soi). De toute façon,
puisque selon cette analyse, une inférence-pour-autrui ne présenterait que G, E et un
instrument pour établir S, elle ne ressemblerait pas à une forme deductive; cette
dernière aurait nécessairement comporté une assertion A. Je remercie D. Daye de m'avoir
fait découvrir cette perspective.



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 93

Mais, enfin, comment faut-il interpréter le mot arthät dans la kärikä
22? Doit-on admettre que l'adversaire constate la conclusion au moment
même d'entendre une inférence-pour-autrui? Ici, le Tibétain rGyal tshab
rje nous donne des aperçus intéressants.

Bien que, à partir de l'énoncé [«le son est créé; tout ce qui est créé
est impermanent»], on ne comprenne pas implicitement (sugs rtogs)
que le son est impermanent: on [peut du moins] comprendre
implicitement l'intention de l'interlocuteur de dire que le son est
impermanent53.

Cette distinction entre comprendre un fait et comprendre l'intention
de l'interlocuteur n'est pas sans plausibilité ici. Rappelons-nous qu'à ce

point dans le Pramänavärttika Dharmakïrti argumente contre l'opinion
Naiyâyika qu'une raison sans une expression de la thèse manque de
contexte ou de but (visaya). Or, pour éviter cette conséquence, il suffit que
nous sachions ce que l'interlocuteur voudrait affirmer; il n'est pas nécessaire

que nous reconnaissions aussi la vérité de cette affirmation. Donc,
selon l'explication que donne rGyal tshab rje du mot arthät (don gyi sugs
kyis), au moment d'entendre une inférence-pour-autrui, on comprend
seulement où l'interlocuteur voudrait en venir, ce qu'il voudrait nous faire
conclure - et cela est encore très loin d'une vraie déduction de la conclusion54.

53 TLSBy vol. II p. 249: tshig de las sgra mi rtag pa sugs rtogs ma yin gyi rgol ba sgra
mi rtag ces zer 'dod pa 7 'dod pa sugs rtogs so /.

54 Enfin, pour revenir à Dharmottara et au problème de l'interprétation du mot
sämarthyät, il est vrai que la raison, en vertu de ses trois caractères, «implique» la

proposition à prouver. Bien entendu, je préférerais comprendre «implication» ici
selon un sens non-technique et informel, mais notre argument resterait inchangé même
si l'on persistait à soutenir qu'il s'agit d'une implication dans le sens de la logique
formelle. Car, de ce point de vue formaliste, le parärthänumäna ne serait que la conjonction

des deux énoncés, «Pour tout x: si Fx alors Gx» et «Fa». Bien que ces deux
propositions, prises ensemble, impliquent «Ga» (dans le sens qu'on peut le déduire, si on
le veut), il serait absurde de dire que cette conjonction de deux propositions constitue,
en elle-même, une déduction ou une dérivation de «Ga». Le plus que l'on puisse dire,
c'est qu'au moment d'entendre ces deux «prémisses», on devine quelle est la conclusion

en jeu.



94 TOM J.F. TILLEMANS

D. Conclusions

Revoyons ce que nous avons vu jusqu'à maintenant.
(a) Il y a deux formes d'inférence-pour-autrui, celle du NM-NP et celle

du PS-PV, cette dernière étant plus importante dans l'histoire de la
pensée bouddhique.

(b) L'inférence-pour-autrui PS-PV ne se limite pas à une simple verba¬
lisation d'une inférence-pour-soi. Les deux sortes d'inférence nous
font comprendre deux objets différents, et elles occupent des étapes
bien distinctes dans l'argumentation bouddhique.

(c) Une inférence-pour-autrui PS-PV n'est pas un «syllogisme» boud¬
dhique, puisque ses critères de validité ne ressemblent pas à ceux
d'un syllogisme dans une logique formelle. D'ailleurs, une inférence-
pour-autrui n'a pas de conclusion, ce qui implique qu'elle est plutôt
une exposition qu'une déduction.
A propos de (c), remarquons enfin que le modèle de l'argument déduc-

tifne trouve probablement nulle part dans la logique bouddhique une forme

analogue. L'inférence-pour-autrui, nous l'avons déjà discutée. Mais
l'inférence-pour-soi n'est guère un meilleur candidat pour être l'argument
déductif bouddhique. Laissons de côté le fait qu'une inférence-pour-soi
est une connaissance au lieu d'un ensemble de propositions, comme
aurait peut-être demandé la logique formelle. Mais, plutôt que d'analyser la
forme «p est s parce que h» en termes de prémisses et d'implication d'une
conclusion, il vaut mieux l'analyser, comme le fait B.K. Matilal, en
termes rhétoriques d'évidence et de justification d'une assertion55. Ainsi,
au moins, on ne fausse pas la forme indienne56. Car, après tout, où voit-on
des prémisses et des implications formelles dans «p est s parce que h»?
Bien sûr, le piège où sont tombés de nombreux auteurs modernes, c'est de
considérer les trois caractères comme étant des prémisses cachées. Mais
cette tendance à faire en sorte que tout devienne des dérivations formelles
dans une logique rudimentaire ne contribue en rien à nous faire mieux
comprendre la logique bouddhique, ni à faire progresser la logique
comparée.

55 Matilal (1970) section III.
56 Voir aussi la note 52 ci-dessus. L'analyse de Toulmin nous donne les moyens d'éla¬

borer ces remarques de Matilal.



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 95

Abréviations

D Le Canon tibétain de l'édition de sDe dge.
NB Nyäyabindu de Dharmakïrti.
NBh Nyäyabhäsya de Vätsyäyana.
NBT Nyayabindutïkâ de Dharmottara
NGSD rNam 'grel spyi don de Se ra rje btsun Chos kyi rgyal mtshan.
NM Nyäyamukha de Dignâga
NP Nyäyapravesa de Sankarasvâmin.
P Le Canon tibétain de l'édition de Pékin.
PS Pramänasamuccaya de Dignâga.
PST Pramânasamuccayatîkâ ou Visâlamalavati de Jinendrabuddhi.
PSVa Pramänasamuccayavrtti de Dignâga, trad, tibétaine par Vasudhararaksita et Sen

rgyal.
PSVb Pramänasamuccayavrtti de Dignâga, trad, tibétaine par Kanakavarman et Dad

pa ses rab.
PV Pramänavärttika de Dharmakïrti.
PVBh Pramänavärttikabhäsya de Prajfiâkaragupta.
PVin Pramänaviniscaya de Dharmakïrti.
PVSV Pramänavärttikasvavrtti de Dharmakïrti.
PVSVT Pramänavärttikasvavrttitikä de Karnakagomin.
PVT Pramänavärttikatlkä de Sâkyamati.
PVV Pramänavärttikavrtti de Manorathanandin.
T Taishö, édition japonaise du canon chinois.
TLSBy rNam 'grel thar lam gsal byed de rGyal tshab rje.
TSWS Tibetan Sanskrit Works Series.

VN Vädanyäya de Dharmakïrti.
VNVV Vädanyäyavrttivipahcitärthä de Sântaraksita.

Bibliographie

Chi, R.S.Y. (1969). Buddhist Formai Logic. Londres.
Daye, D. (1977). Metalogical Incompatibilities in the Formal Description of Buddhist

Logic (nyâya), Notre Dame Journal ofFormal Logic (Université de Notre Dame,
Indiana) 18,2: pp. 221-231.

Daye, D. (1979a). Empirical Falsifiability and the Frequence of Darsana Relevance in
the Sixth Century Buddhist Logic of Sankarasvâmin, Logique et Analyse (Louvain)
85-86: pp. 223-237.

Daye, D. (1979 b). Metalogical Clichés (Protovariables) and their Restricted Substitution
in Sixth Century Buddhist Logic, Notre Dame Journal of Formal Logic 20,3 :

pp. 549-558.
The sDe dge Tibetan Tripitaka, bsTan 'gyur. Tshad ma vol. 1-9,1981-1983. Tokyo:

Faculté des Lettres de l'Université de Tokyo.



96 TOMJ.F.TILLEMANS

Dharmakïrti. Nyäyabindu. Edité par D. Malvania avec la Nyâyabindutïka de Dharmot-
tara et le Dharmottarapradipa de Durveka Misra. Patna: TSWS 2, 1955, révisé 1971.
Trad, anglaise Stcherbatsky (1930).

Dharmakïrti. Pramänavärttika. Edité par Y. Miyasaka. Naritasan Shinshoji: Acta Indo-
logica vol. II, 1972.

Dharmakïrti. Pramänavärttikasvavrtti. Edité par R. Gnoli. The Pramänavärttikam of
Dharmakïrti. the first chapter with the autocommentary. Rome : Serie Orientale Roma
23, 1960.

Dharmakïrti. Pramänaviniscaya. P. 130 5710 ce 250b6-329bl. Chapitre II éd. par
E. Steinkellner, Dharmakïrti's Pramänaviniscayah. Zweites Kapitel:
Svärthänumänam, Teil I, Tibetischer Text und Sanskrittexte, Vienne, 1973. Traduction

allemande par E. Steinkellner, Dharmakïrti's Pramänaviniscayah, Zweites
Kapitel: Svärthänumänam, Teil II, Übersetzung und Anmerkungen, Vienne, 1979.

Dharmakïrti. Vädanyäya. Edité, avec le commentaire de Säntaraksita, Vipahcitärthä, et
la Sambandhaparïksâ de Prabhacandra, par D. Shastri. Varanasi: Bauddha Bharati 8,
1972.'

Dharmottara. Nyâyabindutïka. Voir Nyäyabindu. Trad, anglaise dans T. Stcherbatsky
(1930).

Dignâga. Nyäyamukha. Yin ming zheng H men lun: T. XXXII1628 pp. 1-6 (trad. Xuan-
zang); T. XXXII 1629 pp. 6-11 (trad. Yijing). Traduction anglaise par G. Tucci. The

Nyäyamukha ofDignâga, the oldest Buddhist text on logic after Chinese and Tibetan
Materials. Heidelberg: Materialien zur Kunde des Buddhismus, 15. Heft, 1930.

Réimpr. Chinese Materials Center, San Francisco, 1976.
Dignäga. Pramänasamuccaya. P. 130 5700 ce 1—13a5.

Dignâga. Pramänasamuccayavrtti. Trad, tibétaine par Vasudhararaksita et Sen rgyal,
P. 130 5701 ce 13a6-93b4; trad, tibétaine de Kanakavarman et Dad pa ses rab, P. 130
5702ce93b4-177a7.

Gautama. Nyäyasütra. Edité, avec le Nyäyabhäsya de Vätsyäyana, et la vrtti de Visva-
nätha, par Digambara Shastri Joshi. Poona: Änandäsrama Sanskrit Series 91, 1922.

rGyal tshab Darma Rin chen (ou rGyal tshab rje) (1364-1432). rNam 'grel thar lam gsal
byed. Sarnath: Pleasure of Elegant Sayings Press, 1975 (2 volumes).

rGyal tshab rje. rNam bsad shih po rgyan. Texte du monastère de dGa' ldan byah rtse,
North Kanara, Karnataka, Inde 197?

Jinendrabuddhi. Pramânasamuccayatîkâ ou Visâlamalavatï. P. 139 5766 re l-355a8.
Kajiyama, Y. (1958). On the Theory of Intrinsic Determination of Universal Concomitance

in Buddhist Logic, Journal of Indian and Buddhist Studies 7,1 : pp. 364-360.
Karnakagomin. Pramänavärttikasvavrttittkä. Edité par R. Sänkrtyäyana.

Pramänavärttikam of Dharmakïrti, Svärthänumäna Pariccheda, with the author's
vrtti and sub-commentary of Karnakagomin. Allahabad, 1949, réimp. par Rinsen
Books Co., 1982.

Katsura, S. (1983). Dignâga on Trairüpya, Journal ofIndian and Buddhist Studies 32,1 :

pp. 544-538.
Kneale, W., et Kneale, M. (1962). The Development ofLogic. Oxford: Clarendon Press.

Mallavädin. Dvädasäranayacakra. Edité, avec le commentaire de Simhâsuragani, par
Muni Jambûvijayajï. Sri Jain Atmanand Sabha-Bhavnagar: Sri Atmanand Jain Gran-
thamala Serial No. 92, 1966.



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 97

Manorathanandin. Pramanavârttikavrtti. Edité par D. Shastri. Varanasi: Bauddha Bharati

Series 3, 1968.

Matilal, B.K. (1970). Reference and Existence in Nyâya and Buddhist Logic, Journal
ofIndian Philosophy 1 : pp. 83-110.

Mimaki, K. (1976). La Réfutation bouddhique de la permanence des choses (Sthirasid¬
dhidùsana) et la preuve de la momentanéité des choses (Ksanabhangasiddhi). Paris:
Publications de l'Institut de civilisation indienne, 41.

Phur bu lcog byams pa tshul khrims rgya mtsho (1825-1901 bLo rigs Tshad ma 7 gzun
don byed pa 7 bsdus grwa 7 rnam biag rigs lam 'phrul gyi Ide mig ces bya ba las rigs
lam che ba yul can dah bio rigs gi rnam par bsadpa. Texte du monastère de Se ra byes,
Bylakuppe, Karnataka, Inde, 197?. Numéro 197A-2308 du Provisional Title-Index of
the Toyo Bunko Collection of Tibetan Works. Tokyo: Toyo Bunko, 1978.

Phur bu lcog byams pa tshul khrims rgya mtsho. rTags rigs Tshad ma 7 giuh don 'byed

pa 7 bsdus grwa 7 rnam par bsadpa rigs lam 'phrul gyi Ide mig las rigs lam che ba rtags
rigs kyi skor. Edité par S. Onoda. The Yohs 'dzin rtags rigs, A Manual for Tibetan Logic.

Nagoya (The Association of Indian and Buddhist Studies): Studia Asiatica 5,1981.
Potter, K. (1977). The Encyclopedia of Indian Philosophies, vol. II, Nyäya-Vaisesika.

Delhi: Motilal Banarsidass.

Prajnäkaragupta. Pramänavärttikabhäsya ou Värttikälamkära. Edité par R. Sân-

krtyâyana. Patna: TSWS 1, 1953. Trad, tibétaine, P. 132 5719 te 1-the 344a6.
Sâkyamati (ou Sâkyabuddhi). Pramanavarttikatïkà. P. 131-132 5718 je 1-ne 348a8.
Sankarasvâmin. Nyäyapravesa. Voir Tachikawa, M. (1971).
Sântaraksita. Vädanyäyavrttivipahcitärthä. Voir Dharmakïrti, Vädanyäya.
Se ra rje bstun Chos kyi rgyal mtshan 1469-1546). rNam 'grel spyi don rGyaspa 7 bstan

bcos tshad ma rnam 'grel gyi don 'grel rgyal tshab dgohs pa rab gsal ies bya ba le'u
dah po'i dka' ba'i gnas la dogs pa gcod pa. Texte du monastère de Se rabyes, 197?.

Numéro 2306 dans M. Tachikawa, S. Onoda, et T. Kelsang, A Catalogue ofthe United
States Library ofCongress Collection of Tibetan Literature in Microfiche. Tokyo (The
International Institute for Buddhist Studies): Bibliographia Philologica Buddhica 3,
1983.

Staal, J. F. (1962). Contraposition in Indian Logic, dans E. Nagel, P. Suppes, A. Tarski
éds., Proceedings ofthe 1960 International Congressfor Logic, Methodology and
Philosophy ofScience. Stanford, pp. 634-649.

Staal, J.F. (1973). The Concept ofpaksa in Indian Logic, Journal ofIndian Philosophy
2: pp. 156-166.

Stcherbatsky, T. (1930-32). Buddhist Logic. Leningrad: Bibliotheca Buddhica. Réimp.
Dover Editions, 2 volumes, 1962.

Tachikawa, M. (1971). A Sixth Century Manual of Indian Logic (A Translation ofthe
Nyäyapraveia), Journal of Indian Philosophy 1 : pp. 111-129.

Taishö. The Tripitaka in Chinese. Ed par J. Takakusu et K. Watanabe. Tokyo, 1924-35.
The Tibetan Tripitaka, Peking Edition. Ed. par D.T. Suzuki. Tokyo-Kyoto, 1955-1961.
Tillemans, T. 1982). The 'Neither One nor Many' Argument for sünyatä and its Tibetan

Interpretations: Background Information and Source Materials, Etudes de Lettres
(Université de Lausanne) 3: pp. 103-128.

Toulmin, S. (1958). The Uses ofArgument. Cambridge: Cambridge University Press.

Tson kha pa bLo bzah grags pa (1357-1419). sDe bdun la jug pa'i sgo don gheryid kyi
mun sel. Vol tsha, pp. 494-542, de l'édition du gSuh bum («Œuvres complètes») pu-



98 TOM J.F. TILLEMANS

bliée par Nag dban dge legs bde mo. Delhi: dGe ldan gsuh rab mi flams (mflam?) rgyun
phel series, 1975-79. Voir aussi l'édition publiée par le «Pleasure of Elegant Sayings
Press», Sarnath, Varanasi, 1972.

Vätsyäyana. Nyäyabhäsya. Voir Gautama, Nyäyasütra.

Summary in English

Among the two types ofBuddhist inference-for-others (parärthänumäna),
we have concentrated primarily on the version found in the
Pramänasamuccaya and Pramänavärttika, as it was this version which
was historically the most important ofthe two. The following points were
stressed: (a) an inference-for-others is not just a verbal expression ofan in-
ference-for-oneself (svärthänumäna); (b) an inference-for-others is not
analysable as a syllogism, nor even as a deductive form. As for this latter
point, we endeavoured to show that the «cognitive dépendance» of validity

in Buddhist logic, especially carried by the words niscita / niscaya
(«ascertained»; «certain») in the definitions ofthe triply-characterized
reason (trirüpahetu or trirüpalihga), precludes any meaningful syllogistic
parallel. Furthermore, both Dignâga and Dharmakïrti stress that an
inference-for-others should not state a thesis (paksa /pratijhä) or conclusion
(nigamana). Their key point was that an inference-for-others should
present all and only those elements which have probative force, or which are
«provers» (sädhana) ofthe thesis: as stating a thesis in no way proves its
truth, the thesis-expression (paksavacana) is irrelevant in the formulation
ofan inference-for-others. The upshot is that the inference-for-others
fulfills a primarily expository role in a multi-faceted process of argumentation:

it only shows what can be used to infer a conclusion (viz. the
trirüpahetu), but it is not itself a deductive form at all.

Caractères chinois

cizhong zongfa wei qu lilun bt*mmm%Lü.M
ji dilunzhe jueding tong jkmm^&fcm
xu, yu-tongpin-zhong you- fï. JM?IÄ + #
feiyou-deng yifu rushi 3Mr3^«*n*

huo you zong sheng wei quan umm&mm
yu fa i&m

Xuanzang **



SUR LE PARÄRTHÄNUMÄNA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 99

Yijing g| i£
yin S
Yin ming zheng li men lun H H^ iES PI Im

zong-deng duo-yan shuo nengli ^ If %, f£ fg 5£

zhe, you zong-yin-yu duo- ^Ê „ È ^ H "nx ^
yan bianshuo tuo weiliao H m o£ ftË* T

yi gu IS & o


	Sur le Parārthānumāna en logique bouddhique

