Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 38 (1984)

Heft: 2

Artikel: Sur le Parrthnumna en logique bouddhique
Autor: Tillemans, Tom J.F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146700

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SUR LE PARARTHANUMANA
EN LOGIQUE BOUDDHIQUE*

ToMm J.F. TILLEMANS, UNIVERSITE DE LAUSANNE

Une question qui se pose souvent chez les indianistes et chez les philo-
sophes qui s’intéressent a I’indianisme est de savoir si, et jusqu’a quel
point, les structures de la logique indienne sont compatibles ou incompa-
tibles avec celles de la logique classique ou aristotélicienne. Bien entendu,
ainsi posée, la question reste trop générale pour susciter des réponses pré-
cises, et si ’on veut éviter que la discussion ne devienne embrouillée et
confuse, comme elle I’est trop souvent sur ce probléme, il est nécessaire
de dégager et d’analyser des structures bien spécifiques dans un systéme
ou darsana particulier. Notre sujet sera donc relativement modeste: une
réponse a la question, «Qu’est-ce qu’une inférence-pour-autrui
(pararthanumana) en logique bouddhique?»

Tout d’abord, nous distinguerons dans les textes sur la logique boud-
dhique deux versions bien différentes du pararthanumana. Ensuite, nous
expliquerons les critéres de validité en jeu dans une telle inférence: la
meilleure maniére d’aborder ce probléme sera d’analyser les définitions
des trois caractéres (ritpa) d’une raison valable (hetu). Enfin, ces résultats
acquis, nous essayerons de réfuter certains contresens qui se produisent
fréquemment au sujet du pararthanumana, le plus important étant I’opi-
nion que cette «inférence» est essentiellement une forme déductive peu
différente d’un syllogisme aristotélicien.

* Cet article sera suivi dans un proche avenir d’'une traduction anglaise et d’une nouvelle
édition des textes sanscrit et tibétain des vingt-sept premiéres karika du
Pramanavarttika IV (pararthanumana), que je prépare actuellement avec I’aide du
professeur Shoryii KATSURA et de ses éléves a I’'Université de Hiroshima. Je tiens a ex-
primer ici ma vive reconnaissance envers Monsieur Jacques May, professeur a I'Uni-
versité de Lausanne, qui m’a beaucoup aidé dans la préparation du présent travail. J’ai
également une dette considérable a 1’égard de mon ami lausannois Yves Ramseier
pour ses nobles efforts de m’instruire dans les subtilités de la langue francaise, et aussi
a I’égard des gouvernements suisse et japonais, qui m’ont accordé des bourses d’études
sans lesquelles il m’aurait ét¢ difficile de poursuivre mes recherches sur le
Pramanavarttika. ‘



74 TOM J.F. TILLEMANS

A. Les deux versions de l'inférence-pour-autrui

Depuis Dignaga (480-540), la logique bouddhique parle de deux sortes
d’inférence (anumana): inférence-pour-soi (svarthanumana) et inférence-
pour-autrui (pararthanumana). Les Naiyayika postérieurs a Dignaga em-
ployaient aussi ces deux termes, expliquant le dernier comme un rai-
sonnement a cing membres dont I’exemple classique que nous voyons
dans des textes tels que le Nyayabhasya est le suivant!:

These (pratijfia): Le son est impermanent.

Raison? (hetu): Parce qu’il a la propriété d’étre créé?.

Exemple (udaharana): Un objet, tel qu’un pot etc., qui a la propriété

d’étre créé, est impermanent.

Application (upanaya): Or, le son a la propriété d’étre créé.

Conclusion (nigamana): Donc, le son est impermanent parce qu’il a

la propriété d’étre créeé.

En revanche, en ce qui concerne les bouddhistes, 1l y a au moins deux
versions différentes de [I'inférence-pour-autrui, I’'une dérivant du
Nyayamukha de Dignaga et du Nyayapravesa de Sankarasvamin, et I’au-
tre étant la forme que I’on trouve dans le Pramanasamuccaya et la
Pramanasamuccayavrtti de Dignaga, le Pramanavarttika, le Nyayabindu
et le Vadanyaya de Dharmakirti, ainsi que dans la plupart des traités de
logique postérieurs a Dharmakirti, qu’ils soient d’origine indienne ou
tibétaine. Voici les deux versions:

(1) Version du Nyayamukha-Nyayapravesa (ci-apres NM-NP)#4:

| Nyayabhasya ad Nyayasiura 1.1.39, p. 57, 10-13: anityah sabda iti pratijia / utpat-
tidharmakatvad iti hetuh/ utpattidharmakam sthalyadi dravvam anityam ity
udaharanam / tatha cotpattidharmakah sabda ity upanayah / tasmad utpattidharma-
katvad anityah sabda iti nigamanam /. Selon Stcherbatsky (1932) vol. I, pp. 290-292,
les termes svarthanumana et pararthanumana n’apparaissent pas chez les Naiyayika
avant Dignaga, mais il y avait déja une base pour cette distinction dans le Nyayasitra.
Car Gautama avait distingué entre I’inférence (anumana) — un des instruments-cri-
téres (pramana) - et le raisonnement a cinq membres — un des seize topiques du dis-
cours (padartha).

2 La clarté du propos exige que I’on rende parfois hetu par I’expression quelque peu
pléonastique de «raison logique».

3 «Créé» (upattidharmaka; krtaka), pour un Naiyayika ainsi que pour un bouddhiste,
veut dire «produit par des causes et conditions».

4 Voir NP 2.4 dans Tachikawa (1971). Daye (1977), (1977a), et (1979b) appelle (c) et
(d) «the exemplification» (drstanta) et cela peut aussi se justifier. NP 2, par exemple,
dit: tatra paksadivacanani sadhanam / paksahetudrstantavacanair hi prasnikanam
apratito 'rthah pratipadyata iti /. («Les expressions de la thése etc. constituent les in-



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 75

(a) Thése (paksa): Le son est impermanent (Sabdo 'nityah,).

(b) Raison (hetu): Parce qu’il est créé (krtakatvat).

(c) Qualification positive des cas semblables (sapaksanugama): Ce
qui est créé est constaté étre impermanent, comme une cruche etc.
(yat krtakam tad anityam drstam yatha ghatadih).

(d) Qualification négative (vyatireka) des cas dissemblables: Ce qui
est permanent est constaté ne pas étre créé, comme 1’espace (yan
nityam tad akrtakam drstam yathakasam).

Selon le Nyayapravesa, sont nécessaires «lorsqu’on veut présenter une

preuve pour convaincre autrui» (parapratyayanakale sadhanam): (a), (b),
et I’'un ou I'autre de (c) ou de (d)>. Remarquons au passage que cette for-
mulation est probablement ce qui se rapproche le plus de la notion de
pararthanumana dans tout le Nyayapravesa et le Nyayamukha®.

(2) Version du Pramanasamuccaya-Pramanavarttika- Nyayabindu-

Vadanyaya (PS-PV)7:

(a) Inclusion (vyapti): Ce qui est créé est impermanent, comme une
cruche (vat krtakam tad anityam yatha ghatah).

(b) Le fait que la raison est une propriété du sujet (paksadharmatva):
Or, le son est créé (tatha ca krtakah sabdah).
Ou:

(a) Inclusion (vyapti): Ce qui est permanent n’est pas créé, comme
’espace (yan nityam tad akrtakam yathakasam).

(b) Le fait que la raison est une propriété du sujet (paksadharmatva):
Mais le son est créé (Sabdas tu krtakah).

La premiére forme est appelée sadharmyavat («semblable a la pro-

priété a prouver») et exprime 1’«inclusion positive» (anvayavyapti), alors
que la seconde est vaidharmyavat («dissemblable de la propriété a prou-

struments de preuve. Car, au moyen des expressions de la thése, de la raison et de I’ex-
emple, une proposition qui n’était pas encore démontrée pour les interlocuteurs, sera
démontrée.») Cf. NM T. XXXII 1628 i la7-8: zong-deng duo-yan shuo nengli zhe,
you zongyinyu duo-yan bianshuo tuo weiliao yi gu.

5 NP 2.4 etany eva trayo 'vayava ity ucyante /.

6

Voir Tachikawa (1971) p. 130, n. 1. Dans la discussion de I’inférence (anumana) dans
le NP, le terme le plus proche de svartha est atmapratyayanartha.

7 Cf. par exemple, NB III, 8. PV IV karika 22 (cf. n. 50) intervertit ’ordre de (a) et (b),

mais le VN nous fait savoir que I’ordre est facultatif: atrapi na kascit kramaniyamah;
istarthasiddher ubhayatravisesat / VN p. 8, 3-5. («Ici il n’y a aucune nécessité a I’or-
dre [des membres], parce qu’il n’y a pas de différence entre les deux [ordres] pour
établir la proposition désirée.»)



76 TOM J.F. TILLEMANS

ver») et exprime I’«inclusion négative» (vyatirekavyapti)®. Nous expli-
querons par la suite ces deux sortes d’inclusion. Mais, pour le moment,
précisons simplement que Dharmakirti dit clairement, dans la karika 28
du Pramanavarttika I, qu’il n’est nécessaire de présenter qu’une seule des
deux formes.

Chose assez singuliére, la version NM-NP a regu une attention con-
sidérable de la part des auteurs occidentaux, bien que ce soit la version PS-
PV qui ait joué le réle le plus important dans I’histoire de la logique
bouddhique®. Cette derniére fut utilisée par Dharmakirti et d’autres
grands logiciens indiens, tels que Santaraksita, Kamalasila, Ratnakirti,
sans parler des Tibétains comme rGyal tshab rje, mKhas grub rje, ICan
skya rol pa’i rdo rje et d’autres'?. La version NM-NP, semble-t-il, fut la for-
me préférée en Chine, mais cela pour la simple raison que les ceuvres
principales de Dignaga (tel le Pramanasamuccaya) et celles de Dhar-
makirti ne furent jamais traduites en chinois. Quoi qu’il en soit, en Inde

8 Cf. NBIII, 5. Les Naiyayika reconnaissent aussi les deux formes sadharmyavat / vai-
dharmyavat. Voir NS 1.1.34-35 et le NBh ad NS 1.1.34-35, p. 53.

9 Tachikawa (1971) surestime, nous semble-t-il, I'importance de la forme NM-NP,
écrivant a la p. 113: «There are two kinds of Indian syllogisms - five-membered and
three-membered.» Ensuite il nous donne un exemple du style NM-NP comme repré-
sentant du «syllogisme» bouddhique. En fait, non seulement il y eut une forme a deux
membres (c.-a-d. 'inférence-pour-autrui PS-PV), mais il semble que certaines écoles
admirent une forme a dix membres. Vatsyayana dans le NBh ad NS 1.1.32 mentionne
que «certains logiciens» (eke naiyayikah) ajoutent cinq membres supplémentaires au
raisonnement traditionnel a cinq membres, & savoir: jijfiasa («le désir de savoir»),
samsaya («le doute»), Sakyaprapti («la possibilité d’une solution»), prayojana
(«I’utilité» ou «le but») et samsayavyudasa («la résolution du doute»). Cf. NBh p. 51,
3-4. A remarquer aussi que Prajfiakaragupta, dans son commentaire a PV IV k.19
(PVBh p. 488, 17), nous donne une liste des cing membres supplémentaires qui differe
de celle que donne Vatsyayana: samsaya, jijfiasa, prakarana («I’occasion du débat»),
tadavabodha («la compréhension de I'interlocuteur») et iccha («la position»). Enfin,
signalons que certains logiciens Jaina utiliseérent une forme a dix membres qui semble
étre encore différente de celles du NBh et du PVBh! Cf. Potter (1977) pp. 179-80.

10 Cf. par exemple, la Ksanabhangasiddhi de Ratnakirti, I, 64, 4-11 et la
Tattvasamgrahaparijika de Kamalasila, 198, 10-12 citées dans Mimaki (1976)
pp. 262-263. Pour un exemple tibétain, voir la paraphrase que donne rGyal tshab rje
du Madhayamakalamkara k. 1 dans rNam bsad sfiin po rgyan p. 13a. Les Tibétains
emploient souvent le terme sgrub nag («énoncé de preuve») au lieu de gZzan don rjes
dpag, ’équivalent tibétain a pararthanumana: en effet, ces deux termes sont utilisés
indifféremment dans des textes tels que rNam ’grel thar lam gsal byed (TLSBy), le
commentaire élaboré de rGyal tshab rje sur le Pramanavarttika. Phur bu Icog byams
pa rgya mtsho, dans son bLo rigs p. 9b, dit que gZan don rjes dpag et sgrub nag sont
coextensifs (don gcig): tout ce qui est I’'un est I’autre et vice versa.



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 77

et au Tibet, ce fut la version PS-PV qui eut de I’influence: par cons€équent,
nous nous occuperons principalement de cette forme. Mais d’abord,
puisque I'inférence-pour-autrui PS-PV est censée «expliciter»
(prakasana) «la raison valable» (hetu = linga), ou «la raison qui possede
les trois caractéres» (tririipahetu = triripalinga)'', une explication de la
notion de validité en logique bouddhique est indispensable. Les résultats
de cette analyse nous seront utiles lorsque nous retournerons a notre sujet
principal.

B. Le triripahetu et la validité

Dans la logique bouddhique, la structure d’argumentation la plus utilisée
et la plus simple est «p est s parce que h», ou p représente le sujet
(dharmin; paksa), s est la propriété a prouver (sadhyadharma), et h est la
raison (hetu)'2. Quant aux trois caractéres, nous pourrions les considérer
comme des régles de second ordre, des régles métalogiques qui garantis-
sent que £ établit (SIDH) que p est s'3.

11 Voir la partie C. Certains indologues, comme S. Katsura, pensent que chez Dignaga
les termes hetu et linga ne sont pas tout a fait identiques. Quant a nous, nous avons
bravement suivi I’exemple de Dharmakirti, et de tous ses commentateurs, qui ne font
aucune différence entre ces deux termes. Cf. Katsura (1983) n. 1.

12 Le terme paksa a trois acceptions principales dans la logique bouddhique: (a) le sujet
(dharmin); (b) la proposition a prouver ou la thése; (c) la propriété a prouver
(sadhyadharma). Pour (a) et (b), voir PVSV ad PV I (svarthanumana) k. 1, ou Dhar-
makirti précise que le vrai paksa est la proposition a prouver, mais qu’on applique
a une partie (i.e. le sujet) le mot désignant ’ensemble (samudaya, i.e. la proposition):
pakso dharmi / avayave samudayopacarat /. Cf. aussi NM T. XXXII 1628 i 1b8-10.
Quant a (c), c’est ’emploi du paksa dans sapaksa, comme I’explique Phur bu lcog
byams pa rgya mtsho, rTags rigs, p. 21 (dans I’éd. de S. Onoda): de sgrub kyi mthun
phyogs Zes pa’i phyogs... Plus exactement, selon Phur bu Icog, le mot phyogs
(= paksa) dans mthun phyogs (= sapaksa) a des sens quelque peu différents dans I’ex-
pression «présence ou absence dans les sapaksa de la preuve de P» (de sgrub kyi
mthun phyogs la yod med ces pa’i phyogs) et dans I’expression «les sapaksa de la
preuve de P» (de sgrub kyi mthun phyogs Zes pa’i phyogs): dans le premier cas, il ne
s’agit que du sadhyadharma, alors que dans le deuxiéme, phyogs renvoie a toute chose
qui est qualifiée par le sadhyadharma. L’emploi (c) du mot paksa est aussi mentionné
dans le NM op. cit. Ib10: Auo you zong sheng wei quan yu fa. «Il y a aussi des cas ol
le mot paksa est utilisé pour exprimer seulement le dharma [i.¢. la propriété a prou-
ver].» Mentionnons également I’étude de Staal (1973) sur la notion du paksa dans la
logique indienne.

13 Voir Daye (1979b).



78 TOM J.F. TILLEMANS

Examinons les détails de plus prés. Dans la littérature occidentale sur
la logique bouddhique, la formulation des trois caracteres est le plus sou-
vent basée sur un passage du Nyayabindu de Dharmakirti'4. Nous pour-
rions résumer cette formulation habituelle de la maniére suivante:

(a) Le paksadharmatva: le fait que A qualifie bel et bien (eva) p.

(b) L’anvayavyapti: h implique s, ou, dans la terminologie bouddhique,
h est présent seulement (eva) dans les cas semblables (sapaksa). (Ici
«semblable a s» veut dire «qui a la propriété s».)

(¢c) La vyatirekavyapti: non-s implique non-h. Autrement dit, h est
entiérement (eva) absent dans les cas dissemblables (vipaksa).

Il y a cependant un aspect des trois caractéres qui se trouve dans ce pas-
sage du Nyayabindu, mais sur lequel les auteurs occidentaux n’insistent
guere's: nous pensons au mot niscita («assuré; décidé; certain») qui se
trouve a la fin des définitions que donne le Nyayabindu, et qui introduit
ce que I'on peut appeler I’«élément cognitif» dans la notion de validité
en logique bouddhique. Traduisons donc Nyayabindu 11, 5-7 avec le mot
niscita:

Les trois caractéres de la raison sont: présence réelle dans I’'inferen-
dum, présence dans les cas semblables seulement, et absence com-
pléte dans les cas dissemblables, [tout cela] étant certain.

Maintenant, regardons briévement d’autres textes de Dharmakirti et
Dignaga. Dans la karika 15 du Pramanavarttika 1 (svarthanumana-
pariccheda), ainsi que dans la svavrtti, Dharmakirti explique d’une fagon
claire que le mot «certitude» (niscaya), et la locution «reconnu
(prasiddha) par les deux» sont présents dans la formulation des définitions
que donne Dignaga, et doivent étre présents dans toute élaboration adé-
quate des trois caractéres'. Or, cela dit, si nous lisons le
Pramanasamuccaya, 1l est vrai que nous ne trouverons nulle part le mot

14 NB II, 5: trairapyam punar lingasyanumeye sattvam eva sapaksaiva sattvam asa-
pakse casattvam eva niscitam.

15 Staal (1960) p. 634 et Chi (1969) p. 30, par exemple, ne citent que anumeye sattvam
eva sapaksaiva sattvam asapakse casattvam eva.

16 PV I (Svarthanumanapariccheda) k. 15:
hetos trisv api rapesu niscayas tena varnitah /
asiddhaviparitarthavyabhicarivipaksatah /7.
(«Pour écarter des raisons non-établies, contradictoires et déviantes, il [c.-a.-d. Dig-
naga] a proposé le mot «certitude» dans [les définitions] des trois caractéres de la rai-
son aussi.»)



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 79

«certitude» dans les passages ou Dignaga décrit les trois caracteres!’.
«Reconnu par les deux», par contre, s’y trouve's, Dharmakirti, dans le
Pramanavarttika, avance des arguments pour montrer que niscaya est au
moins implicite dans les formulations de son maitre, et dans le
Pramanaviniscaya, il cite le texte en question de Dignaga, et le change,
apparemment de propos délibéré, pour que le mot «certain» (niscita,; nes
pa) y figure'?, .

Mais laissons de coté ce probléme difficile de I’exactitude historique
de Dharmakirti vis-a-vis de son maitre Dignaga, qui nécessiterait tout un
autre article; suivons provisoirement le point de vue de Dharmakirti. Une
des fonctions du mot «certitude» est alors d’éliminer la théorie — vraisem-
blablement celle d’I§varasena, le disciple direct de Dignaga — selon la-
quelle une simple non-observation (adarsanamatra) de la raison dans les
cas dissemblables suffirait pour établir la vyatirekavyapti. Dharmakirti
exige la certitude que la raison ne s’y trouve pas: certitude fondée sur
I’existence d’une relation (pratibandha= sambandha) entre h et s, et
non pas sur la simple non-observation du contre-exemple?°.

17 PS II 5cd, P. 130 cedb2-3: rjes dpag bya dan de mtshuns la / yod dan med la med
pa'o/. Cf. le Nyayavarttika d’Uddyotakara 136,6 et Steinkellner (1973) p.31:
anumeye 'tha tattulye sadbhavo nastitasati. («[La raison] existe dans I'inferendum et
dans ce qui est similaire a la [propriété a prouver] et n’existe pas dans ce qui n’est pas
[similaire].») Ici anumeya = dharmin. Cf. PVin II, éd. Steinkellner p. 30, 34.

18 PSIII 11, P. 130 ce7a3—4: griis ka la yan rab grub pa / sgrub par byed pa’'am sun ‘byin
vin/. PVSVT p. 57, 21 dit asiddhas tu dvayor api sadhanam, qui devrait étre plutot
prasiddhas tu etc. Cf. PVSVT p. 58, prasiddhas tu dvayor ity acaryagrantham idanim
vydacaste.

19 Pour les arguments de Dharmakirti, voir PV I, k. 15 et k. 16-38 (vyapticinta). Dans
PVin II éd. Steinkellner p. 30 (P. 130 ce266bl), nous voyons que PS il, 5cd devient:
rjes dpag bya dan de mtshuns la yod dan med la med par nes pa / (nes pa = niscita).
Pour une discussion stimulante de la question du mot niscita (nes pa brjod pa) chez
Dignaga et le probléme de I'interprétation de PS II, 5cd et PS III, 11, voir NGSD
pp. 56a-58b: ‘o na slob dpon phyogs glan gis ishul gsum so so’i mtshan fiid ‘chad pa’i
tshig zur du nes brjod mdzad pa’i gzun de gan Ze na . . . E. Steinkellner traite de ce
probléme aussi dans und article intitulé «Remarks on Niscitagrahana», a paraitre
dans une Festschrift Tucci.

20 Cf. PV I, k. 14:
yasyadarsanamatrena vyatirekah pradarsyate /
tasya samsayahetutvac chesavat tad udahrtam //

(«Lorsque I’inclusion négative (vyatireka) d’une [raison] est démontrée par la sim-
ple non-perception [de la raison dans les cas dissemblables], alors cette [raison] est
appelée «avec reste» (Sesavat) parce qu’elle est une cause de doute.») Le PVSV ad
k. 14 (éd. Gnoli) dit: sa tasya vyatireko na niscita iti vipakse vrttir asankyate / vya-



80 TOM J.F. TILLEMANS

L’autre fonction du mot «certitude» se joint a I’exigence du
Pramanasamuccaya et du Nyayamukha que les trois caractéres soient
«reconnus par les deux» parties dans le débat2?!. Non seulement il faut que
ces caracteres soient objectivement établis, mais les deux participants au
débat doivent aussi les reconnaitre comme tels: si I’'un ou I’autre des deux
est dans le doute, ou ne peut pas accepter un des caractéres sans risquer
une contradiction avec ses propres vues philosophiques, la raison de-
viendra fallacieuse (hetvabhasa). Le commentaire tibétain sur «certitude»
(nes pa) et «reconnu par les deux» (g7iis ka la rab tu grub pa) combine
bien ces deux thémes, disant que «les parties concernées, au moyen d’un
instrument-critére (1shad ma = pramana), s’assurent que les trois carac-
téres sont satisfaits» (. . . de sgrub kyi rtags tshul son ba’i rgol bas . . . tshad
mas nes pa)??.

tirekasiddhyadarsanamatrasya* samsayahetutvat / na sarvanupalabdhir gamika /
tasmad ekanivrttya ‘nyanivrttim icchata tayoh kascit svabhavapratibandho ‘py
estavyah / anyatha 'gamako hetuh syat /. («Supposons que I’inclusion négative de la
[raison] ne soit pas certaine. Donc, on peut douter que [la raison] soit présente dans
les cas dissemblables, parce que I’emploi de la simple non-perception comme preuve
de I'inclusion négative est une cause de doute. Toute non-perception n’est pas pro-
bante. Donc, si on veut nier Iautre [c.-a.-d. la raison] par la négation de I'un [c.-a.-d.
la propriété a prouver], il faut chercher une relation de nature entre les deux. Autre-
ment, la raison ne serait pas probante.»)

* Ici, j’ai suivi PVSVT. Gnoli: vyatirekasadhanasyadarsanamatrasya.

21 Voir PSIII 10, P. 130 ce7a3:
gni ga la grub chos kyi* ni /
tha siiad bya phyir grii ga dan/
gcig la ldog dan the tshom dan /
gzi ma grub la mi 'dod do /
* PSVDb P. 130 cel27b6-7 donne kyis.

(«Il faut appliquer le terme /paksajdharma a ce qui est établi pour les deux. Donc,
si une ou les deux [parties] nient [la raison], ou si [celle-ci] est en doute, ou si sa base
[c.-a-d. le sujet] n’est pas établie, alors elle n’est pas admise [a &tre un paksadharmal.»)
(Pour la faute d’asrayasiddha, «une raison dont la base n’est pas établie», voir Tille-
mans (1982).) Jinendrabuddhi, PST P. 139 re178a3, utilise le terme «certitude» (nes
pa) dans ce contexte: griis la grub pas Zes pa rgol ba dan phyir rgol ba dag la phyogs
kyi chos fiid du nes par gyur pa gan yin pa des tha sfiad yin no /. Enfin le NM op. cit.
Ib11-12 refléte cette idée du PS III, mais ajoute que les mémes considérations s’ap-
pliquent aussi aux deux autres caractéres: cizhong zongfa wei qu lilun ji dilunzhe
Jjueding tong xu, yu-tongpin-zhong you-feiyou-deng yifu rushi. («Or, nous pouvons
choisir comme paksadharma seulement ce que I'interlocuteur et I’adversaire recon-
naissent, tous les deux, avec certitude. C’est pareil pour [les deux autres caracteres],
présence et absence dans les cas semblables, etc.»)

22 Se ra Chos kyi rgyal mtshan NGSD p. 73b5-74al.



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 81

Il y a donc une dimension objective et une dimension cognitive dans
la notion bouddhique d’une raison valable. (a) Pour justifier ’assertion
que p est s, la raison A doit en réalité satisfaire a trois conditions, a savoir:
h qualifie p; tout ce qui est 4 est aussi s, aucun non-s n’est 4. (b) Les deux
parties doivent savoir et reconnaitre que la raison 4 satisfait a ces trois
conditions. Ici, évidemment, nous trouvons une divergence radicale par
rapport a I’approche usuelle de la notion de validité dans la logique oc-
cidentale, ou cette notion n’est déterminée que par des considérations for-
melles, soit la «forme logique» de I’argument, qui est indépendante de
tout facteur subjectif, et méme du contenu?.

Maintenant, étant donné que / posséde les trois caracteres, I’acte men-
tal qui constate que p est s parce que A, est appelé une «inférence-pour-
soi» (svarthanumana)®*. C’est ce jugement (jiana) qui est le but visé par
toute argumentation bouddhique. Il est un instrument-critére (pramana),
mais differe de I’autre instrument-critére, la perception directe
(pratyaksa), puisqu’il comprend son objet au moyen d’une image
(buddhyakara) et en s’appuyant sur un tririipahetu. Nous pourrions donc
décrire la méme notion bouddhique de validité d’'une autre maniére, en
disant qu’une raison valable est celle qui peut faire naitre une conviction
justifiée — une inférence-pour-soi — chez les deux parties dans le débat. Et
ainsi, nous verrons peut-étre mieux les racines de la logique bouddhique
dans la tradition rhétorique du vada («débat»), ou le but est un change-
ment d’opinion chez ’adversaire, et non pas la construction d’un simple
argument qui n’est que formellement valable. Comme le disent le
Nyayamukha et 1a Nyayabindutika, une raison ne peut pas engendrer une

23 Un argument est valable dans la logique occidentale si la conclusion peut étre dérivée
des prémisses par simple application des régles d’inférence telles que modus ponens,
modus tollens, etc. Le contenu sémantique ne joue aucun role, et ainsi, les énoncés de
I’argument peuvent étre remplacés par des variables. Je tiens a préciser que lorsque
je parle des «raisons valables» dans la logique bouddhique, j’utilise le terme «validité»
dans un sens neutre, et non pas dans le sens technique de la logique moderne. Notre
langage ordinaire admet certainement plusieurs sens pour ce terme — «la validité d’une
question», «la validité de mon passeport», etc., etc. Donc, le conseil de D. Daye
(1979b) p. 558, «stop using the term», me parait trop sévére. Le mot yan dag dans
les locutions tibétaines rtags yan dag ou gtan tshigs yan dag («raison valabley) signifie
littéralement «vrai», «réel», ou méme «parfait», «pur», ce qui n’est pas trop loin d’un
emploi non-technique du concept de validité. Pour ce qui concerne les mots sanscrits,
hetu et linga, et le chinois yin, bien que cette méme notion de validité ne soit pas ex-
plicitement exprimée, elle peut y étre sous-entendue.

24 Cf. NB Il, 1-3: anumanam dvidha, svartham parartham ca, tatra svartham triripal
lingad yad anumeye jiianam tad anumanam.



82 TOM J.F. TILLEMANS

conviction ou une certitude d’'une fagon mécanique, comme par exemple
la production de la pousse a partir de la graine: ce n’est qu’au moment
ou il y a une compréhension de la validité de la raison qu’une telle con-
viction peut se produire?s. L’inclusion de niscita/niscaya dans les défini-
tions des trois caractéres peut donc tout aussi bien s’expliquer par les buts
essentiellement pratiques auxquels la logique bouddhique est destinée.
Ces buts sont radicalement différents de ceux d’une logique formelle ou
mathématique, ou toute référence a la cognition sera condamnée comme
un psychologisme qui empéche que la logique soit traitée comme un cal-
cul ou une théorie axiomatique. ‘

Nous verrons plus loin que c’est la méme notion bouddhique de la va-
lidité, comportant une exigence de certitude, qui s’applique aussi dans le
cas de I'inférence-pour-autrui et qui rend impossible toute tentative de
faire d’une inférence-pour-autrui une sorte de «syllogisme bouddhiquen.

C. La version PS-PV de l'inférence-pour-autrui

Ces explications préliminaires acquises, abordons maintenant I’inférence-
pour-autrui PS-PV. Nous essayerons en méme temps de dissiper deux
contresens répandus a ce sujet, a savoir: (1) I'idée que la différence entre
les deux sortes d’inférence est essentiellement, ou méme seulement, une
distinction entre un constat privé et la communication publique de ce
constat; (2) 'opinion de Stcherbatsky et d’autres que I’inférence-pour-au-
trui bouddhique peut étre fidélement traduite dans la terminologie de la
syllogistique aristotélicienne.

(1) Constat privé / communication publique.

Dans la Pramanasamuccayavrtti, Dignaga caractérise ’inférence-pour-
autrui de la fagon suivante2s:

25 Voir NM op. cit. 1b12-14, trad. Tucci (1930) p. 13. Voir aussi NBT ad NB II, §
pp.- 91-92, ou Dharmottara mentionne que le modéle graine/pousse ne peut pas étre
appliqué. ’

26 yatha svasmims trirapal lingato lihigini jiianam utpannam tatha paratra
lingijRianotpipadayisaya trirapalingakhyanam parartham anumanam, ... Recon-
struction sanscrite du texte du PSV III cité a la page 125 de I’édition du Muni Jam-
buvijayaji du Nayacakra de Mallavadin. PSVa P. 130 ced42b8—43al: ji Itar ran la tshul
gsum pa'i rtags las rtags can gyi Ses pa skyes pa de bZin du gZan la rtags can gyi ses
pa bskyed par 'dod nas tshul gsum pa’i rtags brjod pa ni gzan gyi don gyi rjes su dpag
pa ste ... PSVa= PSVb.



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 83

Si I’on veut éveiller chez autrui une compréhension du «porteur de
la raison logique»?’ analogue a celle qui venait du tririipalinga pour
soi-méme: [dans ce cas,] on énonce [explicitement] le triripalinga, et
I’on a une inférence-pour-autrui.

Cette explication, qui se trouve aussi dans le Pramanaviniscaya de
Dharmakirti?8, pourrait nous faire penser que la différence principale
entre 'inférence-pour-soi et I’inférence-pour-autrui réside dans I’opposi-
tion entre un constat privé et une communication publique. Stcherbatsky,
nous semble-t-il, posait le probléme de cette maniére, et Tachikawa, dans
une longue note de sa traduction du Nyayapravesa, s’exprime dans ce
sens?®. Et de fait, comme le montre le passage de la Pramanasa-
muccayavrtti, une inférence-pour-soi est un jugement, un acte mental,
alors qu’une inférence-pour-autrui n’est qu’expression verbale. Mais
’erreur surgit quand on pense que ce passage et d’autres semblables mon-
trent que I'inférence-pour-autrui exprime verbalement le méme jugement
que ’on a lors de I'inférence-pour-soi.

Dans le Pramanasamuccaya 111, nous trouvons de I'inférence-pour-
autrui la définition suivante, qui regoit un commentaire élaboré dans le
Pramanavarttika 1V 3°:

L’inférence-pour-autrui est ce qui explicite I’objet que I’on a constaté
soi-méme (pararthanumanam tu svadrstarthaprakasanam).
Voici donc un point crucial concermant le pararthanumana:
Dharmakirti, dans le Pramanaviniscaya, ainsi que les commentateurs du
Pramanavarttika (et du Viniscaya), précisent que le mot artha («objet»),
dans cette définition, ne désigne pas la proposition a prouver (sadhya), ou
la thése (paksa ou pratijiia), mais seulement le tririapahetu?®'. En fait, c’est

27 C’est-a-dire: de la proposition a prouver. lingin = rtags can, litt. «ce qui a la raison».

28 PVin III, P. 130 ce285a7-8.

29 Voir Stcherbatsky (1932), réimp. (1962) vol. I p. 283 «Since the syllogism is nothing
but the expression of an inference in propositions . . .» Pour Tachikawa, voir (1971)
p. 130 n. 1.

30 On trouve la définition sanscrite dans PVV p. 363, 8-9 et PVBh p. 467, 5. Quant au
tibétain, la legon de PS III 1, P. 130 ce6b4 est ran gis mthon don gsal byed yin /.
Toutefois, PVBh P. 132 thel45a3 et des manuels tibétains tels que TLSBy donnent
ran gis mthon don rab gsal byed, une legon qui est évidemment préférable. La défi-
nition que donne le NB de I'inférence-pour-autrui est simplement: triripalinga-
khyanam pararthanumanam (NB 111, 1). («Une inférence-pour-autrui est un énoncé
d’une raison qui posséde les trois caractéres.»)

31 PVinIII P. ce237b5-6; D.189b5-6: tshul gsum pa’i rtags' ston par byed pa* gzan gyi
don gyi rjes su dpag pa yin pa’i phyir / don gyis na?® phyogs kyi tshig ni sgrub par byed
pa ma yin no Zes bSad par? rig® par bya’o /. Pour la ponctuation de ce passage, j’ai



34 TOM J.F. TILLEMANS

une particularité frappante de la version PS-PV qu’aucune these, propo-
sition a prouver, ou conclusion (nigamana) ne figure comme membre
d’une inférence-pour-autrui. Bien entendu, nous développerons tous ces
points plus en détail, mais pour le moment, ce qui nous concerne ici, c’est
I’asymétrie importante entre les connaissances provenant des deux sortes
d’inférences. Dans le cas d’une inférence-pour-soi, on constate la vérité de
la thése ou de la proposition a prouver, alors qu’au moyen d’une infé-
rence-pour-autrui, on ne constate que le fait que la raison possede les trois
caractéres nécessaires pour établir cette thése. Autrement dit, la deuxiéme
connaissance mentionnée est une condition préalable pour la premicre.

Dharmakirti lui-méme avait insisté sur cette asymétrie dans le deu-
xiéme chapitre du Pramanaviniscaya (svarthanumanay), face a I’objection
que les deux sortes d’inférences ne sont pas suffisamment différentes pour
mériter des traitements séparés. Vu que les passages concernés du
Viniscaya ont déja été traduits en allemand par E. Steinkellner32, nous ne
les retraduirons pas en frangais; nous préférons traduire ici un passage
court et succinct du commentateur tibétain, rGyal tshab rje, qui résume
bien la pensée de Dharmakirti33.

suivi I’édition de sDe dge. 1. P. rtag. 2. D. bstan par byed pa. 3. P. nas. 4. P. bsad pa.
5. P. rigs. Traduction: «Vu que l'inférence-pour-autrui est ce qui €nonce le
triripalinga, il faut savoir que [le mot] artha indique que I’expression de la thése
(paksavacana) n’est pas un instrument de preuve (sadhana).» Cf. aussi PVV ad PV
IV k.15 p.368 (éd. Shastri), 18-19: svadrstarthaprakasanasabdena tri-
rapalingavacanam istam, na paksavacanam apiti vaktavyam /.

32 PVin Il (éd. Steinkellner) p. 22: khyad par med pa’i phyir sgra logs sig tu mi brjod do
Ze na / ma yin te / jug pa tha dad pa’i phyir ro // don ni rtags can go bar byed pa
vin la / de’i rtags ni sgras yin no // Traduction allemande de Steinkellner (1979)
pp. 22-23:

(Einwand:) «Weil sich [die beiden Arten von Schlussfolgerung] nicht unterschei-
den, wird die verbale Form (sgra, *sabda) [der Schlussfolgerung] nicht getrennt [von
ihrer Erkenntnisform] angegeben.» (Antwort:) Nein, denn der Vorgang (vyapara) [in
den beiden Arten von Schlussfolgerung] ist verschieden: Wiahrend der Gegenstand
[des vorliegenden Kapitels, ndmlich die Schlussfolgerung fiir sich selbst] das Ange-
zeigte (*/ingin) erkennen lasst, (wird) [bei der Schlussfolgerung fiir einen anderen] das
Anzeichen (*/inga) fiir dieses (Angezeigte) durch die verbale Form (sgra, *sabda)
(erkannt).

33 TLSBy vol. I, p. 232: randon le’u’i bstan bya’i gtso bo tshul gsum pa’i rtags yin la /
de blo yul du sor ba’i drnos kyi "bras bu rtags can bsgrub bya go bar byed pa yin la /
gZzandon le’'u’i gtan la dbab bya’i gtso bo sgrub nag yin la / de blo yul du son ba’i dnos
kyi ‘bras bu ni tshul gsum la go ba bskyed par byed pa yin no /.



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 85

Le sujet principal enseigné dans le Svarthanumanapariccheda, c’est
le tririipaliriga. Et I’effet direct qui provient du fait de prendre celui-ci
[c.-a.-d. ]a raison] comme objet de la pensée est de faire comprendre
la proposition a prouver: celle qui est le «porteur de la raison lo-
gique». Le sujet oprincipal a comprendre dans le
Pararthanumana-pariccheda est ’énoncé de la preuve (sgrub nag=
gZan don rjes dpag = pararthanumana). Et I’effet direct qui provient
du fait de prendre celui-ci comme objet de la pensée est de faire com-
prendre les trois caracteres.

En somme, c’est 1a la différence importante entre les deux types d’infé-

rence.

Quant aux opinions de M. Tachikawa, signalons tout de méme qu’il
s’occupait essentiellement de la version NM-NP, ou I’énoncé d’une these
fait partie intégrante de I’inférence-pour-autrui. (Voir ’exemple d’une in-
férence-pour-autrui NM-NP cité précédemment, p. 75.) Il est donc peut-
étre correct de dire que I'inférence-pour-autrui NM-NP est une commu-
nication publique d’un constat privé; mais pour le PS-PV, non seulement
il y a la différence public / privé, mais, chose plus importante, les constats
respectifs difféerent eux aussi.

Pour conclure notre discussion des deux sortes d’inférence, celle pour
soi et celle pour autrui, il est nécessaire de rappeler le contexte ou elles
trouvent leurs propres places, et sans lequel elles perdent toute raison
d’étre: le débat dialectique entre un interlocuteur (vadin) et son adversaire
(prativadin). Regardons briévement donc comment se déroule un débat.
Il commence par des conséquences nécessaires (prasanga), soit une
reductio ad absurdum de la position adverse, et culmine dans une infé-
rence-pour-soi chez I’adversaire. L’inférence-pour-autrui, en tant
qu’«expliciteur» du tririipahetu, sert a rappeler a I’adversaire les trois ca-
racteres de la raison, ceux-ci ayant déja été démontrés auparavant3, Ce

34 Notons que le simple acte d’énoncer une inférence-pour-autrui ne constitue aucune-
ment une preuve de la vyapti ou du paksadharmatva: prouver la vyapti, par exemple,
est normalement une démarche difficile, comportant I’établissement de la relation
(pratibandha), ainsi que d’autres étapes secondaires.

Une condition nécessaire pour vyapti est I’existence d’un badhakapramana ou
sadhyaviparyaye badhakapramana. Voir VNVV p.8, 32-33: badhakam pra-
manam / yena sadhyaviparyaye vartamano hetur badhyate, tasya kathanam yat tad
vyaptisadhanam ity arthah /. (« ‘badhakam pramanam’ veut dire ce qui réfute que la
raison existe quand le sadhya [i.e. la propriété a prouver] est nié; son énoncé est un
moyen d’établir I'inclusion. ») Ici sadhya = sadhyadharma. L’existence d’un badhaka-
pramana veut dire que si non-s, alors non-# — un tel instrument-critére justifie donc
la vyatirekavyapti.



86 TOM J.F. TILLEMANS

rappel ouvrira la voie a la connaissance qui constate la thése en question.
Comme I’explique le commentateur du Pramanavarttika, Prajinakara-
gupta:
Si on se souvient du tririipalinga, une inférence [-pour-soi] se produi-
ra inévitablement.
Nous pouvons donc représenter d’une fagon schématique les phases
principales d’un débat bouddhique, montrant ainsi clairement la diffé-
rence de fonction des deux sortes d’inférences:
Reductio ad absurdum de la position adverse au moyen des consé-
quences (prasanga) — preuves des trois caractéres— énoncé du
triripahetu, c.-a.-d. inférence-pour-autrui— souvenir du
triripahetu — inférence-pour-soi (chez ’adversaire).

Enfin, mentionnons que dans les textes de 1’école tibétaine dGe lugs
pa, cette phase que nous avons appelée «souvenir du tririipahetu» est dé-
signée par un terme technique: rtags ‘dzin sems, «constatation de la rai-
son», ou plus littéralement, «connaissance qui saisit la raison»3¢, Et voila
donc exactement la fonction d’une inférence-pour-autrui: produire ce
rtags 'dzin sems, cause directe (dnos rgyu) d’'une inférence-pour-soi®’.

Enfin, mentionnons que rGyal tshab rje, dans TLSBy vol. I p. 37, parle de trois ins-
trument-critéres (pramana = tshad ma) préalables a toute preuve de I’inclusion posi-
tive (anvayavyapti = rjes khyab):

(a) un instrument-critére qui assure la nature de la raison en question (rtags kyi
mtshan gZi nes pa’i tshad ma);

(b) un instrument-critére qui assure que la propriété a prouver et celle a nier sont
directement contradictoires (bsgrub bya’i chos dan dgag bya’i chos dnos 'gal yin par
nes pa’i tshad ma);

(c) un instrument-critére qui nie la possibilité que la raison et la propriété a nier
aient une base commune (i.e. une chose qui est qualifiée par les deux) (rtags dan dgag
bya'i chos la gzi mthun 'gog pa’i tshad ma). 11 semble que (c) est peu différent du
badhakapramana, mais qu’(a) et (b) sont des exigences supplémentaires. Voir aussi
NGSD p. 53a.

35 PVBh p. 467, 19: trirapalingasmarane niyamenanumodayah.

36 Voir, parexemple, Phur bu Icog byams pa rgya mtsho, bLo rigs, p. 9b: Zar la rtag 'dzin
sems bsdd pa la . . . (dans le chapitre sur I'inférence (rjes dpag)).

37 Tson kha pa, dans son sDe bdun la ’jug pa’i sgo don grier yid kyi mun sel, nous donne
la définition suivante du rtags ‘dzin sems: rtags 'dzin pa'i sems ni de sgrub kyi rjes
dpag gi fier len du gyur pa’i de sgrub kyi tshul gsum gan run nes pa'i blo. Pp. 24-25
de I’édition de Sarnath; p. 509 du vol. tsha du gSun bum. Traduction: «La ‘cons-
tatation de la raison’ consiste en une connaissance qui s’assure d’un des trois caractéres
[de la raison] dans la preuve de [la proposition] P, [connaissance] qui est la cause de
base [i.e. la substance] (fier len= upadana) de I'inférence [-pour-soi] dans cette
preuve.»



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 87

(2) L’inapplicabilité du modele syllogistique.

Stcherbatsky, dans son prestigieux Buddhist Logic, s’est efforcé de com-
parer et de contraster en détail les «syllogismes» bouddhiques et aristote-
liciens, en termes de figures, induction, déduction etc., ce qui n’est pas
sans intérét, et témoigne certainement de la grande érudition du savant
russe. Mais une telle entreprise, nous semble-t-il, est nécessairement
vouée a I’échec, vu les différences fondamentales qui séparent une infé-
rence-pour-autrui et un syllogisme aristotélicien. Premiérement, la vali-
dité d’un syllogisme ne dépend que de sa forme logique, tandis que la cog-
nition, comme nous I’avons vu, joue un réle majeur dans la validité selon
la logique bouddhique. Deuxiémement, un syllogisme, quelle que soit no-
tre maniére de I’analyser, doit avoir une conclusion, alors que c’est un
point logico-philosophique fondamental de la version PS-PV que I’ex-
pression de la thése (paksavacana) ne figure pas dans I’énoncé d’une in-
férence-pour-autrui?. Le résultat auquel nous arriverons, c’est que I'in-
férence-pour-autrui n’est méme pas une forme déductive, sans parler d’'un
syllogisme, mais remplit plutdt une fonction d’exposition: elle montre la
raison qui posséde les trois caractéres, et ainsi elle fait naitre le rzags ‘dzin
sems, I’étape préalable a une inférence-pour-soi. Examinons ces points un
par un.

Sakyamati, I'auteur de la Pramanavarttikatika, explique que le terme
svadrsta («que I’on a constaté soi-méme») figurant dans la définition de
I'inférence-pour-autrui, signifie que le tririipahetu est assuré (rnam par
nes pa), ou constaté au moyen d’un instrument-critére (tshad mas khon
du chud pa), par les deux parties du débat¥. Cette interprétation, qui est
soutenue par les autres commentaires, nous montre que l’expression
svadrsta sert a introduire la dimension cognitive de la validité dont nous

38 Stcherbatsky, nous semble-t-il, minimise I'importance de ce point, traduisant NB III
34, dvayor apy anayoh prayogayor navasyam paksanirdesah, de la fagon suivante:
«When either of these two methods is applied, it is not always necessary explicitly to
mention the thesis or the conclusion» (vol. I p. 149). Le mot «always» est certaine-
ment de trop car, pour un anglophone, «it is not always necessary that . . .» implique-
rait «it is sometimes necessary that ...». Et en fait, il n’est jamais méme permis
d’inclure I’expression de la thése dans une inférence-pour-autrui! Cf. aussi vol. I
p. 301. Pour Stcherbatsky, I'inférence-pour-autrui est a la fois une induction de la
vyapti a partir de I’exemple, et une déduction de la conclusion a partir du
paksadharmatva («la prémisse mineure»).

39 PVT P. 131 ie310a7: bdag 7iid kyis Zes bya ba ni rgol* ba gan gis bsgrub pa dgod
pa’o / mthon ba ni rnam par nes pa ste tshad mas khon du chud pa’o /. *PVT: gol
ba.



88 TOM J.F. TILLEMANS

avons parlé précédemment*. (En effet, le choix des termes de gﬁkyamati
tend a corroborer notre analyse du terme niscaya / niscita (=nes pa).)

Certes, le but principal de Dharmakirti et de Dignaga, dans leurs cha-
pitres sur I’'inférence-pour-autrui, n’était guere la réfutation du critére
strictement formel de la validité: il nous semble qu’ils ignoraient une telle
conception. Ils voulaient plut6t réfuter I'idée que la simple acceptation
(abhyupagama) de la raison par I’adversaire suffirait pour que I’'inférence-
pour-autrui soit valable. Dans les premiers vers du Pramanavarttika IV,
par exemple, Dharmakirti s’efforce de réfuter I’emploi par le Samkhya du
terme «inférence-pour-autrui». Cette doctrine I’'interprétait d’une fagon
trop littérale comme une inférence qui n’est acceptée que par I’adversaire,
et qui de ce fait est valable seulement en vertu des opinions d’autrui*'. En
effet, le probléme pour Dharmakirti était d’éviter que la validité ne dé-
pende exclusivement de facteurs subjectifs et arbitraires, et que le c6té ob-
jectif que doivent comporter les trois caractéres de la raison ne soit né-
gligé. Donc, sva garantit que ce n’est pas simplement 1’adversaire qui ac-
cepte la raison, et drsta exige une certitude en accord avec la réalité, un
pramana.

Si Dharmakirti et Dignaga essayaient plutdt de réfuter un subjecti-
visme extréme, il est néanmoins vrai que leur conception de la validité,
et surtout leur insistance sur svadrsta, excluraient définitivement le critére
formel aussi. Voici ’argument. D’emblée, signalons qu’une traduction
syllogistique d’une inférence-pour-autrui valable demanderait des pré-
misses vraies parce que le paksadharmatva et la vyapti (i.e. les
«prémisses») devraient étre établies dans une telle inférence2. Ainsi, nous

40 Cf. la partie B.

41 PVIVk. 1:
parasya pratipadyatvad adrsto ‘pi svayam paraih /
drstah sadhanam ity eke tatksepayatmadrgvacah //

(«Certains [i.e. les Samkhya] disent: C’est I’autre qui est & instruire [au moyen
d’une inférence-pour-autrui]. De ce fait, la [raison] qu’on ne constate pas soi-méme,
mais qui est constatée par autrui, est [quand méme] un instrument de preuve
(sadhana).” Les mots ‘que I’on a constaté soi-méme’ sont destinés a éliminer cette [vue
fausse].»)

42 Puisqu’un bouddhiste veut que ses arguments soient convaincants, la validité formelle,
sans prémisses vraies, n’est pas pertinente ici. Car la validité formelle exige seulement
que la conclusion soit vraie si les prémisses sont vraies. Prenons un exemple:

Tout acteur de Hollywood a la compétence d’étre président.
Or, Reagan est un acteur de Hollywood.
Donc, Reagan a la compétence d’étre président.
Ce syllogisme est formellement valable, mais il n’est guére convaincant!



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 89

parlerons des syllogismes qui sont formellement valables et qui ont des
prémisses vraies, mais nous verrons que les considérations essentielles de
notre argument restent inchangées.

Soit un débat entre un bouddhiste et un Samkhya, un philosophe qui
n’accepte pas que le son est créé, mais qui pense qu’il s’agit d’une simple
transformation (vikrti) de prakrti, la matiére primordiale. Maintenant,
supposons que nous rendions I’inférence-pour-autrui, «Ce qui est créé est
impermanent, comme une cruche; Or, le son est créé,» par le syllogisme
suivant:

(a) Tout ce qui est créé est impermanent, comme une cruche.

Or, le son est créé.

Donc, le son est impermanent.

Si nous ne nous occupions pas de la légitimité problématique de la pré-
sence d’un exemple, i.e. la cruche, (a) deviendrait un syllogisme bona fide
et formellement valable. (Plus particuliérement, les prémisses implique-
raient la conclusion en vertu des régles d’inférence dictum de omni et nullo
et modus ponens*3.) En plus, les prémisses sont vraies. Mais, en revanche,
pour un logicien bouddhiste, cette inférence-pour-autrui serait fallacieuse
(abhasa) parce que «créé» n’est pas un paksadharma pour I’adversaire
Samkhya. Autrement dit, la raison n’est pas constatée (drsta) par une des
parties du débat#.

Ce sont les références a la cognition, présentes dans la notion boud-
dhique de validité, et absentes dans une notion formelle (méme si I’on exi-
ge des prémisses vraies), qui garantissent que nous ne puissions pas tra-
duire d’une fagon adéquate une inférence-pour-autrui par un syllogisme.
Une solution, peut-étre attrayante pour un défenseur de I’analyse syllo-

43 Cela est une explication traditionnelle, voire médiévale, du syllogisme aristotélicien,
et elle ne va certainement pas sans problémes. Voir Kneale et Kneale (1962) p. 79
pour une discussion concernant le dictum de omni chez Aristote. Quant a ’exemple,
il serait redondant d’un point du vue strictement formel, alors que pour la plupart des
logiciens bouddhiques - c’est-a-dire, pour ceux qui n’acceptent pas la théorie de I'in-
clusion intrinséque (antarvyapti) — ’exemple est indispensable. Il sert a titre de cas
familier par lequel on peut comprendre la relation entre la raison et la propriété a
prouver. Pour la théorie de I'inclusion intrinséque, voir Kajiyama (1958), et Mimaki
(1976) pp. 51-54.

44 Daye (1977) et (1979a) utilise un argument similaire pour montrer que, dans la lo-
gique du NP, I'implication exprimée par I’ablatif ne peut pas étre considérée une
«fonction de vérité» (truth function). Car la légitimité d’une inférence dans cette lo-
gique dépend aussi des points de vue philosophiques des interlocuteurs («darsana
relevance»).



90 TOM J.F. TILLEMANS

gistique, serait de ne tenir aucun compte de ces références a la cognition,
et de s’occuper de la logique bouddhique seulement dans la mesure ou elle
se conforme a ses exigences aristotéliciennes. Il se peut méme que cela se
justifie dans certains cas, mais convenons qu’il s’agit 1a d’une falsification
délibérée, et non pas d’une forme se trouvant dans la logique bouddhique.

Abordons maintenant, comme deuxiéme considération montrant 1’in-
applicabilité du modele syllogistique, les arguments que donnent Dignaga
et Dharmakirti pour exclure toute expression d’une thése ou d’une con-
clusion dans une inférence-pour-autrui. Il nous semble que certains au-
teurs modernes ont regardé cela comme une curiosité sans beaucoup
d’importance*®: en fait, ’absence de I’expression de la thése a une impor-
tance considérable.

Simplement dit, si une inférence-pour-autrui était une forme déduc-
tive, ou méme un argument, déductif ou non, elle devrait déduire ou ar-
gumenter en faveur d’une proposition. Et cela, elle ne le fait tout au plus
que d’'une maniére indirecte, comme une sorte de résultat secondaire, si
tant est qu’elle le fasse. La position fondamentale de Dharmakirti est
qu'une inférence-pour-autrui ne présentera que des instruments de
preuve (sadhana) de la thése, soit ceux qui justifient I’assertion de celle-ci.
Or, puisque I’assertion d’une thése ne contribue aucunement a sa propre
preuve, ’expression de la theése n’a pas de place dans ce contexte*é. Voici
ce que dit Dharmakirti dans le quatriéme chapitre du Pramanavarttika:

45 Stcherbatsky, et ceux qui suivent son exemple, ajoutent une conclusion dans leurs
traductions des inférences-pour-autrui.

46 Cf. PVT P. 131 fie 310a8-310b2: gal te yan rjes su dpag par bya ba la yan ran gi
mthon ba’i don yin par 'gyur ba de Ilta na yan dam bca’ ba srid pa ma yin te / bsgrub
par bya ba sgrub par byed pa’i dus na sbyor ba fiid yod pa ma yin no Zes gsuns pa’i
phyir de 'dir gzun ba ma yin no / nus pa bstan pa’i phyir tshig la rjes su dpag pa nie
bar btags pa yin gyi rjes su dpag par bya ba bstan pa la nus pa ni ma yin na gan gis
na de yan don gyi sgras gzun ba’i phyir de’i tshig gZan gvi don gvi ries su dpag pa fid
vin par ‘gyur /. («Mais supposons que I'inferendum [c.-a-d. la proposition a prouver]
soit aussi I’objet que I’on a constaté soi-méme. Ceci est inacceptable: il a déja été dit
que I’inferendum n’est pas pertinent lorsqu’on établit la proposition a prouver. [l n’est
donc pas désigné dans ce contexte [par le mot artha]. On appelle métaphoriquement
«inférence» les énoncés [du paksadharmatva et de la vyapti] parce qu’ils montrent ce
qui est capable [de faire naitre une vraie inférence, a savoir le trirapahetu]. Mais si I’ex-
pression de I'inferendum n’a pas cette capacité, alors pourquoi faire de cette expres-
sion aussi [une partie d’] une inférence-pour-autrui en la considérant comme désignée
par le mot artha?»)



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 91

[L’expression de la thése,] en énongant la simple proposition a prou-
ver, ne peut pas [établir cette proposition], méme indirectement
(paramparyena)*’.

La capacité intrinséque [de prouver la thése] est dans les trois carac-
téres. Seule ’expression du /tririipalinga] peut susciter le souvenir [de
la capacité] de cette [raison de prouver la proposition]*.

Certains, par exemple les Naiyayika, répondront que 1I’énoncé d’une
thése est une condition sine qua non pour I’énoncé de la raison, car au-
trement ce dernier énoncé serait sans but visé (visaya)*®. Mais, rétorque
Dharmakirti, dans ce cas, il s’ensuivrait que le doute (samsaya), le désir
de savoir (jijfiasa), les positions philosophiques etc., bref toutes les autres
conditions nécessaires pour énoncer une raison, devraient aussi figurer
comme membres d’une inférence-pour-autrui. Et cela, pour un boud-
dhiste ou pour un Naiyayika, serait manifestement absurde.

Un probléme épineux se pose toutefois quant a I'interprétation du
Pramanavarttika IV, k. 22, ou Dharmakirti dit que si I’on comprenait les
phrases, «le son est créé», et «tout ce qui est créé est impermanent», on
comprendrait «selon le sens» (arthat) que le son est aussi impermanent>°.
Dharmottara, dans la Nyayabindutika, s’exprime d’une maniére ana-
logue en disant qu’une fois que la vyapti et le paksadharmatva sont éta-
blis, la conclusion sera comprise par «simple implication» (samarthyad
eva)®'. Nous ne prétendons pas étre en mesure de résoudre toutes les ques-

47 PV IV k. 17a: sadhyasyaivabhidhanena paramparyena napy alam /.

48 antarangam tu samarthyam trisu ripesu samsthitam / tatra smrtisamadhanam tad-
vacasy eva *samsthitam //PV IV k. 20. *Miyasaka (1972): tadvacasyéva. J’ai traduit
k. 20b suivant la PVV: tatra trirapalinge sadhyasadhanasaktismrteh samadhanam
aropanam tadvacasi trirapalingapratipadakavacana eva samsthitam / (p. 370,
18-19).

49 Cf. PV IV k. 21.

50 k. 22: uktam atra* vinapy asmat krtakah sabda idrsah / sarve 'nitya iti prokte ‘py ar-
that tannasadhir** bhavet / / *Miyasaka: vyaptipurve. uktam atra se réfere a la karika
‘précédente. **tan nasadhir. («Si I’on disait, ‘le son est créé; tout ce qui est du méme
ordre [c.-a-d. tout ce qui est créé] est impermanent’: méme sans I’[expression de la
thése], on comprendrait néanmoins, selon le sens, que le [son] se détruit.»)

51 NBT p. 175, 2-3: yadi ca sadhyadharmas tatra sadhyadharmini na bhavet
sadhanadharmo na bhavet/ sadhyaniyatatvat tasya sadhanadharmasyeti
samarthyam / /. («Si la propriété & prouver n’existait pas dans le sujet de ce qui est
a prouver, la propriété qui est I’instrument de preuve n’y existerait pas [non plus].
Donc, puisque l'instrument de preuve est lié a [la propriété] & prouver, on parle
d’«implication».) Quant au mot samarthya, qui veut dire souvent «capacité», il a un
autre sens ici. Cf. Monier Monier-Williams, A Sanskrit-English Dictionary p. 1205:



92 TOM J.F. TILLEMANS

tions en jeu dans la karika 22, mais il est possible de donner quelques
lignes directrices.

Premiérement, la karika 22 ne diminue aucunement la force des ar-
guments de Dharmakirti contre I’inclusion de I’expression de la thése
dans une inférence-pour-autrui: il ne s’agit pas de placer cette expression
entre parentheses, ni de la considérer comme facultative; tout simplement
elle ne doit pas figurer dans I'inférence-pour-autrui. Deuxiémement,
comme nous I’avons déja vu (p. 83-86), une inférence-pour-autrui est des-
tinée 4 montrer, ou a rappeler a I’adversaire, le tririipahetu, et non pas la
thése. Donc, si d’'une fagon ou d’une autre, on comprend la conclusion
lorsqu’on entend une inférence-pour-autrui, cela n’est qu’un résultat se-
condaire: I'inférence-pour-autrui est en premier lieu une exposition et
non pas une déduction?2,

«samarthya, n. (fr. sam-artha) sameness of aim or object or meaning or signification,
belonging or agreeing together (in aim, object etc.) . . .» Je dois la traduction de ce mot
par «implication» a Stcherbatsky.

52 Si nous voulons un paralléle occidental, il me semble que le meilleur est le modéle
donné dans Toulmin (1958). Voir ch. 3, en particulier. Toulmin analyse des argu-
ments ordinaires, non-formels, en termes d’une assertion A (claim), qui est justifiée par
I’évidence E (data). E assure A en vertu d’une régle générale, d’une garantie G (war-
rant), qui est a son tour fondée sur un ensemble de faits, le support S (backing). Ceci
peut étre représenté d’une fagon schématique comme suit:

A parce que E

En effet G,
\2
vu les faits S.
Analysons maintenant I’argument bouddhique de cette fagon:
(A) Le son est impermanent, parce qu’(E) il est créé.

En effet (G), étre créé implique étre impermanent,

vu qu’(S) il y a une relation de «méme nature» (tadatmya) entre étre créé et tre im-
permanent.

S serait donc la relation nécessaire pour établir G. Quant a ’exemple, la cruche,
nous pourrions le comprendre comme un instrument pour établir S. Adoptant cette
analyse, on peut dire que I'inférence-pour-autrui présente les facteurs probants dans
I’argument ci-dessus (i.e. G, E, et un instrument pour établir S). Elle nous prépare ainsi
a constater «A4 parce que E» (autrement dit, I'inférence-pour-soi). De toute fagon,
puisque selon cette analyse, une inférence-pour-autrui ne présenterait que G, E et un
instrument pour établir S, elle ne ressemblerait pas a une forme déductive; cette der-
niére aurait nécessairement comporté une assertion 4. Je remercie D. Daye de m’avoir
fait découvrir cette perspective.



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 93

Mais, enfin, comment faut-il interpréter le mot arthat dans la karika
22?7 Doit-on admettre que l'adversaire constate la conclusion au moment
méme d’entendre une inférence-pour-autrui? Ici, le Tibétain rGyal tshab
rje nous donne des apergus intéressants.

Bien que, a partir de 1’énoncé [«le son est créé; tout ce qui est créé
est impermanent»], on ne comprenne pas implicitement (Sugs rtogs)
que le son est impermanent: on [peut du moins] comprendre impli-
citement I’intention de I'interlocuteur de dire que le son est imper-
manent>3,

Cette distinction entre comprendre un fait et comprendre I’intention
de I'interlocuteur n’est pas sans plausibilité ici. Rappelons-nous qu’a ce
point dans le Pramanavarttika Dharmakirti argumente contre ’opinion
Naiyayika qu’une raison sans une expression de la thése manque de con-
texte ou de but (visaya). Or, pour éviter cette conséquence, il suffit que
nous sachions ce que I'interlocuteur voudrait affirmer; il n’est pas néces-
saire que nous reconnaissions aussi la vérité de cette affirmation. Donc,
selon I’explication que donne rGyal tshab rje du mot arthat (don gyi Sugs
kyis), au moment d’entendre une inférence-pour-autrui, on comprend
seulement ou I’interlocuteur voudrait en venir, ce qu’il voudrait nous faire
conclure - et cela est encore trés loin d’une vraie déduction de la conclu-
sion>*4,

53 TLSBy vol. II p. 249: tshig de las sgra mi rtag pa sugs rtogs ma yin gyi rgol ba sgra
mi rtag ces zer ‘dod pa’i 'dod pa sugs rtogs so /.

54 Enfin, pour revenir a Dharmottara et au probléme de I’interprétation du mot
samarthyat, il est vrai que la raison, en vertu de ses trois caractéres, «implique» la
proposition a prouver. Bien entendu, je préférerais comprendre «implication» ici se-
lon un sens non-technique et informel, mais notre argument resterait inchangé méme
si I'on persistait a soutenir qu’il s’agit d’une implication dans le sens de la logique for-
melle. Car, de ce point de vue formaliste, le pararthanumana ne serait que la conjonc-
tion des deux énoncés, « Pour tout x:si Fx alors Gx» et « Fa». Bien que ces deux pro-
positions, prises ensemble, impliquent « Ga» (dans le sens qu’on peut le déduire, si on
le veut), il serait absurde de dire que cette conjonction de deux propositions constitue,
en elle-méme, une déduction ou une dérivation de « Ga». Le plus que I’on puisse dire,
c’est qu’au moment d’entendre ces deux «prémisses», on devine quelle est la conclu-
sion en jeu.



94 TOM J.F. TILLEMANS

D. Conclusions

Revoyons ce que nous avons vu jusqu’a maintenant.

(a) I y a deux formes d’inférence-pour-autrui, celle du NM-NP et celle
du PS-PV, cette derniére étant plus importante dans I’histoire de la
pensée bouddhique.

(b) L’inférence-pour-autrui PS-PV ne se limite pas a une simple verba-
lisation d’une inférence-pour-soi. Les deux sortes d’inférence nous
font comprendre deux objets différents, et elles occupent des étapes
bien distinctes dans I’argumentation bouddhique.

(¢) Une inférence-pour-autrui PS-PV n’est pas un «syllogisme» boud-
dhique, puisque ses critéres de validité ne ressemblent pas a ceux
d’un syllogisme dans une logique formelle. D’ailleurs, une inférence-
pour-autrui n’a pas de conclusion, ce qui implique qu’elle est plutot
une exposition qu’une déduction.

A propos de (c), remarquons enfin que le modéle de I’argument déduc-
tif ne trouve probablement nulle part dans la logique bouddhique une for-
me analogue. L’inférence-pour-autrui, nous I’avons déja discutée. Mais
I’'inférence-pour-soi n’est guére un meilleur candidat pour étre ’argument
déductif bouddhique. Laissons de coté le fait qu’une inférence-pour-soi
est une connaissance au lieu d’'un ensemble de propositions, comme au-
rait peut-étre demandé la logique formelle. Mais, plutot que d’analyser la
forme «p est s parce que 4» en termes de prémisses et d’implication d’une
conclusion, il vaut mieux I’analyser, comme le fait B.K. Matilal, en
termes rhétoriques d’évidence et de justification d’une assertion?®. Ainsi,
au moins, on ne fausse pas la forme indienne?¢. Car, aprés tout, ou voit-on
des prémisses et des implications formelles dans «p est s parce que h»?
Bien sir, le piége ou sont tombés de nombreux auteurs modernes, c’est de
considérer les trois caractéres comme étant des prémisses cachées. Mais
cette tendance a faire en sorte que four devienne des dérivations formelles
dans une logique rudimentaire ne contribue en rien a nous faire mieux
comprendre la logique bouddhique, ni a faire progresser la logique com-
parée.

55 Matilal (1970) section III.
56 Voir aussi la note 52 ci-dessus. L’analyse de Toulmin nous donne les moyens d’éla-
borer ces remarques de Matilal.



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 95

Abréviations

D Le Canon tibétain de I’édition de sDe dge.

NB Nyayabindu de Dharmakirti.

NBh  Nyayabhasya de Vatsyayana.

NBT  Nyayabindutika de Dharmottara

NGSD rNam ’grel spyi don de Se ra rje btsun Chos Kyi rgyal mtshan.
NM Nyayamukha de Dignaga

NP Nyayapravesa de Sankarasvamin.
P Le Canon tibétain de I’édition de Pékin.
PS Pramanasamuccaya de Dignaga.

PST Pramanasamuccayatika ou Visalamalavati de Jinendrabuddhi.
PSVa  Pramanasamuccayavrtti de Dignaga, trad. tibétaine par Vasudhararaksita et Sen

rgyal.

PSVb  Pramanasamuccayavrtti de Dignaga, trad. tibétaine par Kanakavarman et Dad
pa Ses rab.

PV Pramanavarttika de Dharmakirti.

PVBh Pramanavarttikabhasya de Prajfiakaragupta.
PVin  Pramanaviniscaya de Dharmakirti.

PVSV  Pramanavarttikasvavrtti de Dharmakirti.
PVSVT Pramanavarttikasvavrttitika de Karnakagomin.
PVT  Pramanavarttikatika de Sakyamati.

PVV  Pramanavarttikavritti de Manorathanandin.

T Taisho, édition japonaise du canon chinois.
TLSBy rNam ’grel thar lam gsal byed de rGyal tshab rje.
TSWS Tibetan Sanskrit Works Series.

VN Vadanyaya de Dharmakirti.

VNVV  Vadanyayavrttivipaiicitartha de Santaraksita.

Bibliographie

CH1, R.S.Y. (1969). Buddhist Formal Logic. Londres.

DAYE, D. (1977). Metalogical Incompatibilities in the Formal Description of Buddhist
Logic (nyaya), Notre Dame Journal of Formal Logic (Université de Notre Dame, In-
diana) 18,2: pp. 221-231.

DAYE, D. (1979a). Empirical Falsifiability and the Frequence of Darsana Relevance in
the Sixth Century Buddhist Logic of Sankarasvamin, Logique et Analyse (Louvain)
85-86: pp. 223-237.

DAYE, D. (1979b). Metalogical Clichés (Protovariables) and their Restricted Substitution
in Sixth Century Buddhist Logic, Notre Dame Journal of Formal Logic 20,3:
pp. 549-558.

The sDe dge Tibetan Tripitaka, bs Tan 'gyur. Tshad mavol. 1-9, 1981-1983. Tokyo: Fa-
culté des Lettres de I'Université de Tokyo.



96 TOM J.F. TILLEMANS

Dharmakirti. Nyayabindu. Edité par D. Malvania avec la Nyayabindutika de Dharmot-
tara et le Dharmottarapradipa de Durveka Misra. Patna: TSWS 2, 1955, révisé 1971.
Trad. anglaise Stcherbatsky (1930).

Dharmakirti. Pramanavarttika. Edité par Y. Miyasaka. Naritasan Shinshoji: Acta Indo-
logica vol. I1, 1972.

Dharmakirti. Pramanavarttikasvavrtti. Edité par R. Gnoli. The Pramanavarttikam of
Dharmakirti, the first chapter with the autocommentary. Rome: Serie Orientale Roma
23, 1960.

Dharmakirti. Pramanaviniscaya. P. 130 5710 ce 250b6-329bl. Chapitre II éd. par
E. Steinkellner, Dharmakirti’s Pramanaviniscayah, Zweites Kapitel:
Svarthanumanam, Teil I, Tibetischer Text und Sanskrittexte, Vienne, 1973. Traduc-
tion allemande par E. Steinkellner, Dharmakirti’s Pramanaviniscayah, Zweites Ka-
pitel: Svarthanumanam, Teil II, Ubersetzung und Anmerkungen, Vienne, 1979.

Dharmakirti. Vadanyaya. Edité, avec le commentaire de Santaraksita, Vipaicitartha, et
la Sambandhapariksa de Prabhacandra, par D. Shastri. Varanasi: Bauddha Bharati 8,
1972.

Dharmottara. Nyayabindutika. Voir Nyayabindu. Trad. anglaise dans T. Stcherbatsky
(1930).

Dignaga. Nyayamukha. Yin ming zheng li men lun: T. XXXII 1628 pp. 1-6 (trad. Xuan-
zang); T. XXXII 1629 pp. 6-11 (trad. Yijing). Traduction anglaise par G. Tucci. The
Nyayamukha of Dignaga, the oldest Buddhist text on logic after Chinese and Tibetan
Materials. Heidelberg: Materialien zur Kunde des Buddhismus, 15. Heft, 1930.
Réimpr. Chinese Materials Center, San Francisco, 1976.

Dignaga. Pramanasamuccaya. P. 130 5700 ce 1-13a5.

Dignaga. Pramanasamuccayavritti. Trad. tibétaine par Vasudhararaksita et Sen rgyal,
P. 1305701 ce 13a6-93b4; trad. tibétaine de Kanakavarman et Dad pa Ses rab, P. 130
5702 ce 93b4-177a7.

Gautama. Nyayasitra. Edité, avec le Nyayabhasya de Vatsyayana, et la vreti de Visva-
natha, par Digambara Shastri Joshi. Poona: Anandasrama Sanskrit Series 91, 1922.

rGyal tshab Darma Rin chen (ou rGyal tshab rje) (1364—1432). rNam ’grel thar lam gsal
byed. Sarnath: Pleasure of Elegant Sayings Press, 1975 (2 volumes).

rGyal tshab rje. rNam bsad siiin po rgyan. Texte du monastére de dGa’ Idan byan rtse,
North Kanara, Karnataka, Inde 197?

Jinendrabuddhi. Pramanasamuccayatika ou Visalamalavati. P. 139 5766 re 1-355a8.

Kajyama, Y. (1958). On the Theory of Intrinsic Determination of Universal Concomi-
tance in Buddhist Logic, Journal of Indian and Buddhist Studies 7,1: pp. 364-360.

Karnakagomin.  Pramanavarttikasvavrititika. Edité par R.  Sankrtyayana.
Pramanavarttikam of Dharmakirti, Svarthanumana Pariccheda, with the author’s
vriti and sub-commentary of Karnakagomin. Allahabad, 1949, réimp. par Rinsen
Books Co., 1982.

KATSURA, S. (1983). Dignaga on Trairipya, Journal of Indian and Buddhist Studies 32,1
pp. 544-538.

KNEALE, W., et KNEALE, M. (1962). The Development of Logic. Oxford: Clarendon Press.

Mallavadin. Dvadasaranayacakra. Edité, avec le commentaire de Simhasuragani, par
Muni Jambivijayaji. Sri Jain Atmanand Sabha-Bhavnagar: Sri Atmanand Jain Gran-
thamala Serial No. 92, 1966.



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 97

Manorathanandin. Pramanavarttikavritti. Edité par D. Shastri. Varanasi: Bauddha Bha-
rati Series 3, 1968.

MATILAL, B.K. (1970). Reference and Existence in Nydya and Buddhist Logic, Journal
of Indian Philosophy 1: pp. 83-110.

Mmmaki, K. (1976). La Réfutation bouddhique de la permanence des choses (Sthirasid-
dhidusana) et la preuve de la momentanéité des choses (Ksanabhangasiddhi). Paris:
Publications de I'Institut de civilisation indienne, 41.

Phur bu Icog byams pa tshul khrims rgya mtsho (1825-1901). bLo rigs = Tshad ma’i gZzun
don byed pa’i bsdus grwa'i rnam bzag rigs lam ‘phrul gyi lde mig ces bya ba las rigs
lam che ba yul can dan blo rigs gi rnam par bsad pa. Texte du monastére de Se ra byes,
Bylakuppe, Karnataka, Inde, 197?. Numéro 197A-2308 du Provisional Title-Index of
the Toyo Bunko Collection of Tibetan Works. Tokyo: Toyo Bunko, 1978.

Phur bu Icog byams pa tshul khrims rgya mtsho. rTags rigs = Tshad ma’i gZzun don ‘'byed
pa’i bsdus grwa’i rnam par bsad pa rigs lam 'phrul gyi lde mig las rigs lam che ba rtags
rigs kyi skor. Edité par S. Onoda. The Yons 'dzin rtags rigs, A Manual for Tibetan Lo-
gic. Nagoya (The Association of Indian and Buddhist Studies): Studia Asiatica 5, 1981.

POTTER, K. (1977). The Encyclopedia of Indian Philosophies, vol. 11, Nyaya- Vaisesika.
Delhi: Motilal Banarsidass.

Prajiiakaragupta. Pramanavarttikabhasya ou Varttikalamkara. Edité par R. San-
krtyayana. Patna: TSWS 1, 1953. Trad. tibétaine, P. 132 5719 te 1-the 344a6.

Sakyamati (ou Sakyabuddhi). Pramanavarttikatika. P. 131-132 5718 je 1-fie 348a8.

Sankarasvamin. Nydyapravesa. Voir Tachikawa, M. (1971).

Santaraksita. Vadanyayavrttivipaficitartha. Voir Dharmakirti, Vadanyaya.

Se ra rje bstun Chos kyi rgyal mtshan (1469-1546). rNam ’grel spyi don = rGyas pa’i bstan
bcos tshad ma rnam ’grel gyi don ’grel rgyal tshab dgons pa rab gsal Zes bya ba le’u
dan po’i dka’ ba'i gnas la dogs pa gcod pa. Texte du monastére de Se ra byes, 1977.
Numéro 2306 dans M. Tachikawa, S. Onoda, et T. Kelsang, A Catalogue of the United
States Library of Congress Collection of Tibetan Literature in Microfiche. Tokyo (The
International Institute for Buddhist Studies): Bibliographia Philologica Buddhica 3,
1983.

StAAL, J.F. (1962). Contraposition in Indian Logic, dans E. Nagel, P. Suppes, A. Tarski
éds., Proceedings of the 1960 International Congress for Logic, Methodology and Phi-
losophy of Science. Stanford, pp. 634—649.

STAAL, J.F. (1973). The Concept of paksa in Indian Logic, Journal of Indian Philosophy
2: pp. 156-166.

STCHERBATSKY, T. (1930-32). Buddhist Logic. Leningrad: Bibliotheca Buddhica. Réimp.
Dover Editions, 2 volumes, 1962.

TACHIKAWA, M. (1971). A Sixth Century Manual of Indian Logic (A Translation of the
Nyayapravesa), Journal of Indian Philosophy 1: pp. 111-129.

Taisho. The Tripitaka in Chinese. Ed par J. Takakusu et K. Watanabe. Tokyo, 1924-35.

The Tibetan Tripitaka, Peking Edition. Ed. par D.T. Suzuki. Tokyo-Kyoto, 1955-1961.

TiLLEMANS, T. (1982). The ‘Neither One nor Many’ Argument for siznyata and its Tibetan
Interpretations: Background Information and Source Materials, Etudes de Lettres
(Université de Lausanne) 3: pp. 103-128.

TOULMIN, S. (1958). The Uses of Argument. Cambridge: Cambridge University Press.

Tson kha pa bLo bzan grags pa (1357-1419). sDe bdun la ’jug pa’i sgo don gfier yid kyi
mun sel. Vol tsha, pp. 494-542, de I’édition du gSun bum («(Euvres completes») pu-



98 TOM J.F. TILLEMANS

bliée par Nag dban dge legs bde mo. Delhi: dGe Idan gsun rab mi fiams (mfiam?) rgyun
phel series, 1975-79. Voir aussi I’édition publiée par le «Pleasure of Elegant Sayings
Press», Sarnath, Varanasi, 1972.

Vatsyayana. Nyayabhasya. Voir Gautama, Nyayasiutra.

Summary in English

Among the two types of Buddhist inference-for-others (pararthanumana),
we have concentrated primarily on the version found in the
Pramanasamuccaya and Pramanavarttika, as it was this version which
was historically the most important of the two. The following points were
stressed: (a) an inference-for-others is not just a verbal expression of an in-
ference-for-oneself (svarthanumana); (b) an inference-for-others is not
analysable as a syllogism, nor even as a deductive form. As for this latter
point, we endeavoured to show that the «cognitive dependance» of valid-
ity in Buddhist logic, especially carried by the words niscita / niscaya
(«ascertained»; «certain») in the definitions of the triply-characterized
reason (trirapahetu or tririipalinga), precludes any meaningful syllogistic
parallel. Furthermore, both Dignaga and Dharmakirti stress that an in-
ference-for-others should not state a thesis (paksa / pratijfia) or conclusion
(nigamana). Their key point was that an inference-for-others should pre-
sent all and only those elements which have probative force, or which are
«provers» (sadhana) of the thesis: as stating a thesis in no way proves its
truth, the thesis-expression (paksavacana) is irrelevant in the formulation
of an inference-for-others. The upshot is that the inference-for-others ful-
fills a primarily expository role in a multi-faceted process of argumenta-
tion: it only shows what can be used to infer a conclusion (viz. the
tririipahetu), but it is not itself a deductive form at all.

Caracteres chinois

cizhong zongfa wei qu lilun It o 5% Ho v B 37 G
ji dilunzhe jueding tong 3¢ KRG
Xu, yu-tongpin-zhong you- F. RERIGPH
feiyou-deng yifu rushi FESFHREAMR,
huo you zong sheng wei quan A MR
yu fa W&

Xuanzang RS



SUR LE PARARTHANUMANA EN LOGIQUE BOUDDHIQUE 99

Yijing ®E

yin

Yin ming zheng li men lun B IEEE P95

zong-deng duo-yan shuo nengli FESEREEST
zhe, you zong-yin-yu duo- %, HFEA%RS
yan bianshuo tuo weiliao ERRMERT

yi gu Bk,



	Sur le Parārthānumāna en logique bouddhique

