
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 38 (1984)

Heft: 1

Artikel: Japan nach dem zweiten Weltkrieg und die moderne japanische
Dichtung

Autor: Eiji, Kokai / Klopfenstein, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JAPAN NACH DEM ZWEITEN WELTKRIEG UND
DIE MODERNE JAPANISCHE DICHTUNG*

Kokai Eni, Universität Yokohama

Text und Gedichte aus dem Japanischen übersetzt von
Eduard Klopfenstein, Universität Zürich

I

Im August 1945 unterlag Japan im pazifischen Krieg und kapitulierte
gegenüber den Alliierten, unter denen die Vereinigten Staaten eine zentrale
Stellung einnahmen. Nach den Statistiken verloren in diesem Krieg etwa
1 550 000 Soldaten und weitere Angehörige der japanischen Streitkräfte,
sowie 660 000 Zivilpersonen, zusammen also 2 210 000 Japaner ihr
Leben. Das heisst : Von der Gesamtbevölkerung her gesehen wurde einer von
zweiunddreissig getötet, und daneben war natürlich eine mehrfache Zahl
von Verwundeten zu beklagen. Durch die Bombardierungen der
amerikanischen Luftwaffe wurden in 66 japanischen Städten rund 43% des

überbauten Gebiets dem Erdboden gleichgemacht, und man sagt, dass

rund 30% der Stadtbewohner in Japan dadurch ihre Wohnungen und
einen Teil ihres Vermögens verloren haben. Die Luftangriffe hatten direkt
900 000 Tote und etwa 1 300 000 Verwundete zur Folge.

Schon aus diesen Zahlen lässt sich erahnen, was für eine kaum ermessbare

Katastrophe dieser Krieg über das japanische Volk gebracht hat.
Natürlich war unmittelbar nach der Niederlage das tägliche Leben der breiten

Volksmasse von äusserster Not gekennzeichnet. Es herrschte Mangel
an Kleidung und Wohnraum, vor allem aber ein sehr ernster Mangel an
Lebensmitteln. Den Zeitungen der damaligen Zeit kann man entnehmen,
dass in Tokyo jeden Tag über zehn Menschen verhungert am Strassen-
rand gefunden wurden. Die Produktion stockte, Hunger und Armut
beherrschten die tägliche Lebensführung. Dieser Zustand dauerte einige
Jahre nach dem Krieg an.

* Gastvorlesung gehalten am 26. Oktober 1983 an der Universität Zürich. Prof. Kokai
ist einer der angesehensten Kritiker und Kenner der modernen japanischen Lyrik.
Zahlreiche Anthologien und Studien zeugen von seiner regen Tätigkeit. Daneben ist er auch
mit eigenen Gedichten sowie als Übersetzer des lyrischen Werkes von F. Garcia-Lorca
und Henri Michaux hervorgetreten.



6 EIJI KOKAI

Als aber im Juni 1950 auf der koreanischen Halbinsel zwischen den
Armeen des Nordens und Südens Krieg ausbrach, da wurde Japan zur
militärischen Basis der Alliierten (in Wirklichkeit handelte es sich natürlich
fast nur um die Amerikaner), und dadurch bekam die japanische Industrie
Aufträge für Ausrüstung und Nachschub des amerikanischen Heeres
sowie für verschiedene Serviceleistungen wie Wartung und Reparatur von
Kriegsgerät. Das alles ist unter dem Begriff Chösen tokuju (koreanischer
Sonderbedarf) bekannt. Die japanische Wirtschaft erhielt so die Möglichkeit,

sich zu erholen. In den folgenden fünf Jahren bis 1955 konnte die
Wirtschaft aufgrund dieses koreanischen Sonderbedarfs wiederaufgebaut
werden, so dass sich auch der Lebensstandard der Leute allmählich
besserte und 1955 die japanische Gesellschaft eine, wenn auch relative,
wirtschaftliche Stabilität erreicht hatte. Etwa von diesem Zeitpunkt an kam
die Formel in Umlauf: Die Nachkriegszeit ist zu Ende. Es ist deshalb wohl
richtig, wenn «Nachkriegsjapan» verstanden wird als Japan im Zeitraum
zwischen 1945 und 1955. Auch in der Dichtung gab es während diesen
zehn Nachkriegsjahren eine Reihe von wichtigen Bewegungen, und es

scheint mir gerechtfertigt zu sagen, dass die Grundlage für die gesamte
spätere Entwicklung der Lyrik in diesem Zeitraum gelegt wurde.

Ich möchte mich deshalb in meinen folgenden Ausführungen aufdiese

Zeitspanne beschränken. Ich möchte vor allem sehen, was denn die Dichter

damals aufgrund der Zeitlage für Gedichte geschrieben haben, und
darauf über die damals tätigen drei wichtigsten Dichtergruppierungen
Arechi, Rettö und Kai, über ihre dichterischen Stile und Tendenzen
sprechen.

II

Die frühesten Vertreter des modernen Nachkriegsgedichts in Japan waren
fast durchwegs Leute, die entweder selbst mit dem Gewehr in der Hand
am Krieg teilgenommen hatten und nun als Überlebende zurückgekehrt
waren, oder denen zumindest, falls sie dem Militärdienst entgangen
waren, das dürftige Leben während des Krieges, die Zerstörungen durch
Luftangriffe zur täglichen Erfahrung geworden waren. Genauso wie es unter

den Romanen dieser zehnjährigen Nachkriegszeit viele gibt, die den
Krieg und das Militär zum Thema nehmen, wie etwa Furyo no ki (Bericht
eines Kriegsgefangenen) von Ooka Shöhei, Sakurajima von Umezaki Hämo

oder Shinkü chitai (Vakuumzone) von Noma Hiroshi, so sind auch
unter den Gedichten dieser Zeit viele Werke zu finden, die den Krieg the-



JAPAN NACH DEM 2. WELTKRIEG 1

matisieren, die Kriegserfahrungen und damit verbundene dunkle Erinnerungen

behandeln.

Ayukawa Nobuo

Soldat der Götter (Ausschnitt)

In einer Mainacht 1944...
war ich beim Tod eines Soldaten mit dabei
Er lag ausgestreckt auf einer Holzpritsche
litt an hohem Fieber
und konnte doch lange lange nicht sterben
In bläuliche Flammen der Erinnerung eingehüllt
vergoss er unaufhörlich Tränen über Mutter Schwester Geliebte
Zwischen ihm und mir
stand schon unüberwindlich eine Schranke
und im Dämmerschein der schwankenden Tag-Nacht-Lampe
sah man, wie der Tod anrückte und dann reglos hockte

Den Krieg verfluchend
ging er in den Tod
In der Kajüte eines Krankenschiffs, das durch die Nacht

des ostchinesischen Meeres zog
schlug er Belohnung sämtlicher Götter aus
und ging auf ewig in den Tod

Akiya Yutaka

Schiffbrüchig

Flottenausfall in pechschwarzer Sturmnacht
das war ein grandioses Feuerwerk
Ein Torpedo-Volltreffer am Schiffsbauch
Aus dem Stockdunkel ringsherum
schoss eine Feuersäule 100 Meter auf
die stählerne Schrägwand stellt sich senkrecht und

begann zu sinken

Mich riss es tief ins ölig-schwarze Meer
Ich streckte das schwerölverschmierte Gesicht heraus
trieb wie ein Hai dahin
Ich weigerte mich den Totengeist des Kriegsschiffs
zu umklammern mit Traueraugen zu sterben
und wusste doch bis morgen bin ich ein Frass der Haie



EIJI KOKAI

¦ Zwanzig Jahre lang
riss es mich tief ins ölig-schwarze Meer
Ich strecke die dreckigen Arme aus den Wellen
schreie etwas
und schwimme durch dichten Nebel
auch heute noch weiter

Der Verfasser von Soldat der Götter, Ayukawa Nobuo, wurde 1942 ins
Militär eingezogen und im nächsten Jahr auf die Insel Sumatra in
Indonesien versetzt. Dort erkrankte er schwer und kehrte ein Jahr vor der
Niederlage aufeinem Krankenschiff nach Japan zurück. Sein repräsentatives
Werk, die Gesammelten Gedichte von Ayukawa Nobuo aus dem Jahr
1955, enthält sieben Gedichte, die aufeigene Kriegserlebnisse zurückgreifen,

das zitierte mit eingeschlossen. Sie haben Soldaten als Hauptpersonen,

sind von ihrem Blickpunkt aus geschrieben und zeigen, dass Ayuka-
wa's Kriegserlebnis eindeutig dasjenige eines Soldaten gewesen ist.

Der Verfasser von Schiffbrüchig, Akiya Yutaka, hat dagegen nicht
direkt an den Kämpfen teilgenommen, und deshalb basiert dieses Gedicht
nicht aufeigenen Erlebnissen. Doch hat er zahlreiche Dichterfreunde und
Bekannte im Krieg verloren und hat so an der Erfahrung des Kriegs und
der Kriegstoten teil. Er ist eigentlich ein ausgeprägt lyrischer Dichter, der
viele Gedichte über die Natur, den Wechsel der Jahreszeiten usw.
geschrieben hat; aber andererseits findet man eben auch manche Stücke, bei
denen solche Kriegsbilder im Zentrum stehen.

Es ist klar, dass Kriegserfahrung nicht nur auf die Erfahrung des Tö-
tens auf den Schlachtfeldern begrenzt ist. Neben den Armeeangehörigen,
die mit der Waffe in der Hand direkt dabeigewesen sind, gibt es die vielen
Daheimgebliebenen, die unter dem Bombenhagel das brennende Haus
verlassen müssten und im Flammenmeer umherfiüchteten, z.B. den im
selben Jahr wie Ayukawa (1920) geborenen Sekine Hiroshi. Er verlor am
10. März 1945 bei einem grossen Luftangriff auf Tokyo sein Haus, und
mit diesem Erlebnis im Hintergrund schrieb er das folgende Gedicht:

Sekine Hiroshi

Bäume

Blutleere Menschen
blutrot gefärbt
von den Flammen
die Baum
um Baum verzehrten



JAPAN NACH DEM 2. WELTKRIEG 9

Tränen verzehrten
Das ganze Blattwerk loderte jäh empor
Kaum wähnte man ein Wellengekräusel zu sehn
stand in der Flammenmitte
nur noch schwarz der unbewegte Stamm

Jener Tag
Zwischen dem Flammenmeer
und den meerwärts sich hinziehenden Flusswellen
kaute ich Sand
riss die schmerzenden Augen weit auf
stand wie ein Baum angewurzelt da

Immer wenn ich - auch tagsüber - zwischen Bäumen gehe
meine ich plötzlich ihren Schrei zu hören

Hier weisen die beiden letzten Zeilen daraufhin, wie ein Kriegserlebnis
auch später, wenn der Friede längst zurückgekehrt ist, als intensives,

unauslöschliches Erinnerungsbild zurückbleibt.
Zur Kategorie solcher Luftangriffe muss man ja wohl auch die

Atombombenabwürfe auf Hiroshima und Nagasaki zählen, mit all ihren
schrecklichen Auswirkungen. Amerikanische Flugzeuge warfen unmittelbar

vor der Kapitulation über Hiroshima am 6. August und über
Nagasaki am 9. August 1945 je eine einzige Bombe ab. Und durch diese
einzige Bombe verwandelten sich diese Städte in einem einzigen Augenblick
in eine Feuermasse. Im selben Augenblick verloren in Hiroshima 200 000
und in Nagasaki über 100 000 Menschen ihr Leben. Der Dichter und
Erzähler Hara Tamiki hat den Abwurf in Hiroshima persönlich miterlebt
und hat darüber eine Folge von neun Gedichten mit dem Titel Genbaku
shökei (etwa: Kleines Atombomben-Panorama) hinterlassen. Ein weiterer

Dichter, der in Hiroshima lebte und die Explosion mitgemacht hat, ist
Töge Sankichi. Auch er hat sehr viele Atombombengedichte geschrieben
und sie in einer Sammlung von 1951 zusammengefasst, die eben diesen
Titel trägt: Genbaku shishü (Atombombengedichte).

Töge Sankichi

6. August

Wer könnte jenen Blitz vergessen?
30 000 auf den Strassen ausgelöscht in einem Augenblick
und 50 000 Notschreie
verstummt in der Tiefe zermalmter Finsternis



10 EIJI KOKAI

Sobald die Wirbel gelben Rauchs sich lichten
sind da Gebäude aufgerissen Brücken eingestürzt
Strassenbahnen voller Menschen verkohlt
endlose Trümmer und schwelende Schuttberge: Hiroshima

Dann kommen sie mit in Fetzen herabhängender Haut
und über die Brust geschlagenen Händen
durch verspritztes Hirn stapfend
mit halbversengten Tüchern um die Lenden
weinend haufenweise: die Prozession der Nackten

Ein Exerzierplatz übersät von Toten wie von Steinbuddhas
Und auch die Menge die auf angetäute Flösse kriecht und

sich am Flussufer häuft
verwandelt unterm Sonnenbrand sich nach und nach in Leichen
Flammenschein beleckt den Abendhimmel
greift auch auf jene Gegend über
wo noch Mütter Brüder unter Trümmern leben

Auf ihrer Flucht getroffne Schülerinnen
liegen am Boden eines Waffenarsenals im Kot
mit aufgedunsenem Bauch einäugig rot geschält am halben

Leib mit kahlem Kopf
ein unkenntlicher Haufen Im Morgenschein
ist längst schon jegliche Bewegung erstarrt
Nur Fliegen surren im trägen Gestank
um die Wasserbecken

Wer könnte jene Stille je vergessen
die auf der Stadt der 300 000 lagert?
Wer könnte je in dieser Stille
das unser Herz durchdringende Flehen
das aus weissen Augenhöhlen
von nie zurückgekehrten Frauen Kindern spricht
vergessen?

Dieses Gedicht zeigt eine realistische Kraft des Ausdrucks, die nur
jemandem erreichbar ist, der selber daran beteiligt war. Hara Tamiki und
Töge Sankichi sind die beiden grossen Zeugen der Katastrophe von
Hiroshima, aber daneben gibt es eine Menge anderer, die ebenfalls ihre
Einbildungskraft für die dichterische Bewältigung dieser Ereignisse eingesetzt
haben, und man muss sicher dieser Atombombendichtung einen wichtigen

Platz innerhalb der modernen Lyrik nach dem 2. Weltkrieg zubilligen.



JAPAN NACH DEM 2. WELTKRIEG 11

Solche Kriegsgedichte sind ausnahmslos vom Standpunkt des
Kriegsgeschädigten, des Opfers aus konzipiert und niedergeschrieben. Nun waren

aber im 2. Weltkrieg die Japaner keineswegs nur die Opfer. Die
japanische Armee fiel in China ein und brachte grosses Unglück und grossen
Schaden über die Völker von Südostasien. Es gibt nun auch Kriegsgedichte,

die unter diesem Aspekt geschrieben sind, die also die Verantwortung

Japans als eines Aggressors erkannten und zum Ausdruck brachten.
Ein Beispiel dafür ist das Gedicht von Ishikawa Itsuko Die schwarze
Brücke, das eines der Kriegsverbrechen der japanischen Armee in China
zum Gegenstand nimmt, nämlich den Nanking-Zwischenfall, bei dem die
Armee ein Massaker unter der Bevölkerung der Stadt Nanking veranstaltete.

Ishikawa Itsuko

Die schwarze Brücke (Ausschnitt)

«Soldat, der du 1937 nach Nanking gingst
was hast du getan?
was hast du getan?»

«Soldat, der du 1937 nach Nanking gingst
was hast du getan?
was hast du den chinesischen Frauen angetan?»
Ich hab sie geschändet nacheinander geschändet
junge Mädchen junge Mütter
vor den Augen ihrer Väter, ihrer Männer direkt neben

ihren Leichnamen
bei den Kissen ihrer Wickelkinder

«Soldaten, die ihr 1937 nach Nanking gingt
ihr habt viele Chinesen gemordet, grausam gemordet
Nicht genug, dass ihr ganze Reihen von Gefangenen

auf einmal erschosst
ihr habt auch einen gefesselt und mit Erdöl Übergossen
So habt ihr 42 000 Bewohner von Nanking gemordet
habt 22 490 Bauern aus der Umgebung gemordet
habt auch 4380 Landfrauen gemordet
661 000 Arbeitsgeräte habt ihr zerstört
und 123 000 Ochsen gestohlen
Soldaten, die ihr nach Nanking gingt das alles habt

i h r getan»



12 EIJI KOKAI

Gedichte dieser Art gibt es zwar nicht gerade in grosser Zahl, aber meiner

Meinung nach sind gerade das Gedichte, die innerhalb der
Nachkriegslyrik besondere Aufmerksamkeit verdienen.

III

Bis dahin haben Kriegserlebnisse, die als intensive Erinnerungen lebendig
geblieben waren, Anlass zur dichterischen Produktion gegeben. In der
Nachkriegsdichtung spiegelt sich aber auch der Geist dieser Zeit selber,
wie ein jeder Dichter ihn erfährt, und es spiegeln sich die jeweiligen wichtigen

gesellschaftlichen Ereignisse. Natürlich gibt es da grosse Vielfalt und
Unterschiede je nach der Schreibart und Gestaltungsweise jedes einzelnen.

Doch lässt sich sagen, dass sehr viele Gedichte die gesellschaftliche
Wirklichkeit in einer kritischen Weise aufgreifen, und dass sie ihre Gegenstände

in einer so scharfen, einschneidenden Art behandeln, wie das vor
dem Krieg nie zu beobachten war. Das tiefe Interesse für die Wirklichkeit
der Zeit und die kritische Darstellung und Auseinandersetzung mit ihr
sind hervorstechende Merkmale dieser Nachkriegsdichtung. Man lese

einmal das Gedicht Reis von Amano Tadashi.

Amano Tadashi

Reis

Diesen

regennassen übers Bahngeleise
verstreuten Reis lies bitte auf
Das ist ein Reissack den man als angebliche Bombe
nicht weit vom Bahnhof aus dem Fenster warf
und Reis der aus dem Sack floss
Diesen auf und neben den Geleisen verschütteten
verregneten Reis lies bitte auf
Dann bringe doch die Frau her die Lastträgerin
die man vorhin unsanft aus dem Wagen zerrte
Frage dann warum ihr Mann in den Krieg geschleppt

getötet wurde
wie sie mittellos die hinterbliebnen Kinder aufgezogen
wie sie das Leben gefristet habe
und ob die Kinder
schon je den Bauch mit solchem weissen Reis gestopft

haben
Halt es nur nicht für unter deiner Würde frage sanft



JAPAN NACH DEM 2. WELTKRIEG 13

Was da im Dreck und Regen jämmerlich verzettelt glänzt
ist Reis geduldig angebaut von armen schlichten

japanischen Bauern
Lies doch bitte diesen schönen Reis auf
wortlos
Korn um Korn

Nach dem Krieg war in Japan das Hauptnahrungsmittel Reis der
Zwangswirtschaft der Regierung unterstellt und man konnte ihn nicht frei
kaufen und verkaufen. Die Regierung hatte das Monopol, den Reis von
den Bauern aufzukaufen und ihn dann an die Konsumenten auszuliefern.
Doch war die Menge des so verteilten Reises äusserst gering, so dass das

Volk ausserhalb dieser Zwangsregelung illegalen Reis kaufte - man
sprach damals von yami gome (Schwarzmarktreis) - und sich damit über
seinen Hunger hinwegbrachte. Diejenigen, die diesen Schwarzmarktreis
von den Bauern kauften und ihn in die Städte zu den Abnehmern
beförderten, waren Frauen, die man katsugiya (etwa: Trägerinnen) nannte.
Darunter gab es viele, die im Krieg ihren Mann verloren hatten oder die
sonst keine Anstellung fanden und ganz einfach zum Überleben einer
solchen ungesetzlichen Beschäftigung nachgingen. Da sie aber dem Gesetz
zuwiderhandelten, müssten sie auch ständig die Kontrolle der Polizei
fürchten. In dem Gedicht ist nun eben eine solche Kontrolle dargestellt,
wie sie damals zur täglichen Routine gehörte. Der Verfasser beschreibt,
wie die Trägerin den Reis selber aus dem Zugsfenster auf die Geleise
geworfen hat, weil sie ihn nicht beschlagnahmen lassen wollte. In dem Blick,
den sie dem weissen Reis nachsendet, kommt ihr verzweifelter
Überlebenswille zum Ausdruck und gleichzeitig auch die Kritik an den politischen

Verhältnissen, die ihr Bemühen mit gesetzlichen Mitteln kontrollieren

und unterdrücken. Dieses Gedicht schneidet einen kleinen Aspekt
der japanischen Nachkriegsgesellschaft heraus und führt ihn uns in einer
prägnanten Art vor Augen.

Japan war nach der Niederlage alliierter Besatzung unterstellt, bis im
September 1951 der Friedensvertrag unterzeichnet wurde, und überall im
Lande hatte man zahlreiche Militärbasen eingerichtet. Auch nach
Abschluss des Friedensvertrags wurde Japan durch den gleichzeitig
abgeschlossenen Sicherheitsvertrag mit Amerika verpflichtet, der amerikanischen

Armee Stützpunkte zu überlassen, und besonders während des

Koreakrieges herrschte die Tendenz, solche Basen zu erweitern und zu
verstärken. Aus diesem Grund organisierten progressive Kräfte, die gegen eine

völlige Unterordnung unter Amerika und gegen die Verwandlung
Japans in einen einzigen grossen Stützpunkt waren, die vielmehr die Selb-



14 EIJI KOKAI

ständigkeit des Volkes zu erhalten trachteten, eine Antistützpunkt-Bewe-
gung. Es kam zu heftigen Demonstrationen und Protestaktionen. Das
nachstehende Gedicht von Hamada Chishö Verschlossenes Meer handelt
über die Küste von Uchinada in der Präfektur Ishikawa, die von der
amerikanischen Armee als Schiessgelände requiriert worden war. Auch das

beleuchtet einen Aspekt der sozialen Wirklichkeit zu diesem Zeitpunkt,
d.h. im Jahr 1953.

Hamada Chishö

Verschlossenes Meer

Zu Hunderten,
Tausenden
kehrten sie heim in den Dünenschutzwald,
schliefen im Tosen der gestiegenen Flut,
stiessen durch schwindende bläuliche Nebelschwaden
und säuberten sich auf den glatten Wassern des Haffs
von erlittener Mühsal: Krähenschwärme.
Dann 1953
verdeckten sie den flüchtigen Sommerhimmel von Uchinada
und nach unglückverheissendem Geflatter
zogen sie still die Flügel ein,
fielen senkrecht herab,
eine, zwei, fünf, zehn...
blieben, mit den Schnäbeln im glühenden Sand, angebrannt liegen.

Jetzt
lugt hinter aufstrebenden Dünenkanten
ein trübes Meer hervor,
zischen weisse Wellenkronen
rund um den Eisenzaun, überschlagen sich,
schäumen auf,
waschen den schweigenden Sand.
Auf das ärmliche Dorf,
das sich wie gemeisselt
aus dunklen Reisfeldern,
aus den Falten alten Kulturlands erhebt,
sind Suchlichter von Zehntausenden Hk Lichtstärke gerichtet.
Rot aufflammende
grausige Kreuze
stossen heftig, in Wellen
gegen die wie Bleiguss hingestreckten
japanischen Städte vor.



JAPAN NACH DEM 2. WELTKRIEG 15

Minenwerfer.
Haubitzen.
Raketenrohre.
Atomgeschütze.
Unter ihren unzähligen zielgerichteten Mündungen
verengt sich nach und nach
der Belagerungskreis.
In einem Gewirr von Flugbahnen
blitzen Geschosse zu Zehntausenden
dem Herzstück der sich neigenden kleinen Insel entgegen.

Verstopfe nicht die Ohren vor diesem Donnergetöse!
Vergiesse nicht Tränen beim Wehschrei des gefesselten Meers!

Freilich gab es in den zehn Jahren nach dem Krieg nicht nur dunkle,
sondern auch helle Seiten. Es wurden demokratische Reformen durchgeführt

wie etwa die sofort nach der Niederlage auf Befehl der Besetzer
erfolgte Auflösung der zaibatsu, der grossen monopolistischen Konzerne,
oder die Auflösung des Grossgrundbesitzes (Landreform), und es ist eine
Tatsache, dass unter der im November 1946 eingeführten neuen Verfassung,

die den Grundsatz der Volkssouveränität und den Verzicht auf
Kriegsfiihrung enthielt, das demokratische Gedankengut sich allmählich
ausbreitete und festigte. Weiter erhielten im April 1946 die Frauen das

Stimmrecht, was im Vergleich zur Vorkriegszeit die soziale Stellung der
Frau mit einem Schlag erhöhte. Auch wenn man etwa die Zahl der
Dichterinnen betrachtet, so liess sie sich vor dem Krieg wirklich an den
Fingern abzählen, erhöhte sich aber nach dem Krieg in ganz erstaunlicher
Weise, und heute sind zahlreiche Dichterinnen sozusagen an vorderster
Front tätig. Das Aufkommen der Dichterinnen ist eines der auffälligsten
Phänomene in der Nachkriegspoesie. Eine dieser führenden Lyrikerinnen,

Ibaragi Noriko, hat das folgende Gedicht verfasst.

Ibaragi Noriko

Viel heftiger

Viel heftiger dürfen wir begehren
wenn wir feine Meerbrassen von Akashi verzehren möchten

Viel heftiger dürfen wir begehren
dass verschiedene Sorten Konfitüre
jederzeit auf dem Tisch stehen



16 EIJI KOKAI

Viel heftiger dürfen wir begehren
wenn wir eine helle Küche mit Morgensonne
haben möchten

wenn wir abgelatschtes Schuhwerk leichthin wegschmeissen
und häufiger das Knirschen neuer Schuhe
spüren möchten

Im Herbst wenn Leute auf Reisen gehn

mag man sie mit einem freundlichen Zwinkern ziehen lassen

Doch
Dörfer und Städte sind der festen Meinung
Dahinwelken das sei das Leben
Ihre Hausvordächer - verschämt aufschielende Wimpern

He kleiner Uhrmacher
streck deinen Katzbuckel du darfst schreien:
auch dies Jahr habe ich noch keine Hundstagsaale

zwischen die Zähne bekommen

He kleiner Angelrutenverkäufer
du darfst schreien:
ich hab noch nicht einmal das Meer bei Ise gesehn

Willst du eine Frau raub sie dir
willst du einen Mann raub ihn dir

Ah solange wir nicht
viel viel habgieriger werden
kommt überhaupt nichts in Gang

Dass dieses Gedicht, das erfüllt ist von befreiender Helligkeit und progressivem

Willen, das ein Leben im Dahinwelken und in der Unterwerfung
ablehnt und dafür ein reiches offenes Leben fordert, das das Recht,
habgierig zu sein, anmeldet, - dass dieses Gedicht nicht von einem Mann,
sondern von einer Frau geschrieben worden ist, zeugt wirklich von den
erstaunlichen Änderungen in der Stellung der Frau innerhalb der
Nachkriegsgesellschaft. Wenn man damit das Frauenideal von vor dem Krieg
vergleicht, wonach die Frau immer einen Schritt hinter dem Mann
herzugehen hatte und in allen Dingen bescheiden und zurückhaltend sein

sollte, so bedeutet die hier postulierte Lebens- und Denkweise einen
Umschwung um hundertachtzig Grad. Und es ist nicht zu bestreiten, dass die
demokratische Gesellschaft im Nachkriegsjapan diese Progressivität der
Frau ermöglicht und gefördert hat.



JAPAN NACH DEM 2. WELTKRIEG 17

IV

Bis dahin habe ich Ihnen eine Reihe von charakteristischen Gedichten
aus dem ersten Nachkriegsjahrzehnt vorgestellt. Jetzt möchte ich, wie
schon angekündigt, aus etwas anderem Blickwinkel die drei wichtigsten
Dichtergruppen dieser Zeit Arechi, Rettö und Kai behandeln und an ihnen
die Eigenarten und Merkmale der Nachkriegsdichtung herausarbeiten.

Kommen wir also zuerst zur Arechi-Gruppe. Dazu gehört Ayukawa
Nobuo, von dem wir eingangs ein Gedicht zitiert haben und der auch als
Theoretiker im Zentrum steht. Weiter gehören dazu : Kuroda Saburö, Na-
kagiri Masao, Tamura Ryüichi, Kitamura Tarò, Miyoshi Toyoichirö,
Kihara Köichi. Die Gruppe ist zwischen 1950 und 1955 als die Hauptströmung

im Umkreis der modernen Dichtung zu bezeichnen. Das waren die
Jahre, in denen der Korea-Krieg ausbrach und während denen man laut
von der Gefahr eines 3. Weltkrieges sprach. Eine Ursache dafür, dass diese
A rechi-Bewegung die Menschen so gefangen nahm, ist wohl in diesem
zeitlichen Hintergrund zu sehen. Sämtliche Dichter dieser Gruppe hatten
ihre Jugend in dem finsteren Tal des 2. Weltkrieges zugebracht. Sie hatten,

wie Ayukawa schrieb, «mit der gemeinsamen Kriegserfahrung in die
Nachkriegswüste hinein überlebt». Sie hatten die Hölle des Krieges bis in
die tiefsten Abgründe mitangesehen. Dass ihre Weltsicht zum Pessimismus

hinneigte, mag daher als natürlich erscheinen.
Der Name der Gruppe, der gleichzeitig Titel ihrer Zeitschrift war,

stammt vom Gedichtzyklus des englischen Dichters T. S. Eliot The
Waste Land, und er will auf die geistige und kulturelle Sterilität der
Gegenwart hinweisen. Das heisst also, für diese Leute war die gegenwärtige
Zeit eine Wüste, ein wüstes Land. In ihren Gedichten versuchten sie, mitten

in dieser unfruchtbaren geistigen Atmosphäre und vom Bewusstsein
dunkler Unsicherheit gequält, die Not des Menschen und die Hohlheit,
die Lügenhaftigkeit der Kultur dieser sogenannten götterlosen Welt zu
erfassen. Von Tamura Ryüichi, der als eines der begabtesten Mitglieder der
Gruppe anerkannt ist, gibt es das kurze Stück Der Kaiser.

Tamura Ryüichi

Der Kaiser

Im Stein sind Augen vor Melancholie und Überdruss geschlossne Augen

Er geht im schwarzen Kleid an meiner Tür vorbei der Winter-Kaiser du mein
einsamer Kaiser! Mit einem Abglanz von Kultur auf weisser Stime wanderst du hin



18 EIJI KOKAI

zu den Friedhöfen Europas Du kehrst der Sonne den Rücken zu übst qualvolle
Selbstbestrafung

Eine Blüte! Du streckst die Hand aus Am Ende des Zeitalters der Vernunft und
des Fortschritts kündigt sich Welt-Winter an Europas schöne Frau ist nichts als
Schein - wer wird die Hand dir küssen? Gibt's auf deiner vom braunen Schicksal
ausgedörrten Handfläche noch jemals eine Phase des Keimens?

Eine Blüte eine blütenähnliche Narbe!

Dieses Gedicht ist eine Elegie, ein Trauerlied auf die glänzende
europäische Kultur, die unter der Devise «Vernunft und Fortschritt» die
Menschheit in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts beherrscht hatte,
jetzt aber zur Illusion geworden und langsam im Sinken begriffen war. Der
Kaiser im Titel, der im schwarzen Kleid bis zu den Friedhöfen Europas
wandernde Kaiser ist nichts anderes als ein Symbol dieser europäischen
Kultur. Deshalb ist dieses Gedicht eine verzweifelte Klage darüber, dass
die von der europäischen Kultur bestimmte gegenwärtige Zivilisation der
Menschheit keine Rettung mehr bringt. Eines der Hauptthemen der
Arechi-Gruppe findet hier seine modellhafte Gestaltung.

Nun haben diese Dichter solche Gedichte natürlich nicht einfach
geschrieben, um darüber zu verzweifeln. Sie glaubten vielmehr daran, dass

Dichtung die Herzen der Menschen zu verbinden vermöge, und sie nannten

ihr eigenes Dichten ein Brückenschlagen im Interesse der Solidarität
unter den Menschen. Ihr Ziel war es, aus der Zerstörung zu entrinnen, und
nur um diesem wüsten Land der Gegenwart entgegentreten zu können,
beharrten sie so sehr und mit ganzem Ernst auf den zerstörerischen
Elementen ihrer Zeit. Dabei fand das Wort von Steven Spender Widerhall in
ihren Herzen: «Tauche ein in die Elemente des Untergangs; das ist der
einzige Weg!» Ihre Dichtung war, allgemein gesagt, nicht nur geprägt von
schönen Bildern und pathetischen Beschwörungen, sondern vor allem
von einem dunklen, tragischen Tonfall, in dem die Dunkelheit der Zeit
selber zum Ausdruck kam. Man darfwohl sagen : Es gelang ihnen, der
Unsicherheit und dem Schmerz vieler Zeitgenossen dichterische Gestalt zu
geben. Indem sie die jämmerliche Gegenwart direkt ins Auge fassten,
lehnten sie es ab, sich in begrenzte, bequeme Lösungen und Auswege zu
flüchten.

Die Gedichte der Arechi-Gruppe hatten also, wie aus dem bisher
Gesagten hervorgeht, u.a. eine kulturkritische Funktion. Solche Gedichte
mit einer ideellen, begrifflichen Qualität lassen sich in der japanischen
Dichtung von vor dem Krieg überhaupt nicht finden. Parallel zur Ge-



JAPAN NACH DEM 2. WELTKRIEG 19

dichtproduktion schrieben diese Leute ebenfalls zahlreiche Dichtungs-
Essays und -Kritiken und gaben auch dadurch der Nachkriegsdichtung
ein neues, besonderes Gepräge. Dichtungsgeschichtlich gesehen liegt ihre
höchste Errungenschaft darin, dass sie philosophische, begriffliche
Elemente in die Dichtung einbrachten und diese als poetisches Ausdrucksmittel

einzubürgern vermochten.
Die zweite Gruppe Rettö war eine Konkurrenz- oder Gegenbewegung

zu Arechi, die ungefähr im gleichen Zeitraum eine vergleichbare
Durchschlagskraft entfaltete. Rettö, das ist wie bei Arechi der Name einer
Zeitschrift. Der Name stammt vom Ausdruck Nihon rettö (Japanische
Inselkette), und er zeugt einerseits vom Ziel, eine landesweite Verbindung der
Dichter herbeizuführen ; andererseits hat er wohl auch eine nationalistische

Stossrichtung, indem man der Kolonisierung durch Amerika Widerstand

leisten und die japanischen Inseln schützen wollte.
Wie erwähnt war Japan bis zum Abschluss des Friedensvertrages 1951

von der amerikanischen Armee besetzt. Die Besetzer hatten zwar am
Anfang eine demokratische Politik verfolgt, aber mit der Verschärfung des

kalten Krieges zwischen Ost und West hatten sie ihre Linie allmählich im
Sinne der Opportunität, im Sinne der eigenen amerikanischen Politik
revidiert, und so wies diese Linie mehr und mehr reaktionäre Züge auf.
Auch im Innern Japans vermochten die rechtsgerichteten Kräfte, unterstützt

durch die Besatzungsarmee, ihre Macht wieder zu erlangen, und so
verschärfte sich der Gegensatz Links-Rechts in der Politik.

In diesem gesellschaftlichen Rahmen kam von 1948/49 an eine
national-patriotische Bewegung der Widerstandsdichtung auf, welche die
Besatzungspolitik kritisierte und sich ihr zu widersetzen suchte. Sie stand
unter dem starken Einfluss der französischen Resistance-Dichtung, die
während der deutschen Besetzung entstanden war. Einige begabte Leute
aus dieser Widerstandsbewegung schlössen sich dann 1952 zur Rettö-
Gruppe zusammen. Zunächst scharten sich Leute wie Kijima Hajime,
Noma Hiroshi, Hasegawa Ryüsei und Hamada Chishö um den Wortführer

Sekine Hiroshi, und nach und nach gesellten sich auch weitere
Dichterpersönlichkeiten wie Sugawara Katsumi, Andò Tsuguo, Inoue Toshio
und Kuroda Kio hinzu. In den folgenden drei Jahren bis 1955, als die
Anthologie Rettö shishü herausgegeben wurde und die Gruppe sich auflöste,
entwickelte sie sich zu einer umfassenden Körperschaft, die eine neue
Generation von sozialistisch eingestellten Dichtern umfasste.

Das Ziel, die Absicht der Gruppe war es, den politischen und sozialen
Erfordernissen entsprechend eine künstlerisch hochstehende, avantgardistische

Lyrik hervorzubringen. Oder anders gesagt: Genauso wie man



20 EIJI KOKAI

in politischer und sozialer Hinsicht einen progressiven Standpunkt zu
bewahren suchte, so versuchte man auch im künstlerischen Sinn Avant-garde

zu sein, und man machte sich mit grossem Mut an diese schwierige
Aufgabe. Tatsächlich gelang es diesen Dichtern, die verschiedensten neuen

experimentellen Methoden zu entwickeln und viele hervorragende
Werke zu schaffen. Mitglieder der Gruppe wie Sekine, Andò, Hasegawa,
Hamada, Kuroda hatten alle ihre eigenen neuen Schreibweisen, und mit
dem frischen, unverbrauchten Reiz ihrer Gedichte gelang es ihnen, über
den engen Rahmen linker Dichtung hinaus der japanischen Nachkriegspoesie

ganz allgemein Neuland zu erschliessen. Lassen Sie mich als
Beispiel ein Gedicht von Sekine Hiroshi zitieren.

Sekine Hiroshi

In allem Nummer eins

Verrückt!
Nicht zum Aushalten!
Da kommt man extra her
und sieht nicht einmal die Wolkenkratzer
Auf Meilen hinaus alles im Nebel
Kein Wunder!
Amerika ist ja in allem Nummer eins
Sogar der Nebel dichter als in London
Glaubst du es nicht?
Dann geh doch mal
aufs Arbeitsamt
Schau selber nach!
In New York
da schaffen sie

den Nebel
mit Schaufeln weg!

Dieses Gedicht ist typisch für Sekine und zeigt eine Möglichkeit des

poetischen Stils in der Rettö-Gruppe. Amerika, das in allem am grössten
und weitbesten sein möchte, wird in dieser Satire hochgenommen, indem
gesagt wird, New York sei auch in bezug auf den Smog an erster Stelle.
Hier wird eine Ausdrucksweise verwirklicht, wie sie dieser Dichter gefordert

hat, nämlich traumhafte, phantastische Elemente und Wirklichkeit
in eins zu verschmelzen.

Indessen, im Jahr 1955 verloren die beiden Gruppen Arechi und Rettö
ungefähr um die gleiche Zeit ihre Energie als Bewegungen. Damit kommt
die moderne Nachkriegsdichtung an einen Wendepunkt. Inzwischen hat-



JAPAN NACH DEM 2. WELTKRIEG 21

te sich auch schon die nächste jüngere Generation von Dichtern, die erst
nach dem Krieg ins Jugendalter gekommen war, in der Literatur etabliert.

Die wichtigste Gruppe, die im Zentrum dieser jüngeren Dichtergeneration

stand, nannte sich Kai (Ruder). Sie entstand 1953 und war bis 1955
besonders aktiv. Ihre Mitglieder, Tanikawa Shuntarö, Kawasaki Hiroshi,
Ooka Makoto, Ibaragi Noriko, Yoshino Hiroshi waren in den Jahren
1930-32 geboren, mit zwei Ausnahmen, nämlich Yoshino und Ibaragi,
die 1926 geboren wurden. Zur Zeit der Kriegsniederlage standen sie im
Mittelschulalter, wuchsen also in der gesellschaftlichen Umgebung der
Nachkriegszeit auf und bildeten daher im eigentlichen Wortsinn die
Nachkriegsgeneration. Nebenbei gesagt: Auch ich selber gehöre dieser
Generation an. Diese Leute hatten zwar im Kindesalter auch unter den

Luftangriffen zu leiden oder hatten die Erfahrung der Evakuation aufs
Land gemacht, um dem Kriegsfeuer zu entgehen, sie waren also vom
Kriegsgeschehen nicht völlig unberührt geblieben ; aber im Vergleich zur
vorangehenden Altersgruppe hatten sie nicht am Krieg teilgenommen
und müssten nicht im Gefolge der Niederlage den vollständigen
Zusammenbruch der früheren Wertvorstellungen mit ansehen. Deshalb ist in
ihren Gedichten nicht das bittere Bewusstsein der Verzweiflung wie etwa
bei den Arechi-Dichtern spürbar.

Da sie unter der Nachkriegsdemokratie gross geworden waren, stehen
sie zwar unter diesem Einfluss ihrer Zeit und besitzen durchaus
gesellschaftliches Interesse und Problembewusstsein, sie lassen sich aber nicht
von Denksystemen und Ideologien in Beschlag nehmen, sondern vertrauen

auf ihre eigene innere Sensibilität. Sie lassen, geleitet von jugendlichnaivem

Gefühl, ihrer natürlichen dichterischen Stimme freien Lauf. Und
mit ihrem frischen, hellen Lyrizismus gelingt es ihnen, den Beifall, das

Mitgefühl der jungen Generation zu gewinnen. Ihre Gedichte zeigen
Reinheit und Durchsichtigkeit der Sprache und eine liedhafte, oft ins
Phantastische reichende Leichtigkeit. Sie sind weder von schwerer
Begrifflichkeit noch von Gedankenwindungen oder Gefühlsduselei belastet.
Vielmehr sind sie charakterisiert durch einen klaren, sozusagen smarten
Ästhetizismus, der das Publikum von der Geburt einer neuartigen
lyrischen Poesie nach dem Krieg überzeugte.

Auch vor dem Krieg wurde natürlich eine Menge rein lyrische Dichtung

geschrieben, aber sie war im ganzen gefühlsbetont, aufden Ausdruck
von Einsamkeit, Trauer und dergleichen, also aufeher sentimentale, oder
wie man im Japanischen sagt, «feuchte» Gefühlsäusserungen festgelegt.
Im Vergleich damit war der Lyrizismus der Kai-Leute von sehr gegensätzlicher

Art. Ganz besonders die Werke des populärsten Vertreters dieser



22 EIJI KOKAI

Gruppe, Tanikawa Shuntarö, waren neuartig, indem sie eine Art visionären

Mystizismus, ein metaphysisches Existenzbewusstsein und
Weltallempfinden, sowie ein Gefühl enger Verbundenheit mit der Gesamtheit
der Welt zum Ausdruck bringen. Dahinter steht ein weiter, in die Tiefe
reichender Sprachraum, der ein neuartiges dichterisches Universum
hervorbringt, wie es vor dem Krieg nicht zu finden ist. Ich möchte Ihnen eines
seiner Sonette vortragen.

Tanikawa Shuntarö

Sonett 62

Weil die Welt mich liebt
(in grausamer Weise manchmal auch
in sanfter Weise)
kann ich für immer allein sein

Selbst als mir erstmals ein Mensch zuteil wurde
hörte ich nichts als die Geräusche der Welt
Mir ist nur einfache Trauer und Freude fassbar
weil ich immer der Welt gehöre

Dem Himmel den Bäumen den Menschen
werfe ich mich eigens entgegen
um schliesslich zum Reichtum der Welt selber zu werden

ich rufe jemand
da dreht sich die Welt mir zu
und ich bin nicht mehr da

Dagegen haben die Gedichte etwa von Yoshino Hiroshi und Ibaragi
Noriko zwar ebenfalls diesen Lyrizismus als Grundströmung, es ist ihnen
aber gleichzeitig eine gesellschaftskritische Funktion zugedacht. Diese
Kombination, deren Verschiedenheit von Tanikawa's Lyrik anzuerkennen

ist, kann ebenfalls als Errungenschaft der Nachkriegsdichtung gelten.
Das Werk dieser beiden Persönlichkeiten zeugt von Menschenliebe und
von einem auf der Erfahrung des täglichen Lebens basierenden humanen
Anspruch. In diesem Punkt gleichen sie einem Dichter aus der Arechi-
Gruppe, Kuroda Saburö, oder auch der zweiten führenden Nachkriegsdichterin

Ishigaki Rin. Ein solcher dichterischer Humanismus wird nach
dem Krieg vor allem von diesen vier Dichtern und Dichterinnen getragen.

Die Behandlung von Yoshino und Ibaragi ist nun leider allzu kurz
geraten. Aber sie und die Mitglieder der Ä^z-Gruppe ganz allgemein vertre-



JAPAN NACH DEM 2. WELTKRIEG 23

ten exemplarisch die lyrische Tendenz innerhalb der Nachkriegspoesie.
Man darf es als höchst symbolisch bezeichnen, dass diese ihrem Wesen
nach optimistische, dem Licht, der Sonne zugewandte Gruppe im Jahr
1953 gegründet wurde, das heisst in dem Zeitpunkt, als in Korea ein
Waffenstillstand zustande gekommen war und in der Umgebung der japanischen

Inseln der Friede wiederhergestellt wurde. Auf diese Weise wendet
sich die japanische Nachkriegsdichtung allmählich vom Dunkel in eine
hellere Richtung, und auch darin widerspiegelt sich die zeitbedingte
Atmosphäre der Gesellschaft, die immer den Hintergrund der Dichtung
prägt.

'Arechi' r^ ^ r^~
Ayukawa Nobuo $£ ''| fâ j^
Kuroda Saburö & # ^ *f
Nakagiri Masao ^ Jffi Jfè. K
Tamura Ryüichi & tf fh "
Kitamura Tarò Kx fr\ K tf>

Miyoshi Toyoichirö S. 4t$" R. ~~

Kihara Köichi JK fc /$¦ "~

,Rettö' rf\ %j r^-r
Sekine Hiroshi ß!J ^ %

Kijima Hajime JK % -Wa

Noma Hiroshi ff fl] %

Hasegawa Ryüsei ^ &> ''l fl/ £.

Hamada Chishö # ffl Üb f
Sugawara Katsumi f ^. w U
Andò Tsuguo % ^ ^ ¥)

Inoue Toshio ¦#" .h. tä /^
Kuroda Kio Ö I A



24 EIJI KOKAI

'Kai' Ur^-7-
Tanikawa Shuntarö & >' | $^ K tf
Kawasaki Hiroshi )'| )% 'y\

Òoka Makoto A. $) fé
Ibaragi Noriko ^ /fv 4) <J J
Yoshino Hiroshi a ^f ^A


	Japan nach dem zweiten Weltkrieg und die moderne japanische Dichtung

