Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 37 (1983)
Heft: 2

Buchbesprechung: A propos du livre de Jacques Gernet : Chine et christianisme, action
et réaction

Autor: Voiret, Jean-Pierre

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOTIZ - NOTICE

A PROPOS DU LIVRE DE JACQUES GERNET, CHINE ET
CHRISTIANISME, ACTION ET REACTION

Mission Jésuite en Chine: qu’en pensaient les Chinois?

De nos jours, la question du christianisme en Chine est devenue plutot
secondaire. Il n’en n’a pas toujours été ainsi. Pour ’Occident, les missions
catholiques en Chine — et en particulier la mission jésuite — ont eu une
importance capitale, car a partir du 17¢ siécle, elles nous ont fait connaitre
la Chine. Avec le Tratado das cousas da China e de Ormuz (1569) du
dominicain Gaspar de la Cruz, c’est ’information sérieuse de 1’Occident
sur la Chine qui commence. Les innombrables livres, lettres, atlas et rap-
ports sur I’Empire du Milieu — en particulier du jésuite Ricci et de ses suc-
cesseurs — constituent pour ainsi dire jusqu’au 19¢ siécle la sinologie de
I’époque. Mais cette moisson d’informations généralement sérieuses, inté-
ressantes et toujours abondantes (qui n’a pas été impressionné par les
vingt-huit volumes — dont dix sur la Chine — des Lettres édifiantes et
~ curieuses?) fait croire a ’Occident que la mission de Chine a joué un role
énorme dans ce pays. Plusieurs fois, en particulier lorsque les derniers
Ming cherchent I’aide de ’Occident contre les Mandchous, puis lorsque
les Péres obtiennent le soutien des premiers empereurs Qing, et sont char-
gés par eux d’établir les nouvelles cartes de ’empire, ’Europe croit méme
que la Chine entiére — a la suite de son souverain — va se convertir au
Christianisme. Et méme lorsque ces espoirs totalement irréalistes sont
dégus, I’activité des missions en Chine garde pour ’Occident une fascina-
tion étonnante. Peut-étre est-ce ’exotisme de cet immense pays lointain
qui explique cette attitude? Toujours est-il que cet intérét est hors de pro-
portion avec les succes réels (ou plutdt les insucces) de la Christianisation
des Chinois. Et d’ailleurs, les seules informations disponibles sur le travail
effectué sont les rapports des missionnaires eux-mémes. Si ceux-ci n’exa-
gerent que rarement leurs résultats, leurs partisans, thuriféraires et com-
mentateurs européens n’hésitent pas a donner un tour héroique a leurs
actions, et a transformer bient6t le manque d’intérét de la majorité des
Chinois pour la nouvelle religion en malignité ou méme en volonté de
répression anti-chrétienne.



140 NOTIZ - NOTICE

Mais ces Chinois, que pensaient-ils, eux, de la venue des missionnaires
et de leur religion? Jusqu’a présent, I’'information sur ce theme était plutot
pauvre. Bien que les Chinois, qui avaient a ’époque une industrie de
I'imprimerie plus importante que la notre, aient publié des le 17¢ siécle
de nombreux livres, pamphlets et méme tracts sur la religion chrétienne
et sur ses étranges et rigides missionnaires, leur opinion nous était restée
pratiquement ignorée jusqu’a ce jour. Il nous faut donc étre extrémement
reconnaissant a Jacques Gernet d’avoir, pour son livre Chine et Christia-
nisme, Action et Réaction' traduit un grand nombre de ces textes chinois,
et d’avoir ainsi, pour la premiére fois, mis a notre portée le point de vue
au fond le plus important dans cette affaire: celui des Chinois, c.-a-d. celui
des gens concernés par une mission organisée qu’ils n’avaient pas deman-
dée. Nous avons donc enfin le matériel qui nous manquait pour nous faire
une idée objective sur le role et sur I'importance réélle de la mission en
Chine. A I’aide du livre de Gernet, nous pouvons enfin découvrir le point
de vue oriental, et comprendre ainsi pourquoi la mission jésuite, malgré
la protection de ’empereur Kangxi, a eu aussi peu de succes. Car ne nous
faisons pas d’illusions: les Jésuites ont perdu la querelle des rites essentiel-
lement a cause de la faible réussite globale de leur prosélytisme. La dis-
pute idéologique avec les autres ordres et avec Rome n’a eu au fond
qu’une importance réélle secondaire: si les Péres avaient pu présenter la
conversion de plusieurs centaines de milliers de Chinois, ils auraient
obtenu de toutes fagons raison. Mais personne, aucun ordre ne pouvait
réaliser une telle ceuvre: il n’y avait probablement sur toute la planete
aucune mentalité, aucune philosophie plus différente de la mentalité
européenne d’alors que la mentalité, la philosophie et la «Weltan-
schauung» chinoise. C’est ce que prouve le livre de Gernet, en montrant
quel fossé d’incompréhensions réciproques les missionnaires avaient a
franchir pour toucher le cceur de la Chine.

De la sympathie a lhostilité

Du point de vue chinois, la mission constituait une étrange activité. Le
Bouddhisme n’avait jamais mis en ceuvre une mission systématiquement
organisée comme les Européens. La pénétration du Bouddhisme avait été
une lente diffusion, et le nombre des Chinois qui sont allé le chercher aux
sources est peut-étre plus élevé que le nombre des Indiens qui sont venus

1 Editions Gallimard, Paris 1982, 342 pp.



NOTIZ - NOTICE 141

I’apporter en Chine. De méme, il y a probablement plus de moines japo-
nais qui sont venu apprendre le Chan en Chine que de moines chinois qui
sont allés ’enseigner au Japon. Le plus souvent d’ailleurs, ces derniers
étaient invités: ils n’allaient pas missionner de par la volonté de leur
«église». Si donc certains lettrés chinois se sont sentis flattés, a la fin du
16¢ siecle, de voir des lettrés européens venus de si loin pour apprendre
leur langue, leur écriture et leurs traditions, il nous faut en méme temps
constater qu’ils ne comprenaient pas ce que ces étrangers voulaient effec-
tivement en Chine. C’est ainsi que Gernet cite p. 30 une lettre écrite a un
ami aux alentours de 1600 par le philosophe Li Zhi; parlant de Ricci, il
écrit: « Maintenant, il est parfaitement capable de parler notre langue,
d’écrire nos caractéres d’écriture et de se conformer a nos usages de bien-
séance. C’est un homme tout a fait remarquable (. . .) Mais je ne sais pas
trop ce qu’il est venu faire ici. Cela fait trois fois que je I’ai rencontré et
je ne sais toujours pas ce qu’il est venu faire. Je pense que s’il voulait subs-
tituer ses propres enseignements a ceux du duc de Zhou et de Confucius,
cela serait par trop stupide. Ce ne doit donc pas étre cela».

Cette incertitude est d’ailleurs compréhensible quand on songe qu’au
début, les jésuites avaient centré leur activité sur des travaux non religieux
qui devaient leur assurer succes et réputation aupres des lettrés: leur géo-
métrie fascinait les Chinois, leurs calculs calendariques et astronomiques
¢taient plus précis, leurs cartes du monde, leurs instruments et leurs hor-
loges éveillaient la curiosité. Leur activité technico-scientifique alla
méme si loin qu’en 1614, le Provincial du Japon et de la Chine voulait
la leur interdire. En ce qui concerne leur activité religieuse, elle consista
surtout, au début, a prouver tout ce que la morale confucianiste et la
morale chrétienne avaient soi-disant de commun: le plus important livre
de Ricci en chinois «Le vrai sens de la doctrine du Maitre du Ciel» ne
consacrait en effet pas plus de quelques lignes a la personne et a la vie de
Jésus. Mais le succes initial des jésuites avait également une autre cause:
au cours des dernieres décennies de la dynastie Ming, certains milieux let-
trés, désespérés par la décadence et la corruption de leur pays, pensaient
avoir trouvé dans les péres — dont le sérieux et la vie puritaine les impres-
sionnait — des alliés dans leur lutte contre la débauche et 1a décomposition
de la cour et de I’état. C’est pourquoi ils se rapprochérent des péres,
d’autant plus aisément que les louanges de ces derniers a I’égard du confu-
cianisme, et leurs critiques du bouddhisme et du taoisme n’étaient pas
pour leur déplaire2.

2 Au départ, les missionnaires avaient adopté le costume et le style des moines boudd-
histes pour répandre leur religion. Ce n’est que lorsqu’ils se furent apergu que la classe



142 NOTIZ - NOTICE

C’est ainsi qu’il se produisit au début un certain nombre de conver-
sions impressionnantes de hauts mandarins; ces conversions furent d’ail-
leurs facilitées par un malentendu typique: la plupart des candidats a la
conversion croyaient que la doctrine qu’ils allaient embrasser ne se com-
posait pas seulement du message religieux, mais que les idées scientifiques
des peres en faisaient aussi partie intégrante (voir p. 8 1-82 du livre de Ger-
net).

En fait, I’atmosphere de sympathie favorable ne dura pas tres long-
temps. Elle commenga a se dégrader dans les deux décennies qui suivirent
le décés de Ricci, et ce, pour quatre raisons principales:

1. Entre-temps, le contenu de la doctrine chrétienne avait été formulé et
répandu de fagon plus approfondie, de sorte qu’il était mieux connu:
on savait maintenant que les sciences n’en faisaient pas partie; quant
au contenu philosophico-religieux, il n’intéressait qu’une minorité des
lettrés et semblait a beaucoup pour le moins étrange, sinon absurde;
enfin la prétention de possession exclusive de la vérité des chrétiens
étaient devenue claire a tous. Pour les Chinois, qui traditionnellement
penchaient vers le syncrétisme, une telle position semblait inaccepta-
ble.

2. De méme que la doctrine était mieux connue, le vrai but des mission-
naires était maintenant aussi plus clair: il s’agissait vraiment de «subs-
tituer (leurs) propres enseignements a ceux du duc de Zhou et de
Confucius». Les péres avaient effectivement refusé avec horreur toutes
les propositions de sympathisants chinois d’effectuer une synthese
d’enseignements bouddhistes, confucianistes et chrétiens.

3. Les Chinois considéraient la fondation d’organisations religieuses dans
le peuple comme une immixion dans les affaires intérieures de la
Chine et comme une menace de I’ordre public: des paroisses populai-
res avaient été créées en nombre croissant aprés que le prosélytisme
dans la classe lettrée et cessé d’étre efficace3. Or dans le passé de la
Chine, de nombreuses révoltes populaires avaient commenceé dans des
sectes taoistes ou bouddhistes. Comme pour les autorités chinoises, les

dirigeante était confucianiste qu’ils changeérent vétements et méthodes (Gernet
p. 102).

3 Aprés 1620, il n’y a pratiquement plus de conversions de lettrés ou de hauts manda-
rins. «Aucun de ceux qu’ils baptisérent par la suite n’eurent le renom et I’autorité de
Xu Guangqi ou de Li Zhizao, ni méme de personnages moins importants tels que
Wang Zheng et Sun Yuanhua» (Gernet p. 62).



NOTIZ - NOTICE 143

Chrétiens n’étaient rien qu’une secte parmi d’autres, il est évident
qu’elles y virent une menace.

4. Enfin on savait que les missionnaires exigeaient souvent de leurs can-
didats au baptéme qu’ils brillent ou détruisent une partie de leurs livres
et leurs «idoles» (voir plus loin). De telles exigences ont naturellement
eu chez ce peuple cultivé un effet désastreux.

On voit donc que la situation avait considérablement changé. C’est
ainsi que Huang Zhen pouvait écrire a un de ses amis: «Jadis (c.-a-d. a
I’époque de Ricci; auct.), il n’y avait eu que Yu Deyuan et le maitre
bouddhique Lianchi pour réfuter avec force leurs idées vicieuses. Mais
hélas, Lianchi mourut peu apreés (le 29 juillet 1615). Encore n’avait-il
jamais rencontré Ricci en personne et ne connaissait-il pas bien ses
conceptions vicieuses: sa critique n’allait ainsi pas au fond des choses. En
outre, les livres de la doctrine du maitre du ciel n’étaient pas alors trés
nombreux et personne ne connaissait leur opinion d’apres laquelle le roi
Wen (saint patron du confucianisme) aurait été en enfer. Aujourd’hui, les
ouvrages qui traitent de cette doctrine sont en bien plus grand nombre»
(Gernet p. 64).

Nous allons maintenant voir plus en détails les principaux facteurs
d’incompréhension qui se sont accumulés au cours du 17¢ siécle entre les
missionnaires et les Chinois.

Les chrétiens — une secte dangereuse

S’il est difficile d’aborder les différences philosophiques dans le cadre
étroit d’une recension, il existe toutefois certaines différences fondamen-
tales entre la pensée chinoise et la pensée européenne qu’il est indispen-
sable de souligner, méme au risque de simplification excessive. Gernet
montre brillament que d’une fagon générale, les Jésuites basaient leur
«Weltanschauung» sur un modéle aristotélien — ou I’état normal de toutes
choses est essentiellement statique: les essences sont données, de toute
éternité. Les Chinois, par contre, envisageaient plutot la force cosmique
principale dans une transformation constante et universelle. Pour eux,
‘Taiji est un principe supérieur dynamique, qui englobe toutes les forces
agissantes potentielles, et qui constitue ainsi la source des principes
d’organisation (Li) dans le cadre desquels s’effectue la transformation
ininterrompue de toutes choses. C’est pour cette raison que le concept
d’un créateur ne pouvait que choquer la sensibilité philosophique des



144 NOTIZ - NOTICE

Chinois: «Comment peut-on en arriver a calomnier le Ciel, écrit Xu Da-
shou, au point de I’assimiler a un ouvrier, et de lui attribuer sans aucun
fondement la création d’'un homme et d’une femme?» (page 284). On
comprend aujourd’hui que les notions dynamiques des Chinois ne pou-
vaient €tre qu’étrangéres a la pensée de Ricci; deuxcent ans avant Darwin,
il lui était impossible de concevoir le monde comme le résultat d’un pro-
cessus évolutif. Il refusa donc les concepts chinois: «J’ai vu, dit-il, le dia-
gramme (de Zhou Dunyi) sur I’Origine cosmique sans origine (Wuji er
taiji): ce ne sont que symboles étranges choisis au hasard» (page 287). Un
tel refus pouvait-il mener au dialogue — quelle qu’ait été la politesse et la
gentillesse de Ricci dans ses rapports avec les Chinois?

En fait, plusieurs lettrés chinois avaient bient6t remarqué — malgré
leur sympathie personnelle pour Ricci — que la «doctrine occidentale»
contenait plusieurs notions inacceptables pour un Chinois. C’est ainsi que
Zhang Chao avait préparé les phrases suivantes pour une préface qu’il
avait accepté d’écrire pour un livre en chinois des péres Buglio, Magalhaes
et Verbiest: apreés une louange de la moralité des missionnaires, il ajoute:
«Il est seulement dommage qu’ils parlent d’'un Maitre du Ciel, terme
incorrect et rebutant qui les entraine a des absurdités que nos lettrés ont
le plus grand mal a admettre. S’ils pouvaient seulement laisser de coté
(cette conception) et n’en pas parler, ils seraient trés proches de notre
confucianisme» (page 58). C’est aussi I’idée d’un dieu personnel qui cons-
tituait un obstacle formidable a la compréhension. Pour les lettrés chi-
nois, qui n’envisagent avec la notion de Ciel qu’un principe d’ordre uni-
versel, la croyance en un dieu personnel, en un fils de Dieu, en une mére
de Dieu, constituait un préjugé plutot primitif. Par ailleurs, les Chinois
remarquerent assez vite que les missionnaires utilisaient un language dif-
férent selon qu’ils s’adressaient a des lettrés ou au peuple. C’est ainsi qu’on
peut lire dans le Poxie ji: «Quand ils discutent avec les gens de distinction,
ils parlent de nature céleste (tianxing), mais quand ils s’adressent aux gens
du peuple, ils parlent de procédés miraculeux» (page 65). Mais c’est jus-
tement cette attitude a double visage qui a fait que, malgré le discours phi-
losophique des jésuites auprés des lettrés, la réputation de I’Eglise catho-
lique de Chine n’ait guére dépassé celle de n’importe quelle autre secte.
Les peéres ne semblent pas avoir remarqué que rien ne faisait aussi peu
d’impression a un lettré que la description d’un miracle*. Par contre, une

4 «En venant naitre sur terre pour sauver les hommes», écrivait Yang Guangxian en
1659, «le Maitre du Ciel aurait di promouvoir les rites et la musique, répandre la
vertu d’humanité et le sens du devoir (ren, yi), afin de provoquer I’avénement d’une



NOTIZ - NOTICE 145

solide argumentation rationnelle pouvait assurer une grande réputation.
Malheureusement, lorsque les péres — apres leur prologue philosophique
— essayaient de «placer» les vérités révélées comme la Sainte Trinité, le
mystére eucharistique, etc., ils se heurtaient a I’inébranlable sens des Chi-
nois pour la logique. Pour eux, il n’y avait rien qui ne puisse faire ’objet
de la discussion ou de la critique. Si dans cette situation, les péres ne vou-
laient pas renoncer a la véracité absolue de leurs «vérités révélées», il était
inévitable qu’ils ne puissent acquérir d’autre réputation que celle de séc-
taires aux yeux des lettrés. En méme temps, le drame voulait que les péres
regardassent eux-méme tout ce qui n’était pas confucéen comme sectaire
et idolatre. Ricci lui-méme écrivait: «Une chose difficile a croire est la
multitude des idoles qui sont dans ce royaume (. . .) on ne voit rien d’autre
que cette abomination®.» Comment peut-on espérer gagner I’amour d’un
peuple quand on désigne de cette fagon ses dieux et ses saints (y compris
le bouddha)?

Mais plus la communauté chrétienne se rabaissait et était rabaissée au
rang de secte, plus les attaques qu’elle subissait devenaient passionnées.
Xie Gonghua écrivait ainsi au milieu du 17¢ siécle: «lls disent que boire
du vin c’est boire le sang du Maitre du Ciel; manger de la farine, c’est man-
ger la chair du Maitre du Ciel. Si les gens peuvent recevoir ’eau sainte et
I’huile sainte, méme si dans leur vie ils ont mal agi, le Maitre du Ciel com-
patit a leur désir d’adhésion d’un seul instant et leur pardonne tous leurs
crimes antérieurs. Or le Maitre du Ciel Yesu fut condamné par la justice
a mourir cloué pour avoir troublé le peuple par ses discours étranges. Il
n’a pas été capable de se faire acquiter lui-méme. Comment pourrait-il
acquitter les autres»? (Gernet p. 163). Mais les missionnaires réagirent
mal a la marée croissante de la critique. Ils achetérent en quantités accrues
les livres et pamphlets antichrétiens et les briilérent — ce que remarquérent
bient6t les Chinois. Chen Mianzhuang écrit par exemple dans une note,
que les peres payaient, apres sa parution, jusqu’a 200 onces d’argent pour
tout exemplaire du Budeyi (un traité antichrétien) sur lequel ils pouvaient
mettre la main, de sorte que, dit-il, «cet ouvrage a presque enticrement
disparu» (Gernet p. 22-3).

ere de bonheur pour tous les hommes. Au lieu de cela, il n’a fait que de petits actes
de bienfaisance (xiaohui) tels que guérir des malades, ressusciter des morts, marcher
sur ’eau, produire par magie des nourritures, et il ne s’est occupé que d’affaires de
paradis et d’enfer» (Gernet p. 216). ,

5 Pasquale d’Elia (édit.), Fonti Ricciane I-1II, Rome (1942-49), Vol. 1, p. 131 (in Gernet
p. 115).



146 NOTIZ - NOTICE

Destruction de valeurs culturelles

Ces livres brulés nous ménent directement a un des plus tristes chapitres
de l’histoire de la mission. Si les missionnaires ne pouvaient pas — a
I'inverse des pays coloniaux d’Amérique centrale — détruire en Chine tout
ce qui leur semblait incompatible avec le dogmes®, ils pouvaient toutefois
exiger en privé de leurs candidats au baptéme de briiler «volontairement»
les parties de leurs bibliothéques qui leur semblaient suspectes. Il est clair
que ce que nous appellerions aujourd’hui du vandalisme culturel n’a pas
¢té pratiqué consciemment en tant que tel par les péres, mais résultait de
la passion prosélytique habituelle a I’époque. Mais il est tout aussi clair
que ces holocaustes de livres, de plaques xylographiques et de manus-
cripts, déja mentionnés par Needham’, ont été notés avec un dégoiit
authentique par les auteurs chinois du 17¢ et du 18¢ siécle. Le fait de ces
«feux de joie» lui-méme est d’ailleurs confirmé par différentes lettres de
missionnaires. IlIs commenceérent trés tot, comme le montre une lettre
¢crite par Ricci depuis Zhaoqing en 1585. Une de ces actions particulié-
rement catastrophique a été la destruction d’une partie importante de la
bibliotheque du lettré Li Yingshi en 1602 (Gernet p. 242 et suiv.). Ricci
écrit: «Il avait une tres bonne bibliothéque et il lui fallut trois jours entiers
pour en faire I'inspection et détruire par le feu les ouvrages qui étaient
interdite dans notre loi et qui étaient trés nombreux, spécialement ceux
qui portaient sur cet art de la divination8, la plupart manuscripts, qu’il
avait rassemblés avec beaucoup de zéle et a grands frais». Mais ce qui
attristait peut-étre encore plus les Chinois, c¢’était probablement la mise
au feu de tablettes d’ancétres et de statues de bodhisattvas et d’immortels.
La, les simples reproches font place a I’horreur: on peut ainsi lire dans le
Shi’er shenkai (Douze raisons de profonde affliction) I’appel suivant:
«Certains, voyant ces barbares détruire les statues des Bouddha, des

6 Pour sauvegarder I’objectivité historique, il faut toutefois souligner qu’en Amérique
Latine et ailleurs, les missionnaires — et en particulier les jésuites — ont sauvé ou tenté
de sauver beaucoup de choses que la cupidité et le fanatisme encore beaucoup plus
fort des marchands, marins et soldats destinaient a une disparition totale.

7 Needham, J., Science and Civilisation in China, Cambridge 1954 et suiv. Holocaustes
de livres de géomancie: Vol. IV:1, p. 244; holocaustes de livres d’alchimie et chimie:
Vol. V:3, p. 224,

8 Ricci se trompe: la géomancie chinoise n’était pas de la divination, mais I’art de déter-
miner les emplacements favorables pour les villes, maisons, temples et tombes. Li
Yingshi était un géomancien connu; Needham considére la combustion de ses livres
comme une perte considérable pour I’histoire des sciences de la Chine ancienne.



NOTIZ - NOTICE 147

immortels taoistes et de nos divinités chinoises, pensent que les dieux
punissent mystérieusement ceux qui les offensent, et qu’il n’y a donc qu’a
attendre tranquillement que ces gens tombent d’eux-mémes terrasses.
(.. .) Comment pourrait-on assister sans rien faire a de pareilles choses et
s’en remettre uniquement aux dieux»? Par les lettres de certains mission-
naires, on apprend que souvent, les proches des convertis essayaient
d’empécher ces actions scandaleuses (voir p. ex. Gernet p. 123). Mais cela
ne servait pas a grand-chose. Il n’est ainsi pas étonnant de voir un auteur
chinois exprimer la crainte que les missionnaires ne soient en train de bri-
ser par la violence les liens de son peuple avec sa tradition: «Ce qu’il y
a de plus navrant, c’est qu’ils détruisent les statues de nos saints, tranchent
la téte de nos divinités, brisent les tablettes de nos ancétres et mettent fin
a la perpétuité des cultes, tout cela afin de ravaler nos sages et nos maitres,
de trancher nos liens avec nos péres et nos aieux, de fagon a balayer entie-
rement nos principes moraux et nos traditions d’école» (Gernet p. 175).
Parfois les péres ne se rendaient pas compte qu’ils violaient brutalement
les sentiments les plus respectables; quelle émotion exprime par exemple
la lettre suivante de Huang Zhen a un de ses amis: «lls ordonnent a leurs
adeptes d’apporter chez eux les statues du Bodhisattva Guanyin, des sei-
gneurs Guan (Yu) et Zitong, du seigneur Kuixing et du seigneur souverain
le patriarche Lii (Dongbin). Et a tous ils coupent la téte et les mettent dans
les latrines ou les jettent au feu. La seule évocation de cela fait dresser les
cheveux sur la téte et les poils sur le corps, remplissant le cceur de douleur
et blessant ’ame (. . .) Ce sont 1a de grands crimes et de grands sacriléges»
(page 244—45). Un certain Zhang Guangtian réagit de fagon encore plus
véhémente, écrivant: «Ceux qui ont regu leur doctrine sont autorisés a
continuer chez eux leurs cultes familiaux, mais s’ils ont d’autres sanctuai-
res et vénerent d’autre dieux, ils enfreignent une défense du maitre du ciel.
IIs doivent donc absolument détruire les temples de notre Confucius, ainsi
que les autels des divinités des montagnes et des fleuves, ceux des dieux
protecteurs du sol, de méme que les temples élevés depuis I’antiquité sur
ordre impérial a la mémoire des héros de la loyauté et de la piété filiale.
Et ils doivent jeter toutes leurs statues dans les fosses d’aisance. La-dessus,
les barbares ordonnent que soit érigée une salle du Maitre du Ciel dans
chaque circonscription, préfecture et sous-préfecture, afin qu’y soit
vénéré ce criminel condamné au supplice de la croix. Qu’est-ce donc que
ces barbares pervers qui osent prétendre troubler la vénération des maitres
et modéles immémoriaux de notre empire, et leur substituer leur coutume
barbare d’un culte unique?» (Gernet p. 246-7). Faut-il alors s’étonner si
les Chinois finirent par soupgonner les péres de pratiquer une action sub-



148 NOTIZ - NOTICE

versive systématique? N’étaient-ils pas en train de faire de la «propa-
gande», de distribuer de I’argent pour atteindre leurs buts, de faire des car-
tes exactes de la Chine, de prendre en charge des activités d’état civil pour
leurs convertis, d’envoyer a I’étranger de longs rapports sur la Chine? Ne
recevaient-ils pas leurs ordres et leur argent de I’étranger? (page 183 et
suiv.). Peut-on faire un reproche aux Chinois d’avoir cru déceler une pla-
nification derriére toutes ces activités, et d’avoir compté la subversion
parmi les chefs d’accusation du proces de Nankin en 1616? On les com-
prend d’autant mieux que I’on sait aujourd’hui qu’ils étaient au courant
des conquétes de plus en plus nombreuses des Portugais et des Espagnols
dans les zones proches de la Chine: Java, Sumatra, Philippines, Molu-
ques, Malaisie, Taiwan, etc.

Il faut dans ces conditions reconnaitre une grande vertu de tolérance
aux juges qui renoncerent a prononcer de dures sentences a Nankin, et se
contenterent d’expulser les missionnaires accusés vers Macao! Il n’est pas
interdit de penser que la mission catholique en Chine aurait peut-étre
constitué un insucces encore plus flagrant si les Mandchous n’avaient pas
commencé a conquérir la Chine au cours des décennies suivantes. Ce nou-
veau danger rendit les missionnaires utiles aux Chinois: d’abord en tant
que fondeurs de canons?, puis en tant qu’alliés éventuellement capables
d’obtenir I’aide des pouvoirs occidentaux pour protéger la Chine Ming des
«Tartares». Une fois ces espoirs dispersés, les nouveaux maitres de la
Chine furent heureux de pouvoir profiter aussi des talents des Jésuites,
d’autant plus qu’ils n’avaient pas encore une grande confiance dans la
loyauté du peuple qu’ils venaient juste de vaincre. Ceci explique le succes
assez étonnant des péres a la cour mandchoue. On notera toutefois que
I’édit de tolérance de 1692 de Kangxi ne fait guére plus que constater que
la religion catholique «n’est pas séditieuse». Les péres de Pékin sont donc
sous la protection de ’Empereur en tant que «sujets ralliés, soumis aux
lois chinoises, et qui se rendent utiles a I’empire» (Gernet, page 185). Mais
cette protection ne s’étendait pas aux missionnaires établis en province,
qui se méleraient «d’exciter le peuple et de former des associations.

On notera enfin que la faveur des princes mandchous n’a certainement
pas accru la réputation des péres dans la population chinoise, puisqu’ils
étaient au fond devenus collaborateurs des conquérants. On peut douter
a juste titre des chances de la mission de Chine, méme si les Jésuites
avaient gagné la querelle des rites.

9 Les adversaires chinois du Christianisme ont alors noté non sans ironie «combien il
est contradictoire de la part de ces barbares de défendre ’homicide et de se méler
d’artillerie» (voir Gernet p. 88).



NOTIZ - NOTICE 149

Un bilan de malentendus?

Lorsqu’on veut effectuer le bilan de I’activité des jésuites en Chine, le livre
de Gernet nous permet, 4 mon avis, de tirer un certain nombre de conclu-
sions trés importantes:

1. L’affirmation souvent formulée, selon laquelle les jésuites (et en par-
ticulier Ricci) auraient été des pionniers de I’adaptation culturelle,
constitue malheureusement pour le moins une projection de nos idées
et de nos espoirs d’hommes du 20¢ siécle. A notre époque ou de nom-
breuses ethnies, cultes, coutumes et cultures sont en train de disparai-
tre (aujourd’hui comme autrefois, c’est d’ailleurs toujours le commerce
et I’esprit de profit qui ont les conséquences les plus funestes a cet
égard), les églises font preuve d’un souci croissant de protéger ou de
sauver aussi d’autres valeurs que les seules valeurs chrétiennes. Mais
cette attitude est relativement neuve, et il est erroné de la projeter telle-
quelle dans les siécles passés. '

2. Ce n’est pas essentiellement par curiosité culturelle et souci de com-
préhension de I’Autre que les jésuites ont étudié I’écriture et une partie
de la culture des Chinois. Dans un pays dirigé par des lettrés, il était
indispensable de remplir cette condition. En ce qui concerne 1’étude
des classiques chinois, ce n’est pas un intérét culturel qui a constitué
le principal motif des péres. On avait surtout besoin d’arguments pour
la discussion, et de citations pour pouvoir se battre efficacement dans
les polémiques avec les lettrés. Il existe un indice trés net pour ce man-
que d’intérét et de curiosité authentiques: aprés qu’ils eurent constaté
que c’était les mandarins confucianistes, et pas les bouddhistes ni les
taoistes, qui se trouvaient le plus prés du pouvoir'?, ils ne se donnérent
meéme pas la peine d’étudier un peu solidement la doctrine bouddhiste
ou taoiste. En résumant les constatations de deux témoins de I’époque,
Zhang Guangtian et Xu Dashou (voir Gernet p. 111 et suiv.), on peut
dire que les missionnaires ne voulaient pas rechercher la vérité. Ils vou-
laient seulement prouver que c’est eux qui la possédaient.

3. Ce faisant, les péres ont été victimes de leur propre stratagéme: ayant
par opportunité choisi le Néoconfucianisme comme allié, et le taoisme
et le bouddhisme comme adversaires, ils ont en fait choisi une doctrine
agnostique qui a pu bientdt étre utilisée contre eux. En méme temps,

10 Ce n’était d’ailleurs pas tout-a-fait vrai. De nombreux eunuques extrémement
influents étaient bouddhistes.



150 NOTIZ - NOTICE

ils avaient ruiné leurs chances de trouver des alliés auprés des religions
— et surtout du bouddhisme — qui seules auraient pu leur venir en aide
a longue échéance - s’ils avaient su montrer assez de tolérance.

Gernet montre en effet combien les points de contact potentiels
étaient nombreux entre le bouddhisme et le christianisme. C’était si
vrai que de nombreux Chinois ont méme cru, a I’époque, que la doc-
trine des péres n’était qu’une version volée et légérement transformée
de la doctrine bouddhique (Gernet pages 105, 108, 194 et suiv.).

4. Dans I’ensemble, il est certain que les jésuites étaient en avance sur leur
époque. Il est vrai qu’aucun autre ordre missionnaire n’a étudié la
Chine de fagon plus intense. Mais cela n’a pas suffi a rapprocher nos
cultures, car ils étaient encore trop aveuglés par leur dogme. C’est
pourquoi il faut chercher leurs accomplissements les plus précieux
dans la linguistique, la cartographie, et surtout dans I’'information de
I’Europe. Il est d’ailleurs intéressant de constater que Leibniz et sur-
tout Montesquieu ont su détecter entre les lignes des lettres des mis-
sionnaires des particularités intéressantes du mode de pensée chinois,
que sur place les peres, aveuglés par le dogme chrétien, n’avaient pas
été¢ capables d’interpréter correctement (Gernet p. 222). En ce qui
concerne I’effet global de la mission sur la Chine, le point de vue occi-
dental I’a fortement grossi. Vu de Chine, il reprend ses vraies propor-
tions: dans la vaste ceuvre du grand penseur Wang Fuzhi (1619-1692),
le christianisme ne fait pas I’objet de plus de quelques lignes (voir Ger-
net, page 98).

5. De nos jours, il est difficile d’imaginer combien la bible était prise au
mot a I’époque, méme par les jésuites. Cette étroitesse de vue, confron-
tée a I’esprit syncrétiste et tolérant des Chinois, ne pouvait guére abou-
tir a autre chose qu’a la collision. C’est ainsi que, croyant que la bible
contient toute I’histoire de ’humanité, les jésuites ont parfois essayé
de prouver a leur ouailles qu’ils venaient originalement de Judée (page
175 et suiv.). De telles théories et la datation biblique de la création
du monde furent a I’origine de contradictions aberrantes, d’autant que
les Chinois, eux, tendaient a dater I’histoire du monde en millions
d’années!!. Contre de tels abimes d’incompréhension, méme les
connaissances linguistiques et la politesse des jésuites ne pesaient pas
trés lourd.

11 Voir par ex. J. Needham, ibid., Vol. 3, chapitre «Geology».



NOTIZ - NOTICE 151

Conclusion

En arrivant au terme de cette recension, je pense qu’il faut insister une der-
niére fois sur un aspect capital du livre: cette ceuvre de Gernet nous donne
enfin le point de vue de la majorité des chinois lettrés des deux premiers
siécles de la mission chrétienne. C’est le point de vue qui nous faisait
encore défaut: nous avions déja celui des missionnaires, celui de leurs
commentateurs européens, et celui de la minuscule minorité de Chinois
qui, a une époque ou a une autre, sont devenus chrétiens.

Cet aspect du livre est d’autant plus capital qu’il n’a frappé que super-
ficiellement la plupart des critiques frangais de Gernet: ils se sont penchés
surtout sur certains détails anthropologiques, linguistiques ou théologi-
ques du probléme du choc culturel sino-européen et ce — une fois de plus
— essentiellement de leur point de vue d’Européens, sans envisager la por-
tée profonde du message du grand sinologue: «Voici — semble nous dire
Gernet - le point de vue chinois, c’est-a-dire une des rares voix encore
audible dans le concert des cultures qui ont regu I’'impact des conquista-
dors d’Occident. Tirez-en profit!»

J’espere en tous cas que la majorité des lecteurs de Gernet sauront
mieux tirer profit de son travail que les critiques littéraires du Monde, du
Figaro ou de La vie des Eglises. C’est en effet un travail bien propre a nous
faire découvrir et aimer le mode de pensée d’un des peuples les plus inte-
ressants du globe, et surtout de ses lettrés qui, esprits souvent critiques et
indépendants, n’ont depuis quelques trente ans plus beaucoup 1’occasion
de s’exprimer. Alors oui, tirons-en profit.

Jean-Pierre Voiret



	A propos du livre de Jacques Gernet : Chine et christianisme, action et réaction

