
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 37 (1983)

Heft: 2

Buchbesprechung: A propos du livre de Jacques Gernet : Chine et christianisme, action
et réaction

Autor: Voiret, Jean-Pierre

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTIZ - NOTICE

A PROPOS DU LIVRE DE JACQUES GERNET, CHINE ET
CHRISTIANISME, ACTION ET RÉACTION

Mission Jésuite en Chine: qu'en pensaient les Chinois?

De nos jours, la question du christianisme en Chine est devenue plutôt
secondaire. Il n'en n'a pas toujours été ainsi. Pour l'Occident, les missions
catholiques en Chine - et en particulier la mission jésuite - ont eu une
importance capitale, car à partir du 17e siècle, elles nous ont fait connaître
la Chine. Avec le Tratado das cousas da China e de Ormuz (1569) du
dominicain Gaspar de la Cruz, c'est l'information sérieuse de l'Occident
sur la Chine qui commence. Les innombrables livres, lettres, atlas et
rapports sur l'Empire du Milieu - en particulier du jésuite Ricci et de ses

successeurs - constituent pour ainsi dire jusqu'au 19e siècle la sinologie de

l'époque. Mais cette moisson d'informations généralement sérieuses,
intéressantes et toujours abondantes (qui n'a pas été impressionné par les

vingt-huit volumes - dont dix sur la Chine - des Lettres édifiantes et
curieuses?) fait croire à l'Occident que la mission de Chine a joué un rôle
énorme dans ce pays. Plusieurs fois, en particulier lorsque les derniers
Ming cherchent l'aide de l'Occident contre les Mandchous, puis lorsque
les Pères obtiennent le soutien des premiers empereurs Qing, et sont chargés

par eux d'établir les nouvelles cartes de l'empire, l'Europe croit même

que la Chine entière - à la suite de son souverain - va se convertir au
Christianisme. Et même lorsque ces espoirs totalement irréalistes sont
déçus, l'activité des missions en Chine garde pour l'Occident une fascination

étonnante. Peut-être est-ce l'exotisme de cet immense pays lointain
qui explique cette attitude? Toujours est-il que cet intérêt est hors de
proportion avec les succès réels (ou plutôt les insuccès) de la Christianisation
des Chinois. Et d'ailleurs, les seules informations disponibles sur le travail
effectué sont les rapports des missionnaires eux-mêmes. Si ceux-ci
n'exagèrent que rarement leurs résultats, leurs partisans, thuriféraires et
commentateurs européens n'hésitent pas à donner un tour héroique à leurs
actions, et à transformer bientôt le manque d'intérêt de la majorité des

Chinois pour la nouvelle religion en malignité ou même en volonté de

répression anti-chrétienne.



140 NOTIZ-NOTICE

Mais ces Chinois, que pensaient-ils, eux, de la venue des missionnaires
et de leur religion? Jusqu'à présent, l'information sur ce thème était plutôt
pauvre. Bien que les Chinois, qui avaient à l'époque une industrie de

l'imprimerie plus importante que la notre, aient publié dès le 17e siècle
de nombreux livres, pamphlets et même tracts sur la religion chrétienne
et sur ses étranges et rigides missionnaires, leur opinion nous était restée

pratiquement ignorée jusqu'à ce jour. Il nous faut donc être extrêmement
reconnaissant à Jacques Gernet d'avoir, pour son livre Chine et Christianisme,

Action et Réaction ' traduit un grand nombre de ces textes chinois,
et d'avoir ainsi, pour la première fois, mis à notre portée le point de vue
au fond le plus important dans cette affaire: celui des Chinois, c.-à-d. celui
des gens concernés par une mission organisée qu'ils n'avaient pas demandée.

Nous avons donc enfin le matériel qui nous manquait pour nous faire
une idée objective sur le rôle et sur l'importance réelle de la mission en
Chine. A l'aide du livre de Gernet, nous pouvons enfin découvrir le point
de vue oriental, et comprendre ainsi pourquoi la mission jésuite, malgré
la protection de l'empereur Kangxi, a eu aussi peu de succès. Car ne nous
faisons pas d'illusions: les Jésuites ont perdu la querelle des rites essentiellement

à cause de la faible réussite globale de leur prosélytisme. La
dispute idéologique avec les autres ordres et avec Rome n'a eu au fond
qu'une importance réelle secondaire: si les Pères avaient pu présenter la
conversion de plusieurs centaines de milliers de Chinois, ils auraient
obtenu de toutes façons raison. Mais personne, aucun ordre ne pouvait
réaliser une telle œuvre: il n'y avait probablement sur toute la planète
aucune mentalité, aucune philosophie plus différente de la mentalité
européenne d'alors que la mentalité, la philosophie et la
«Weltanschauung» chinoise. C'est ce que prouve le livre de Gernet, en montrant
quel fossé d'incompréhensions réciproques les missionnaires avaient à
franchir pour toucher le cœur de la Chine.

De la sympathie à l'hostilité

Du point de vue chinois, la mission constituait une étrange activité. Le
Bouddhisme n'avait jamais mis en œuvre une mission systématiquement
organisée comme les Européens. La pénétration du Bouddhisme avait été

une lente diffusion, et le nombre des Chinois qui sont allé le chercher aux
sources est peut-être plus élevé que le nombre des Indiens qui sont venus

1 Editions Gallimard, Paris 1982, 342 pp.



NOTIZ-NOTICE 141

l'apporter en Chine. De même, il y a probablement plus de moines japonais

qui sont venu apprendre le Chan en Chine que de moines chinois qui
sont allés l'enseigner au Japon. Le plus souvent d'ailleurs, ces derniers
étaient invités: ils n'allaient pas missionner de par la volonté de leur
«église». Si donc certains lettrés chinois se sont sentis flattés, à la fin du
16e siècle, de voir des lettrés européens venus de si loin pour apprendre
leur langue, leur écriture et leurs traditions, il nous faut en même temps
constater qu'ils ne comprenaient pas ce que ces étrangers voulaient
effectivement en Chine. C'est ainsi que Gernet cite p. 30 une lettre écrite à un
ami aux alentours de 1600 par le philosophe Li Zhi; parlant de Ricci, il
écrit: «Maintenant, il est parfaitement capable de parler notre langue,
d'écrire nos caractères d'écriture et de se conformer à nos usages de
bienséance. C'est un homme tout à fait remarquable Mais je ne sais pas
trop ce qu'il est venu faire ici. Cela fait trois fois que je l'ai rencontré et
je ne sais toujours pas ce qu'il est venu faire. Je pense que s'il voulait
substituer ses propres enseignements à ceux du duc de Zhou et de Confucius,
cela serait par trop stupide. Ce ne doit donc pas être cela».

Cette incertitude est d'ailleurs compréhensible quand on songe qu'au
début, les jésuites avaient centré leur activité sur des travaux non religieux
qui devaient leur assurer succès et réputation auprès des lettrés: leur
géométrie fascinait les Chinois, leurs calculs calendariques et astronomiques
étaient plus précis, leurs cartes du monde, leurs instruments et leurs
horloges éveillaient la curiosité. Leur activité technico-scientifique alla
même si loin qu'en 1614, le Provincial du Japon et de la Chine voulait
la leur interdire. En ce qui concerne leur activité religieuse, elle consista
surtout, au début, à prouver tout ce que la morale confucianiste et la
morale chrétienne avaient soi-disant de commun: le plus important livre
de Ricci en chinois «Le vrai sens de la doctrine du Maître du Ciel» ne
consacrait en effet pas plus de quelques lignes à la personne et à la vie de
Jésus. Mais le succès initial des jésuites avait également une autre cause:
au cours des dernières décennies de la dynastie Ming, certains milieux
lettrés, désespérés par la décadence et la corruption de leur pays, pensaient
avoir trouvé dans les pères - dont le sérieux et la vie puritaine les
impressionnait - des alliés dans leur lutte contre la débauche et la décomposition
de la cour et de l'état. C'est pourquoi ils se rapprochèrent des pères,
d'autant plus aisément que les louanges de ces derniers à l'égard du
confucianisme, et leurs critiques du bouddhisme et du taoisme n'étaient pas
pour leur déplaire2.

2 Au départ, les missionnaires avaient adopté le costume et le style des moines bouddhistes

pour répandre leur religion. Ce n'est que lorsqu'ils se furent aperçu que la classe



142 NOTIZ-NOTICE

C'est ainsi qu'il se produisit au début un certain nombre de conversions

impressionnantes de hauts mandarins; ces conversions furent d'ailleurs

facilitées par un malentendu typique: la plupart des candidats à la
conversion croyaient que la doctrine qu'ils allaient embrasser ne se

composait pas seulement du message religieux, mais que les idées scientifiques
des pères en faisaient aussi partie intégrante (voir p. 81-82 du livre de Gernet).

En fait, l'atmosphère de sympathie favorable ne dura pas très
longtemps. Elle commença à se dégrader dans les deux décennies qui suivirent
le décès de Ricci, et ce, pour quatre raisons principales:

1. Entre-temps, le contenu de la doctrine chrétienne avait été formulé et
répandu de façon plus approfondie, de sorte qu'il était mieux connu:
on savait maintenant que les sciences n'en faisaient pas partie; quant
au contenu philosophico-religieux, il n'intéressait qu'une minorité des

lettrés et semblait à beaucoup pour le moins étrange, sinon absurde;
enfin la prétention de possession exclusive de la vérité des chrétiens
étaient devenue claire à tous. Pour les Chinois, qui traditionnellement
penchaient vers le syncrétisme, une telle position semblait inacceptable.

2. De même que la doctrine était mieux connue, le vrai but des mission¬
naires était maintenant aussi plus clair: il s'agissait vraiment de «substituer

(leurs) propres enseignements à ceux du duc de Zhou et de
Confucius». Les pères avaient effectivement refusé avec horreur toutes
les propositions de sympathisants chinois d'effectuer une synthèse
d'enseignements bouddhistes, confucianistes et chrétiens.

3. Les Chinois considéraient la fondation d'organisations religieuses dans
le peuple comme une immixion dans les affaires intérieures de la
Chine et comme une menace de l'ordre public: des paroisses populaires

avaient été créées en nombre croissant après que le prosélytisme
dans la classe lettrée eût cessé d'être efficace3. Or dans le passé de la
Chine, de nombreuses révoltes populaires avaient commencé dans des

sectes taoistes ou bouddhistes. Comme pour les autorités chinoises, les

dirigeante était confucianiste qu'ils changèrent vêtements et méthodes (Gernet
p. 102).

Après 1620, il n'y a pratiquement plus de conversions de lettrés ou de hauts mandarins.

«Aucun de ceux qu'ils baptisèrent par la suite n'eurent le renom et l'autorité de

Xu Guangqi ou de Li Zhizao, ni même de personnages moins importants tels que
Wang Zheng et Sun Yuanhua» (Gernet p. 62).



NOTIZ-NOTICE 143

Chrétiens n'étaient rien qu'une secte parmi d'autres, il est évident
qu'elles y virent une menace.

4. Enfin on savait que les missionnaires exigeaient souvent de leurs
candidats au baptême qu'ils brûlent ou détruisent une partie de leurs livres
et leurs «idoles» (voir plus loin). De telles exigences ont naturellement
eu chez ce peuple cultivé un effet désastreux.

On voit donc que la situation avait considérablement changé. C'est
ainsi que Huang Zhen pouvait écrire à un de ses amis: «Jadis (c.-à-d. à

l'époque de Ricci; auct), il n'y avait eu que Yu Deyuan et le maître
bouddhique Lianchi pour réfuter avec force leurs idées vicieuses. Mais
hélas, Lianchi mourut peu après (le 29 juillet 1615). Encore n'avait-il
jamais rencontré Ricci en personne et ne connaissait-il pas bien ses

conceptions vicieuses: sa critique n'allait ainsi pas au fond des choses. En
outre, les livres de la doctrine du maître du ciel n'étaient pas alors très
nombreux et personne ne connaissait leur opinion d'après laquelle le roi
Wen (saint patron du confucianisme) aurait été en enfer. Aujourd'hui, les

ouvrages qui traitent de cette doctrine sont en bien plus grand nombre»
(Gernet p. 64).

Nous allons maintenant voir plus en détails les principaux facteurs
d'incompréhension qui se sont accumulés au cours du 17e siècle entre les

missionnaires et les Chinois.

Les chrétiens - une secte dangereuse

S'il est difficile d'aborder les différences philosophiques dans le cadre
étroit d'une recension, il existe toutefois certaines différences fondamentales

entre la pensée chinoise et la pensée européenne qu'il est indispensable

de souligner, même au risque de simplification excessive. Gernet
montre brillament que d'une façon générale, les Jésuites basaient leur
«Weltanschauung» sur un modèle aristotélien - où l'état normal de toutes
choses est essentiellement statique: les essences sont données, de toute
éternité. Les Chinois, par contre, envisageaient plutôt la force cosmique
principale dans une transformation constante et universelle. Pour eux,
Taiji est un principe supérieur dynamique, qui englobe toutes les forces
agissantes potentielles, et qui constitue ainsi la source des principes
d'organisation (Li) dans le cadre desquels s'effectue la transformation
ininterrompue de toutes choses. C'est pour cette raison que le concept
d'un créateur ne pouvait que choquer la sensibilité philosophique des



144 NOTIZ-NOTICE

Chinois: «Comment peut-on en arriver à calomnier le Ciel, écrit Xu Da-
shou, au point de l'assimiler à un ouvrier, et de lui attribuer sans aucun
fondement la création d'un homme et d'une femme?» (page 284). On
comprend aujourd'hui que les notions dynamiques des Chinois ne
pouvaient être qu'étrangères à la pensée de Ricci; deuxcent ans avant Darwin,
il lui était impossible de concevoir le monde comme le résultat d'un
processus évolutif. Il refusa donc les concepts chinois: «J'ai vu, dit-il, le
diagramme (de Zhou Dunyi) sur l'Origine cosmique sans origine (Wuji er
taiji): ce ne sont que symboles étranges choisis au hasard» (page 287). Un
tel refus pouvait-il mener au dialogue - quelle qu'ait été la politesse et la
gentillesse de Ricci dans ses rapports avec les Chinois?

En fait, plusieurs lettrés chinois avaient bientôt remarqué - malgré
leur sympathie personnelle pour Ricci - que la «doctrine occidentale»
contenait plusieurs notions inacceptables pour un Chinois. C'est ainsi que
Zhang Chao avait préparé les phrases suivantes pour une préface qu'il
avait accepté d'écrire pour un livre en chinois des pères Buglio, Magalhaes
et Verbiest: après une louange de la moralité des missionnaires, il ajoute:
«Il est seulement dommage qu'ils parlent d'un Maître du Ciel, terme
incorrect et rebutant qui les entraîne à des absurdités que nos lettrés ont
le plus grand mal à admettre. S'ils pouvaient seulement laisser de côté
(cette conception) et n'en pas parler, ils seraient très proches de notre
confucianisme» (page 58). C'est aussi l'idée d'un dieu personnel qui
constituait un obstacle formidable à la compréhension. Pour les lettrés
chinois, qui n'envisagent avec la notion de Ciel qu'un principe d'ordre
universel, la croyance en un dieu personnel, en un fils de Dieu, en une mère
de Dieu, constituait un préjugé plutôt primitif. Par ailleurs, les Chinois
remarquèrent assez vite que les missionnaires utilisaient un language
différent selon qu'ils s'adressaient à des lettrés ou au peuple. C'est ainsi qu'on
peut lire dans le Poxieji: «Quand ils discutent avec les gens de distinction,
ils parlent de nature céleste (tianxing), mais quand ils s'adressent aux gens
du peuple, ils parlent de procédés miraculeux» (page 65). Mais c'est
justement cette attitude à double visage qui a fait que, malgré le discours
philosophique des jésuites auprès des lettrés, la réputation de l'Eglise catholique

de Chine n'ait guère dépassé celle de n'importe quelle autre secte.
Les pères ne semblent pas avoir remarqué que rien ne faisait aussi peu
d'impression à un lettré que la description d'un miracle4. Par contre, une

4 «En venant naître sur terre pour sauver les hommes», écrivait Yang Guangxian en

1659, «le Maître du Ciel aurait dû promouvoir les rites et la musique, répandre la

vertu d'humanité et le sens du devoir (ren, yi), afin de provoquer l'avènement d'une



NOTIZ-NOTICE 145

solide argumentation rationnelle pouvait assurer une grande réputation.
Malheureusement, lorsque les pères - après leur prologue philosophique
- essayaient de «placer» les vérités révélées comme la Sainte Trinité, le
mystère eucharistique, etc., ils se heurtaient à l'inébranlable sens des Chinois

pour la logique. Pour eux, il n'y avait rien qui ne puisse faire l'objet
de la discussion ou de la critique. Si dans cette situation, les pères ne
voulaient pas renoncer à la véracité absolue de leurs «vérités révélées», il était
inévitable qu'ils ne puissent acquérir d'autre réputation que celle de
sectaires aux yeux des lettrés. En même temps, le drame voulait que les pères
regardassent eux-même tout ce qui n'était pas confucéen comme sectaire
et idolâtre. Ricci lui-même écrivait: «Une chose difficile à croire est la
multitude des idoles qui sont dans ce royaume on ne voit rien d'autre
que cette abomination5.» Comment peut-on espérer gagner l'amour d'un
peuple quand on désigne de cette façon ses dieux et ses saints (y compris
le bouddha)?

Mais plus la communauté chrétienne se rabaissait et était rabaissée au
rang de secte, plus les attaques qu'elle subissait devenaient passionnées.
Xie Gonghua écrivait ainsi au milieu du 17e siècle: «Ils disent que boire
du vin c'est boire le sang du Maître du Ciel; manger de la farine, c'est manger

la chair du Maître du Ciel. Si les gens peuvent recevoir l'eau sainte et
l'huile sainte, même si dans leur vie ils ont mal agi, le Maître du Ciel compatit

à leur désir d'adhésion d'un seul instant et leur pardonne tous leurs
crimes antérieurs. Or le Maître du Ciel Yesu fut condamné par la justice
à mourir cloué pour avoir troublé le peuple par ses discours étranges. Il
n'a pas été capable de se faire acquiter lui-même. Comment pourrait-il
acquitter les autres»? (Gernet p. 163). Mais les missionnaires réagirent
mal à la marée croissante de la critique. Ils achetèrent en quantités accrues
les livres et pamphlets antichrétiens et les brûlèrent - ce que remarquèrent
bientôt les Chinois. Chen Mianzhuang écrit par exemple dans une note,
que les pères payaient, après sa parution, jusqu'à 200 onces d'argent pour
tout exemplaire du Budeyi (un traité antichrétien) sur lequel ils pouvaient
mettre la main, de sorte que, dit-il, «cet ouvrage a presque entièrement
disparu» (Gernet p. 22-3).

ère de bonheur pour tous les hommes. Au lieu de cela, il n'a fait que de petits actes
de bienfaisance (xiaohui) tels que guérir des malades, ressusciter des morts, marcher
sur l'eau, produire par magie des nourritures, et il ne s'est occupé que d'affaires de

paradis et d'enfer» (Gernet p. 216).
5 Pasquale d'Elia (édit.), Fonti Riccione l-lll, Rome (1942-49), Vol. I, p. 131 (in Gernet

p. 115).



146 NOTIZ-NOTICE

Destruction de valeurs culturelles

Ces livres brûlés nous mènent directement à un des plus tristes chapitres
de l'histoire de la mission. Si les missionnaires ne pouvaient pas - à
l'inverse des pays coloniaux d'Amérique centrale - détruire en Chine tout
ce qui leur semblait incompatible avec le dogme6, ils pouvaient toutefois
exiger en privé de leurs candidats au baptême de brûler «volontairement»
les parties de leurs bibliothèques qui leur semblaient suspectes. Il est clair
que ce que nous appellerions aujourd'hui du vandalisme culturel n'a pas
été pratiqué consciemment en tant que tel par les pères, mais résultait de
la passion prosélytique habituelle à l'époque. Mais il est tout aussi clair
que ces holocaustes de livres, de plaques xylographiques et de manuscripts,

déjà mentionnés par Needham7, ont été notés avec un dégoût
authentique par les auteurs chinois du 17e et du 18e siècle. Le fait de ces
«feux de joie» lui-même est d'ailleurs confirmé par différentes lettres de
missionnaires. Ils commencèrent très tôt, comme le montre une lettre
écrite par Ricci depuis Zhaoqing en 1585. Une de ces actions particulièrement

catastrophique a été la destruction d'une partie importante de la
bibliothèque du lettré Li Yingshi en 1602 (Gernet p. 242 et suiv.). Ricci
écrit: «Il avait une très bonne bibliothèque et il lui fallut trois jours entiers
pour en faire l'inspection et détruire par le feu les ouvrages qui étaient
interdite dans notre loi et qui étaient très nombreux, spécialement ceux
qui portaient sur cet art de la divination8, la plupart manuscripts, qu'il
avait rassemblés avec beaucoup de zèle et à grands frais». Mais ce qui
attristait peut-être encore plus les Chinois, c'était probablement la mise
au feu de tablettes d'ancêtres et de statues de bodhisattvas et d'immortels.
Là, les simples reproches font place à l'horreur: on peut ainsi lire dans le
Shi 'er shenkai (Douze raisons de profonde affliction) l'appel suivant:
«Certains, voyant ces barbares détruire les statues des Bouddha, des

Pour sauvegarder l'objectivité historique, il faut toutefois souligner qu'en Amérique
Latine et ailleurs, les missionnaires - et en particulier les jésuites - ont sauvé ou tenté
de sauver beaucoup de choses que la cupidité et le fanatisme encore beaucoup plus
fort des marchands, marins et soldats destinaient à une disparition totale.
Needham, J., Science and Civilisation in China, Cambridge 1954 et suiv. Holocaustes
de livres de géomancie: Vol. IV: 1, p. 244; holocaustes de livres d'alchimie et chimie:
Vol. V:3, p. 224.
Ricci se trompe: la géomancie chinoise n'était pas de la divination, mais l'art de
déterminer les emplacements favorables pour les villes, maisons, temples et tombes. Li
Yingshi était un géomancien connu; Needham considère la combustion de ses livres
comme une perte considérable pour l'histoire des sciences de la Chine ancienne.



NOTIZ-NOTICE 147

immortels taoïstes et de nos divinités chinoises, pensent que les dieux
punissent mystérieusement ceux qui les offensent, et qu'il n'y a donc qu'à
attendre tranquillement que ces gens tombent d'eux-mêmes terrassés.

Comment pourrait-on assister sans rien faire à de pareilles choses et
s'en remettre uniquement aux dieux»? Par les lettres de certains missionnaires,

on apprend que souvent, les proches des convertis essayaient
d'empêcher ces actions scandaleuses (voir p. ex. Gernet p. 123). Mais cela
ne servait pas à grand-chose. Il n'est ainsi pas étonnant de voir un auteur
chinois exprimer la crainte que les missionnaires ne soient en train de briser

par la violence les liens de son peuple avec sa tradition : «Ce qu'il y
a de plus navrant, c'est qu'ils détruisent les statues de nos saints, tranchent
la tête de nos divinités, brisent les tablettes de nos ancêtres et mettent fin
à la perpétuité des cultes, tout cela afin de ravaler nos sages et nos maîtres,
de trancher nos liens avec nos pères et nos aïeux, de façon à balayer
entièrement nos principes moraux et nos traditions d'école» (Gernet p. 175).
Parfois les pères ne se rendaient pas compte qu'ils violaient brutalement
les sentiments les plus respectables; quelle émotion exprime par exemple
la lettre suivante de Huang Zhen à un de ses amis: «Ils ordonnent à leurs
adeptes d'apporter chez eux les statues du Bodhisattva Guanyin, des

seigneurs Guan (Yu) et Zitong, du seigneur Kuixing et du seigneur souverain
le patriarche Lü (Dongbin). Et à tous ils coupent la tête et les mettent dans
les latrines ou les jettent au feu. La seule évocation de cela fait dresser les
cheveux sur la tête et les poils sur le corps, remplissant le cœur de douleur
et blessant l'âme Ce sont là de grands crimes et de grands sacrilèges»
(page 244-45). Un certain Zhang Guangtian réagit de façon encore plus
véhémente, écrivant: «Ceux qui ont reçu leur doctrine sont autorisés à

continuer chez eux leurs cultes familiaux, mais s'ils ont d'autres sanctuaires

et vénèrent d'autre dieux, ils enfreignent une défense du maître du ciel.
Ils doivent donc absolument détruire les temples de notre Confucius, ainsi
que les autels des divinités des montagnes et des fleuves, ceux des dieux
protecteurs du sol, de même que les temples élevés depuis l'antiquité sur
ordre impérial à la mémoire des héros de la loyauté et de la piété filiale.
Et ils doivent jeter toutes leurs statues dans les fosses d'aisance. Là-dessus,
les barbares ordonnent que soit érigée une salle du Maître du Ciel dans
chaque circonscription, préfecture et sous-préfecture, afin qu'y soit
vénéré ce criminel condamné au supplice de la croix. Qu'est-ce donc que
ces barbares pervers qui osent prétendre troubler la vénération des maîtres
et modèles immémoriaux de notre empire, et leur substituer leur coutume
barbare d'un culte unique?» (Gernet p. 246-7). Faut-il alors s'étonner si
les Chinois finirent par soupçonner les pères de pratiquer une action sub-



148 NOTIZ - NOTICE

versive systématique? N'étaient-ils pas en train de faire de la «propagande»,

de distribuer de l'argent pour atteindre leurs buts, de faire des cartes

exactes de la Chine, de prendre en charge des activités d'état civil pour
leurs convertis, d'envoyer à l'étranger de longs rapports sur la Chine? Ne
recevaient-ils pas leurs ordres et leur argent de l'étranger? (page 183 et
suiv.). Peut-on faire un reproche aux Chinois d'avoir cru déceler une
planification derrière toutes ces activités, et d'avoir compté la subversion
parmi les chefs d'accusation du procès de Nankin en 1616? On les
comprend d'autant mieux que l'on sait aujourd'hui qu'ils étaient au courant
des conquêtes de plus en plus nombreuses des Portugais et des Espagnols
dans les zones proches de la Chine: Java, Sumatra, Philippines, Molu-
ques, Malaisie, Taiwan, etc.

Il faut dans ces conditions reconnaître une grande vertu de tolérance
aux juges qui renoncèrent à prononcer de dures sentences à Nankin, et se

contentèrent d'expulser les missionnaires accusés vers Macao! Il n'est pas
interdit de penser que la mission catholique en Chine aurait peut-être
constitué un insuccès encore plus flagrant si les Mandchous n'avaient pas
commencé à conquérir la Chine au cours des décennies suivantes. Ce
nouveau danger rendit les missionnaires utiles aux Chinois: d'abord en tant
que fondeurs de canons9, puis en tant qu'alliés éventuellement capables
d'obtenir l'aide des pouvoirs occidentaux pour protéger la Chine Ming des

«Tartares». Une fois ces espoirs dispersés, les nouveaux maîtres de la
Chine furent heureux de pouvoir profiter aussi des talents des Jésuites,
d'autant plus qu'ils n'avaient pas encore une grande confiance dans la
loyauté du peuple qu'ils venaient juste de vaincre. Ceci explique le succès

assez étonnant des pères à la cour mandchoue. On notera toutefois que
l'édit de tolérance de 1692 de Kangxi ne fait guère plus que constater que
la religion catholique «n'est pas séditieuse». Les pères de Pékin sont donc
sous la protection de l'Empereur en tant que «sujets ralliés, soumis aux
lois chinoises, et qui se rendent utiles à l'empire» (Gernet, page 185). Mais
cette protection ne s'étendait pas aux missionnaires établis en province,
qui se mêleraient «d'exciter le peuple et de former des associations».

On notera enfin que la faveur des princes mandchous n'a certainement
pas accru la réputation des pères dans la population chinoise, puisqu'ils
étaient au fond devenus collaborateurs des conquérants. On peut douter
à juste titre des chances de la mission de Chine, même si les Jésuites
avaient gagné la querelle des rites.

9 Les adversaires chinois du Christianisme ont alors noté non sans ironie «combien il
est contradictoire de la part de ces barbares de défendre l'homicide et de se mêler
d'artillerie» (voir Gernet p. 88).



NOTIZ - NOTICE 149

Un bilan de malentendus?

Lorsqu'on veut effectuer le bilan de l'activité des jésuites en Chine, le livre
de Gernet nous permet, à mon avis, de tirer un certain nombre de conclusions

très importantes:

1. L'affirmation souvent formulée, selon laquelle les jésuites (et en
particulier Ricci) auraient été des pionniers de l'adaptation culturelle,
constitue malheureusement pour le moins une projection de nos idées
et de nos espoirs d'hommes du 20e siècle. A notre époque où de
nombreuses ethnies, cultes, coutumes et cultures sont en train de disparaître

(aujourd'hui comme autrefois, c'est d'ailleurs toujours le commerce
et l'esprit de profit qui ont les conséquences les plus funestes à cet
égard), les églises font preuve d'un souci croissant de protéger ou de

sauver aussi d'autres valeurs que les seules valeurs chrétiennes. Mais
cette attitude est relativement neuve, et il est erroné de la projeter telle-
quelle dans les siècles passés.

2. Ce n'est pas essentiellement par curiosité culturelle et souci de
compréhension de l'Autre que les jésuites ont étudié l'écriture et une partie
de la culture des Chinois. Dans un pays dirigé par des lettrés, il était
indispensable de remplir cette condition. En ce qui concerne l'étude
des classiques chinois, ce n'est pas un intérêt culturel qui a constitué
le principal motifdes pères. On avait surtout besoin d'arguments pour
la discussion, et de citations pour pouvoir se battre efficacement dans
les polémiques avec les lettrés. Il existe un indice très net pour ce manque

d'intérêt et de curiosité authentiques: après qu'ils eurent constaté

que c'était les mandarins confucianistes, et pas les bouddhistes ni les

taoistes, qui se trouvaient le plus près du pouvoir10, ils ne se donnèrent
même pas la peine d'étudier un peu solidement la doctrine bouddhiste
ou taoiste. En résumant les constatations de deux témoins de l'époque,
Zhang Guangtian et Xu Dashou (voir Gernet p. 111 et suiv.), on peut
dire que les missionnaires ne voulaient pas rechercher la vérité. Ils
voulaient seulement prouver que c'est eux qui la possédaient.

3. Ce faisant, les pères ont été victimes de leur propre stratagème: ayant
par opportunité choisi le Néoconfucianisme comme allié, et le taoisme
et le bouddhisme comme adversaires, ils ont en fait choisi une doctrine
agnostique qui a pu bientôt être utilisée contre eux. En même temps,

10 Ce n'était d'ailleurs pas tout-à-fait vrai. De nombreux eunuques extrêmement
influents étaient bouddhistes.



150 NOTIZ-NOTICE

ils avaient ruiné leurs chances de trouver des alliés auprès des religions
- et surtout du bouddhisme - qui seules auraient pu leur venir en aide
à longue échéance - s'ils avaient su montrer assez de tolérance.

Gernet montre en effet combien les points de contact potentiels
étaient nombreux entre le bouddhisme et le christianisme. C'était si
vrai que de nombreux Chinois ont même cru, à l'époque, que la
doctrine des pères n'était qu'une version volée et légèrement transformée
de la doctrine bouddhique (Gernet pages 105, 108, 194 et suiv.).

4. Dans l'ensemble, il est certain que les jésuites étaient en avance sur leur
époque. Il est vrai qu'aucun autre ordre missionnaire n'a étudié la
Chine de façon plus intense. Mais cela n'a pas suffi à rapprocher nos
cultures, car ils étaient encore trop aveuglés par leur dogme. C'est
pourquoi il faut chercher leurs accomplissements les plus précieux
dans la linguistique, la cartographie, et surtout dans l'information de

l'Europe. Il est d'ailleurs intéressant de constater que Leibniz et
surtout Montesquieu ont su détecter entre les lignes des lettres des
missionnaires des particularités intéressantes du mode de pensée chinois,
que sur place les pères, aveuglés par le dogme chrétien, n'avaient pas
été capables d'interpréter correctement (Gernet p. 222). En ce qui
concerne l'effet global de la mission sur la Chine, le point de vue
occidental l'a fortement grossi. Vu de Chine, il reprend ses vraies proportions:

dans la vaste œuvre du grand penseur Wang Fuzhi (1619-1692),
le christianisme ne fait pas l'objet de plus de quelques lignes (voir Gernet,

page 98).
5. De nos jours, il est difficile d'imaginer combien la bible était prise au

mot à l'époque, même par les jésuites. Cette étroitesse de vue, confrontée

à l'esprit syncrétiste et tolérant des Chinois, ne pouvait guère aboutir

à autre chose qu'à la collision. C'est ainsi que, croyant que la bible
contient toute l'histoire de l'humanité, les jésuites ont parfois essayé
de prouver à leur ouailles qu'ils venaient originalement de Judée (page
175 et suiv.). De telles théories et la datation biblique de la création
du monde furent à l'origine de contradictions aberrantes, d'autant que
les Chinois, eux, tendaient à dater l'histoire du monde en millions
d'années". Contre de tels abîmes d'incompréhension, même les
connaissances linguistiques et la politesse des jésuites ne pesaient pas
très lourd.

11 Voir par ex. J. Needham, ibid., Vol. 3, chapitre «Geology».



NOTIZ-NOTICE 151

Conclusion

En arrivant au terme de cette recension, je pense qu'il faut insister une
dernière fois sur un aspect capital du livre: cette œuvre de Gernet nous donne
enfin le point de vue de la majorité des chinois lettrés des deux premiers
siècles de la mission chrétienne. C'est le point de vue qui nous faisait
encore défaut: nous avions déjà celui des missionnaires, celui de leurs
commentateurs européens, et celui de la minuscule minorité de Chinois
qui, à une époque ou à une autre, sont devenus chrétiens.

Cet aspect du livre est d'autant plus capital qu'il n'a frappé que
superficiellement la plupart des critiques français de Gernet: ils se sont penchés
surtout sur certains détails anthropologiques, linguistiques ou théologiques

du problème du choc culturel sino-européen et ce - une fois de plus

- essentiellement de leur point de vue d'Européens, sans envisager la portée

profonde du message du grand sinologue: «Voici - semble nous dire
Gernet - le point de vue chinois, c'est-à-dire une des rares voix encore
audible dans le concert des cultures qui ont reçu l'impact des conquistadors

d'Occident. Tirez-en profit!»
J'espère en tous cas que la majorité des lecteurs de Gernet sauront

mieux tirer profit de son travail que les critiques littéraires du Monde, du
Figaro ou de La vie des Eglises. C'est en effet un travail bien propre à nous
faire découvrir et aimer le mode de pensée d'un des peuples les plus
intéressants du globe, et surtout de ses lettrés qui, esprits souvent critiques et
indépendants, n'ont depuis quelques trente ans plus beaucoup l'occasion
de s'exprimer. Alors oui, tirons-en profit.

Jean-Pierre Voiret


	A propos du livre de Jacques Gernet : Chine et christianisme, action et réaction

