
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 37 (1983)

Heft: 2

Artikel: Le songe de Zhao Jianzi : études sur les rêves d'esprit dans la Chine
ancienne

Autor: Mathieu, Rémy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SONGE DE ZHAO JIANZI

Etude sur les rêves d'ascension céleste et les rêves d'esprits dans la Chine
ancienne

Rémy Mathieu (Paris)

A travers les textes essentiels de son antiquité, il semble que la Chine ait
connu et sans doute longtemps pratiqué une forme de chamanisme. Il est
vrai que pour M. Eliade, le chamanisme est «un phénomène religieux
sibérien et central-asiatique»1 essentiellement basé sur les techniques de

l'extase, aussi ne doit-on pas s'attendre à en retrouver des formes strictement

semblables dans la Chine ancienne2. Mais on trouvera quelque
avantage à ne pas s'arrêter à cette conception trop stricte qui a l'inconvénient

d'exclure toutes les pratiques magico-religieuses de l'Asie du Sud-
est, de la Chine et de l'Amérique du Nord. La Chine d'avant notre ère

témoigne en effet de rites et de conceptions qui font partie du phénomène
plus général observé dans le domaine religieux d'un orient à l'autre de
l'Eurasie. Parmi ceux-ci, les rêves d'esprits et surtout les rêves extatiques
tiennent une place non négligeable dans les écrits qui nous sont parvenus.

C'est en effet dans le songe que l'âme quitte le corps pour s'élever dans
la demeure céleste des esprits. Peut-être même le rêve est-il à l'origine de
la notion d'âme3. Et c'est cette âme qui va à la recherche des puissances

Le chamanisme et les techniques archaïques de l'extase, 2° éd., Payot éd., Paris 1978,

p. 21 et 22.
Voir quelques exemples dans A. Waley, The Nine Songs. A Study ofShamanism in
Ancient China, London 1956.
Cette thèse a été proposée par E. Durkheim dans Les formes élémentaires de la vie

religieuse (rééd. PUF, Paris 1979, p. 79). Cette croyance est presque universelle: en
Asie septentrionale, les Toungouses croient que l'âme s'évade du corps pendant le
sommeil (voir S. M. Shirokogoroff, Psychomental complex ofthe Tungus, London
1935, p. 256) et qu'elle donne lieu à des rêves (voir Ph. Gignoux, «'Corps osseux et
âme osseuse': essai sur le chamanisme dans l'Iran ancien» in Journal asiatique t.

CCLXVII, 1979, p. 65). En Indochine, les Reungao pensent que l'âme voyage
pendant le sommeil (voir J.E. Kemlin, «Alliances chez les Reungao» in B.E.F.E.O. t. 18,
1918, p. 1 et les Mnong-gar estiment qu'alors, elle s'échappe du corps par la tête (cf.
G. Moréchand, «Le chamanisme des Hmong» in B.E.F.E.O. t. 54, 1968, p. 77). En
Amérique du Nord, cette croyance est attestée chez les Algonquins (voir E. Laetitia



SONGE DE ZHAO JIANZI 121

spirituelles détentrices des causes et des effets; d'où l'utilisation de cette
technique dans la recherche d'une solution à un problème et le plus
souvent dans la quête d'une guérison.

La maladie est très fréquemment le mobile qui pousse à consulter le
chaman. A charge pour celui-ci, en technicien qu'il est, d'entrer en
contact avec les divinités responsables de l'état de fait pathologique. Pour
cela, il entre en transe et tel ce chaman samoyède dont nous parle
M. Eliade4, il demeure inconscient «comme mort», sept jours et sept
nuits; son âme va au ciel s'y promener avec un esprit ou un dieu suprême.
Le rappel ou la recherche de l'âme du malade constituant une étape décisive

dans l'entreprise thérapeutique du chaman, il convient qu'il la
rejoigne là où elle est: dans les cieux (tian fc Pour cela, il lui faut s'envoler
vers ces hauteurs soit au cours de sa transe, soit dans un rêve. Le rêve de
vol étant, d'après G. Roheim5, l'élément central du chamanisme. On
retrouve ce thème dans le Liezi à propos du songe du roi Mu des Zhou6
au cours duquel il resta «pour trois mois dans l'inconscience». Ce vol cha-
manique se confond donc, parfois nettement, avec l'extase proprement
dite7. Nous trouvons mention dans les annales chinoises de l'antiquité de

Moon Conard, «Les idées des Indiens Algonquins relatives à la vie d'outre-tombe»
in Revue de l'Histoire des religions t. XLII, 1900, p. 221), lesquels affirment qu'elle
effectue alors de longs voyages (ibid. p. 233). Cette âme se promène autour de la terre
disent les Indiens Thompson (voir J. Teit, The Thompson Indians ofBritish Columbia,

The Jesup North Pacific Expedition, vol. 1 t. 1, New York 1898-1900, p. 372).
Quant aux Bororos d'Amérique du Sud, ils ont une idée semblable sur la question
(cf. J.G. Frazer, Le rameau d'or t. 1, Paris 1981, p. 504). Ils affirment que cela seul
explique l'immobilité du dormeur (ibid. p. 500). Enfin, Durkheim mentionne le fait
que les aborigènes australiens professent encore cette croyance (op. cit. p. 346).

4 Le chamanisme... p. 48, 52, 56. En règle générale, dans la médecine primitive, rêve
et maladie sont souvent rattachés l'un à l'autre (voir G. Devereux, Essais d'ethno-
psychiatrie générale, Paris 1977, p. 333).

5 Hungarian shamanism, New York 1951, p. 154. Cf. M. Eliade, op. cit. p. 186 n. 3.
6 Liezich. 3-1,trad. L. Wieger, Lespères du système taoi&e, Cathasia, Paris 1950,Lie-

tseu 3 A, p. 105-106 ou B. Grynpas, Philosophes taoïstes Lao-tseu, Tchouang-tseu,
Lie-tseu, Bibliothèque de la Pléiade, NRF-Gallimard éd., Paris 1980, «Le vrai
classique du vide parfait» de Lie-tseu III-I, p. 426-427.

7 Cf. M. Eliade, «La nostalgie du paradis perdu dans les traditions primitives» in Dio-
gène N° 3,1953, p. 37. La révélation de son aptitude au chamanisme peut être
communiquée à l'intéressé par un rêve même, comme c'est le cas chez les Indiens Guarani

d'Amérique du Sud (voir A. Métraux, «Le shamanisme chez les Indiens de

l'Amérique du Sud tropicale» in Acta americana N° 3 vol. 11,1944, p. 205). Ceux-
ci, en retour, acquièrent la faculté de communiquer en songe avec les esprits (ibid.
p. 213). Il en est de même en Amérique septentrionale, chez les Indiens Mohave où



122 RÉMY MATHIEU

quelques phénomènes de ce type: le malade sombre dans l'inconscience,
ne reconnaît plus personne, s'éveille quelques jours ou quelques semaines
plus tard et raconte son rêve. Ce dernier se caractérise pour l'essentiel par
une visite aux puissances célestes ou, plus précisément, au Shangdi

«Souverain d'en-haut». C'est à la suite de cette rencontre, que l'âme
du rêveur revenue sur terre semble porteuse de principes thérapeutiques
puisque le malade se déclare guéri.

Voici l'histoire d'un célèbre rêveur de l'état de Jin % : Zhao Jianzi
ÌHL m 3r également appelé Zhao Yang, qui vécut au -V s. et mourut
en -458. Ses songes ont plus fait pour son renom que ses exploits militaires.

Mais avant de nous pencher sur le cas de ce chef de la famille Zhao
jfc^, examinons ce qu'il en est des rêves dans l'ancienne Chine.

I

Il existait une conception du rêve chez les Chinois de l'antiquité. S'ils
acceptaient que l'on dorme sans rêves, ils ne reconnaissaient pas ce que
nous nommons assez paradoxalement «rêve éveillé» ou, plus proprement,

«rêverie». Là où il y a songe, il ne pouvait y avoir pour eux que du
sommeil8. Le rêve est ce qui enveloppe d'ombre le dormeur9. Mais bien
des philosophes estimaient que le sage n'était pas troublé dans son repos
par cette vaine agitation de l'âme. Les taoïstes affirment avec Zhuangzi
que l'homme véritable des «temps anciens» ne faisait pas de rêves, n'étant

les pouvoirs magiques en général sont transmis au cours des rêves (voir G. Devereux,
Ethnopsychanalyse complémentariste, Paris 1972, p. 233), chez les Piaute (voir I.T.
Kelly, «Southern Piaute shamanism» in Anthropological records vol. 2 N° 4, Berkeley

1940, p. 152), les Blackfoot dont les pouvoirs médicaux sont acquis en rêve

(C. Wissler and D.C. Duvall, «Mythology ofthe Blackfoot Indians» in Anthropological

papers ofthe American Museum ofNatural History, vol. 11,1909, p. 80). En
règle générale, dans ces territoires, le chaman américain reçoit sa mission en rêve

(R.B. Dixon, «Some aspects ofthe american shaman» in The Journal ofamerican
folk-lore, vol. XXI No. 80, jan. 1908, p. 3).

8 Mozi 42 (cf. Mo-tzu yin-teh, San Francisco 1974, ch. 42, p. 68,1. II) et Xunzi (cf.
B. Watson, Basic writings of Mo-tzu, Hsün-tzu..., Columbia U. P. 1964, ch. 21,

p. 128) lient intimement l'un à l'autre.
9 Le Shuowen écrit que le rêve c'est ce qui est bu ming "%¦ 9^ «pas clair, hors de la

lumière, obscur». Cf. Shuowen jiezi gulin t. 8, p. 3016.



SONGE DE ZHAO JIANZI 123

pas troublé par les pensées de ce bas monde de poussière10. Liezi" et
Huainan zi12 voyaient là le signe de son ataraxie, de son parfait détachement.

Nous retrouvons, sous une forme à peine différente, cette même

croyance chez les confucianistes. Ainsi, dans le Zhanguo ceu, le rêve est
associé à la mort. Il est le signe d'une âme qui n'est pas en paix14. Qu'est-ce
à dire vrai qu'un rêve si ce n'est cette échappée de l'âme hors du corps?15
Celle-ci est, nous dit-on, la même que celle des morts quand elle les

quittel6. D'où l'idée de mort douce, d'abandon du monde des vivants pour
celui des défunts. Les songes, nous apprend le même ouvrage17 sont
constitués par l'esprit vital (jingshen fô¥if ou «esprit essentiel»18. Pour
Liezi, au contraire, le rêve est le produit d'une rencontre faite par l'esprit
du dormeur19.

Le rêve est bien sûr une aventure individuelle, mais il peut être vécu

par deux personnes ayant l'affinité de deux amis20 ou la proximité de

cœurs qui existe entre époux21.

10 Voir Zhuangzi 6 et 15 (cf. Chuang-tzu yin-teh.Taibti 1974,ch. 6,p. 15,1.6etch. 15,

p. 40,1. 13 ou Zhuangzi jishi -jjj ^ /^Je% de Guo Qingfan "ff&jè Taibei
1980, p. 228 n. 1 et p. 539. Trad. Liou Kia-hway in Philosophes taoïstes, op. cit.

p. 127 et 197).
11 Liezi ch. 3, § 3, trad. L. Wieger p. 111.
12 Huainan zi écrit: «Le saint (shengren %. K. n'a pas de rêve dans son sommeil»

(ch. 2, p. 3a, éd. SBBY). Il parle aussi de ceux qui, faisant corps avec le dao, ne sont
pas troublés par des songes (ch. 7, p. 6a et ch. 10, p. la).

13 Crump J.I. Chan Kuo Ts'e, Oxford 1970, p. 234.
14 Voir Xunzi ch. 21, trad. B. Watson, Basic writings..., p. 128.
15 Voir plus haut. L'âme (hun fo s'échappe du corps quand on rêve, dit le Lunheng

(ch. 17, t. 3, p. 1256, éd. du Lunheng zhushi -^jjj 4$J li-$f Zhonghua shuju, Pékin
1979). C'est cette même âme qui, dans les croyances toungouses ou chinoises,
semblable à un oiseau, monte dans le ciel supérieur (voir Ph. Gignoux, art. cité, p. 66 et
R. Turcan, R. H. R. t. CLV, 1959, p. 33 et s.).

16 Lunheng ch. 20, t. 3, p. 1203. Dans le Yili (trad. Couvreur, Cathasia, Paris 1951,

p. 534), la mort est considérée, au moins rituellement, comme un départ en voyage.
17 Ibid., loc. cit.
18 Ibid. ch. 21, t. 3, p. 1233. Les Lolos considèrent que l'on voit en rêve les âmes des

gens et non les personnes en propre (voir A. Henry, «The Lolos and other tribes of
western China» in The Journal ofthe anthropological institute ofGreat Britain and
Ireland, vol. XXXIII, 1903, p. 102).

19 Liezi ch. 3, § 3, trad. Wieger, p. 109. L'expression shen yu (wei meng) iffy i^ .$}

If est traduite par M. Soymié «rencontre mentale» (cf. «Les songes et leur
interprétation en Chine» in Sources orientales, éd. du Seuil, Paris 1959, p. 302).

20 Deux amis font un rêve semblable dans le Soushenji ^'^'ìò de Gan Bao -f
l£ Zhonghua shuju, Pékin 1979, §261, p. 125.

21 Une femme fait le vœu de rêver sur la même couche que l'homme qu'elle aime, dans
le Shijing <%i\ ^fL ch. 96, § 3, trad. Couvreur, Taichung 1967, p. 103.



124 RÉMY MATHIEU

II

S'il est une caractéristique du rêve ressentie comme essentielle, c'est bien
celle d'une perte de l'identité propre et du contact avec le réel. En effet,
la théorie chinoise du rêve ne connaît pas l'ubiquité de l'âme. Aussi, lorsque

l'âme se déplace à la rencontre d'autres mondes, le corps est-il privé
de l'essentiel de sa vie. La perception se réduit alors à la vision chimérique
perçue dans le songe. Se pose dès lors une question qui n'est pas que
philosophique: qu'en est-il de la réalité?

On connaît l'histoire: Zhuangzi rêva qu'il était un papillon. Au réveil,
il ne sut plus s'il était Zhuangzi rêvant qu'il était un papillon ou un papillon

rêvant qu'il était Zhuangzi22. Par delà la mauvaise foi de Zhuangzi,
on perçoit bien que la question fondamentale est de savoir comment dis-

22 Cf. Zhuangzi ch. 2, p. 7, 1. 94-95 ou Zhuangzi jishi p. 112; trad. Liou Kia-hway
p. 104. Ce rêve de Zhuangzi est pris pour exemple dans un enseignement philosophique

taoïste: cf. Baopu zi neipian )/&#'¦%' l^ % ch. 14, p. 61,1. 15, éd. Shijie
shuju.
Ce n'est certes pas par hasard si Zhuangzi utilise dans sa parabole l'image du papillon.

En de multiples régions de l'Eurasie et de l'Amérique, le papillon est le symbole
de l'âme. En Europe, les Serbes pensaient que l'âme d'une sorcière endormie quittait
son corps sous la forme d'un papillon (voir J.G. Frazer, Le rameau d'or t. 1, p. 508);
les artistes représentaient l'âme humaine semblable à cet insecte (ibid. p. 893). Dans
l'ancienne France, on croyait que l'âme pouvait s'incorporer dans un papillon blanc
(cf. A. Van Gennep, Manuel de folklore français contemporain, Paris 1976, éd.

Picard, t. 1, vol. 2, p. 794). Chez les anciens Grecs, on constate qu'Aristote lui-même
(voir Histoire des animaux V-19, trad. P. Louis, éd. Les Belles Lettres, Paris 1968,
t. 2, p. 38) donnait le nom de \)/i>xt| «âme» à certains papillons. Et l'on retrouve chez

Dante (Divine comédie Purgatoire XI-124, trad. A. Pézard, Bibliothèque de la
Pléiade, NRF-Gallimard, Paris 1965, p. 1188) cette vision imagée de la psyché
humaine. Il y a peu, les Russes voyaient dans les papillons la forme de la réincarnation

de l'âme des morts (voir C.A. Sadleir, «Animal superstitions among the Arau-
canians» in Man t. 5, 1905, p. 21). Des Amérindiens du Sud, les Aguaruna,
repéraient en cet insecte l'incarnation de l'âme de jeunes filles ravies par un démon (v.

Lévi-Strauss, Mythologiques 3, éd. Pion, Paris 1968, p. 96 ainsi que Mythologiques
4, Paris 1971, p. 499). En Asie orientale, chez les Méo, on croit que l'âme peut sortir
par l'oreille sous la forme d'un papillon (v. G. Moréchand, «Principaux traits du
chamanisme méo blanc en Indochine» in B.E.F.E.O. t. XLVII, 1955, p. 540). Les

Hmongs attribuent aux seuls papillons blancs cette vertue d'incarnation (cf.
G. Moréchand, «Le chamanisme des Hmong», art. cité, p. 109). Les Birmans se

représentent les âmes des enfants sous l'aspect de papillons (v. J.G. Frazer, op. cit.,

p. 514). On peut penser avec W.Eberhard (The local cultures of south and east
China, Brill ed., Leiden 1968, p. 169) que les anciens Chinois adoptèrent cette

croyance dès les temps primordiaux.



SONGE DE ZHAO JIANZI 12 5

tinguer l'illusion du réel. Que dans la profondeur du sommeil, nous
prenions des vessies pour des lanternes ou des philosophes pour des papillons,

c'est assurément regrettable. Mais le danger est qu'au réveil les
lanternes peuvent être, à leur tour, prises pour des vessies et les papillons
pour des philosophes. Aussi insiste-t-on sur la nature illusoire du rêve. La
sagesse, nous dit Liezi23, est de tenir pour irréel ce que l'on voit en rêve.
Nous sommes tous, écrit Zhuangzi24, des rêveurs éveillés: on peut rêver
qu'on est oiseau ou qu'on est poisson. Est-on alors éveillé ou endormi?
Huainanzi reprend, presque mot pour mot, ce passage: «Quand on rêve
qu'on est un oiseau volant dans le ciel, ou un poisson qui plonge dans les

abîmes, on ignore qu'il s'agit d'un rêve; ce n'est qu'au réveil qu'on s'aperçoit

qu'il s'agit d'un songe»25. Il y a, dit Liezi26, une telle difficulté à
distinguer ce qui est rêve de ce qui est réalité que celle-ci devient alors une
partie même du rêve, alors que c'est l'inverse qui doit être tenu pour
vrai27. La difficulté s'accroît encore lorsqu'il s'agit de communications
établies en songe avec le Ciel ou les puissances spirituelles, car ce dernier
se manifeste souvent de façon trouble28. Or, les rêves dans lesquels on
entre en contact avec les esprits, les démons ou les cieux, sont les plus
nombreux et les plus remarquables.

III

Qui rêve et de quoi? Tout le monde, assurément29, et à propos de tout.
Mais ce n'est pas ce que nous disent les textes. Ils rapportent en effet les

23 Liezi ch. 3, § 3, trad. L. Wieger p. 111.
24 Cf. Zhuangzi ch. 6, p. 18,1. 79-81 ou Zhuangzi jishi p. 275, trad. p. 135.

25 Huainanzi, éd. SBBY, ch. 2, p. 2a-b.
26 Liezi ch. 3, § 5, trad. Wieger p. 113. Platon dit bien que l'âme qui raisonne est en

sommeil quand on dort (cf. «La république» ch. IX, trad. L. Robin, Bibliothèque de

la Pléiade, NRF-Gallimard éd., Paris 1950, t. 1, p. 1175), d'où l'impossibilité de

raisonner dans un songe. Proust voyait dans le sommeil une sorte d'aliénation mentale
(R. T. P., Pléiade, Paris 1954, t. 2, p. 88) et se demandait si la connaissance n'avait
pas l'irréalité du rêve (ibid. p. 985), à moins que, réciproquement le rêve ne pût avoir
la netteté de la connaissance.

27 Cf. Mozi ch.40^p. 65, 1. 9.
28 Mengmeng% ty cf. Shijing ch. 192, § 4, trad. Couvreur p. 231. Cette expression

signifie luan Mi^, nous explique le Erya 3-35. On connaît le proverbe brésilien cher
à Claudel: «Dieu écrit directement par lignes torses»!

29 Même les bergers! C'est en tout cas ce que nous dit le Shijing ch. 190, § 4, trad. Cou¬

vreur p. 225. Nous savons à présent que les rêves varient en fait d'une classe sociale
à une autre (voir R. Bastide, Sociologie et psychanalyse, Paris 1972, p. 234).



126 RÉMY MATHIEU

songes d'illustres personnages, les cauchemars des rois (sous les Shang, ce

sont surtout les «mauvais rêves» que l'on interprète), les rêves de nobles
dames, mais rarement ceux des bergers. Pour que nous en ayons connaissance,

il a fallu que des scribes, des devins, des historiens (pour autant que
les uns se distinguent toujours des autres) en prennent note. C'est assez,
semble-t-il, pour que nous prenions en compte l'importance considérable
qu'occupaient les rêves relatifs au monde des esprits dans cette couche
sociale30.

Les seigneurs voient avant tout des esprits dans leurs songes. Tel le duc
de Guo qui rêva se trouver dans le temple de ses ancêtres. Il y vit un esprit
à face humaine, à poils blancs, à griffes de tigre, une hache de guerre à la
main; il se dressait près des colonnades occidentales du temple.

L'esprit lui cria: «Ne t'enfuis pas!» Un devin consulté l'identifia
comme étant l'esprit Rushou j£- H&» une sorte de justicier du Ciel31. Le
duc de Jing *%, passant par le Taishan pour attaquer la principauté de

Song, fit le songe de deux hommes debout laissant éclater leur colère.
L'interprète appelé après le réveil angoissé du prince y voit les génies du
mont Tai rendus furieux par le passage que l'armée y a effectué sans les
sacrifices d'usage. Mais Yanzi )%3r est d'un autre avis: il se serait agi,
selon lui, de Tang /^ et de Yi Yin ty-f 32. Qin Shihuangdi eut la vision,

30 Un dépouillement systématique de l'essentiel de la littérature chinoise ancienne, por¬
tant sur près d'une demi-centaine d'ouvrages, a permis de constituer un «catalogue»
de la presque totalité des rêves mentionnés dans les textes de cette période. Ce n'est

pas le lieu d'en faire l'inventaire; celui-ci sera utilisé dans une publication ultérieure.
Ceci pour dire qu'on ne devra pas voir dans les seuls rêves d'esprits l'essentiel des

préoccupations nocturnes des gens de pouvoir: la politique, au sens large du terme,
constitue un domaine au moins aussi bien représenté.

31 Voir Guoyu ch. 8, Shanghai guji chubanshe, Shanghai 1978, p. 295. Le temple des

ancêtres apparaît encore dans les rêves d'une fille de l'état de Lu (cf. Zuozhuan trad,
t. 111, p. 184, cité par M. Granet in Danses et légendes de la Chine ancienne, PUF,
Paris 1959, p. 99, n. 1), d'un prince de Song (Zuozhuan trad. t. 111, p. 398) et de

l'empereur Yuan des Han (Hanshu ch. 25 "p p. 1253). Sur Rushou, voir Shanhai
jing 7-6a où il est décrit «un serpent à l'oreille gauche, montant un char attelé de
deux dragons».

32 Voir Yanzi chunqiu $ 1$ £¦ &£^ ch. 1, p. 30-31 éd. Shijie shuju. L'histoire est

reprise dans le Lunheng ch. 21, t. 3, p. 1230. Elle est résumée chez Granet, Danses
et légendes p. 416 et n. 1. Comparer avec Soushen ji § 77, p. 48. On trouve une autre
demande de sacrifice de la part d'un envoyé du Ciel (tianshi ^ )$L dans un rêve
du prince de Lu, en -585 (cf. Zuozhuan trad. t. 11, p. 48) ainsi qu'une requête de

reprise des sacrifices formulée par un esprit apparu dans le rêve de Yuandi évoqué
plus haut (note 31 C'est une autre prière, celle d'être décemment inhumé, qui est
formulée par l'esprit d'un mort dans un songe du roi Wen des Zhou (cf. Lüshi chun-



SONGE DE ZHAO JIANZI 127

pendant son sommeil, d'une lutte qu'il engageait avec un esprit marin,
haishen )tf "ffy 33. Le roi Wu des Zhou rêve que trois esprits lui conseillent
d'aller attaquer le dernier des souverains Shang34; de même fit plus tard
le grand empereur Gaozu des Han35.

Les femmes aussi entrent en communication avec des esprits dans
leurs rêves. Il s'agit presque toujours, si l'on en croit les scribes qui nous
les rapportent, de songes relatifs à une naissance, à l'avenir de l'enfant à

naître. Témoin ce rêve d'une grande richesse mythologique que nous
conte Lü Buwei: une jeune fille trouve un nourrisson dans un mûrier
creux; elle l'offre à un prince qui le fait élever. Il fait faire des recherches
sur ses origines et apprend que sa mère, enceinte, avait rêvé qu'un esprit
lui disait de fuir vers l'Est «quand l'eau sortira du mortier». Elle ne devrait
pas alors se retourner... C'est cependant ce qu'elle fit, semblable à la
femme de Loth ou à Orfée; elle se transforma en mûrier creux. C'est de
là que fut tiré l'enfant36. La mère de Gaozu rêva qu'elle rencontrait37 un
esprit avant de tomber enceinte du grand empereur des Han. D'aucuns

qiu ch. 10, p. 9b, éd. SBBY). Comparer avec le Honglou meng ch. 58, trad. Li Tche-
houat. 1, p. 1398.

33 Voir Shiji ch. 6, p. 263, trad. Chavannes t. 11,p. 190 (rapporté dans le Lunheng trad.
Forke t. 1, p. 231 On sait l'acharnement du premier empereur à monter des
expéditions maritimes pour rechercher les îles des immortels.

34 Voir Mozi ch. 19, p. 33,1.45, trad. B. Watson p. 58. Comparer Guoyu ch. 3, p. 100
et Shujing trad. Couvreur p. 178. Les rêves où les esprits conseillent les rêveurs
(généralement sur le plan politique) sont assez nombreux: citons les cas de Han Jue, ministre

de Jin (Zuozhuan trad. t. 11, p. 12), du duc Mu de Qin (Shiji ch. 28, p. 1360, trad.
Chavannes t. 111, p. 423, Hanshu ch. 25 Ji p. 1196), du marquis de Zouping (Hou
Hanshu ch. 81, p. 2673), du duc de Guo (voir Guoyu ch. 8, p. 295), du roi Wen des

Zhou (Zhuangzi ch. 21, p. 56,1. 49 ou Zhuangzi jishi p. 720; trad. Liou Kia-hway
p. 246), etc...

35 Voir Ban Biao 3j5./|£ «Wangming lun» Î.Aj'lm in Wenxuan ch. 52, p. 6a.
36 Voir Litshi chunqiu ch. 14, p. 3a-b, trad, adaptée in Danses et légendes p. 428. Sans

les analyser pour l'heure, on relèvera les thèmes de l'enfant abandonné, du mûrier
creux, de l'eau sortant du mortier, du regard porté derrière soi qui entraîne la
métamorphose en objet mort (pierre, arbre, sel, selon les mythes). Cette dernière image
constitue une vision particulièrement chargée de poésie de cette vérité selon laquelle
le regard trop appuyé porté sur le passé entraîne une paralysie mortifère dans l'aptitude

que le sujet doit avoir à se projeter avant tout dans l'avenir. Le mortier est à
l'évidence le symbole matriciel dans lequel se crée la vie (la drogue d'immortalité est pilée
dans un mortier). L'eau qui déborde évoque la perte des «eaux» de la parturition.

37 Yu 31^ : rencontre. C'est le terme consacré quand il s'agit de décrire l'apparition d'un
être dans une vision nocturne. Faut-il l'entendre ici dans une acception sexuelle?
Rien ne permet de l'affirmer dans le texte du Shiji (ch. 8, p. 341, trad. Chavannes
t. 11, p. 325) ou dans celui du Lunheng (trad. Forke t. 2, p. 205).



128 RÉMY MATHIEU

affirment, pour plus de précision, que cette rencontre eut lieu au bord
d'un grand lac38. La mère du duc Cheng $, de Jin eut l'apparition en
songe d'un esprit qui dessinait sur les fesses (de l'enfant?) avec de l'encre
noire39. Il lui conseilla d'appeler son fils «Fesses noires» et annonça la tri-
partition de l'état de Jin.

Ces visions nocturnes d'un esprit annonçant à une future mère le nom
et le destin de son enfant sont assurément les plus fréquentes que l'on
trouve chez les belles endormies. Une femme de la principauté de Yan
rêva qu'un envoyé du Ciel lui donnait une orchidée. Il lui annonça la
naissance d'un fils nommé Lan «Orchidée» qui régnerait sur l'état en
question40.

Une concubine du duc Wen de Zheng ayant rêvé que le Ciel lui donnait

une orchidée, enfanta un fils nommé Orchidée41. La femme du roi
Wu des Zhou rêva que le Di % lui donnait un fils qui s'appellerait Yu

Une dame de la cour, sous les Trois royaumes (3° s.), rêva qu'elle
concevait un enfant de la tête d'un dragon (?); or, le dragon est, au moins
depuis l'époque impériale, un symbole du souverain43.

38 Voir Hanshu ch. 1, X p. 1, ainsi que Lunheng trad. Forke t. 1, p. 288 et t. 2, p. 19.

39 Voir Guoyu ch. 3, p. 99. Le texte n'indique pas clairement sur quelles fesses se fit le

dessin. On peut penser qu'il s'agit de celles de l'enfant à naître. Ce rêve apparemment
banal paraît à l'examen plus étrange qu'on pourrait le croire. Ce surnom de Fesses

noires semble en effet avoir pour effet de rendre l'enfant ridicule, ce qui tendrait à

replacer ce fait dans le cadre de la coutume chinoise consistant à donner à un enfant

un sobriquet destiné à le déconsidérer aux yeux des mauvais génies. C'est ainsi que,
chez les Mongols, on a encore coutume d'attribuer aux bébés des surnoms ridicules

«pour tromper les esprits», tels que «Barbouillé-aux-fesses» (voir B. Rintchen,
«Mélanges ethnographiques. Xara dorn - les superstitions chamanistes des Mongols
et des Kazakh de la Mongolie Septentrionale» in Rocznik oryentalistyczny, Varsovie
1956, t. XX, p. 22). Il est donc possible de voir là non un témoignage de piété,
comme l'a compris le scribe qui rapporte cette histoire, mais de défiance envers ledit
génie. Le récit dont nous disposons ne serait, dès lors, qu'une interprétation se voulant

religieusement «orthodoxe» d'une coutume considérée comme superstitieuse
dans les milieux aristocratiques.

40 Sur les tianshi £./{&. voir supra note 32. Cf. Zuozhuan, année -605, trad. t. 1,

p. 578, cité in Danses et légendes p. 449, n. 1. «Les noms portent en eux-mêmes leur
destinée», lit-on dans le Shiji (ch. 39, trad. Chavannes t. IV, p. 253).

41 Voir Shiji ch. 42, p. 1765, trad. Chavannes t. IV, p. 463; ce fut en l'an -649.
42 Voir Zuozhuan trad. t. 111, p. 32. Di if n'est pas traduit, il s'agit du souverain (du

ciel).
43 Voir Sanguo zhi ch. 50, p. 1199 (éd. ZHSJ, Pékin 1973). Quelque mille ans plus tard,

on comparera avec un rêve semblable narré dans le Shuihu zhuan ch. 78 (trad.
J. Dars, coll. Pléiade, Paris 1978, t. 2, p. 720).



SONGE DE ZHAO JIANZI 129

A l'exception de Shangdi, les génies ne sont pas toujours identifiés par
les dormeurs éveillés ou les interprètes des songes. On peut cependant
relever une manifestation du génie du Fleuve jaune en -631 dans le rêve
d'un homme de Chu44 et celle d'un génie qu'on prétendit être Rushou45.
Mais il n'est pas rare que le rêveur ignore à qui il a à faire. Ainsi, Song
Yu qui rencontra en songe «une déesse» (shennü ?ity-4C sans pouvoir
apporter d'autres précisions (cf. Wenxuan ch. 19 p. 8 a).

Nous venons de voir qu'aucun des génies apparus en rêves chez ces
femmes n'a été identifié de façon certaine; il en est de même des rêves des
souverains. Les esprits chinois dans l'antiquité étaient généralement
anonymes. On peut penser qu'il y eut là une appropriation des génies paysans
par l'aristocratie terrienne, mais sans que l'individualisation de ceux-ci ait
suivi ces emprunts. Les rêves de démons (gui %, fantômes et autres
revenants, sont à peine moins nombreux que ceux qui ont pour objet des

génies «ordinaires». Le Zuozhuan conte l'histoire d'un prince de Jin qui,
en -580, eut la vision d'un grand revenant (U JjL tâ) dont les cheveux
défaits traînaient jusqu'à terre46. En -534, un autre prince de Jin rêva, lui
aussi, qu'un ligui fy % pénétrait dans ses appartements privés. Il avait
l'aspect d'un ours jaune47. Le prince Ping J^ de Zheng vit de même en
songe qu'il écrasait des fantômes48. Le démon ou fantôme (U )§, ou gui
^) est en fait un «revenant» au sens littéral du terme. Le dictionnaire
antique Shuowen, jouant sur l'homophonie des termes, écrit: ren suo gui

La détermination par le rêve de la nature de l'enfant à naître (sexe, nom, destin...)
ne se rencontre pas qu'en Chine. C. Lévi-Strauss (Mythologiques 2. Du miel aux
cendres, Pion éd., Paris 1966, p. 299) en signale un exemple chez les Tacana d'Amérique
du Sud. Dans le même ordre d'idée, Durkheim (Les formes élémentaires... p. 370)
rapporte que pour les Tlingit du Nord-ouest de l'Amérique septentrionale, si une
femme enceinte rêve d'un ancêtre, son enfant sera considéré comme celui de cet ancêtre.

C'est aussi ce que pensent les Indiens Haisla qui sont leurs voisins (cf. R. L. Oison,
«The social organization of the Haisla of British Columbia» in Anthropological
records vol. 2, No. 5, p. 181). Enfin, Hérodote nous cite un exemple de ce type de

croyance chez les Athéniens de l'époque des guerres médiques (cf. L'enquête, trad.
A. Barguet, coll. Pléiade, Gallimard éd., Paris 1964, p. 455).

44 Voir Zuozhuan trad. t. 1, p. 399.
45 Voir supra note 31.
46 Voir Zuozhuan trad. t. 11, p. 84 et Hou Hanshu ch. 10 -f p. 449, n. 4 qui écrit

shu m pour ji fe, Un être aux cheveux défaits, tombant jusqu'aux épaules ou
jusqu aux pieds apparaît encore dans les rêves d'un prince de Song (cf. Zhuangzi
ch. 26, p. 74,1.24 ou Zhuangzi jishi p. 933; trad. p. 298).

47 Voir Zuozhuan trad. t. 111, p. 138. Nous étudierons infra les rêves d'ours jaunes.
48 Voir Guoyu ch. 14, p. 478: ^,



130 RÉMY MATHIEU

wei gui A^fy fâ .%j %i> 49, «un homme qui revient (après sa mort),
c'est un gui». Curieusement, on ne signale pas de femme rêvant de
revenant. Il est vrai que le fantôme est souvent assimilé à un défunt de la
famille, lequel a plutôt tendance, cela se conçoit aisément, à s'adresser à

un descendant qu'à une alliée.
Les rêves évoquant des défunts sont mentionnés dans les mêmes

proportions par les anciennes chroniques ou par les philosophes. Il est rare
qu'il s'agisse de femmes, pourtant le cas est signalé une fois à Jin en
-65550. Zhuangzi évoque un homme de Zheng qui rêva de son fils
suicidé51 ; Huainanzi parle d'un songe de cette espèce dans son chapitre 452;
de même que Sima Qian53 rapporte le cas d'un prince de Zhao qui aperçut
dans son sommeil l'ancêtre de sa famille régnante «se tenant par la taille
et pleurant». Zhuangzi lui-même, couché sur un crâne, avait entendu en
songe ce crâne lui énoncer les plaisirs d'outre-tombe54.

Mais il est un esprit dont l'importance retiendra notre attention: c'est
Shangdi Ju *p ou Di ;& ou Tiandi %$ : le souverain d'en-haut,
le souverain, ou le souverain céleste. Divinité supérieure et sans doute
suprême aux pouvoirs non définis, il est celui auprès de qui les esprits
vont, comme les vivants, déposer leurs requêtes et prendre leurs ordres55.
Le duc Mu de Qin vit Shangdi en songe56. Or, nous dit Wang Chong57,
quand en rêve on voit Di, l'âme monte jusqu'au ciel. La vision de cet
esprit implique en effet l'idée d'ascension aux cieux dont nous verrons
l'importance dans la conception chamanique de communication des
âmes et des puissances supérieures. L'une semble assez intimement liée
à l'autre comme incite à le penser un passage du Hou Hanshu qui conjoint

49 Voir Shuowen jiezi gulin t. 9, p. 4058, Liji trad. t. 11, p. 289 et Lunheng trad. Forke
t. 1, p. 191. Les gui & sont signalés dans les inscriptions des Yin, dès la haute
antiquité (voir L. Vandermeersch, Wangdao ou la voie royale t. 2, Paris 1980, p. 374).
A cette époque, les rêves étaient déjà l'objet d'oracles (cf. Cheng Te-k'un, Archaeology

in China, vol. 2, Shang China, Cambridge 1960, p. 180).
50 Voir Zuozhuan trad. t. 1, p. 246.
51 Voir ch. 32, p. 88,1. 13 ou Zhuangzi jishi p. 1042; trad. p. 342.
52 Voir HNZ 4-5b.
53 Voir Shiji ch. 43, p. 1783, trad. Chavannes t. V, p. 16.
54 Voir Zhuangzi ch. 18, p. 47, 1. 25 ou Zhuangzi jishi p. 618; trad. p. 21. Cf. aussi

Lüshi chunqiu ch. 10, p. 9b.
55 Voir par ex. Zuozhuan trad. t. 11, p. 84 ou Guoyu ch. 8, p. 295.
56 Voir Shiji ch. 28, p. 1360, trad. Chavannes t. 111, p. 423; Hanshu ch. 25 Jz-

p. 1196.
57 Voir Lunheng ch. 17, t. 3, p. 1256.



SONGE DE ZHAO JIANZI 131

ces deux thèmes oniriques58. Notons encore le rêve de la femme de Wu
des Zhou qui vit Di lui donner un fils59 pendant qu'à son mari il faisait
en songe présent de neuf années de vie60.

Les souverains sont ceux chez qui le rêve d'ascension céleste est le plus
fréquent; il est même, quantitativement parlant, le premier de leurs songes.

Par contre, faut-il s'en étonner?, les femmes ne font jamais ce genre
de rêve61. Le roi de Zhao fit ce songe: vêtu d'un habit pour moitié d'une
couleur, pour moitié d'une autre, il monta sur un dragon volant pour
s'élever au ciel, mais, n'y parvenant pas, il chuta62. L'empereur Wen des

Han en fit un semblable: il voulait monter au ciel, mais n'y parvint pas63;

un gentilhomme à tête jaune (à couvre-chef jaune?) le poussa pour qu'il
y arrive. Le sage empereur Yao lui-même rêva qu'il se hissait au ciel en
s'y accrochant64; Tang le victorieux fit de même, une fois arrivé là-haut,
il lécha le ciel65. L'empereur Guangwu des Han rêva qu'il attelait un dragon

rouge pour monter au ciel66; le roi Mu des Zhou voyagea en songe
jusqu'au ciel accroché à la manche d'un chaman67.

Cependant, ce rêve d'ascension (sociale?) et d'assomption n'est pas
que le fait des rois; les seigneurs et même les autres hommes le font aussi.
Témoin ce jeune serviteur du prince de Jin qui, en -580, imaginea en
songe qu'il portait son maître pour le monter au ciel68; ou encore cet

58 Voir Hou Hanshu ch. 82 Ju p. 2710 où cette divinité est nommée Tiandi f^ty
59 Voir Zuozhuan trad. t. 111, p. 32. Cf. supra note 42. Le Shiji ch. 39, p. 1635, trad.

Chavannes t. IV, p. 250, rapporte les choses d'une façon différente: c'est le roi Wu
qui rêva que le Ciel lui ordonnait d'engendrer un fils.

60 Voir Liji trad. t. 1, p. 466.
61 A l'exception d'une impératrice veuve qui, d'après le Hou Hanshu (ch. 10_£,

p. 418), rêva qu'elle touchait le Ciel.
62 Voir Shiji ch. 43, p. 1824, trad. Chavannes t. V, p. 115.
63 Voir Shiji ch. 125, p. 3192 et Hanshu ch. 93, p. 3722.
64 Voir Hou Hanshu ch. 10 X- p. 418.
65 Le sens n'est pas clair (shi "*4 cf. Hou Hanshu, loc. cit.), d'autant que la notion de

manne céleste n'existe guère en Chine.
66 Voir Hou Hanshu ch. 17, p. 645. Comparer avec le rêve du roi de Zhao, supra note

61. Les rêves de dragon chez les femmes sont toujours des rêves de conception. Cf.
Shiji ch. 49, p. 1971, trad. Chavannes t. VI, p. 34; Hanshu ch. 97 X p. 3941 ou
Sanguo zhi ch. 50, p. 1199.

67 Huaren4c /^ «magicien, chaman». Voir Liez/ch. 3, § l.trad. Wiegerp. 105. Liezi
nous indique qu'on rêve de vol lorsqu'on est affligé d'un esprit inconstant et vide
(ibid. §3, trad. p. 109).

68 Voir Zuozhuan trad. t. 11, p. 85. Le rapport symbolique existant entre le rêve
d'ascension et l'aspiration à une élévation dans l'«échelle» sociale est souligné dans
le Lunheng (trad. Forke t. 1, p. 227).



132 RÉMY MATHIEU

homme, dont nous parle le Sanguo zhi, qui rêva qu'il chevauchait un dragon

et escaladait les cieux. Regardant derrière lui, il ne vit pas la queue
du dragon69. (Liezi nous apprend que le seul fait de voir des oiseaux porter
des crins dans leur bec provoque un rêve de vol céleste70.)

Aux rêves d'ascension céleste peuvent être rattachés ceux qui
évoquent l'image d'une escalade: escalade de tour, comme celle que vit en
songe le prince de Wei, en -48071 ou celle dont une femme eut une nuit
la vision72; escalade de montagne ainsi que le roi Wu l'imagina73 et
d'autres encore après lui74. Autant de manifestations du désir d'entrer, au
plan symbolique, en contact avec les principes divins: la tour et la
montagne, tout comme le mât et l'échelle, sont, d'un bout à l'autre du monde,
ce qui relie ciel et terre; ce grâce à quoi l'esprit se hausse au niveau des
dieux75.

Voyons à présent ce qu'il en est du rêve proprement chamanique: nous
avons rencontré des rêves de génies, de revenants, de souverain céleste,
d'ascension; il nous manquait la maladie. Le cas de Zhao Jianzi nous offre
un exemple significatif.

IV

On ignore la date de naissance de ce personnage qui vécut à la fin du 6° s.

et au début du 5° s. avant notre ère, puis mourut, on l'a vu, en -458. Le
Shiji nous apprend qu'en -496 une révolte des hauts dignitaires de Jin fut
matée par ce seigneur76. Il était chef de la famille Zhao de l'état de Jin et

69 Voir Sanguo zhi ch. 48, p. 1155.
70 Voir Liezi ch. 3, § 3, trad. p. 109. Les rêves d'oiseau ont précisément une valeur par¬

ticulière dans le chamanisme asiatique, comme dans celui d'Amérique du Nord (sur
ce dernier, voir W. La Barre, «Mouvements religieux d'acculturation en Amérique
du Nord» in H.-Ch. Puech, Histoire des religions t. 3, Encycl. de la Pléiade, Gallimard

éd., Paris 1976, p. 1015).
71 Voir Zuozhuan, Aigong 17° année, suppl. § 6.
72 Voir Hou Hanshu ch. 65, p. 2144: son mari en faisait l'ascension et y chantait.
73 Voir Baopu zi neipian ch. 2, p. 6,1. 14.

74 Ban Gu JjJ. 1^j dans son «Youtong fu» $iffaj&, in Wenxuan ch. 14, p. 15b.

Voir encore Sanguo zhi ch. 28, p. 781 où il est question d'être assis sur une
montagne, au cours d'un songe.

75 On ne peut reprendre ici toute la bibliographie relative à ce scheme de l'imaginaire.
Je renvoie simplement à G. Durand, Les structures anthropologiques de l'imaginaire,

Bordas éd., Paris 1969, p. 138 à 156 et à M. Eliade, Le chamanisme...,
ch. VIII.

76 Voir trad. Chavannes t. 11, p. 53.



SONGE DE ZHAO JIANZI 133

semble avoir été de toutes les grandes batailles de -493 et -478, en cette
époque particulièrement troublée77. Son nom était Zhao Yang^ $^78.
En -508, lors de la trente et unième année du duc Zhao 8& £ le premier
jour de la douzième lunaison, il y eut une éclipse de soleil79. Cette nuit-là
précisément, Zhao Jianzi fit un rêve: un jeune garçon tournoyait nu en
dansant. On vit dans ce songe un présage d'événements politiques et
militaires à venir. Plus tard, Zhao Jianzi tomba malade et pendant cinq jours
il ne reconnut plus personne. Les grands officiers étaient tous dans la
crainte. Le grand^médecin Bian Que^ $ßj vint le voir; quand il sortit,
Dong Anyu ^fé-^ l'interrogea. Bian Que répondit: «Le pouls est

paisible, mais comme c'est étrange: autrefois, le duc Mu de Qin (r. -659
à -621) s'est trouvé dans un état semblable, ce n'est qu'au bout de sept
jours qu'il s'éveilla. Ce jour-là, il raconte à Gongsun Zhi £ %, x et
à Ziyu %¦ g3 : «J'ai été dans la demeure du Di ^ J'y ai été très content.
J'y suis resté longtemps, j'ai cherché à m'instruire. Le Di s'adressa à moi
en ces termes: «L'état de Jin va se trouver en grand tourment, pendant
cinq générations il ne trouvera pas la paix. Par la suite, il y aura un hégé-

mon, mais il périra avant ses vieux jours. Le fils de l'hégémon commandera

votre Etat, garçons et filles n'y seront point séparés.» Gongsun Zhi
consigna ces propos par écrit et les mit dans une cache. C'est de là que sont
issus les ouvrages de divination de Qin... Or, c'est d'un trouble semblable
que souffre votre prince. Avant trois jours, sa maladie aura pris fin;
assurément alors, il parlera.»

Zhao Jianzi resta dans cet état deux jours et demi, puis il s'éveilla. A
des dignitaires, il parla en ces termes: «J'ai été dans la demeure du Di «p,
j'y ai été très heureux. Avec les cent génies, j'ai erré dans le ciel créateur80.
La Musique vaste81 comportait neuf chants et dix mille danses; elle ne

77 Voir Shiji trad. Chavannes t. IV, p. 206, n. 1, p. 210.
78 Voir Shiji ch. 43, p. 1786, trad. Chavannes t. V, p. 24.
79 Voir Zuozhuan trad. t. 111, p. 472. L'éclipsé de soleil est mentionnée par l'expres¬

sion ri you shi zhi i£l ^ /&. i^ qui renvoie à l'image d'un soleil dévoré par un
monstre; image présente dans la grande majorité des mythes de ce monde.

80 L'expression juntian Àjl £*. «ciel créateur» (soulignée en tant que nom propre
p. 1787 au ch. 43 du Shiji, éd. ZHSJ Pékin 1972, mais pas au ch. 105, p. 2787) se

retrouve dans le Huainanzi (ch. 3, p. 2b, éd. SBBY), le Zhuangzi (ch. 2, p. 5,1. 40,
var.^h ou Zhuangzi jishi p. 70, n. 20, le Lüshi chunqiu (ch. 13, p. la, éd. SBBY)
et le Liezi ch. 3 (trad. Wieger p. 104). Elle implique la croyance en une fonction
génératrice du Ciel. Jun est la roue du potier.

81 Voir Mu tianzi zhuan ch. 1, p. la, ch. 2, p. 3b... et ma trad, de cet ouvrage p. 12,

n.4.



134 RÉMY MATHIEU

s'apparentait pas à la musique des trois dynasties82; ses sonorités émouvaient

le cœur humain. Il y eut un ours noir83 qui voulut venir m'entraî-
ner; le Di ìp m'ordonna de décocher mes flèches contre lui. J'atteignis
l'ours et celui-ci mourut. Puis, ce fut un ours brun84 qui s'approcha. De
nouveau, je tirai à l'arc et l'abattis. L'ours brun mourut. Le Di en fut très
heureux, il me remit deux paniers parallélipipédiques assortis l'un à

l'autre. Je vis un enfant85 qui se tenait à côté du Di /âr Celui-ci me confia
un chien des Di %_ 86...» Un autre jour, il rencontra un homme qui lui
indiqua que les ours abattus étaient en fait les ancêtres (zu Tfâ. des hauts
dignitaires que Zhao Jianzi avait vaincus en -490 et que le chien des Di
était, quant à lui, l'ancêtre (xian % des princes de Dai fi^ 87.

Ce songe est tout à fait représentatif de ce qu'on peut appeler un rêve
chamanique. Il comporte en effet un certain nombre de traits qui rappellent

les pratiques qui, dans le chamanisme, permettent d'entrer en
communication avec les esprits. La différence essentielle réside non dans
l'aspect involontaire de la démarche (qui n'est pas toujours souligné dans
le second cas), mais plutôt dans le fait que la divinité s'adresse directement
à Zhao Jianzi, sans chaman. Dans le Soushenji, un homme malade fait
venir un maître taoïste; celui-ci rêve qu'il monte au ciel.. .88: on a là au
contraire un exemple de chamanisme classique.

La maladie est toujours la cause de ce genre de rêves. Mais il est rare
que ce soit de sa maladie elle-même que l'on rêve. Le seul exemple est
celui du prince de Jin qui, en -580, crut voir en songe que ses maux étaient

82 Xia, Shang et Zhou. A mon sens, cette phrase peut signifier qu'il ne s'agit pas là de

musique chinoise, mais de sonorités étrangères.
83 Xiong éjf* est YUrsus torquatus Schinz., ours noir. Il peut peser jusqu'à sept cent cin¬

quante kilos.
84 Pi "ffê est VUrsus arctos L., ours brun. Carnivore, il peut vivre jusqu'à près de trente-

cinq ans. Dans la version du rêve que donne le Lunheng (trad. A. Forke t. 1, p. 224
et p. 321), c'est le (Shang) Di qui tue cet ours.

85 La suite du texte montrera que cet enfant est le propre fils de Zhao Jianzi.
86 Le même animal, non identifié, est cité au ch. 105 du Shiji (éd. ZHSJ, p. 2787) dans

un récit semblable à celui-ci. La version de ce ch. 105 diffère par sept caractères de

celle du ch. 43 que nous lisons ici. Ce dernier texte dispose lui-même de six caractères

qui ne sont pas employés dans la «Biographie de Bian Que». Je ne cite pas ici ces

variantes qui n'ont qu'un intérêt fort limité. Voir Shiji ch. 43, p. 1788.
87 Voir Shiji loc. cit., trad, in Chavannes t. V, p. 30 et ch. 105, p. 2786.
88 Voir Soushenji ch. 10, § 260, p. 125. Cette technique, consistant pour le chaman à

quitter son corps pour ramener l'âme du malade en voyageant dans des mondes
inconnus est encore attestée de nos jours chez les Méos blancs d'Indochine (voir
G. Moréchaud, «Principaux traits...», p. 510).



SONGE DE ZHAO JIANZI 13 5

dus à deux petits êtres89. La plupart du temps, c'est au Shangdi qu'on
demande de mettre fin à ses troubles.

Dans ce cas, revient constamment la formule: «Il perdit connaissance,
ne reconnut plus personne»90. Le personnage sombre dans le sommeil et
a un rêve extatique au cours duquel il rencontre le Shangdi ou son
adjoint91.

Un autre thème, étrangement parallèle (quand il ne lui est pas lié), est
celui de l'ours «jaune». Le duc Ping de Zheng étant malade rêve qu'un
ours jaune entrait dans ses appartements privés92. Etait-ce un démon (H

fa)! Un revenant? Le prince de Jin, en -534, vit dans un songe un ours
jaune pénétrer dans ses chambres. C'était un mauvais génie (ligui fòt
•^)93. Dans ces deux récits, qu'on dirait copiés l'un sur l'autre, on pose
la question: l'ours est-il un être démoniaque? Les trois ouvrages qui
rapportent ces rêves mettent en parallèle l'ours jaune du rêve et celui dans
lequel se métamorphosa Gun <g§ le père de Yu le grand. Que l'ours ait
été un animal doué d'une vertu religieuse, c'est ce qui semble, à travers
la légende de Gun et le rituel de la peau d'ours décrit dans le Zhouli94. Cet
animal était en tout cas reconnu pour sa force et sa bravoure95; à ce titre
(et à d'autres, d'origine totémiques?), il était représenté sur les étendards
des armées Han96. L'ours des rêves est encore symbole de descendance
mâle: le Shijing explique que les rêves d'ours annoncent la naissance de

89 Voir Zuozhuan trad. t. 11, p. 84. Le texte parle de deux shuzi ^ # «serviteurs»(?).
Le Soushenji ch. 10, § 262, p. 126 parle d'un homme malade qui rêva lui aussi de

deux hommes; ces derniers se trouvaient sur un bateau. Chez les Païwan d'Asie du
Sud-est, le diagnostic de la maladie se fait après l'audition des rêves du patient (voir
Wu Yanhe «Paiwanzu Dong Paiwanqun de wuyi yu wushu» in Minzuxue yanjiusuo
jikan vol. 20, 1965, p. 117).

90 Voirparex. Zhanguo ce ïrad. Crump p. 234, Hanshuch. 25 X. P- 1196 (cinq jours
de perte de connaissance), Shiji ch. 28, p. 1360 (cinq jours), Shiji ch. 43, p. 1786

(cinq jours), Lunheng t. 1, p. 223 ou trad. A. Forke t. 1, p. 321 (cinq jours).
91 Voir Shiji trad. Chavannes t. 111, p. 423, Hanshu ch. 25 "F p. 1253 et supra.
92 Voir Guoyu ch. 14, p. 478.
93 Voir Zuozhuan trad. t. 111, p. 138, cité par Granet dans ses Danses et légendes

p. 246, n. 1 et p. 560. On retrouve le même récit dans le Lunheng (ch. 21, t. 3,

p. 1231).
94 Zhouli trad. Biot t. 11, p. 225. Cette bête fut probablement investie en Chine d'une

valeur spirituelle qu'elle perdit assez tôt sous les Zhou.
95 Voir Huainan zi ch. 15, p. 10b et Shujing trad. Couvreur p. 187.
96 Voir Hanshu ch. 30, p. 1773 qui établit un parallèle entre les ours vus en rêves et

ceux des drapeaux.



136 RÉMY MATHIEU

garçons, les rêves de serpents celle de filles97. A propos de cette sorte de

songes, on notera que s'il est une couleur dominante dans les rêves

d'esprits, c'est bien le jaune: ours, serpents, mais aussi chiens98, tigres99,
hommes100, céréales101, feu102, soleil103, or104 laissent bien apparaître que
le jaune est la couleur des esprits par excellence.

97 Voir Shijing § 189-6, trad. Couvreur p. 223. Ce passage est cité in Danses et légendes

p. 156, n. et p. 567, n. 1. Voir encore A. Ruffat, La superstition à travers les âges,
PBP No. 297, Payot éd., Paris 1977, p. 136. Les serpents étaient aussi représentés sur
les étendards (Hanshu loc. cit). Quand on se couche avec une ceinture dit le Liezi
(ch. 3, § 3, trad. p. 109), on rêve de serpent. Le Sanguo zhi (ch. 29, p. 810) relate le
rêve d'un homme qui vit un serpent à qui il poussait quatre pattes. Notons surtout
le songe du duc Wen de Qin: un serpent $£,) jaune descendit du ciel pour rejoindre
(shu & la terre (Shiji ch. 28, p. 1358, trad. Chavannes t. 111, p. 420). Le Hanshu
(ch. 23 X P- 1194) rapporte le même récit («serpent» est rendu par ^£, Un
mythe des Aïnous rapporte que le serpent divin est lié au soleil et qu'il descendit sur
terre (voir L. Sternberg, «The Ainu Problem» in Anthropos t. XXIV, 1929, p. 779).
Notons encore que le tambour du roi Mu se métamorphosa en serpent jaune (cf. Mu
tianzi zhuan ch. 5, p. 4a, trad. p. 77, n. 251). Enfin, les rêves de serpents peuvent être
annonciateurs de disputes (cf. Lunheng trad. t. 1, p. 302). Il n'en est pas mentionné
chez les femmes.

98 Yoit Zhuangzi ch. 14,p. 38,1. 33 ou Zhuangzijishi p. 512;trad. p. 190. Les chugou
gj $3 «chiens de paille» ne donnent pas de rêves de contentement. Cf. le songe
impérial relaté dans le Sanguo zhi ch. 29, p. 811.

99 Voir Guoyu ch. 8, p. 295. Notons pourtant un rêve de tigre blanc par Er Shihuangdi
in Shiji ch. 6, p. 273 (trad. Chavannes t. 11, p. 212).

100 Wang Mang rêva de cinq hommes de cuivre, selon le Hanshu ch. 99 'F p. 4169.
Nous avons vu plus haut (note 63) des hommes à tête jaune.

101 Voir Hou Hanshu ch. 26, p. 908. On offrait de nouvelles pousses de céréales aux
esprits des quatre orients qui avaient envoyé de mauvais songes au roi à la fin de

l'hiver, lors de l'examen des rêves royaux (Zhouli trad. Biot t. 11, p. 83).
102 Voir Liezi ch. 3, § 3, trad. p. 109 : rêver du feu annonce une période ténébreuse ; rêver

qu'on traverse un grand feu.
103 Dans les rêves des hommes, le soleil symbolise le souverain: Zhanguo ce (trad.

Crump p. 567), Han Feizi (p. 161, éd. Han Felzi jijie), Guanzi ch. 22, p. 6, Lûshi
chunqiu ch. 15, p. 2a. Chez les femmes, il symbolise le principe générateur: un soleil
entre dans le sein de la mère de Xiaojing des Han au cours d'un rêve qu'elle fit
lorsqu'elle tomba enceinte (Shiji ch. 49, p. 1975, trad. Chavannes t. VI, p. 44, 46).
La femme de Xiaojing, la future mère de Han Wudi fit le même songe dans les mêmes
circonstances (cf. Hanshu ch. 97 X- P- 3946). Une concubine impériale enceinte
rêva qu'elle portait (fu ^ le même mot est employé lorsqu'il s'agit d'un enfant)
un soleil en marchant (voir Hou Hanshu ch. 10 *fc p. 449).

104 Noir Shiji ch. 43, p. 1824 (trad. Chavannes t. V, p. 115), il s'agit du rêve d'ascension
céleste du roi de Zhao (cf. supra note 62).



SONGE DE ZHAO JIANZI 137

Si, comme l'avait déjà écrit quelques siècles avant Freud, le philosophe
néo-platonicien Jamblique, «les rêves viennent des soucis journaliers»105,
l'analyse de ces visions constitue sans aucun doute un mode d'appréhension

des croyances diurnes des rêveurs. A ce titre, la valeur symbolique
des objets du rêve renvoie à celle qu'ils revêtent dans la vie quotidienne
des dormeurs et de là, à celle qui est adoptée dans l'inconscient
ethnique106 d'un peuple. Il est manifeste, lorsqu'on étudie les rêves de la Chine
ancienne, que ceux-ci sont représentatifs des domaines de préoccupation
propre à chaque groupe social ou sexuel: les seigneurs rêvent avant tout
de seigneurs, les souverains de monter au ciel et tous de pouvoirs; les rêves
de femmes sont presque exclusivement centrés autour du thème de la
naissance. Mais, par delà le thème étroit du rêve, c'est l'étude des symboles
qui est riche d'enseignements. Pour en revenir aux femmes, ne nous dit-on
pas qu'elles rêvent de fourneau107, de mortier108, de lune109, de puits110, de
lac ' ' '... Autant d'éléments constitutifs d'une symbolique féminine, à
travers laquelle nous est révélé un mode de représentation mentale et des bribes

d'une typologie de l'imaginaire.
Les images des rêves éclairent pour nous les désirs des êtres112. Les songes

d'appel aux dieux, tel celui de Salomon '13, nous instruisent sur le type

105 Voir Jamblique, Les mystères d'Egypte, trad. E. des Places, éd. Les Belles Lettres,
Paris 1966, p. 99. Plus près de nous, voir S. Freud, L'interprétation des rêves, trad.
I. Meyerson, éd. PUF, Paris 1967, p. 15 à 18.

106 L'expression est de G. Devereux, Essais d'ethnopsychiatrie générale, Gallimard éd.,
Paris 1977, p. 4-5: c'est cette part de l'inconscient total d'un individu qu'il possède

en commun avec la plupart des membres de sa culture.
107 Voir Hanshu ch. 68, p. 2955: le fourneau se trouvait au faîte d'un arbre.
108 Voir Lüshi chunqiu ch. 14, p. 3b.
109 Voir Hanshu ch. 98, p. 4015: l'épouse secondaire d'un empereur rêve que la lune

pénètre en son sein (noter la fonction curieusement phallique de la lune dans ce

songe).
110 Non Hanshu ch. 68, p. 2955 (trad, in B. Watson, Courtier and commoner... p. 147):

le puits déborde. Comparer avec le thème onirique du mortier qui déborde (voir
supra note 36).

111 Voir Hanshu ch. 1 X P- L Shiji ch. 8, p. 341.
112 S. Freud, L'interprétation des rêves p. 467 et s. Les Indiens Wichita transposent dans

un mythe d'origine la fonction d'«accomplissement de désir» que revêtent les songes:
le couple primordial obtint des dieux tout ce dont il put rêver (voir G. A. Dorsey, The

Mythology ofthe Wichita, Washington 1904, p. 25).
113 Voir Bible 1 Rois 111-5, trad. E. Dhorme, coll. Pléiade, Gallimard éd., Paris 1956,

t. l,p. 1035 et n. 5.



138 RÉMY MATHIEU

de rapports qui unissaient les orants endormis aux puissances spirituelles.
Ils nous accordent la seule chance d'intimité avec les esprits qu'il nous soit
possible de connaître dans les pratiques religieuses de l'antiquité. En ce

sens, le chamanisme - ou du moins la forme qu'il a revêtue alors en Chine

- apparaît sous l'aspect d'une mystique naïve dont il importe de tenir
compte dans la phénoménologie religieuse de cette haute époque.

BIBLIOGRAPHIE SOMMAIRE

E. Fromm, Le langage oublié. Introduction à la compréhension des rêves, des contes et
des mythes, Payot éd., PBP N° 261, Paris 1975.

A. Kuper, «A structural approach to dream» in Man vol. 14, 1979, p. 654 à 662.
Liu Mau-tsai, «Die Traumdeutung im Alten China» in Asiatische Studien vol. XVI,

1963, p. 35 à 65.
I. Robinet, «Randonnées extatiques des taoïstes dans les astres» in Monumenta serica t.

XXXII, 1976, p. 159 à 273.
M. Soymié, «Les songes et leur interprétation en Chine» in Sources orientales, éd. du

Seuil, Paris 1959, p. 277 à 305.
W. Zajaczkowski, «Un livre de songes caraïme» in Rocznik oryentalistyczny t. XV,

1939-1949, p. 339 à 356.


	Le songe de Zhao Jianzi : études sur les rêves d'esprit dans la Chine ancienne

