
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 37 (1983)

Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Heike Kotzenberg, Bild und Aufschrift in der Malerei Chinas. Unter
besonderer Berücksichtigung der Literatenmaler der Ming-Zeit
(1368-1644) T'ang Yin, Wen Cheng-ming und Shen Chou. Franz Steiner
Verlag GmbH, Wiesbaden 1981.

In klarem Aufbau wird Entstehung und Entwicklung der Aufschriftformen

und der Literatenmalerei erläutert und ergänzt mit der Darstellung

der historischen, politischen und geistesgeschichtlichen Situation im
15. und 16. Jahrhundert, der Blütezeit des Gesamtkunstwerkes, das als

spezifische Kunstgattung von den Literatenmalern geschaffen wurde.
Am Beispiel der Werke von Shen Chou, Wen Cheng-ming und T'ang

Yin wird das in vielen Belangen gemeinsame Umfeld der drei Künstler,
ihre Malerei, Schriftkunst und ihre Dichtung vorgestellt. Die Wertschätzung

und Kritik ihres Schaffens, festgehalten in zeitgenössischen Quellen,
zeigen auf, dass die Kontroverse über den Vorrang von Dichtung oder
Malerei im Gesamtkunstwerk keineswegs abgeschlossen war.

Weiter wird das Verhältnis der Schriftkunst zur Malerei und zum
Gesamtkunstwerk untersucht. Die kompositorische und ästhetische
Wirkung der Plazierung einer Aufschrift und die daraus resultierende Spannung

zwischen Flächen- und Tiefenwirkung sowie die stilistischen
Relationen von Schriftkunst und Malerei werden gründlich besprochen. Die
enge Beziehung der Pinseltechnik in Malerei und Schriftkunst beim
Bildwerk mit dominant graphischem Charakter sind am Beispiel der Orchis-
und Bambusmalerei aufgezeigt, bei der auch die Wahl des Schrifttypus'
keineswegs zufällig ist. Anders verhält es sich beim Landschaftsbild, das
den Schriftstil nicht unmittelbar beeinflusst und in dem die Pinseltechnik
nicht notwendigerweise demjenigen der Aufschrift angeglichen ist. Die
Schriftkunst vermittelt im Gesamtkunstwerk die Persönlichkeit des
Künstlers am Klarsten; sie bleibt aber dennoch fest eingebunden in das
umfassende Konzept.

Ein Kernstück der Publikation sind die Übersetzungen der Bildauf-



BUCHBESPRECHUNGEN 47

Schriften, die beigegebenen Bildbeschreibungen und Abbildungen. Sie

vermögen am Beispiel die inneren Bezüge der metaphernreichen Dichtung

und des Bildinhaltes überzeugend vor Augen zu führen. Bewusst
wurde auf eine nachdichtende Übersetzungsweise verzichtet zugunsten
einer interpretationsfreien Wiedergabe. Das Hauptgewicht liegt auf der
objektiven Vermittlung der Stimmungsimpulse, die nun auch als visuelle
Metaphern oder deren Ergänzung auf den Abbildungen gefunden und als
solche erkannt werden können. Die den Übersetzungen folgenden
Erläuterungen erweisen sich als äusserst hilfreich bei der Interpretation der dem
westlichen Betrachter und Leser nicht immer vertrauten Bildsprache. Die
inhaltlichen Bezüge von Bild und Aufschrift sind ausserordentlich
differenziert und reichen weit über eine wechselseitige Ergänzung der Thematik

hinaus. Der Bildinhalt erfährt durch das Gedicht eine über Sichtbares
hinausführende Anreicherung; in gleicher Weise wird Unausgesprochenes

im Bild sichtbar. Die poetische Zielsetzung ist es, in reziproker
Stimulation eine komplexe Assoziationskette auszulösen. Damit stellt sich
dem Betrachter die Aufgabe, den auf den ersten Blick oft beziehungslos
scheinenden Aussagen in Bild und Poesie einen gemeinsamen Sinn zu
unterlegen. Hier zeigt sich, wie unvollständig jede Untersuchung bleiben
muss, die nur ein Teilstück des Gesamtkunstwerkes berücksichtigt.

Die «kunsthistorische Kunst» der Literatenmaler erhält mit dem
Aufschriftenzyklus eine zusätzliche Komponente. Es geht von dem gemeinsamen

Kunstschaffen und -betrachten nicht nur der Anstoss zum gemeinsamen

Dichten aus, sondern die persönlichen Äusserungen der
teilnehmenden Literati lassen ausserdem die Wirkung - bei nachträglich
hinzugefügten Aufschriften sogar die Wirkungsgeschichte - des Werkes erkennbar

werden. Die zahlreichen literarhistorischen Anspielungen und
archaisierenden Stilmittel sowohl in der Dichtung als auch in der Malerei
weisen daraufhin, wie sehr der Literatenmaler seine Kunst und seine
Persönlichkeit in die Tradition zu integrieren suchte.

Ein weiterer Schwerpunkt liegt aufder Untersuchung der für Bild und
Aufschrift relevanten Metaphorik. Es wird gezeigt, dass ausschliesslich
traditionelle Metaphern erscheinen, die vor allem um das Ideal der
Literaten - das Eremitentum - kreisen. Die Metapher ermöglicht die Vermeidung

von Wiederholungen; umso enger und vielschichtiger werden die
Bezüge zwischen Bild und Dichtung. Gegenständliches und sein Symbolgehalt

verbindet sich mit imaginativer Metapher und bezugsreicher
Anspielung. Die Rolle einer weiteren Kunstgattung innerhalb des
Gesamtkunstwerkes, nämlich der Musik, wäre wohl schwierig nachzuweisen
gewesen. Es ist jedoch nicht auszuschliessen, dass ihr eine über das Meta-



48 BUCHBESPRECHUNGEN

phorische hinausgehende Funktion in der Natur- und Kunstrezeption des
Literaten zukam.

Die Untrennbarkeit der drei konstituierenden Elemente - Malerei,
Schriftkunst und Dichtung -, ihre Funktionen und ihr Verhältnis werden
sorgfältig dargestellt. Der Verfasserin kommt dabei das grosse Verdienst
zu, erstmals die tiefe Bedeutung der inneren Zusammenhänge im
Gesamtkunstwerk der Literaten-Maler aufgezeigt zu haben. Sie trägt in
hervorragender Weise dazu bei, sowohl das Verständnis des Kunsthistorikers für
den Sinn der Aufschrift im Gesamtkunstwerk zu vertiefen als auch das
Interesse des Sinologen für die Interpretation von Dichtung und visuellen
Künsten zu fördern.

Marie-Fleur Burkart

Roy Andrew Miller, Japans Modern Myth. The Language and
Beyond, Weatherhill, New York/Tokyo 1982, 298 p.

Roy Andrew Miller hat mit seinem neuesten Werk Japan's Modern
Myth ein Buch vorgelegt, dessen Inhalt weit mehr als nur eine linguistische

Betrachtung ist und dessen Thema weit über den Kreis von Japanologen

von Belang sein dürfte.
Die japanische Sprache bildet den Ausgangspunkt zu einer Untersuchung,

die sich mit dem problematischen Selbstverständnis des modernen
Japan auseinandersetzt. In diesem Autostereotyp finden sich laut M. eine

ganze Reihe von Zügen mythischer Natur, die sich vorwiegend im «Ni-
hongo-Kult» äussern: ausgehend von der fälschlichen Gleichsetzung von
Staat, Rasse und Sprache haben sich unter den führenden akademischen,
wirtschaftlichen und politischen Kreisen Japans Theorien und
Handlungsweisen herausgebildet, die auf einer a-priori-Einzigartigkeit des Ja-

panertums («Nihonjinron») und seiner Sprache fussen. Solches Denken
muss im Endeffekt zu irrationalen und bedauerlichen Ergebnissen führen.
Konkretes Beispiel hierzu ist die jüngst vorgenommene Revision japanischer

Geschichtsschulbücher, die bei den umliegenden betroffenen Staaten

ja zu Recht zu einer grossen Verstimmung geführt hat. M.'s Buch, das

just zur gleichen Zeit erschien, nimmt in einer Analyse (p. 203 ff.) das
Entstehen eines derartigen oder ähnlicher Konflikte schon vorweg, indem das

ideologische Vakuum im Nachkriegsjapan nurmehr die Wahl zwischen
marxistischen Konzepten oder aber den Rückgriff auf die unbewältigten
nationalistischen Ideen der Vorkriegszeit («Kokutai-no-hongi») offen-
lässt. So ist es denn dem jeweiligen Zeitgeist überlassen, welcher der bei-



BUCHBESPRECHUNGEN 49

den Weltanschauungen gerade Vorrang gebührt; in der jetzigen Periode
wirtschaftlicher Prosperität ist es zweifellos die letztere.

Jeder sich durch sein Aussehen vom japanischen Normaltypus absetzende

Bewohner des Inselreichs wird, wie M. auch mehrmals belegt, stets
den Auswirkungen des «Nihongo-Mythos» unterworfen sein. Als eiliger
Tourist wird er ihn kaum als solchen spüren, als sprachgewandter
Daueraufenthalter jedoch, dessen Frage nach «bataa» (Butter) beispielsweise
von der Verkäuferin immer noch mit einem belustigten «he?» quittiert
wird, und dessen gesellschaftliche Anerkennung vielfach reziprok zu
seinen Japanischkenntnissen verläuft, beginnt sich der betroffene Ausländer
über die Ursachen dieses eigenartigen Kommunikationsklufts zu wundern.

M. ist es nun - und mir scheint zum ersten Mal - gelungen, die Wurzeln

dieses Sprachkultes im einzelnen blosszulegen. Aufgrund der in dieser

homogenen Kultur leicht zu übersehenden Trennung von Sprache
und Ethnos haben es die «Mythosmacher» (M.) durch das Aufstellen
biologischer, historischer und linguistischer Halbwahrheiten verstanden, eine

bislang im Inland kaum angefochtene Lehrmeinung über die Singularität

und damit auch die Vorzüglichkeit des Japaners und seines Japanischen

aufzustellen. Auf die Zeugen des «Nihonjinron» trifft man überall:
in den Massenmedien, dem überquellenden Bestseller-Regal in der
Buchhandlung, an den Hochschulen, im Tante-Emma-Laden. Der Mythos als
solcher ist nach M. eine Art von Selbst-«Orientalisierung» (p. 209 f.) der
Japaner, der zum Bewahren der eigenen kulturellen Identität dienen soll.
Inwieweit sich jedoch der legitime Anspruch auf kulturelle Kontinuität
mit einer auf Selbstbetrug gegründeten Ideologie erzwingen lässt, muss
angesichts der immer bedeutenderen internationalen Rolle Japans als
höchst fragwürdig gelten.

M.s Aufmerksamkeit gilt den Hauptexponenten des Mythos, allen
voran dem Linguistikprofessor Kindaichi Haruhiko und dessen Werken
Nihongo (1957) und Nihongo e no kibö (1976), die von unlogischen
Beweisführungen für die angebliche Reinheit und Einzigartigkeit des
Japanischen strotzen.

Als ebenso haltlos wie gefährlich gelingt es dem Autor des weitern die
rassistisch gefärbte Theorie eines Tsunoda Tadanobu (Nihonjin no nö,
1978) zu entkräften, die mit pseudowissenschaftlichen Methoden die
Existenz einer spezifisch japanischen Gehirnstruktur postuliert, nach der u.a.
der Klang bestimmter, berühmter (sie!) Tempelglocken das Gehirn des

Japaners an einer anderen Stelle erfreuen würde, als es für den Rest der
gewöhnlichen Menschheit der Fall ist. (p. 71)



50 BUCHBESPRECHUNGEN

Wer M.s spitze Feder kennt, weiss, dass ihn solche Aussagen zu besonderen

Gegenleistungen stimulieren können, und das trifft zweifelsohne
auch für dieses Buch zu. Die Methode, treffliche Argumentation mit
feinem Spott zu würzen, um sie besonders appetitlich zu gestalten,
beherrscht der Autor derart, dass sich zeitweise beim Leser sogar so etwas
wie Erbarmen für die bis zum logischen K.O. attackierten Figuren eines
Kindaichi (p. 57f. / 182f.) oder Tsunoda (p. 64ff.) breitmachen könnte.
Durch die Tatsache jedoch, dass diese Leute zu den oft zitierten Opinion-
Leaders des gegenwärtigen Japan zählen und ihre Theorien zum unkritisch

akzeptierten und sogar offiziell («Japan Echo») propagierten,
intellektuellen Gemeingut geworden sind, gewinnt M.s Kritik über die blosse
stilistische Brillanz hinaus einen ganz besonders pikanten Anstrich. Man
darfdeshalb speziell daraufgespannt sein, ob sich angesichts solcher
Fundamentalkritik am geistigen Selbstverständnis Japans und dessen Gal-
lionsfiguren überhaupt im Inland ein Verleger für eine Übersetzung wird
finden lassen. - Die Demystifizierung des «Kotodama»-Kults (die M. ja
bereits 1977 in einem Artikel seiner Hauspublikation Journal ofJapanese
Studies begründet hatte), sowie die kritische Beleuchtung des japanischen
Erziehungs- und Schulsystems als das Ferment zur Verbreitung des
«Nihongo-Mythos» bilden mit den bereits erwähnten Kritikpunkten eine
Herausforderung, für die sich der Autor unter den Japanern und seinen
interessierten Beobachtern bestimmt eine möglichst breite Diskussion
erhofft. Man darf sich freilich fragen, ob er in seinem Eifer dieses Ziel auch
mit solchen zum Teil ähnlich polemisch geratenen Aussagen wird erreichen

können, wie er sie gerade seinen Widersachern stets anzukreiden
pflegt. Übertreibungen (z.B. p. 216: «Often he or she will not know that
the town that used to be called Edo is the same place that is now called
Tokyo ...»), Ungenauigkeiten (p. 231 : «... only courses taught by Japanese

teachers carry credits.», was beispielsweise an der staatlichen Osaka
Gaidai nicht zutrifft), oder auch Verallgemeinerungen eines einzelnen
Aspekts innerhalb einer ansonsten stichhaltigen Betrachtung (p. 243f.:
Englischprüfungen bestehen durchaus nicht nur aus der von M. angeführten

Fassung) wirken da sicher kontraproduktiv zur Absicht des Autors.
Geteilter Meinung kann man m.E. auch über die Diskussion der sino-

japanischen Compounds und deren semantische Fasslichkeit sein
(p. 189f, Bsp. «Jinruigaku»), und das Hochspielen einer einzelnen Rede

zum Schluss des Buches (Suzuki Takao, p. 285 ff.) dürfte beim Leser wohl
eher den Eindruck einer aufgepfropften Längung, denn jenen des
intendierten zündenden Finale bewirken.



BUCHBESPRECHUNGEN 51

Dennoch würde man dem Buch sicher Unrecht tun, wollte man auch
den streitbaren Geist, in dem es M. geschrieben hat (wer anders könnte
es ihm da gleichtun?), unter diese vereinzelten Schwachstellen als Nega-
tivum mit aufreihen. Gewiss dürften die Betroffenen, falls sie sich
überhaupt als solche zu erkennen geben werden, zu allererst den polemischen
Stil als Vorwand für eine pauschale Replik benutzen; und auch der
geneigte Beobachter kann sich zuweilen des Eindrucks nicht erwehren, dass

hier ein enttäuschter Liebhaber durch eloquente Giftspritzen mit seinem
einst angebeteten Objekt abrechnet. Doch wer M.s Abscheu vor trockenen

Sachbüchern teilt, wird sich sowohl der literarischen Qualität, wie
auch der vorzüglichen Dokumentation (lückenlose Quellenangaben), die
dieses Werk auszeichnen, erfreuen können.

Die kritische Analyse einzelner, bislang als voneinander unabhängig
angesehener Phänomene des modernen Japan, wie Sprachkult, Nihonjin-
ron, Erziehungssystem, «Orientalisierung» etc. und deren Zusammenstellen

in den Rahmen einer gemeinsamen, aufreizenden Theorie, ist eine
Leistung, deren Wert man vermutlich erst dann richtig wird einschätzen
können, wenn sich auch Nicht-Linguisten zu diesen vom Autor aufgeworfenen,

eminenten Fragen zu Wort gemeldet haben werden.

Urs Loosli

Jung Young Lee, Korean Shamanistic Rituals. Mouton Publishers, The
Hague, 1980. XVI, 250 pages.

This book, the twelfth volume in the series «Religion and Society»
published by Mouton, is advertised as «the first attempt to introduce a

comprehensive English language work on Korean shamanism of [sic] the
Western world.» Prof. Jung Young Lee is to be commended for his efforts
to open a field of scholarship that is not easily accessible to the Western
reader. Korean shamanism, although recognized as the foundation of
native Korean religion, has not yet received proper scholarly attention in the
West. This may partly be due to the great complexity of the subject and
to the scarcity of thorough research. Prof. Lee's work could therefore have
been a timely contribution to the literature on Korean religion.

Unfortunately, Korean Shamanistic Rituals does not fulfill our
expectations. One reason for its unsatisfactory impression is the lack of skilled
editing. Parts ofthe work appeared earlier as articles in scholarly journals
and seem to have been incorporated into this book without major adjust-



52 BUCHBESPRECHUNGEN

ments. The book therefore lacks internal cohesion and is often repetitive
and inconsistent. It is regrettable that European publishers do not pay
sufficient attention to the language quality of their publications, especially
when they are written by non-native authors. The English is clumsy and
does not make for good reading. Another shortcoming is the haphazard
way of transcribing the Korean names and terms that abound in the book.
The lack of consistent transliteration (the McCune-Reischauer system
should have been used!) does not allow the non-specialist to refer to other
works and renders the Bibliography almost useless. For instance, the
name of the well-known Korean historian, Yi Pyong-do, is misread as
«Lee Byung-Su.» Moreover, the Chinese characters provided at the bottom

ofthe pages do not clarify the Korean terms in the text because the
sinicized terms, here left untranscribed, rarely correspond to the usually
pure Korean terms for which there are no Chinese characters. Even the
occasional han 'gül frequently fails to match the transcriptions. More
editorial care would have greatly improved the otherwise neat looking book.

In the first chapter Prof. Lee studies the origin and formation of
Korean shamanism. He does not venture his own definition of shamanism,

but bases himselfon various earlier authorities. Throughout his work
Lee is heavily indebted to the classic work Chösen fuzoku no kenkyü (A
Study of Korean Shamanism) by Akamatsu Chijö and Akiba Takashi. On
page 1 Lee quotes these authors as having characterized Korean shamanism

as «the most thoroughgoing synthesis of Taoism and Buddhism».
This amazing statement is one of Lee's many stylistic infelicities: it does
not represent the Japanese authors' conclusions that Korean shamanism
has been heavily influenced by Buddhism and Taoism (Chap. 12, esp.
p. 317). Prof. Lee states (also on page 1) that «it is almost impossible to
trace the origin of shamanism», yet he launches into a lengthy discussion
ofthe term mu (shamanism) that sheds little new light on the problems
oforigin and development. After reviewing a great many legends concerning

the Korean female shaman (mudang), Prof. Lee concludes that the
cult of mudang is a part of Korea's traditional faith known as sin'gyo or
the religion of spirits. This Korean «Urreligion» derives, the author
insists, from the myth of Tan'gun, the mythical founder of Korea. Prof. Lee
sums up his findings by stating that the «magical cult of Mudang... [is]
a deteriorated form of traditional faith.» (p. 25)

Chapter 2 is devoted to a description ofthe most representative ritual
act ofthe Korean shaman, the chaesu kut. Prof. Lee does not reveal time,
place, or source of his description. It is a rather tedious chronological
account ofthe ritual process that seems to amalgamate previous reports and



BUCHBESPRECHUNGEN 53

therefore does not give the reader a sense of the excitement and intense
atmosphere of action, song, and music that characterize such events. In
Chapter 3 the author adds the texts ofthe chaesu kut in translation, and
in Chapter 4 he introduces the ritual instruments. The following four
chapters provide information about seasonal rituals (esp. in the spring and
fall), «temporary rituals» (birth, wedding, sixtieth birthday, disease,
death), rituals for the dead, and communal rituals. Although these chapters

are full of information, they lack clear indications of time and place.
A separate chapter is devoted to divination and shamanistic rituals. Chapter

10, linking shamanistic rituals to the architecture ofthe traditional
Korean houses, is ofspecial interest. All these chapters are descriptive and
provide little interpretation and analysis.

Although the stated purpose ofthe book is a study ofthe ritual process
of Korean shamanism, the female shaman inevitably forces herself into
the center of the author's considerations. In the last chapter Prof. Lee
turns to search «for a fundamental motive in Korean shamanism». He
gives three case studies ofthe initiation process and adds an examination
ofthe three main experiences of this process: shamanistic illness, shamanistic

dreams and visions, and the formal initiation of shamanhood. It
would have been revealing if the author had paid more attention to the
social background of the shaman in order to put his conclusions into a
wider perspective. Prof. Lee summarized his findings in three points: 1.

«the underlying motive of shamanistic origin and development in our
time is primarily due to repression, especially the repression of female

sex;» 2. «Shamanism in Korea is primarily a process to overcome sexual
repression;» and 3. shamanism's place in modernization. More material
and analysis would be needed to support these conclusions.

The book ends with Appendix I, a collection of charm symbols, and
Appendix II, a series of photographs that should have been better related
to the text. There is no doubt that Prof. Lee has a good knowledge of
details and a real feeling for his subject of study. Unfortunately, however,
this book is not the long awaited comprehensive and readable presentation

of Korean shamanism for the Western reader.

Martina Deuchler



54 BUCHBESPRECHUNGEN

Dieter Eikemeier, Documents From Changjwa-ri. A Further Approach
to the Analysis ofKorean Villages. (Veröffentlichungen des Ostasien-Instituts

der Ruhr-Universität Bochum, vol. 25). Otto Harrassowitz,
Wiesbaden, 1980. IX, 261 pages.

The literature on Korean society and, in particular, on Korean villages
is steadily growing. Korean as well as Western scholars representing a

great variety of disciplines have conducted field research to analyze the
socio-economic structure and organization of the rural village. Eike-
meier's study differs from this approach because the main source ofhis
information is documentation - this presumably accounts for the «further»
in the subtitle. Eikemeier discovered a village code and related documents
in a small village, Changjwa-ri, on the remote island of Wando off the
coast of South Chölla province. These documents were in effect from
1952, when they were first drafted, until 1964, when they were changed.
The Regulations ofChangjwa-ri are a normative set of rules and as such
introduce certain standards of organization and behavior, but do not
depict the actual operation ofday-to-day life. It would have been interesting,
if the author had contrasted the ideals expressed in the Regulations to
actual conditions in Changjwa-ri. The author was, however, not able to pursue

field work over a long period of time.
The compilation ofcodes such as the Regulations ofChangjwa-ri was

a common feature of traditional village life. It is intriguing, however, to
ask why in Changjwa-ri, where there had been apparently no previous
village codes, the Regulations were drafted and enacted at such a late date.
The author sketches the history ofWando, the stronghold ofthe notorious
Chang Po-go (d. 841 but does not give information on developments in
the twentieth century. It may be speculated, however, that the reason for
such regulations can be found in the turbulent events ofthe island's most
recent history. At the very end ofWWII Wando was under the sway of an
active left-leaning People's Committee whose strength was obviously
enhanced by the remoteness ofthe island. Although the island was «pacified»

by the American occupation forces in early 1946, it may have taken
years to get the island back under the effective control ofthe central
government. (For a description ofthe post-war events on Wando, see Bruce
Cumings, The Origins ofthe Korean War. Princeton University Press,
1981, pp. 305-306.) The enactment ofthe Regulations, thus, may have
been a sign ofthe restoration ofthe old order, an order that according to
good old Confucian practice put morality into the service of politics. If
this reconstruction ofthe origin ofthe Regulations is valid, it follows that



BUCHBESPRECHUNGEN 55

they were dictated from above and in no way were a feature of local autonomy.

The author spends a whole chapter on the question of whether or not
the Regulations can be considered law. He comes to the conclusion that
they should be called abstract rules that do not represent village reality
and therefore are a poor source of information. In a further chapter Eike-
meier tries to find out if the Regulations can be viewed as customary law.
As important as the attempt is to see how the Regulations fit into a legal
framework, the author's considerations make difficult reading and in the
end are neither quite convincing nor conclusive. The presentation of
theoretical concepts could have been more concise. And why was the
question of how village codes fit into the Far Eastern legal tradition not
even raised?

For analysing the contents ofthe Regulations, Eikemeier adopts two
terms, community and commune, that were developed by a legal historian
in reference to medieval European villages. Community (Genossenschaft)
is understood as a village-oriented organization expressing intra-village
solidarity and equality. In contrast, commune (Dorfgemeinschaft) is a
political entity that is oriented toward the outside world and controlled by
government authorities. It is the commune, Eikemeier contends, that
plays a vital role in the recent modernization process. The community
and the commune together make up a village.

While previous studies of Korean society have emphasized the
hierarchical social and political structure legitimized by the Confucian tradition,

Eikemeier attributes to the community an egalitarian ethic that
invalidates, in his view, such earlier studies. He deduces his views from the
seemingly logical assumption that the scarcity of economic goods forces
the members of a community to share and to cooperate. However,
Eikemeier fails to show us how this assumption is applicable to his village. The
only ethnography he adduces is the research ofVincent Brandt who at the
time of the publication of his book was criticized for his uncritical
generalizations on rural life. (See Charles N. Goldberg's review of Brandt's
book, A Korean Village: Between Farm and Sea, in Korea Journal,
vol. 13, no. 9, Sept. 1973.) Eikemeier, too, is all too ready to present
generalizations that are based on impressions, but not on solid research. He
demands a revision ofthe picture ofthe Korean village and of Korean
society emerging in previous studies, but he does not make a good case for
his cause.

Eikemeier discusses community in terms of village property, ownership

of forests, use of seaweed grounds and fishery, common funds, and



56 BUCHBESPRECHUNGEN

common undertakings. To make his points he relies almost exclusively on
the Regulations whose reliability and applicability he has previously
doubted. It is therefore difficult to accept Eikemeier's discussion as a
trustworthy reflection of actual economic groupings and relationships. The
lack ofempirical evidence is obvious here. This is also true for the chapter
which deals with communities and other groups within the village. This
shortcoming is somewhat made up, however, in the chapter on the village
festival for which Changjwa-ri has been well-known. The account is based

on a detailed report of the festivities by Yi Tu-hyon.
Chapter 8 discusses the second of Eikemeier's analytical concepts, the

commune. It is the author's belief that the growing strength of this
government-controlled entity eventually displaces the traditional village
community because it is in communal affairs that government interference

is strongest. The commune, it seems, is the vehicle through which
the government is enforcing its modernization programs. And the government,

ofcourse, is a formidable partner (or foe) because it alone possesses
sufficient financial resources to advance (or jeopardize) large undertakings
such as the building of roads, schools, and other village projects. The
relationship between village and government, however, is, according to
Eikemeier, an unequal one. The village is burdened with duties but does

not enjoy rights. More factual evidence would have illuminated the actual
workings of the commune as defined by the author. But, perhaps the
author himself was disappointed at the vagueness and imprecision ofthe
term for after a cursory review of historical precedents, he invalidates the
soundness of his construct by saying: «Even the rather modest degree of
integration shows that the opposition ofcommunity and commune is only
to be used as a mental device in analysis, and not to be regarded as an
appropriate description ofthe real modes of conduct of village affairs.»

What are then the «real modes ofconduct ofvillage affairs?» In Chapter

10 Eikemeier discusses village government. Not surprisingly he finds
that the Regulations do not provide a true picture of village government.
Village affairs are handled in a rather informal way by the village head in
cooperation with heads ofneighborhoods and other groups. It would have
been ofgreat interest to learn more about how these people were selected
and what they really did. A brief discussion of village democracy is not
very instructive.

The last chapter deals with «prospects of village life and village
studies.» It would have been a good idea to conclude this book with a chapter
that would have summed up and interrelated the various issues and
concepts dealt with in the preceding pages. Instead, the author again states:



BUCHBESPRECHUNGEN 57

«The preceding discussion ofthe documents from Changjwa-ri has shown
a considerable discrepancy between law and reality. On the one hand, the
Regulations of Changjwa-ri do not contain much law that is really
observed and do not pay due attention to the variety of institutions that really

exist. On the other hand, with regard to what they do say and proclaim,
there is sufficient reason for the suspicion that it is highly fictitious.»
(p. 117). Moreover, the reader is told that the «Regulations in part are
superfluous because they merely reiterate provisions which can already be
found in superior government law.» (p. 118). Was this study, then,
altogether unnecessary? Certainly not, because it clearly demonstrates that
studies such as this cannot be successful if they rely on one particular kind
of document and fail to show how real life is lived. Even the most
elaborate constructs are no counterweight to the paucity of facts.

Appendix 1 surveys the place of villages in the legal layout ofthe
Republic of Korea, and Appendix 2 discusses elements of Korean village
culture. It is in this last section that the author deals with matters
obviously close to his heart. He elaborates on diverse aspects of Korean
culture, especially the contrast between Confucian and Shaman. He postulates

that «Confucianism» and «Shamanism» should be replaced by
«Sinicized culture» and «folk culture.» This controversy is, ofcourse, old.
The author, however, contributes little that is new because he does not
reveal his reasons for the proposed change. He puts the inquisitive reader
off with the - for a historian rather surprising - remark that «these [new]
terms allow for a meaningful investigation which can do without pedantic
historical probing.» (p. 127) Even if he makes the amazingly simplistic
statement that «in Korea 'Confucianism', above all, means familiarity
with a certain set ofcanonical writings which have their origins in Chinese
antiquity», he cannot but resort to history on the following pages,
especially in his discussion ofthe dominance of old age, the «meeting in
respect ofthe old», and Chinese elements in the village festival. Appendix
3 gives fourty-five pages of translated documents the original text ofwhich
is also appended.

Some reservations notwithstanding, Eikemeier's approach to village
studies is new and provoking, and we owe him thanks for having utilized
hitherto neglected kinds ofdocuments to give us a fresh perspective on rural

Korea.

Martina Deuchler



58 BUCHBESPRECHUNGEN

The Anthropology of Taiwanese Society. Edited by Emily M. Ahern and
Hill Gates. Stanford University Press, Stanford, California, 1981. Xi,
491 pages.

This book is the outcome of a conference on Taiwanese society sponsored

by the Joint Committee on Contemporary China of the Social
Science Research Council and the American Council ofLearned Societies
in 1976. It contains fifteen articles divided into six parts. Although focusing

on Taiwan, this volume encompasses a wide spectrum of themes,
presents an enormous amount of information, and puts forward, in lucidly
written form, a wealth of insights and interpretations. It is bound to be of
great interest to any student ofChinese society. Because mainland China
has only very recently been opened to a few Western social scientists, the
only part of China that could be studied intensively by anthropologists
during the last thirty years was Taiwan. As the editors put it: «... having
come to find China, anthropologists stayed to study Taiwan. By the early
1970's, a torrent of monographs and papers produced in the course of this
research began to demand interpretation, analysis, and assessment.»
There is no mistaking Taiwan for China, but it is clear that the importance

of many of the book's findings are not limited to the island.
Part One is concerned with political organization and begins with a

useful review ofpolitical studies on Taiwan, «National, Regional and Local

Politics,» by Edwin A. Winckler. Chung-min Chen's «Government
Enterprise and Village Politics» explores the political involvement ofthe
government-owned Taiwan Sugar Company in village affairs in
southwestern Taiwan. Winckler concludes this section with «Roles Linking
State and Society» in which he studies the political forces at work in the
complex setting of an authoritarian state that practices a peculiar kind of
electoral democracy to choose its leaders.

Part Two on Local Organization is opened with Lawrence W. Criss-
man's «The Structure of Local and Regional Systems» which deals with
politics and social organization at the local level. It concludes with a study
by Stevan Harrell, «Social Organization in Hai-shan.» Harrell examines
three diverse rural communities southwest of Taipei in a region marked
by a common language and shared traditions and explains their differences

in terms ofadaptive responses to the varying physical and social
environments.

Burton Pasternak's «Economics and Ecology» is the first of three
contributions to Part Three on Economic Organization. He reviews the
existing literature on various aspects of kinship and especially stresses the



BUCHBESPRECHUNGEN 59

impact of economic factors on family and lineage. More descriptive is

Lydia Kung's «Perceptions of Work among Factory Women.» This
article gives an interesting account of how young women perceive and
experience their work in a large factory. Lastly, Edgar Wickberg uses in his
«Continuities in Land Tenure, 1900-1940» historical materials to
explain the four major influences that shaped Taiwan's tenure system: frontier

colonization, lineage development, commercialization, and population

pressures.
Part Four on Ethnicity starts with a major study on «Ethnicity and

Social Class» in which Hill Gates relates «the existence of two major ethnic
blocs in Taiwan» to economic and political factors. Harry J. Lamley, in
his «Subethnic Rivalry in the Ch'ing Period,» goes back in time when
Taiwan was under Ch'ing rule (1684-1895) and investigates the interaction

and conflicts among rival groups of Chinese settlers. In «Voluntary
Associations and Rural-Urban Migration» Alexander Chien-chung Yin
deals with the changing role of voluntary associations in the adaptation
process of migrants from the P'eng-hu islands (Pescadores) to Kaohsing,
the major port of southern Taiwan.

Arthur P. Wolf opens Part Five on The Family with his «Domestic
Organization.» He surveys the major works on the topic and pays special
attention to the relationship between kin group and economic interests,
drawing on invaluable insights from his own work with household registers

compiled during the Japanese period. A similar theme is persued in
Lung-sheng Sung's «Property and Family Division» in which he clearly
differentiates between inherited property and acquired property and
shows how these different kinds of property affect the family and its
division.

Finally, Part Six is devoted to Religion and Ritual. In his «The Sexual
Politics of Karmic Retribution» Gary Seaman shows the intricate
relationship between the ritual of«Breaking the Blood Bowl» and the
maintenance of female political inferiority. The final paper was written by
Emily Martin Ahern. Entitled «The Thai Ti Kong Festival,» this paper
describes the annual sacrifice of pigs in honor ofthe god Co Su Kong and
analyses the various social, economic, and political forces that are
activated by this festival. An Afterword by Sidney W. Mintz concludes the
volume.

This book provides extraordinarily rich fare that cannot be easily
summarized in a review. Each contribution, maintaining high scholarly
standards, pays tribute to the amazing variety of Taiwan's political, social,
economic, and religious life. This book is a must for all students of Chinese

society.
Martina Deuchler



60 BUCHBESPRECHUNGEN

Bruce Cumings, The Origins of the Korean War: Liberation and the

Emergence ofSeparate Regimes, 1945-1947. Princeton University Press,

Princeton, N.J., 1981. XXXi, 606 pp. Figures, Maps, Photos, Tables,
Bibliography, Index.

Previous studies ofthe Korean War have treated the events immediately

prior to June 25,1950. Depending on whether the authors used
materials documenting the international context or whether they focused

more narrowly on the Korean scene, their accounts vary considerably.
The book under review differs from these earlier works in at least two
respects: it deals with the events during the years 1945 to 1950 in which «the
origins ofthe Korean War must be sought primarily» (p. XX); and it
analyses in unprecedented detail, using archival materials only recently
declassified, the various forces at work at the grassroots level. As the author
states in the Preface: «The basic issues over which the war of 1950 was
fought were apparent immediately after liberation, within a three-month
period the conflict was civil and revolutionary in character, beginning
just after 1945 and proceeding through a dialectic of revolution and reaction.

The opening of conventional battles in June 1950 only continued
this war by other means.» (p. XXi).

The author is concerned with uncovering the war's antecedents and
traces them back to the colonial period. The Japanese policies ofcolonial
rule preshaped conditions that survived after the collapse ofthe Japanese
empire and formed the social and economic matrix out of which the
subsequent events and developments unfolded. The colonial policies were
especially hard on the Korean peasants who were plagued by growing
tenancy or subjected to forced mobility. Japanese industrialization gave rise

to a working class, a new social phenomenon. After 1945, the hitherto
suppressed social and political frustrations ofpeasants and workers found
expression in the organization of locally based People's Committees,
labor unions, youth groups, and peasant associations. In the capital, political

organizations such as the Committee for the Preparation of Korean
Independence and the Korean People's Republic were forming. Chapter 8

and 9 study the development ofthe People's Committees in the provinces
and their fate during the occupation years. These chapters form the most
original parts of the book.

It was with these aspirations for political participation that the Soviet
as well as the American occupation forces had to contend. The American
military government based itself on many revived institutions ofthe
Japanese colonial period and associated closely with conservative groups. It



BUCHBESPRECHUNGEN 61

interpreted the various other political groupings as leftist and thus as
threats to its authority. The American post-liberation policies were little
understood by the Koreans and eventually led to widespread unrest and
bloody riots and demonstrations. In contrast, the Soviets worked through
the Left and were able to use the grassroots revolutionary forces for their
own purposes. In both cases, liberation and independence were denied to
the Koreans.

This lucidly written and meticulously edited book ends with the events
of 1946. An announced second volume promises to cover the period from
1947 to 1950. This is an unusually rich and well-documented work.
(Appendices, Notes and Bibliography take up one fourth ofthe book!)
Although it is premature to draw conclusions - some of which will
undoubtedly be disquieting - the author's findings force a reconsideration of
much of what has hitherto been accepted as «conventional wisdom»
about the origins of the Korean War.

Martina Deuchler



62 BUCHBESPRECHUNGEN

Yuan Ke -%J& Shanhai jing jiaozhu ÒA ^jj_4£-?3- Shanghai
guji chubanshe, Shanghai 1980.

Cette dernière édition du Shanhai jing (SHJ) nous est proposée par le

grand mythologue chinois Yuan Ke. L'ouvrage est divisé en trois parties
d'inégal intérêt: un «SHJ Shanjingjianshi» J^i^lC^ ,un «SHJ Hai-
jing xinshi» ì^i'l.'ìtf ¦rf et un Index composé par Zhang Minghua ?IL

^W^t L'auteur a utilisé l'édition classique de He Yixing M^41 SHJ
jianshu j% p}\>, mais il ne cite malheureusement que les commentaires
de Guo Pu "1^^ et de He Yixing relatifs aux variantes de caractères et
non aux identifications. Encore ne retient-il alors que les variantes existant

entre les différentes éditions. Les très longues gloses dans lesquelles
He cite des textes classiques ou leurs commentaires sont trop souvent
négligés, surtout lorsqu'ils concernent des explications de termes ou des
localisations de toponymes. Ces lacunes nuisent à la compréhension des

termes de botanique1, de zoologie2 ou de médecine3. Quant à l'identification
des toponymes qui constitue le problème central des cinq premiers

chapitres du SHJ, également appelés «Shanjing» J^ jjf. elle est
délibérément laissée de côté. Les identifications proposées par He reposaient sur
une bonne connaissance de la toponymie officielle des premières histoires
dynastiques. Mais, outre que He ne disposait visiblement pas d'un répertoire

complet des noms de lieux figurant dans les Classiques, ainsi que
dans le Shiji, le Hanshu et le Hou Hanshu, cette connaissance, même par-

Au ch. 1 p. 4 (p. 9a de l'éd. SBBY) figurent quatre noms de plantes (zi $ nanjfâ
jingifft et qi fâj dont l'identification n'est pas aisée. Les gloses de Guo, de He, des

extraits du Erya et de son commentaire par Guo Pu, du Yupian "%>.%, du Guangya

fy %H des commentaires du Wenxuan permettaient de mieux cerner l'identité des

plantes en question. N'en subsiste qu'une citation partielle de Guo. Même chose au
ch. 3 p. 67 n. 2 où une longue scolie de He est intégralement supprimée et remplacée
par un ^ "tf de Yuan peu explicite.
Pour fuchong j.%_^ (ch. 1 p. 3 n. 3), la note de He qui cite pourtant des textes
intéressants du Erya (ch. 11 p. 36 § 40 du Erh-ya yin-teh) et du Shuowen n'est pas reproduite.

On trouve un exception à cette attitude au ch. 4 p. 114 n. 1 à propos de la loche.
Jia ^(ch. 1 p. 2 n. 9) n'est expliqué que par trois caractères de la glose de Guo; la note
de He, la définition du Shuowen, des citations du Shiji (éd. ZHSJ, Pékin 1972,ch. 105,

p. 2809 1.4, commentaire «Zhengyi»), du Liexian zhuan (trad. M. Kaltenmark, Pékin
1953, p. 192), etc. sont trop vite délaissées par l'auteur. Celui-ci distinguée ce sujet les

chamans des médecins ramasseurs de plantes (p. 397 n. 3); c'est sans doute exact chez
les nobles (cf. Zuozhuan trad. Couvreur t. 1 p. 295, t. 11 p. 84 et, d'autre part, t. 1

p. 414, 545, t. 11 p. 84, 364, t. 111 p. 35 mais l'était-ce autant en milieu paysan?



BUCHBESPRECHUNGEN 63

faite, n'eut pas suffi pour parvenir à des solutions satisfaisantes. Yuan Ke
ne mentionne pas non plus l'intéressant travail de Wei Tingsheng-^J $4
jt (Zhonghua xueshuyuan, Taibei 1974) qui discute les gloses de Bi Yuan
4^ yfa de Guo Pu et de He Yixing. Wei Tingsheng a en effet le mérite
d'étayer les démonstrations de son Shanjing dili tukao Jh i$_ #2. £f. I|[]
%) sur des cartes dont la plupart sont d'une grande précision. Son étude
mériterait sans doute une critique minutieuse, mais elle apporte une belle
richesse d'informations dont on peut regretter que Yuan Ke n'ait pas fait
profiter des lecteurs.

Toute la première partie du travail de Y. K. pâtit en fait de l'absence
de référence aux études de Wei Tingsheng et d'une réduction par trop
systématique des gloses de He et de Guo. Une reproduction in extenso de ces
deux derniers commentaires aurait pu rendre aux lecteurs d'inestimables
services, comparables à ceux qu'offrent les éditions regrouDant l'ensemble
des commentaires existants (cf. Zhuangzi jishi -& %AJlJ% ou Shuowen
jiezi gulin -%ÌilJl_$ft'ìf-%yi$k )¦ Le texte présenté par Y. K. a le mérite
d'être ponctué; les noms propres y sont soulignés. La reproduction de 150

illustrations empruntées à des éditions des Qing et à une édition japonaise
n'apporte pas nécessairement des éclaircissements souhaitables. On peut
même dire que, paradoxalement, ils contribuent à obscurcir le sens
originel du texte en n'en présentant qu'une vision fantastique sans rapport
étroit avec sa signification primitive. Ainsi, au ch. 1 p. 18, est-il question
d'oiseaux nommés yong'^ioxx yu, selon la prononciation de Guo) ayant
«une face humaine et des oreilles». La figure reproduite nous offre la
vision fantasmagorique d'un oiseau sur lequel est placé la tête d'un
homme, portant quelques plumes pour faire bonne mesure. Or, une étude
systématique des oiseaux «à face humaine» du SHJ montre que cette
qualification ne s'applique qu'à ceux qui appartiennent à la famille des

chouettes ou à celle des hiboux (d'où les «oreilles»), dont la rondeur de
la face évoque la figure humaine. Le texte du ch. I indique d'ailleurs
explicitement que ces yu (ou yong, dans la prononciation moderne) «ressemblent

à des chouettes» (xiao at, chouette ou, pour être précis, Strix ura-
lensis).

Yuan Ke fait cependant parfois de judicieuses remarques sur certaines
variantes ou, plus rarement, sur le sens d'un caractère. Relevons pour les

premières: ch. 1 p. 1 n. 1, p. 6 n. 1 et n. 4, p. 9 n. 6, p. 12 n. 2, p. 13 n. 5,

p. 14 n. 1, p. 15 n. 3, p. 16 n. 6 et 7, p. 17 n. 3, p. 18 n. 4 et n. 1, 2, p. 19

n. 1 ; ch. 2, p. 22 n. l,p. 24 n. 1, p. 26 n. 5 et 7, p. 27 n. 4, p. 28 n. l,p. 30
n. 4 .Sur le sens d'un caractère: ch. 1 p. 8 n. 2et4;ch. 2 p. 21 n. 2, p. 23

n. 4 et 6, p. 26 n. 3, n. 8 et n. 2, p. 27 n. 3, p. 28 n. 3, p. 29 n. 3, p. 31 n. 3,



64 BUCHBESPRECHUNGEN

p. 35 n. 1, p. 38 n. 10, p. 54 n. 3, p. 62 n. 2 Sur la signification d'une
expression: ch. 1 p. 9 n. 9; ch. 2 p. 38 n. 4 Sur les rares tentatives de
localisation d'un toponyme: ch. 2 p. 22 n. 1 ; ch. 3 p. 88 n. 1 ; ch. 4 p. 104

n. 1; ch.5 p. 134 n. 1, p. 136 n. 1, p. 147 n. 1, p. 171 n 5.

La seconde partie de cette étude est d'une tout autre nature et l'on sent
que l'auteur y est plus à son aise, au milieu de l'entrelacement des thèmes
mythiques de la Chine ancienne. De plus, les commentaires des principaux

glossateurs sont constamment reproduits. Les gloses de Y. K. sont
généralement d'une grande richesse, mais on y trouve cités pêle-mêle des

textes d'époques fort différentes. Des précautions d'ordre méthodologique
auraient été nécessaires pour introduire des ouvrages aussi historiquement

éloignés que le Shenyijing ^ j£ f£_ (p. 388 n. 4, par ex.), le Bowu
zhi \m^)^ les commentateurs du Wenxuan, le Huainan zi ou le Han
Feizi. Ainsi, Y. K. cite à propos des oiseaux bifangJg yj des textes qui
vont des Zhou et des Han aux Tang en passant par les Jin; textes, certes
intéressants, mais dont il n'est pas sûr qu'ils permettront au lecteur de

retrouver le sens de cette expression à l'origine ou dans le passage
commenté du SHJ (cf. p. 189). Même remarque à propos de l'utilisation du
Qingshi fl ^ de Feng Menglong (cf. p. 192, n. 4), du Yiyu zhi %ß $,
j^des Yuan (cf. p. 195 n. 1) du Shuyiji ^%-\u de Ren Fang^J %
(cf. p. 231 n. 1)... On aurait aimé aussi plus de commentaires personnels,
d'interprétations originales que de citations de gloses (ex. ch. 6 p. 196

n. 1). Ces scolies sont d'ailleurs utilisées avec peu d'esprit critique et la
citation se veut souvent preuve. Ainsi, lorsque l'auteur mentionne (ch. 8

p. 243) une légende tardive du Soushenji (ch. 14 § 350 p. 172 dans l'éd.
ZHSJ, Pékin 1979) sans autre forme d'explication.

Yuan Ke a une excellente connaissance des textes classiques, ce qui
lui permet de citer une large palette d'auteurs dans ses notes; c'est le cas,
par exemple, pour le thème mythique des géants (Huainan zi, Guoyu,
Guliang zhuan, Chuci, Liezi...) ou dans un long développement consacré

à l'arc-en-ciel (cf. p. 255 n. 2). En règle générale, on peut cependant
regretter que l'auteur ne cherche pas à replacer dans leur contexte
ethnologique, historique ou géographique certaines croyances ou pratiques qui
apparaissent en filigrane dans le SHJ. On aurait souhaité des interprétations

plus ethnologiques à propos des Hommes-à-la-langue-fourchue
(ch. 6 p. 197 n. 1 ou encore des Zuochi $kfé\ (ch. 6 p. 199 n. 2) qui
évoquent les populations indochinoises aux dents limées: le terme même de
zuochi désigne en effet l'action rituelle de révulsion dentaire chez les
minorités du Sud-ouest (cf. I. de Beauclair Tribal cultures of Southwest
China, Taibei 1970, p. 156). Même remarque à propos du Pays des San-



BUCHBESPRECHUNGEN 65

shen J_ J^ ou de celui des Nüzi ^ % pour lesquels l'auteur n'avance
aucune hypothèse. Il en va de même pour le pays des Shenmu i% 'u (ch. 8

p. 236), le peuple des Mao J& (ch. 9 p. 264 n. 1), celui des Diaoti fylia^
(ch. 10 p. 270 n. 3) ou Xiwangmu #^ (ch. 12 p. 306 n. 1). On ne
relève que deux mentions de pratiques rituelles de peuples non Han en
liaison avec des thèmes mythiques de l'antiquité chinoise: le premier a
trait à la légende bien connue du chien Panhu^ ^pj^chez les Yao ^ du
Sud-ouest (p. 308-9 n. 2), le second au mythe des flèches tirées sur le soleil
dans la cosmogonie des Miao^ (l'auteur indique avec raison que le
thème des flèches tirées sur la lune a peut-être disparu assez tôt en Chine,
p. 383 n. 7).

Venons-en à l'aspect le plus positif de ce travail: l'analyse des termes
ou des expressions dont le sens fait problème chez les commentateurs.
Dans ce domaine, on sent que les qualités de l'auteur peuvent trouver à

se déployer. Ainsi (ch. 6 p. 204 n. 6), il a fort bien vu que le lizhu ^ 4-
quoi qu'en dise Guo, ne peut être une plante, mais qu'il s'agit presque
certainement d'un oiseau (un corbeau?) rouge zhu ^ dans la lumière
(solaire?) H ${. De même, à propos de Xingtian $ Â (que Yuan, p. 214
n. 1, lit j\'\ f^ et comprend «tête coupée»), il analyse le sens et l'étymo-
logie de chaque caractère tout en replaçant le personnage dans le vaste
complexe mythique de la lutte entre Yandi ^ ^ et Huangdi ^ «p

(p. 215 n. 6); ou encore au sujet de Nùgua -^ j$j dont l'action de
métamorphose (hua /fa ne fut pas tant dirigé sur elle-même, comme on
l'affirme trop souvent, que sur des objets extérieurs (huayu \\q fj (p. 390
n. 3). Certaines notes explicatives peuvent paraître hardies, voire contestables,

par exemple celle de la p. 208 du ch. 7 où les oiseaux miemeng)ßs
îjj^ sont assimilés aux oiseaux meng -^_ du ch. 11, alors que les descriptions

ne correspondent pas. La propension à assimiler un mot à un autre
dès lors que les prononciations sont voisines est un péché cher aux glos-
sateurs chinois et notre auteur a quelque mal à y échapper. Ainsi (p. 401

n. 2), il identifie les mingniao Jk % aux mengniao ^ (% Y. K. fournit
par ailleurs un effort constant pour tenter d'identifier par recoupements
les personnages mythiques, mais on sait la difficulté de l'entreprise, les
mêmes êtres ayant été conçus différemment selon les,lieux et les époques.
Ainsi, assimile-t-il le Di % du SHJ au Tiandi ^ % (à l'exception de
la Fille de l'Empereur au mont de Guyao^^ï, p. 286 n. 3, et du ch. 14

p. 285 où il s'agit de Huangdi) (voir p. 304 n. 7). De même, voit-il dans
le Jun ^du SHJ le Jun ^ des inscriptions des Yin, dont le pictogramme
représente un être à corps d'homme et à tête d'oiseau (cf. p. 344 n. 2).



66 BUCHBESPRECHUNGEN

Parmi les interprétations de caractères qui peuvent paraître hardies,
citons au ch. 18 (p. 450-1 n. 13) un passage où le mot guoj^ (il est question

d'une montagne) est glosé par shang xia yu ci, zhi yu tian )¦ "fc $
$kj£ % :£* ce Qui force quelque peu le sens des mots; ou encore le
termejing }&. du titre interprété comme signifiantjingli .-î-/^t (p. 80 n. 1

et p. 181-2 n. 1, reprenant un commentaire de He placé à la fin du ch. 5

(p. 53b dans l'édition de référence). Dans un bref Appendice, l'auteur
tente de retracer l'histoire du texte (p. 477 à 485). On y regrettera
l'absence de toute introduction générale à cette œuvre capitale pour
l'étude de la mythologie ancienne, mais on y trouvera cependant le
mémoire au trône (biao4<.) de Liu Xin concernant le SHJ, la notice de
Guo Pu et la préface de He Yixing. Suivent une liste des éditions utilisées
(p. 486 et 487) et une bibliographie des ouvrages cités par l'auteur (p. 488
à 495). On peut regretter à ce sujet qu'aucun travail occidental ou japonais
n'y soit mentionné.

Le volume se clôt sur un index de 128 pp. qui est l'œuvre de Zhang
Minghua. Bien qu'en soient absents les noms propres cités dans ses notes

par Yuan Ke, on doit néanmoins saluer ce supplément encore trop rare
dans les publications chinoises contemporaines.

Nous avons donc là une étude certes fort intéressante et très bien
présentée, mais qui laissera souvent le lecteur sur sa faim, surtout dans la
première partie. La remarquable érudition de l'auteur ne saurait à elle seule
tenir lieu d'interprétation pour un texte aussi complexe et riche que le
SHJ. Des hypothèses un peu moins traditionnelles auraient été les

bienvenues et des opinions personnelles plus franchement exprimées auraient
donné à ce volume le brio qui lui manque.

R. Mathieu


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

