
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 36 (1982)

Heft: 2

Artikel: Ding, der Koch, zerlegt ein Rind : eine grundsätzliche Annahme über
den Ausgangspunkt philosophischen Denkens in China

Autor: Billeter, Jean-François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DING, DER KOCH, ZERLEGT EIN RIND

Eine grundsätzliche Annahme über den Ausgangspunkt philoso¬
phischen Denkens in China*

Jean-François Billeter, Genf

Martin Heidegger hat einen neuen Gesichtspunkt in die zeitgenössische
Philosophie eingeführt, oder hat zumindest diesem Gesichtspunkt eine
neue und grundsätzliche Bedeutung verliehen. Ich meine den Gesichtspunkt,

wonach das westliche philosophische Denken seit seinem
Ursprung im antiken Griechenland bis ins 19. und 20. Jahrhundert durch
einige Konstanten bestimmt war, die heute beginnen, als fragwürdig zu
erscheinen, weil sich unser Denken von ihnen löst, und die wir als fragwürdig

erkennen müssen, wenn wir unserem Denken den ausserordentlichen
Herausforderungen unserer Zeit entsprechend eine neue Bewegungsfreiheit

gestatten wollen. Bei Ludwig Wittgenstein vollzieht sich aufeine völlig

verschiedene Weise ein ähnlicher Bruch. Anstatt wie Heidegger eine
Kritik der Tradition mit einer Rückkehr zu ihren vergessenen Ursprüngen

zu verbinden, wendet sich Wittgenstein (ich denke besonders an den
späten Wittgenstein) von der Tradition ab, schiebt die überbrachte
Terminologie und die klassischen Probleme beiseite, oder beginnt vielmehr,
sie aufzulösen, indem er seine ganze Aufmerksamkeit aufunsere elementarsten

Denkprozesse und auf unsere Sprachspiele konzentriert, aus
denen alle alten Konstruktionen gewachsen sind. Paul Valéry, der als Dichter

berühmt, als Philosoph aber fast unbekannt ist, ist dem Wittgenstein
an die Seite zu stellen. Während etwas mehr als fünfzig Jahren, von 1894
bis 1945, stand er jeden Morgen um vier oder fünf Uhr auf und gab sich
bis sieben oder acht den Freuden des unbekümmerten Denkens hin: «Levé

avant 5 h. - il me semble à 8, avoir déjà vécu toute une journée par
l'esprit, et gagné le droit d'être bête jusqu'au soir.»1 Die Hefte, in denen
er seine Fragen, Überlegungen, Beobachtungen verzeichnete und die in
einer grossen Faksimile-Ausgabe publiziert wurden, umfassen beinahe

Text eines am 23. Februar 1982 vor der philosophischen Fakultät I der Universität
Zürich gehaltenen Vortrags.

1 Cahiers, vol. I, p. 10.



86 JEAN-FRANÇOIS BILLETER:

26 600 Seiten.2 Die hervorragend konzipierte Kurzausgabe, die in der
Bibliothèque de la Pléiade erschienen ist, umfasst ohne Kommentare und
Index fast 3000 Seiten.3 Mit Mitteln, die zum Teil mit denen Wittgensteins

eng verwandt sind, versucht er, sich von den überlieferten Denkformen,

namentlich den philosophischen, zu lösen und in der Beobachtung
der reellen Vorgänge unseres Bewusstseins das Prinzip neuer Denkformen
zu finden. In der jüngeren französischen Philosophie muss man wohl an
erster Stelle Jacques Derrida und Cornelius Castoriadis nennen: Derrida
hat die «déconstruction», den «Abbau» der traditionellen Problematik
zu einem zentralen Thema seines Denkens gemacht und Castoriadis, in
meiner Meinung der bedeutendere von beiden, hat mit ausserordentlicher
Gelehrsamkeit und ebenso grosser Schärfe eine grundsätzliche Kritik der
«pensée héritée», der «überkommenen Denkformen» vollzogen.4

Diese Philosophen und manche anderen haben den Versuch
unternommen, unser Denken vom Banne unzeitgemässer Begriffe zu befreien
und sind dabei zur Auffassung gelangt, dass es heute in mancher Hinsicht
zu einer zentralen Aufgabe geworden ist, die globale Kritik einer mehr als
zweitausend Jahre alten Tradition zu leisten, das heisst diese Tradition
nicht mehr als den selbstverständlichen Horizont unseres Denkens
hinzunehmen, sondern sie gewissermassen von aussen her zu betrachten und
sie so deutlich wie möglich in ihrer Fragwürdigkeit, oder zumindest in
ihrer Besonderheit, in ihrer historischen Bedingtheit, vielleicht in ihrer
historischen Zufälligkeit zu erkennen.

Wer Chinesisch lernt, erfährt sehr schnell, dass anderen Sprachformen
als den unseren andere Denkvorgänge entsprechen. Wer Chinesisch
spricht und den Umgang mit Chinesen pflegt, wird nach und nach mit diesen

Denkvorgängen vertraut. Wer darüber hinaus in der glücklichen Lage
ist, die klassischen Autoren Chinas, insbesondere die Philosophen unter
ihnen, im Texte zu lesen, wird oft den reinsten, denkwürdigsten, oftmals
aber auch den befremdendsten Ausdrucksformen fremden Denkens
begegnen. Er wird mit der Zeit notwendigerweise zu einer mehr oder minder
intuitiven, mehr oder minder klar formulierten Auffassung der Besonder-

2 Cahiers, publiés par le Centre National de la Recherche Scientifique. Paris,
1957-1961, 29 volumes.

3 Cahiers. Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, Paris, 2 vols., 1973 et 1974.
4 Siehe insbesondere C. Castoriadis, L'institution imaginaire de la société. Seuil, Paris,

1975.



DING, DER KOCH, ZERLEGT EIN RIND 87

heit dieses Denkens gelangen. Vielleicht wird er versuchen, Grundzüge zu
erkennen, die sich als Konstanten durch die ganze Geschichte des
chinesischen Denkens hindurchziehen und sich die Frage stellen, in welchen
Punkten und aufweiche Weise sich diese Grundzüge von entsprechenden
Grundzügen unserer Tradition unterscheiden. Er wird auf seine Weise,
indirekt, zu eben dieser grundlegenden Problematik vorstossen, mit der
sich einige der bedeutendsten westlichen Philosophen unseres Jahrhunderts

beschäftigt haben, aber aus einer andern, vergleichenden Sicht. Er
wird auf den Gedanken kommen, dass seine vergleichende Sicht zu einer
doppelten Erkenntnis führen dürfte, zu Erkenntnissen über Konstanten
des chinesischen Denkens und gleichzeitig zu solchen über Konstanten
unseres Denkens.

Will er ein planloses, willkürliches Vergleichen vermeiden, so wird er
sich über das eigene Vorgehen Gedanken machen müssen. Vielleicht wird
er sich durch einen Marxisten einreden lassen, dass die philosophischen
Grundfragen letztlich in allen Klassengesellschaften dieselben und die
Fragen nach den Unterschieden somit irrelevant sind. Vielleicht wird er
sich angesichts des Reichtums, der Vielgestaltigkeit, ja der inneren Unein-
heitlichkeit der beiden philosophischen Traditionen an der Möglichkeit
zweifeln, daraus je zwei logisch vergleichbare Objekte abstrahieren zu
können. Oder er wird sich wegen der Schwierigkeit, überhaupt die
Möglichkeit eines dritten, äusseren, unabhängigen Standpunktes theoretisch
zu rechtfertigen, von seinem Vorhaben abbringen lassen.

Gegen solche prinzipielle Einwände möchte ich behaupten, dass
gewisse sinnvolle Vergleiche zwischen Grundzügen chinesischen und
westlichen Denkens möglich sind, und eben deshalb heute möglich sind, weil
wir begonnen haben, uns in unserem Denken von unserer Tradition zu
lösen oder schon aus ihrem Rahmen ausgebrochen sind. Meines Erachtens

sind es eben die Philosophen, Denker und Forscher, welche eine
grundsätzliche Kritik unserer Tradition eingeleitet haben, die uns die
Mittel und die Instrumente zu unserem Vergleiche liefern.

Zur Hauptsache sehe ich zwei Methoden, die uns leiten können, die
«sprachanalytische» und die «thematische». Ich weiss nicht, ob diese
zwei Bezeichnungen glücklich gewählt sind, werde aber gleich deutlich
machen, was ich darunter verstehe. Die sprachanalytische Methode
besteht darin, die Sprachformen, insbesondere die Syntax, zu analysieren
und sich zu fragen, welche Denkformen in ihnen angelegt, oder vorgeprägt

sind.



88 JEAN-FRANÇOIS BILLETER:

Valérys Hefte enthalten eine grosse Anzahl von Bemerkungen, die
einer solchen Methode entsprechen. So z.B.: «Notre phrase occidentale
crée de la 'causalité'. Ainsi: Si une chose qui semble ordonnée suppose un
Auteur- l'expression de toute chose exige (chez nous) une différenciation
de fonctions et une construction qui demande du substantif et du verbe

- et on les fournit.»5 Oder: «C'est le langage qui est la matière de la
philosophie, à partir des Grecs -, le langage tenu inconsciemment pour
contenant 'en puissance' la 'vérité'.»6 Anderswo: «Tout ce que Kant expose
et pose avec tant d'apprêt didactique -, ses catégories, ses jugements, ses

conditions de la 'connaissance', n'est que résultat d'une analyse du
langage donné type indo-européen.»7 Oder endlich: «Les % de la métaphysique

constituent un simple chapitre de l'histoire du verbe Etre.»*
Ganz im Sinne dieser letzten Bemerkung hat der Linguist Emile

Benveniste in einem bekannten Aufsatz nachgewiesen, dass die zehn berühmten

Kategorien des Aristoteles (die zehn Arten von Eigenschaften, die
Objekte besitzen können, und gleichzeitig die zehn Formen, nach denen sich
unsere Erfahrung der Wirklichkeit gestaltet), ganz genau den verschiedenen

Wortarten, bzw. Verbformen des Griechischen nachgebildet sind. In
diesem Aufsatz, Catégories de pensée et catégories de langage,9 leistet
Benveniste einen vorbildlichen Beitrag zu den Untersuchungen, die unter
meine Bezeichnung der «sprachanalytischen Methode» fallen. Was das
chinesische Denken und die chinesische Sprache betrifft, sind meines
Wissens solche Untersuchungen nur in sehr unzulänglichen oder allzu
fragmentarischen Ansätzen vorhanden, und meiner Meinung nach
erklärt sich das zur Hauptsache dadurch, dass wir die Grammatik des
Chinesischen eigentlich noch nicht kennen: von der Grundstruktur der
klassischen Hochsprache sowohl als der Umgangssprache haben wir noch kei-

5 Op. cit., vol. I, p. 771. «Unser westlicher Satzbau erzeugt Kausalität. Etwa: ein
Phänomen, das eine Ordnung aufweist, muss einen Urheber haben; welchen Sachverhalt
wir immer ausdrücken wollen, in jedem Falle müssen wir Funktionen unterscheiden
und eine Konstruktion bilden, die Substantive und Verben erfordert - welche wir auch
willig liefern.»

6 Ibid., p. 729. «Seit den Griechen ist es die Sprache, die den Inhalt der Philosophie lie¬

fert, die Sprache von der man meint, sie enthalte 'potentiell' die 'Wahrheit'.»
7 Ibid., p. IAA. «Alles was Kant mit so grossem didaktischen Aufwand ausführt und

setzt, seine Kategorien, seine Urteile, seine Bedingungen der 'Erkenntnis', resultiert
einfach aus einer Analyse der vorgegebenen Sprache - indo-europäischen Typs.»

8 Ibid., p. 689. « 3k der Metaphysik sind nichts anderes als ein Kapitel aus der Geschichte
des Verbs 'sein'.»

9 In Problèmes de linguistique générale. Gallimard, Paris, 1966, p. 63-74.



DING, DER KOCH, ZERLEGT EIN RIND 89

ne angemessene Vorstellung, und ich glaube, dass die entscheidenden
Erkenntnisse in diesem Bereich noch ausstehen.

Die zweite Methode, von der ich vorhin sprach und die ich die
thematische nannte, untersucht nicht sprachliche Strukturen und Formen,
sondern Vorstellungen, die in gewissen Schlüsselwörtern jeder Sprache
verankert sind, Vorstellungen, die dem Denken seine Ausgangspunkte
liefern, die eigentlich die Axiome des Denkens bilden. Da sie in jeder
menschlichen Gemeinschaft die festen Kerne des gemeinsamen Denkens
bilden, könnte man sie auch die «Vorstellungskerne» nennen. Normalerweise

werden sie für den festen, nicht anzweifelbaren Teil des Denkens
gehalten und als selbstverständlich hingenommen. In gewissen Situationen
treten Leute auf, die sich mit dieser Selbstverständlichkeit nicht begnügen
wollen und den Versuch unternehmen, diese «Vorstellungskerne» zu
begründen, ihnen eine absolute Notwendigkeit zuzuschreiben und diese

Notwendigkeit mit spekulativen Mitteln zu beweisen; es sind das die
Philosophen, besonders die der dogmatischen Art. Heute will es uns aber viel
eher scheinen, dass die «Vorstellungskerne» grundsätzlich weder abgeleitet

noch ableitbar, sondern im Prinzip frei gesetzt, freien Akten des
menschlichen Interpretationsvermögen entsprungen sind und nur sekundär,

wenn sie von einer Gemeinschaft übernommen worden sind, für den
einzelnen als verbindlich erscheinen. Ich berühre hier eine Frage, die im
Mittelpunkt der Institution imaginaire de la société von Cornelius Castoriadis

steht.10

Weil die «Vorstellungskerne» nicht abgeleitet, sondern gesetzt sind,
können wir sie, der Etymologie des griechischen Wortes gemäss, auch
«Themen» nennen. Die Analyse dieser Themen werden wir entsprechend

«thematische Analyse» nennen. Von «thematic analysis» spricht
der Amerikaner Gerald Holton, Professor für Wissenschaftsgeschichte in
Harvard, in seinen Aufsatzsammlungen Thematic Origins of Scientific
Thought: Kepler to Einstein und The Scientific Imagination.11 In seinen
Untersuchungen über die Entstehung wissenschaftlicher Theorien hat
Holton Neuland erschlossen. Wissenschaftler, schreibt er, arbeiten mit
zwei Arten von Hypothesen: «erklärende Hypothesen», die zur Erklärung

eines besonderen Phänomens fuhren sollen und durch Experimente
verifiziert werden; andererseits «thematische Hypothesen», die viel
grundsätzlicherer Art sind und zum eigentlichen Ausgangspunkt des ganzen

wissenschaftlichen Denkens, der wissenschaftlichen Imagination wer-

10 S. Anm. 4.
11 Harvard University Press, 1973, und Cambridge University Press, 1978.



90 JEAN-FRANÇOIS BILLETER:

den. Oft tritt die Wahl einer thematischen Hypothese bei den grössten
Wissenschaftlern am deutlichsten hervor, weil sie bei ihnen ganz bewusst
ist. Holton zitiert Einstein, für den «die Axiome freie Erfindungen des

menschlichen Geistes (Intellekts)» sind.12 Die Grösse Einsteins und anderer

liegt an der Entschiedenheit, mit der sie eine ganz kleine Zahl von
thematischen Hypothesen zum Ausgangspunkt oder zum Kern ihres Denkens

gemacht und mit der sie andere möglichen thematischen
Hypothesen ausgeschlossen haben; an der Entschiedenheit, mit der sie einer
grundsätzlichen Annahme treu geblieben sind, wonach die Materie z. B.
kontinuierlich oder nicht-kontinuierlich sei. Weniger kühne Denker sind
sich der thematischen Hypothesen, durch die sie sich leiten lassen, weniger

oder gar nicht bewusst. In allen Fällen aber ist es eine ganz kleine
Anzahl von thematischen Hypothesen, die ihrem Denken zugrunde liegen.
Holton bemerkt, dass es sie nur in beschränkter Zahl geben kann und die
meisten dieser Hypothesen sehr alt sind, oft durch vermeintliche
philosophische oder wissenschaftliche Revolutionen hindurch unberührt bleiben

und angeblich völlig unvereinbaren Theorien gemeinsam sind. Er
bemerkt auch, dass sie meist den gemeinsamen Grund der rein wissenschaftlichen

und der andern, philosophischen, historischen, sozialen und
religiösen Vorstellungen eines einzelnen Denkers oder einer menschlichen
Gemeinschaft bilden.

Holton liefert meiner Meinung nach begriffliche Instrumente, mit
denen die Grundvorstellungen, die «Vorstellungskerne» der traditionellen
chinesischen Wissenschaft an den Tag gefördert werden könnten, mit
denen erschlossen werden könnte, wie sich die Chinesen z.B. die Materie
vorgestellt haben, oder worin ihre Vorstellung des «Vollen» (oder
«Festen», shi ^ und des «Leeren» (xu fe) bestand; es ist ja offenkundig,
dass sie in diesen grundsätzlichen Dingen von anderen Vorstellungen
ausgingen als wir und die einfache Übersetzung der Begriffe vom Chinesischen

in unsere Sprachen nur zur Illusion eines Verständnisses fuhren
kann.

Natürlich sind schon Vorstösse in diese Richtung geleistet worden,
namentlich durch Marcel Granet.13 In seinen Untersuchungen über die
Grundbegriffe der traditionellen chinesischen Medizin hat Manfred Por-
kert auf lehrreiche Weise gewisse zugrundeliegende Auffassungen
verdeutlicht.14 Sinologen, die sich mit chinesischer Philosophie beschäftig-

12 The Scientific Imagination, p. 96.
13 Siehe insbesondere La pensée chinoise. A. Michel, Paris, 1934.
14 Siehe insbesondere The Theoretical Foundations ofChinese Medicine. M.I.T. Press,

1974.



DING, DER KOCH, ZERLEGT EIN RIND 91

ten, haben Begriffsbestimmungen vorgenommen, die kostbare Beiträge
enthalten.15 Ich glaube aber, dass eine Reihe von wichtigen Schritten noch
nicht gemacht worden sind. Valéry träumte von einem «Dictionnaire des
Mots essentiels de la Langue/ou des valeurs raisonnées des termes qui
expliquent ou définissent tous les autres», von einem Lexikon also, das die
Schlüsselwörter einer Sprache und die ihnen zugrundeliegenden
Kernvorstellungen behandelt hätte, aus denen sich alle anderen Vorstellungen
und somit aller anderen Wortbedeutungen ableiten.16 Ein anderes Mal
notierte er: «A mon avis, une certaine analyse du Langage - suffirait - car
toute philosophie se résume en quasi-définitions de douze mots.»*1 Ob
Valérys Traum realisierbar ist, weiss ich nicht; ich zweifle etwas daran.
Aber wir können durchaus seine Vorstellung als Anregung benützen.

Im folgenden möchte ich einen Text des Philosophen Zhuangzi, aus
dem 4. vorchristlichen Jahrhundert, vorlesen und kommentieren. Ich
möchte zeigen, dass in dieser kurzen, unscheinbaren Anekdote eine
Kernvorstellung ausgedrückt wird, die für das chinesische Denken grundlegende

Bedeutung hat und der im westlichen Denken eine andere, völlig
verschiedene Kernvorstellung entspricht.

Der westlichen (ursprünglich griechischen) Vorstellung zufolge gibt es
zwei Kategorien von Gegenständen: die konkreten, deren Beschaffenheit
wir mit den Sinnen wahrnehmen, und die abstrakten, die wir durch den
Geist erkennen. Die abstrakten Gegenstände sind die Ideen, die Begriffe,
die Universalien, die reinen Formen der Mathematik, usw.; sie sind jeder
Zufälligkeit bar, besitzen eine Reinheit, die den konkreten Gegenständen
nicht zuerkannt wird. Den Gegenständen beider Kategorien ist aber
gemeinsam, dass sie einen objektiven Bestand haben, in jeder Hinsicht
unabhängig von uns existieren. Diese an sich schon fragwürdige Vorstellung
wird dadurch noch fragwürdiger, dass sie das Erkennen der abstrakten
Gegenstände als ein Analogon des Sehens, als analog zur optischen
Wahrnehmung konkreter Gegenstände auffasst. In dieser Form tritt diese Vor-

15 Als Beispiel seien die Begriffsbestimmung, die A.C. Graham vorgenommen hat in:
Two Chinese Philosophers, Cheng Ming-tao and Ch'eng Yi-ch'uan. Lund Humphries,

London, 1958.
16 Op. cit., vol. I, p. 435.
17 Ibid., vol. II, p. 1575. «Eine bestimmte Analyse der Sprache würde meines Erachtens

genügen, denn jede Philosophie kann in der ungefähren Definition eines Dutzend
Wörter zusammengefasst werden.»



92 JEAN-FRANÇOIS BILLETER:

Stellung bei Plato auf, in einer etwas verschiedenen Form finden wir sie
bei Aristoteles. Sie bildet bei beiden, und nach ihnen bei der überragenden
Mehrheit der westlichen Philosophen bis in die Gegenwart, eine
grundsätzliche Annahme, eine eigentliche Kernvorstellung. Die Wahl eines
solchen Ausgangspunktes hat natürlich mannigfaltige Konsequenzen: die
abstrakten Gegenstände, die Ideen, werden vom Auge unseres Geistes
betrachtet, sie werden - um das griechische Wort zu benützen - Gegenstand
der «Theorie» (theorein, betrachten, theoria, Betrachtung) oder - mit
lateinischen Wörtern ausgedrückt - der «Reflexion», der «Spekulation»
und der «Kontemplation». Etymologisch ist die «Idee» (idea, eidos)
selbst ein «Abbild». Alle diese Ausdrücke sind ganz offenkundig nach
dem optischen Paradigma gebildet. Die Fähigkeit, die abstrakten Gegenstände

zu erkennen, wird dem Tier gegenüber als ein menschliches
Privileg, und dem Durchschnittsmenschen gegenüber als ein Privileg des

Weisen, des Philosophen hingestellt, woraus sich wiederum die
Gegenüberstellung von der «vita activa» und der «vita contemplativa» und die
prinzipielle Hochschätzung der letzteren ergeben. Mit diesen Vorstellungen

hängt auch der prinzipielle Vorrang der «reinen» Wissenschaften, der
Physik und der Mathematik in unserer Tradition zusammen.

Bei Descartes, dem Begründer der modernen Philosophie, erhält das
optische Paradigma eine neue Bedeutung. Für Descartes ist es klar, dass

unser Denken durch das Vorhandensein von Abbildern («représentations»)

in unserem Geist ermöglicht wird: unser Geist ist ein Spiegel, in
der sich die Wirklichkeit wiederspiegelt; wir besitzen die Fähigkeit, gewis-
sermassen ein inneres Auge, womit wir diese Abbilder inspizieren können.

Die Frage ist, woher wir die Gewissheit nehmen sollen, dass die
Abbilder, die wir in uns vorfinden, den wirklichen Gegenständen ausser uns
entsprechen, dass sie sich in uns genau so kombinieren und zusammenfügen,

wie ausserhalb, kurz: dass wir uns aufunser Denken verlassen können.

Oder mit anderen Worten: dass die Objektivität unseres Denkens
abgesichert ist. Man darfwohl behaupten, dass diese erkenntnistheoretische
Frage am Anfang der modernen Philosophie steht und ihre gesamte
Geschichte, von Spinozas De Emandatione Intellectus und Kants Kritik der
reinen Vernunft bis zu Husserls Phänomenologie und Russeis Bemühungen

um die Logik bestimmt hat. Während dieser ganzen Zeitspanne ist die
Philosophie - wenigstens von den Philosophen selbst - als ein Fach ganz
besonderer Art angesehen worden, das sich a priori mit der Möglichkeit
der Erkenntnis beschäftigt und deshalb allen andern philosophischen und
wissenschaftlichen Disziplinen, ja sogar der praktischen Erfahrung,
logisch vorangestellt ist und gewissermassen für sie alle zu bürgen hat. Von



DING, DER KOCH, ZERLEGT EIN RIND 93

da an wird die Philosophie zu einer reinen Armstuhl-Disziplin, die aus
der Analyse der Vorgänge unseres Denkens auf die notwendige Form
jeder objektiven Erkenntnis schliessen und uns somit eine Methode liefern
will, um a priori und nach rein formalen Kriterien die Objektivität, anders
gesagt die Wahrheit und Gewissheit einer beliebigen Erkenntnis zu
bestimmen.

Solche Ansprüche haben begonnen, uns übertrieben zu scheinen, und
einigen heutigen Philosophen erscheinen sie als eine Anmassung oder als
eine Verirrung. Hat es Wittgenstein nicht unternommen, «die Philosophen

von der Illusion zu heilen, dass es epistemologische Probleme
gebe»?18 Für Willard V.O.Quine ist eine Wahrheit nichts anderes mehr als
eine Meinung, die man gelten lässt, solange niemand eine Alternative dazu

formuliert hat, die einen dazu führt, sie in Frage zu stellen. Und
Richard Rorty, dem ich in der ganzen Frage des optischen Paradigmas und
seiner Konsequenzen gefolgt bin, sieht eine neue Epoche philosophischen
Denkens voraus, in welcher das ganze vom optischen Paradigma abgeleitete

klassische Vokabular so wirklichkeitsfern und veraltet anmuten wird,
wie uns heute die animistischen oder mythologischen Vorstellungen aus
vorklassischer Zeit.19

Dem optischen Paradigma entspricht im chinesischen Denken eine

ganz andere Vorstellung. Als paradigmatisch wird nicht das Sehen,
sondern das Tun betrachtet. Die philosophische Hauptfrage ist somit nicht
«was ist?», «wie nehme ich wahr, was ist?», «welche Entsprechung
besteht zwischen dem, was ich denke, und dem, was objektiv ist?», sondern:
«was geschieht?», «was geschieht, wenn ich etwas tue; und wie geschieht
es?», «wie geschieht die Wirklichkeit überhaupt?». Die Wirklichkeit
wird nicht als ein Gegenstand oder eine Ansammlung von Gegenständen
gedacht, die sind (oder nicht sind), sondern als ein Geschehen, oder eine
Vielheit von verwobenen Geschehen. Die Wirklichkeit ist, wie es auch
das deutsche Wort ursprünglich ausdrückt, ein Wirken. Dieses Wirken
kann ich nur kennen, wenn ich daran teilhabe, also selbst wirke, mit
anderen Worten: selbst so bewusst wie möglich etwas tue, - was gleichzeitig
heisst, dass ich es so gekonnt wie möglich zu tun habe.

18 W.V.O. Quine, OntologicalRelativity and Other Essays. New York, 1969, p. 82. Zi¬

tiert nach: R. Rorty, Philosophy and the Mirror ofNature. Princeton University Press

and Basil Blackwell, Oxford, 1980, p. 221.
19 Ibid., p. 11.



94 JEAN-FRANÇOIS BILLETER:

Meine These ist, dass das chinesische Denken nicht minder von dieser

Kernvorstellung beeinflusst worden ist, als das westliche durch das optische

Paradigma, und dass die Wahl eines solchen Ausgangspunktes nicht
minder vielfältige und tiefgreifende Konsequenzen gezeitigt hat.

Um die These zu verdeutlichen, möchte ich folgende Unterscheidung
einfuhren: die Unterscheidung zwischen einem «reflexiven» und einem
«aktiven» Bewusstseinszustand. Von den verschiedenartigen Bewusst-
seinszuständen, in die wir uns täglich versetzt finden, lassen sich diese
zwei klar definieren und gegenüberstellen. Unter «reflexiven»
Bewusstseinszustand verstehe ich den Zustand, in dem wir «denken»: wir wenden
unsere Aufmerksamkeit von der äusseren Wirklichkeit auf gedankliche
Gegenstände, mit denen wir ein logisches Spiel treiben. Diese Gegenstände

sind in fast allen Fällen Vorstellungen, Ideen, Begriffe, die mit Wörtern
der Sprache verwachsen sind. Mit der Wirklichkeit sind wir in diesem
Zustand nur noch indirekt, über das Gedächtnis, verbunden. Die
Sinneswahrnehmungen sind für das Bewusstsein ausgeschaltet, der Körper
bleibt unbeschäftigt und von einem allfälligen Mitmenschen wird nicht
mehr Kenntnis genommen ; die Zeit ist in einem gewissen Sinne aufgehoben.

Valéry hat versucht, diesen merkwürdigen Zustand, der eigentlich
ein Ausnahmezustand ist, genau zu beobachten: «Le philosophe, dans le

moment qu 'il est philosophe et spécule, est saisi par une phase de
transformation particulière qui porte sur l'usage du langage.»20

Unter «aktivem» Bewusstseinszustand verstehe ich hingegen den
Zustand, in dem wir etwas in mehr oder weniger bewusster Weise tun. Unsere

Sinne, unsere ganze Aufmerksamkeit sind auf eine äussere Wirklichkeit,

besser noch: aufein aktives Verhältnis zur äusseren Wirklichkeit
gerichtet und etwas geschieht, ein Vorgang entwickelt sich, in dem Subjekt
und Objekt ineinandergreifen. Unsere Absicht, unsere Bewegungen,
unsere Sinneswahrnehmungen, unsere Selbstkontrolle wirken zusammen
auf etwas Äusseres, das auf uns zurückwirkt. In diesem Zustand (wenn
man da überhaupt von einem Zustand sprechen kann) sind Geist und
Körper gleich aktiv und lassen sich, genau genommen, nicht unterscheiden.

Wenn der Gegenstand des Tuns ein Mitmensch ist und das Geschehen

in irgendeiner Form der Kommunikation besteht, ist die Komplexität
des Vorgangs noch viel grösser.

20 Op. cit., vol. I, p. 725. «Solange sich der Philosoph der spezifisch philosophischen Be¬

schäftigung hingibt und spekuliert, befindet er sich in einer Phase, in der sein Bewusstsein

Transformationen vollführt, die den Gebrauch der Sprache zum Gegenstand
haben.»



DING, DER KOCH, ZERLEGT EIN RIND 95

Man sieht, wie sehr sich die beiden Bewusstseinszustände unterscheiden.

Es ist einfach zu beobachten, dass sie sich in der Tat gegenseitig aus-
schliessen: «Während ich einen Gegenstand sehe, bemerkt Wittgenstein,
kann ich ihn mir nicht vorstellen»,21 und Valéry vermerkt im gleichen
Sinne: «Ce que je pense gêne ce que je perçois - et réciproquement. Cette
relation est observable.(...) Une fois que je l'aie vue, je la vois toujours.»22

Ich möchte es wagen, zu behaupten, dass der grösste und wichtigste
Teil, wenn nicht die Gesamtheit des chinesischen Denkens dadurch
gekennzeichnet werden kann, dass es den zweiten, aktiven Bewusstseinszu-
stand und die reichen Möglichkeiten der Erkenntnis, die er in sich trägt,
zu seinem Ausgangspunkt gemacht hat. Da es mir heute, im Rahmen dieses

Vortrags nicht möglich ist, die Konsequenzen meiner Behauptung zu
entwickeln, will ich sie wenigstens durch ein Beispiel, den Text von
Zhuangzi, illustrieren. Meine - glaube ich sehr genaue - Übersetzung ist
die folgende:

Ding der Koch zerlegt ein Rind23 $k1r%Jb-%.-fefi

Ding, der Koch, war damit beschäftigt, für den König Wenhui ein Rind
zu zerlegen. Wenn seine Hand nach dem Rinde griff, sein Schulter es
auffing, sein Bein sich stemmte, sein Knie sich bog, hörte man hua, und huo
wenn das geschwungene Messer im Takte fiel, als schlüge es zum Tanz
des Maulbeerhaines oder zur Begleitung der Jingshou-Musik.

«Wie ausserordentlich!», sagte der König, «eine solche Gewandtheit
hätte ich nie für möglich gehalten!»

Ding legte sein Messer nieder und sprach zum König: «Was Ihr Diener

sucht, ist das Wirken in den Dingen, nicht nur die Technik!24

&ÎJfà&'Â&'A%&î}< Als ich begann, meinen Berufzu erlernen, sah

21 Zettel. Basii Blackwell, Oxford, 1967, p. 109.
22 Op. cit., vol. I, p. 795. «Was ich denke, stört, was ich wahrnehme, und umgekehrt. Die¬

se Beziehung ist einfach zu beobachten und, wenn man sie einmal erblickt hat, sieht
man sie immer.»

23 Zhuangzi 3, Yangshengzhu. Die Geschichte ist im Text nicht übertitelt, wird aber oft
unter diesem Titel - Pao Ding jie niu - zitiert.

24 Wörtlich: «was über die Technik hinausgeht.» Manchmal wird dieser Ausdruck (jin-
huji yi) in folgender Weise wiedergegeben: «und durch meine Technik dringe ich (in
das Wirken in den Dingen) ein.» Diese Wiedergabe ist aber nicht zulässig, denn in der
klassischen Sprache bedeuteten nicht 'eintreten', sondern 'vorwärts schreiten'. Die
erste Bedeutung hat es erst in der modernen Umgangssprache erhalten.



96 JEAN-FRANÇOIS BILLETER:

ich immer das ganze Rind vor mir. Drei Jahre später sah ich nur noch
Einzelnes davon. Heute sehe ich es überhaupt nicht mehr und treffe es mit
dem Geist ä.-^'rfJl^^Mfytfti Meine Sinne wirken nicht mehr gesondert,

der Geist handelt von selbst und folgt ganz natürlich der inneren
Gliederung des Rindes25 ^j^jl^^^^/'&i&l- Wenn meine Klinge
spaltet und trennt, folgt sie den vorgegebenen Spalten und Fugen. Nie
berührt sie eine Ader oder eine Sehne, nie verletzt sie den Knochen. Ein guter

Koch wechselt sein Messer nach einem Jahr, weil er durch das Fleisch
schneidet. Die gewöhnlichen Köche wechseln es nach einem Monat aus,
weil sie in die Knochen hauen. Ihr Diener aber verwendet sein Messer seit
neunzehn Jahren, hat damit Tausende von Rindern zerlegt, und noch ist
die Klinge wie neu geschliffen. Die Gelenke des Rindes weisen Zwischenräume

auf; meine Klinge ist fein, so dass sie mühelos in diese Räume
dringt und nach neunzehn Jahren immer noch so scharf ist, als hätte man
sie eben geschliffen. Stosse ich auf eine verknotete Stelle, so erkenne ich
gleich die Schwierigkeit, halte mich zur Vorsicht an, konzentriere meinen
Blick, gehe sachte vor; ein leichter Stoss des Messers genügt und der Knoten

löst sich auf, zerfällt so leise wie eine Handvoll Erde. Dann nehme ich
mein Messer, richte mich auf, blicke um mich, vergnügt und zufrieden,
reinige die Klinge und stecke sie in die Scheide.»

Da sagte der König Wenhui: «Welch ein Glück! Die Worte des
Koches Ding haben mich gelehrt, was es heisst, seine Energie zu wahren!»

Es sei mir abschliessend gestattet, diesen Text kurz zu kommentieren.
Mein Kommentar soll aus den sechs folgenden Bemerkungen bestehen.

Es ist erstens offenkundig, dass Ding, der Koch, eine gewisse objektive
Wirklichkeit kennt und der Text, wenigstens implizit, ein erkenntnistheoretisches

Thema behandelt. Es ist ebenso offenkundig, dass das Kriterium
der Erkenntnis im dargestellten Fall nicht ein objektives Abbild der
Wirklichkeit ist, sondern in einem Tun, in einem erfolgreichen, ja meisterhaften

Tun, anders gesagt: in einem Können liegt. Ein «objektives» Kennen
oder Wissen ist vorhanden, aber es bleibt dem Können untergeordnet.
Dieses Verhältnis von Kennen und Können, diese Auffassung vom Vorrang

des Könnens, das das Kennen sowohl ermöglicht als auch umfasst,

25 Der letzte Teil dieses Satzes wird oft als ersten Teil des nächsten Satzes betrachtet. Ich
ziehe meine Lesung aus zwei Gründen vor: aus einem stilistischen Grund, weil so ein
Parallismus mit dem Ende des nächsten Satzes erhalten wird, und aus einem
philosophischen, weil damit das Subjekt des Satzgliedes der «Geist» ist, und nicht das
darauffolgende «ich»: die Aussage erhält dadurch eine andere Dimension.



DING, DER KOCH, ZERLEGT EIN RIND 97

widerspricht der Auffassung, die sowohl in unserer philosophischen
Tradition als in unseren Alltagsvorstellungen die Hauptrolle spielt, wonach
das Kennen, die objektive Erkenntnis im Gegenteil die logische Priorität
haben und das Können eine untergeordnete Stellung, die der «praktischen»

Anwendung, einnimmt. Die Frage ist, welche der beiden Auffassungen

dem wirklichen oder dem ursprünglichen Prozess entspricht und
ob es nicht immer und überall - auch bei uns - so ist, dass das Kennen
und das Wissen dem Tun untergeordnet sind und nur durch einen
problematischen Prozess der Abstraktion verselbständigt werden können. Bei

Wittgenstein, Valéry und anderen finden sich zu dieser Frage eine grosse
Zahl von wertvollen Beobachtungen.

Die zweite Bemerkung ist die folgende: Dass eine genaue, ja erschöpfende

Kenntnis des Rindes durch ein Tun erschlossen werden kann, liegt
auch am Rinde selbst, an der Art und Weise, wie es in allen seinen Teilen
zusammengefugt ist. Es liegt, um Zhuangzis Ausdruck zu benützen, an
seiner «natürlichen Gliederung», tianli K&. ¦ Der Begriff li umfasst hier

- und allgemein im chinesischen Denken - sowohl die Art und Weise, in
der das Rind gewachsen ist, die innere Struktur des Rindes, die sich aus
dem Wachstum ergeben hat, als auch die Art und Weise, in der sich das

Rind am natürlichsten zerlegen lässt. Er ist demnach sowohl ein dynamischer,

ein statischer als auch ein - im .etymologischen Sinne - analytischer
Begriff. Diese ausserordentliche Bedeutung dieses Begriffes in der
Geschichte des chinesischen Denkens ist bekannt, und ich brauche sie nicht
hervorzuheben.26 Ich möchte hier nur bemerken, dass zwischen dem li,
der «inneren Gliederung» des Rindes, und dem erkennenden Tun des
Koches ein enges und notwendiges Verhältnis besteht.

Meine dritte Bemerkung betrifft das komplexe und variable Verhältnis

von Tun, Wahrnehmung und Bewusstsein, das sich in Zhuangzis
Darstellung offenbart. «Als ich begann, meinen Beruf zu erlernen», sagt der
Koch, «sah ich immer das ganze Rind vor mir. Drei Jahre später sah ich
nur noch Einzelnes davon. Heute sehe ich es überhaupt nicht mehr und
treffe es mit dem Geist.» Je mehr das Können zunimmt, je mehr tritt das
Bewusstsein zurück. Genauer formuliert: mit dem Zunehmen des Könnens

geht die anfängliche Gegenüberstellung von Subjekt und Objekt
zurück und wird am Ende ganz aufgehoben. In seiner anfänglichen
Unbeholfenheit sieht der Koch das ganze Rind in seiner schwer zu bewältigen-

26 Über diesen Begriff, siehe unter anderem A.C. Graham, op. cit., p. 8-22, und der hi¬

storische Überblick von P. Demiéville, in Choix d'études sinologiques. Brill, Leiden,
1973, p. 49-55.



98 JEAN-FRANÇOIS BILLETER:

den Masse vor sich. Drei Jahre später ist er schon so geübt, dass er seine
Aufmerksamkeit auf die entscheidenden Stellen konzentriert und bereits
alles andere zu ignorieren vermag. Im Laufe der Jahre verändert sich das

Verhältnis noch weiter, so dass er schliesslich das Rind überhaupt nicht
mehr als getrenntes Objekt wahrnimmt und es nunmehr «mit dem Geist
trifft». «Meine Sinne wirken nicht mehr gesondert», sagt er, «der Geist
handelt von selbst und folgt ganz natürlich der inneren Gliederung des

Rindes.» Wenn sich das Können zur Meisterschaft entwickelt hat, ist
nicht nur die Gegenüberstellung von Subjekt und Objekt aufgehoben. Es
verschmelzen alle Sinneswahrnehmungen, alle Aspekte der Tätigkeit zu
einem einzigen, völlig integrierten Gesamtwirken, in dem das Bewusstsein

selbst als gesonderte Funktion aufgehoben ist. Dieses Gesamtwirken
wird nicht mehr bewusst gesteuert, sondern folgt seinem eigenen Gesetz
und gleichzeitig den objektiven Gegebenheiten: hier der inneren Gliederung

des Rindes. Diese verschiedenen Stadien haben nichts Geheimnisvolles

an sich. Wir können ihre natürliche Abfolge in den einfachsten
Formen unseres täglichen Tuns beobachten. Wenn wir gehen, eine Türe hinter

uns leise schliessen oder Wasser in ein Glas giessen, verrichten wir
komplexe Handlungen, die wir vor langen Jahren einmal haben geduldig
einüben müssen und bei deren Einübung wir wiederholt die «Tücken des

Objektes» erleiden müssten. Seit langer Zeit verrichten wir sie aber mit
einer schlafwandlerischen Sicherheit: «Unsere Sinne wirken nicht mehr
gesondert, unser Geist handelt von selbst» und folgt ganz natürlich den
objektiven Gliederungen der Dinge. Ebenso geht es bei viel komplexeren
Verrichtungen, die wir mühsam erlernt haben. Man vergegenwärtige sich

zum Beispiel wie sich Bewusstsein, Sinneswahrnehmungen, Körperbewegungen

und die Aussenwelt zueinander verhalten, wenn wir in der
Ausführung einer mozartschen Violinsonate begriffen sind.

Meine vierte Bemerkung gilt dem Wort shen >rf das ich mit «Geist»
übersetzt habe. Der Koch Ding gebraucht es zweimal: «Heute sehe ich es

(das Rind) überhaupt nicht mehr und treffe es mit dem Geist», und im
darauffolgenden Satz: «Meine Sinne wirken nicht mehr gesondert, der
Geist handelt von selbst.. .»In beiden Fällen können wir unter «Geist»,
shen, eben dieses integrierte Wirken verstehen, von dem die Rede war,
dieses vollkommene Zusammenwirken aller Kräfte, worin das Bewusstsein

als gesonderte Funktion wie auch die Gegenüberstellung von Subjekt
und Objekt aufgehoben sind. Sowohl für den, der handelt, als für die
Augenzeugen hat dieses Zusammenwirken etwas Zauberhaftes und
Zwingendes, das die Erklärung durch ein äusseres, höheres Prinzip nahelegt. Es
entsteht aber durch nichts anderes als einem perfekten Zusammenspiel



DING, DER KOCH, ZERLEGT EIN RIND 99

der «normalen» Fähigkeiten. Bemerkenswert ist, dass das Messer unseres
Koches offenbar ganz spontan, das heisst: aus einer natürlichen Notwendigkeit

heraus, «im Takte fiel, als schlüge es zum Tanz des Maulbeerhaines

oder zur Begleitung der Jingshou-Musik.» Der Tanz des Maulbeerhaines

soll ein heiliger Tanz aus der Zeit des Tang, des mythischen Gründers

der Shang-Dynastie sein, und die Jingshou-Musik soll auf diejenige
des Yao, des ebenso mythischen Ahnen der Xia-Dynastie, zurückgehen.

Fünftens meine ich, dass der wichtigste Satz in den Worten des Koches
wohl der erste ist: «Was ihr Diener sucht, ist das Wirken in den Dingen,
nicht nur die Technik!» Das «Wirken in den Dingen» ist meine Übersetzung

des chinesischen Wortes daoijf^ das man in der sinologischen
Literatur üblicherweise als Tao stehen lässt oder, dem ursprünglichen,
konkreten Sinne des Wortes gemäss, mit «Weg» übersetzt. Dao bezeichnet
den Weg, aber auch, in einem etwas abstrakteren Sinne, den Weg, den
man zu beschreiten hat, um etwas zu verrichten, also die «Methode»; die
Idee, die dem griechischen Wort zugrundeliegt, ist dieselbe. Dao weist ferner

aufden Weg, den die Dinge beschreiten, also auf ihre Bahnen oder
ihren Gang. Den Begriffdao mit «Gang der Dinge» wiederzugeben, scheint
mir aber aus verschiedenen Gründen nicht befriedigend. Ich ziehe das
«Wirken der Dinge», besser noch das «Wirken in den Dingen» vor, da

mir, wie schon angedeutet, die ganze Wirklichkeit in der chinesischen
Auffassung ein Wirken zu sein scheint. Was der Koch sucht, ist mehr als
technische Gewandtheit. Er sucht das dao, sagt er, was wir, um zu einem
besseren Verständnis zu gelangen, so formulieren können: er sucht, das
«Wirken in den Dingen» zu ergründen und erreicht es durch eine zunehmend

aktive Teilnahme an diesem Wirken. Je verfeinert sein eigenes Wirken,

desto grösser seine Teilnahme. Wir haben hier einen vollkommen
klaren, klassischen Ausdruck dieser grundlegenden chinesischen Vorstellung,

nach der sich die Wirklichkeit nicht - wie ein Gegenstand - durch
Betrachtung erkennen lässt, sondern - wie ein Wirken - durch ein Tun
ergründet wird. Zu dieser Auffassung gehört natürlicherweise, dass eine
bessere Erkenntnis sich nicht durch eine reinere Art der Betrachtung
erreichen lässt, sondern durch eine feinere Art des Tuns, also durch ein
grösseres Können erschlossen werden muss.

Abschliessend möchte ich noch meine sechste Bemerkung formulieren.

Sie betrifft den Satz, den der König am Ende der Geschichte
ausspricht: «Welch ein Glück! sagt er; die Worte des Koches Ding haben
mich gelehrt, was es heisst, seine Energie zu wahren!» «Die Energie wahren»

heisst im chinesischen Text yang sheng yfcjL, wörtlich das «Leben»
ernähren. Yang ist ein Wort, das sowohl «nähren», «ernähren» als auch



100 JEAN-FRANÇOIS BILLETER:

«halten» (etwa von Tieren), «unterhalten» oder «erhalten» (einem
Lebewesen die notwendigen Lebensbedingungen gewähren, am Leben erhalten)

bedeutet. Es kann auch die Bedeutung von «mehren», «entwickeln»,
«zum Gedeihen bringen» haben. Ich habe es mit «wahren» wiedergegeben,

weil der Ausspruch des Königs in folgender Weise verstanden werden
muss: Ich weiss nun, was es heisst, die Menge Energie, die mir - wie jedem
Menschen - bei meiner Geburt zuteil wurde, mit Vorsicht zu gebrauchen.
Nach einer seit ältesten Zeiten von allen Chinesen geteilten Auffassung
erhält jeder Mensch am Anfang seines Lebens eine Menge Energie (yuan-
qi /uj^, wörtlich : Uratem), die er im Laufe seiner Existenz nach und nach
verbraucht. Der Tod tritt in dem Moment ein, wo sie aufgebraucht ist. Da
dieser Energievorrat nicht - oder nur in ganz beschränktem Masse -
vermehrt werden kann, stellt es für jeden Menschen das kostbarste Gut dar,
das es nicht in leichtsinniger Weise zu vergeuden, sondern mit grösstmög-
licher Achtsamkeit einzusetzen gilt, besonders im späteren Teil des
Lebens, wo der Vorrat schon bedeutend abgenommen hat. Diese sehr weise

Auffassung liegt unzähligen Lebenseinstellungen, Verhaltensweisen,
Ernährungsvorschriften, Leibesübungen, medizinischen Praktiken, religiösen

Vorstellungen und philosophischen Gedanken zugrunde. Seine Energie

wahren ist die erste aller Lebensregeln. Um sie zu wahren, muss sich
jeder kluge Mensch darum bemühen, jeder Verrichtung - und sei es auch
die bescheidenste, alltäglichste - in der Weise auszuführen, dass sie ihm
den kleinstmöglichen Aufwand an Energie kostet. Das erreicht er, indem
er, wie der Koch Ding beim Zerlegen des Rindes, jedes gewaltsame
Vorgehen am Objekt vermeidet und versucht, sich von dessen «inneren
Gliederung» leiten zu lassen. Durch Aufmerksamkeit und geduldige Übung,
muss es ihm gelingen, nach und nach alle unnötigen Widerstände
zwischen sich und dem Objekt abzubauen und eine Art des Tuns zu entwik-
keln, die sich allmählich dem idealen Tun annähern wird. Das ideale Tun
zeichnet sich durch drei untrennbare Eigenschaften aus: es ist in höchstem

Masse wirklichkeitskundig, wirksam und energiesparend. Es
umfasst ein Wissen, ein Können und eine Weisheit: ein Wissen um die innere
Gliederung der Dinge und dem Wirken in den Dingen, ein Können, dessen

Wirksamkeit die Richtigkeit des Wissens offenbart und beweist, eine
Weisheit endlich, die im achtsamen Umgehen mit dem eigenen Energievorrat

besteht und durch das Können praktisch ermöglicht wird. Wenn
meine Behauptung stimmt, so spielt diese Vorstellung vom idealen Tun
in der chinesischen Philosophie eine ähnliche Rolle, wie das optische
Paradigma und dem daraus abgeleiteten Vorstellungskomplex in unserer
Tradition.



DING, DER KOCH, ZERLEGT EIN RIND 101

Nachträgliche Bemerkung: Auf diesen Vortrag folgte eine Diskussion, in
der unter anderem die Frage gestellt wurde, ob die Geschichte des Koches
Ding wirklich einen so allgemeinen paradigmatischen Charakter habe
und nicht vielmehr als den Ausdruck einer spezifisch taoistischen Einstellung

verstanden werden müsse. Es ist sicher, dass die Geschichte spezifisch

taoistische Züge aufweist, ja einen polemischen Inhalt besitzt: die
Weisheit spricht hier aus dem Munde eines Koches und die Erlangung
dieser Weisheit hat die Erlernung eines unwürdigen Handwerkers erfordert,

was prinzipiell mit der konfuzianischen Hochschätzung einer historisch

tradierten Weisheit, einer schriftlich fixierten Tradition unvereinbar
ist. Dennoch hat die Geschichte einen allgemeinen paradigmatischen
Charakter; ein Beweis davon ist, dass sie von allen späteren Philosophen,
ungeachtet ihrer philosophischen Zugehörigkeit, ganz natürlich immer
im gleichen Sinne verstanden und kommentiert wurde und überhaupt zu
einem Allgemeingut aller Chinesen geworden ist. Sie in diesen weiteren
Rahmen zu stellen und ihr andere, verwandte Geschichten und Texte an
die Seite zu setzen, ist eine Aufgabe, die innerhalb dieses Vortrags nicht
wahrgenommen werden konnte.


	Ding, der Koch, zerlegt ein Rind : eine grundsätzliche Annahme über den Ausgangspunkt philosophischen Denkens in China

