
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 36 (1982)

Heft: 1

Artikel: Die japanische Dichtungs-Essayistik (shiron) nach dem zweiten
Weltkrieg

Autor: Klopfenstein, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE JAPANISCHE DICHTUNGS-ESSAYISTIK (SHIRON)
NACH DEM ZWEITEN WELTKRIEG

Eduard Klopfenstein, Universität Zürich

Zum Thema

Es geht in diesem Aufsatz um das Verhältnis von Dichtung (shi) und
theoretischen Äusserungen zur Dichtung (shiron), um poetische Produktivität

und Reflexion darüber. Der Begriffshi wird im Japanischen sowohl
für das Einzelgedicht wie für den allgemeinen Begriff «Dichtung»
gebraucht. Die Wiedergabe des Begriffs shiron ist ebenfalls nicht ganz
unproblematisch, obwohl er die gemeinte Sache klar und prägnant umreisst.
Ein Wort wie Dichtungstheorie oder Poetik wäre zu anspruchsvoll, zu
akademisch, wenn man all das, was unter shiron läuft, in Betracht zieht.
Man wird wohl besser von Dichtungs-Essay oder Dichtungs-Essayistik
sprechen, was im Deutschen zwar ein verständlicher, aber nicht besonders
gebräuchlicher Begriff ist.

Die Prägnanz und Geläufigkeit des japanischen Begriffs shiron deutet
daraufhin, wie hoch diese Art von Texten gegenwärtig in Japan im Kurs
steht. Und der Eindruck drängt sich auf, dass hierin doch wohl ein
beträchtlicher Unterschied zu Europa besteht. Diese Behauptung könnte
ich zwar nicht statistisch belegen. Aber ist es nicht so, dass Dichtung z.B.
im deutschen Sprachbereich nach aussen hin zwar hoch bewertet wird, in
Wirklichkeit jedoch kaum gekauft und wenig gelesen wird? Und da man
schon dem Gedicht im grossen und ganzen wenig Interesse entgegenbringt,

wie sollte man sich dann für Dichtungs-Essays erwärmen können!
Diese Aussage bezieht sich natürlich nicht aufdie klassische, sondern auf
die zeitgenössische Poesie.

In Japan dagegen hat die moderne Dichtung nach dem Zweiten Weltkrieg

einen erstaunlichen Aufschwung genommen und damit auch dem
shiron zu grösserem Ansehen verholfen. Das kann man beim Durchblättern

jeder Poesie-Zeitschrift feststellen, und es zeigt sich in der Zahl der
Einzelpublikationen von Dichtungs-Essays in Buchform. Vor allem aber
kommt es in grösseren, mehrbändigen Serien zum Ausdruck, in denen
repräsentative Essays verschiedener Autoren gesammelt und für ein
weiteres Publikum greifbar werden.



64 EDUARD KLOPFENSTEIN

Zwei Essay-Sammlungen

Zunächst sollen die zwei wichtigsten Serien dieser Art kurz vorgestellt
werden. Sie sind in der zweiten Hälfte der sechziger Jahre und anfangs der
siebziger Jahre erschienen, also in einer Zeit, als die neue Lyrik besonders

grosse Beachtung fand, so dass man von einem «Gedicht-Boom» (shi
bümu) in jenen Jahren spricht. Und man darf eben auch diese beiden
Serien als äusseres Zeichen und Produkt dieses shi bümu bezeichnen.

Ein wichtiger Aspekt sei gleich vorweggenommen, nämlich die Tatsache,

dass wir unter den Autoren dieser Texte fast durchwegs Leute finden,
die selber dichterisch produktiv sind; es handelt sich zumeist um die
führenden Dichter der Nachkriegszeit.

Natürlich gibt es auch Literaturwissenschaftler und Kritiker, die sich
vorwiegend mit Dichtung beschäftigen. Zu den bekanntesten gehören
etwa Professor Kokai Eiji (auch er war zu Beginn seiner Laufbahn als Dichter

aufgetreten) oder der Kritiker Awazu Norio. Aber im ganzen überwiegen

die Dichter, die selber shiron schreiben, bei weitem. Auch darin
besteht ein gewisser Unterschied zu Europa, wie mir scheint. Denn bei uns
herrscht wohl immer noch die Auffassung vor, dass ein Dichter eben in
erster Linie dichtet, und nicht über das Dichten theoretisiert, - auch wenn
es natürlich genügend Gegenbeispiele gibt.

Da es also überwiegend um shiron von Dichtern geht, kann man dieses

Schrifttum auch nicht mit dem deutschen Begriff Sekundärliteratur
charakterisieren. Die Schriften haben von den Autoren her gesehen erstrangige

Bedeutung und besitzen innerhalb des Œuvres eines Autors oft ein
Gewicht, das demjenigen der Gedichte nicht nachsteht.

Die erste Serie, von der die Rede ist, trägt den Titel Gendai shiron
taikei. Sie ist 1965 beim Verlag Shichösha in 6 Bänden herausgekommen
(mit einer Neuauflage 1980). In jedem Band finden sich etwa 15-25 Texte.

Das Werk als Ganzes ist chronologisch angelegt. Der 1. Band umfasst
Essays aus der Zeit von 1946-1954, die Bände 2 und 3 bringen Essays aus
den Jahren 1955-1959, die Bände 4 und 5 aus den Jahren 1960-1964 und
der sechste Band, ein Sonderband, bringt Dichterporträts und andere
Materialien. Es wird also eine mögliche Einteilung der Nachkriegsdichtung
suggeriert, verbunden mit dem Anspruch, dass die massgebenden Texte
der jeweiligen Periode aufgenommen worden sind, - in Analogie etwa zu
einer chronologisch angelegten Gedichtanthologie.

In der Tat hat diese Reihe, indem sie weit verstreute, kaum greifbare
Texte vereinigte, für weite Leserkreise wohl erstmals eine gewisse
Ordnung in das Chaos der dichterischen und theoretischen Produktion der



DIE JAPANISCHE DICHTUNGS-ESSAYISTIK (SHIRON) 65

Nachkriegszeit gebracht, hat gezeigt, dass da eine Abfolge von verschiedenen

Tendenzen, eine gewisse Entwicklung und Kontinuität festzustellen

ist und dass auch ein ernstzunehmender Beitrag zur Bewältigung der
Kriegs- und Nachkriegszeit darin enthalten ist. Insofern muss man diese
Serie wohl geradezu als einen Verursacher und Anreger des Gedicht-
Booms der späten sechziger Jahre bezeichnen.

Nimmt man etwa den 1. Band zur Hand, so findet man darin die
Angehörigen der nach dem Krieg besonders wichtigen Arechi-Gruppe Na-
kagiri Masao, Kuroda Saburö, Kitamura Tarö, Kihara Köichi und
Ayukawa Nobuo. Aber auch die Stellungnahme der Gruppe «Matinée
poétique» oder der linksgerichteten Rettö-Gruppe mit den Vertretern Sekine
Hiroshi und Hasegawa Ryüsei. Neben grossen, bekannten Namen der
älteren Generation wie Nishiwaki Junzaburö und Kaneko Mitsuharu ist in
Öoka Makoto auch einer der damals jüngsten Dichter aus der eigentlichen

Nachkriegsgeneration vertreten.
Die zweite Serie trägt den einfachen Titel Gendai shiron. Sie ist 1972

in 10 Bänden beim Verlag Shöbunsha erschienen, ist also noch umfangreicher

als der Gendai shiron taikei. Während jener chronologisch aufgebaut

ist und verschiedene Perioden der Entwicklung dokumentiert,
stehen in der zweiten Serie einzelne Dichterpersönlichkeiten im Zentrum,
und zwar so, dass in jedem Band zwei Dichter mit ihren repräsentativsten
Essays vertreten sind. Das ergibt bei 10 Bänden 20 Namen, die vielleicht
etwas willkürlich herausgegriffen wurden. Die Sammlung beginnt mit
Ayukawa Nobuo und endet mit Sekine Hiroshi und Suzuki Shiröyasu. Es
fehlen wichtige Namen, die man eigentlich erwarten würde. Es gibt viele
Überschneidungen mit der erstgenannten Serie. Aber das ist wohl
unvermeidlich, weil hier die Entwicklung einzelner Dichter gezeigt werden soll.

Natürlich wäre es verfehlt, wollte man in solchen Serien irgendwelche
Einheit und Grundthematik ausmachen. Es gilt vielmehr zu konstatieren,
dass alles das, was darin und was auch sonst in einzelnen Publikationen
unter shiron läuft, sich durch eine ausserordentliche Breite und Vielfalt
der Thematik auszeichnet. Der Begriff shiron lässt sich im praktischen
Gebrauch nicht, wie es der Wortsinn nahelegen würde, auf Dichtung im
engeren Sinn festlegen. Wenn da z.B. ein Artikel von Ayukawa «Rekishi
ni okeru iron!» (Die Ironie in der Geschichte) in die Sammlung
aufgenommen ist, so hat das mit Dichtung direkt wenig zu tun. Allgemein
kulturhistorische, kulturkritische Artikel dieser Art findet man recht häufig
unter dem Oberbegriff shiron. Das einzige, was sie mit Poesie zu tun
haben, besteht oft darin, dass sie von einem Dichter geschrieben worden sind
und daher vielleicht auch für seine dichterische Grundhaltung irgendwie
von Bedeutung sein können.



66 EDUARD KLOPFENSTEIN

Trotzdem oder gerade wegen der Vielfalt dürfte es nützlich sein, gewisse

Gruppen und Kategorien herauszuschälen, damit man eine Orientierung
gewinnt.

Die Thematik des shiron

In seinem Artikel «Gendai shiron no tenbö» (Überblick über den
modernen shiron), der sich allerdings nicht auf die Nachkriegszeit bezieht,
hat Kinoshita Tsunetarö folgende allgemeine Einteilung vorgeschlagen:

In der umfassendsten Kategorie A stehen Weltanschauung, allgemeines
Denken über den Menschen, die Gesellschaft, die Welt im Zentrum. Von
da aus werden Dichtung und Dichter in die Betrachtung einbezogen und
in einem sehr weitgesteckten Rahmen behandelt.

Die Kategorie B ist schon etwas enger gefasst. Man fragt nach den
Prinzipien und dem Wesen der Dichtung und behandelt von da ausgehend die
verschiedensten historischen, linguistischen, psychologischen,
rhythmisch-formalen Aspekte des Dichtens.

Eng eingeschränkt ist schliesslich die Kategorie C, in der die dichterische

Technik untersucht wird. Es geht hier um konkrete, praktische, präzise

Fragen nach Stil, Wortwahl, musikalisch-rhythmischer Wirkung,
graphischer Darstellung usw., meist an konkreten Beispielen erläutert.

Es handelt sich um drei Typen des shiron, die natürlich auch vermischt
auftreten können.

Neben diesem sehr allgemeinen Rahmen möchte man aber doch noch
etwas detailliertere Angaben über die Themenbereiche, denen man am
häufigsten begegnet. Wir geben im folgenden eine Zusammenstellung, ohne

dabei Vollständigkeit oder Systematik anzustreben.
Da ist erstens eine Sorte von Texten zu erwähnen, die man unter dem

Begriff «literarhistorische Essays» im weitesten Sinn zusammenfassen
möchte: Aufsätze über Geschichte der Poesie, ältere oder neuere, über
ausländische Vorbilder und Einflüsse (als Übersetzungen, Zusammenfassungen,

kritische Auseinandersetzungen). Hierher gehört auch der
Klassikerkommentar. Man denke z. B. an Ando Tsuguo's umfangreiche Ba-
shö-Kommentare, die auch als shiron aufgefasst werden können. Japanische

Dichter scheinen sich überhaupt häufiger als ihre westlichen Kollegen

publizistisch mit dem Werk von Vorgängern zu befassen. Dann kann
auch der shiron selber als literarhistorischer Gegenstand behandelt werden:

Es gibt also Essays über die Geschichte der Dichtungs-Essayistik.



DIE JAPANISCHE DICHTUNGS-ESSAYISTIK (SHIRON) 67

Eine andere Textgruppe befasst sich mit Problemen der dichterischen
Technik, mit Form, Sprache, Metaphorik, Rhythmus usw.

Dann gibt es die für das Verständnis der schwierigen modernen Lyrik
besonders interessanten Werkinterpretationen. Weiter den shijinron, den
Essay, der ein Gesamtbild eines Dichters zu entwerfen versucht und der
sich auch zur richtigen Autorenmonographie ausweiten kann.

Die Dichtungskritik muss erwähnt werden. Darunter verstehe ich
Besprechungen von Gedichtsammlungen, Berichte über die allgemeine
Situation der Lyrik, über aktuelle Tendenzen, Gruppen, Zeitschriften usw.
Dazu sind auch die regelmässig erscheinenden Monats- oder Jahresüberblicke

zu zählen (shidan jihyö).
Eine ganz andere Gruppe bilden die Texte, in denen Dichter sich selbst

zum Gegenstand nehmen, indem sie über ihr eigenes Schaffen Rechenschaft

ablegen, eigene Gedichte kommentieren, über den Schaffenspro-
zess reflektieren oder über den eigenen Werdegang berichten, was man als
shiron mit autobiographischem Einschlag bezeichnen kann.

Vielleicht die wichtigste Gruppe bilden aber die Essays, die aufs
Grundsätzliche abzielen oder über den Bereich der Dichtung hinausführen. Also
Texte, die direkt nach dem Wesen, Ziel und Sinn der Dichtung fragen, was
nicht selten im Titel lapidar formuliert ist, z.B. bei Ayukawa: «Gendai
shi to wa nani ka» (Was ist moderne Dichtung?). Hierher gehören, wenn
auch aufeinem anderen Niveau, die recht beliebten einführenden Schriften

für Laien und Anfänger, die z.T. Dichtschulen, also praktische
Anleitungen zum Dichten sein wollen. Dann stösst man auf Texte, die die
Beziehung der Poesie zu anderen literarischen Gattungen, zur bildenden
Kunst oder zur Musik (besonders Jazz, Rock) behandeln. Weitere Texte
fragen nach der Stellung der Dichtung im sozialen Umfeld, diskutieren
die Beziehung des Dichters zur Gesellschaft und Politik. Gerade hier
kommt es leicht zu einem kämpferischen Tenor. Falsche Ansichten sollen

korrigiert, die eigene Position verteidigt werden, woraus sich gelegentlich

literarische Auseinandersetzungen und Fehden entwickeln können.
Die sogenannte «Wolf-Debatte» wird uns weiter unten ein Beispiel dafür
liefern.

Die situationsbedingte Aufwertung des shiron

Nach dieser Überschau wenden wir uns in eine etwas andere Richtung
und fragen, von wann an der Dichtungs-Essay so starke Beachtung
gewinnt. Sehr oft werden shi und shiron nebeneinander in einem Atemzug



68 EDUARD KLOPFENSTEIN

genannt und damit gleichsam auf dieselbe Ebene gestellt. Diese Formel
shi to shiron hat Tradition. So lautete nämlich der Titel der führenden
Poesiezeitschrift der Modernisten vor dem Krieg. Sie erschien von
1928-1933, herausgegeben von Leuten wie Nishiwaki Junzaburö, Kitagawa

Fuyuhiko, Takiguchi Shüzö usw. Durchwegs stehen in diesen Heften

die Essays an erster Stelle, die Gedichte an zweiter. Allerdings nehmen
dabei Übersetzungen und Berichte über die literarische Situation im
Westen, vor allem in Frankreich, einen grossen Teil in Anspruch. Namen wie
Breton, Aragon, Gide, Cocteau, Valéry, Eluard, T.S. Eliot sind massgebend.

Es geht also in erster Linie um die Einführung der surrealistischen
Literaturtheorie.

Nach dem Krieg bekommt dann die Zusammenstellung von shi und
shiron geradezu symbolischen Wert für die Situation in Japan. Es gibt
zwei Bände der Arechi-Gruppe, die so betitelt sind. Die gleiche Formel
taucht im Untertitel der Zeitschrift Mugen auf. In einem anderen Titel,
Shi to shisö (Dichtung und Denken), scheint mir die Formel zumindest
anzuklingen. Das ist eine wichtige Poesie-Zeitschrift, die seit 1972 mit
Unterbrüchen erscheint. Interessant sind in diesem Zusammenhang auch
gewisse Werkausgaben. So gibt es etwa gesammelte Werke von Nishiwaki
Junzaburö in 6 Bänden ebenfalls unter der Überschrift Shi to shiron, oder
eine ähnliche Sammlung von Tamura Ryüichi in 4 Bänden mit dem Titel
Shi to hihyö (Dichtung und Kritik). Üblicherweise fasst man ja in gesammelten

Werken von Dichtern die Gedichte als Hauptsache in den ersten
Bänden zusammen, und lässt dann die Prosaschriften folgen. In diesen
beiden Sammlungen dagegen mischt man Gedichte und Essays und
verteilt sie auf die einzelnen Bände, wie um die Gleichzeitigkeit und
Gleichgewichtigkeit der beiden Gattungen zu betonen.

Warum kam es zu dieser Wertschätzung des shiron? Das hängt ohne
Zweifel mit der prekären materiellen und geistigen Situation nach dem
Krieg, nach der Niederlage zusammen. Man hat die unmittelbare
Nachkriegszeit als eine «Zeit des Todes, der Trümmer und des blauen
Himmels» bezeichnet. Die Dichter der Arechi-Gruppe gehen in ihrem
bekannten Manifest «Widmung an X ...», das den ersten Sammelband der
Gruppe 1951 einleitet, von dem Satz aus: Gendai wa arechi de aru (Die
Gegenwart ist eine Wüste). Und obwohl der Begriff arechi natürlich von
Eliots «waste land» herstammt, meinen sie das wörtlich, im äusseren wie
im geistigen Sinn.

In einer solchen tiefen Krisenlage, wo alles in Frage stand und man
sozusagen auf dem Nullpunkt wieder anfangen musste, konnten auch die
Dichter sich nicht auf rein dichterische Mittel, vor allem nicht auf her-



DIE JAPANISCHE DICHTUNGS-ESSAYISTIK (SHIRON) 69

gebrachte dichterische Mittel beschränken. Auch sie müssten ihre Methoden

und Zielsetzungen überprüfen, müssten sich nach ihrer Funktion in
der Gesellschaft fragen, kurz, sie müssten die Krise auch denkerisch zu
bewältigen versuchen. Das ist denn auch in hohem Masse geschehen, so dass

man verschiedentlich der modernen Lyrik und der dazugehörigen
Essayistik einen herausragenden, zentralen Platz innerhalb der japanischen
Nachkriegsliteratur zugewiesen hat, und zwar darum, weil von den Dichtern

die anstehenden Probleme (Vergangenheitsbewältigung usw.) ehrlicher,

intensiver und überzeugender angegangen worden seien als von
anderen Literaten.

Eines war jedenfalls klar. Wenn man sich der Krise wirklich stellen
wollte, so konnte das nicht im Rahmen der traditionellen, gefühlsbetonten

lyrischen Ausdrucksformen geschehen. Ein gewisser Doi Torakazu
beklagte sich 1947 (zitiert bei Abe 1973):

«Es gibt überhaupt kein dichterisches Wort nach dem Krieg, das meinem

Verlangen nach Tiefe und Gewicht entsprechen würde Worin
liegt eigentlich der Zauber dieses Gespensts, das mono no aware heisst,
das sich seit der Heian-Zeit in die Seele des Volkes eingefressen hat und
unter Begleitung der lyrischen Vergänglichkeitsdichtung buddhistischer
Prägung sich bis in die Gegenwart fortsetzt?»

Es ist dann Ono Tözaburö, der den Hass aufdiesen traditionellen Lyri-
zismus stellvertretend für viele formuliert in einem Essay, den er lapidar
Shiron nennt. Inbegriffdieses traditionellen Geistes ist für ihn das Tanka,
wobei er meint, dass diese tanka-artige Gefühligkeit auch in anderen
Bereichen seit eh und je auftritt und sich z.B. auch in die moderne Dichtung
seit der Meiji-Zeit eingeschlichen hat. Davon gilt es unter allen Umständen

wegzukommen! Wörtlich sagt er: «Die Dichter, die ich am liebsten
habe, sind diejenigen, die sich am weitesten vom Tanka zu distanzieren
vermochten.»

Mit diesem Shiron, der schon während der letzten Kriegsjahre in einer
Zeitschrift abgedruckt wurde und dann 1947 als Buch erschien, hat Ono
einen der ersten und wichtigsten Texte dieser Art nach dem Krieg
herausgebracht. Erbehält bis heute seine beispielgebende Kraft, so dass etwa ein
viel jüngerer Dichter, Miki Taku, schreiben kann: «... So wie man einst
gesagt hat 'Wir kommen von Gogol her', so können wir behaupten, dass

wir von diesem einen Shiron Ono's ausgehend unseren Weg machen, auch
wenn jeder seinen eigenen Kurs verfolgt. In solchem Ausmass hat dieses
eine Buch uns bestimmt, uns aber auch eine höchst vielfältige, reiche Ernte

in Aussicht gestellt und zur Pflicht gemacht.»



70 EDUARD KLOPFENSTEIN
¦

Die Arechi-Gruppe

Wenden wir uns jetzt dem Ansatzpunkt der Arechi-Gruppe zu. Er wird
vor allem in dem schon zitierten Manifest «Widmung an X ...» greifbar.
Die Gegenwart sei eine Wüste, sagt dieser Text. Es gelte, dieser Wüste
entgegenzutreten durch unentwegte geistige Anstrengung, durch Rückbesinnung

aufdie verlorenen menschlichen Werte. Und das sei vor allem in der
Dichtung möglich. «Das Gedicht gibt Zeugnis davon, ob durch einen
Sprung des Geistes zur kühnen Form hin die grundlegenden Elemente des

menschlichen Wesens, nämlich Denken und Fühlen, zu einer gewissen
Einheit gelangen können oder nicht. Das Gedicht ist eine einheitliche,
lebende Gestalt, die dem Gefühl intellektuelle Bestätigung gibt und die das
Denken durch das Gefühl legitimiert.»

Oder an anderer Stelle: «Das besondere Recht, das dem Dichter
zukommt, besteht in der über individuelle Eigenheiten oder klassenbestimmte

Einschränkungen hinausgehenden Freiheit.»
Und wieder anderswo: «Wir wissen es. Das tiefe Vertrauen und die Liebe

gegenüber der Sprache wird unsere Bedürfnisse und Wünsche erfüllen

Unser Glaube an die Dichtung trägt kraftvoll unser Leben. Er ist
unser stillschweigendes Gebot, und auch die innere Kontrollmacht, welche

jedes Abweichen, jede Flucht aus der Verantwortung am entschiedensten

hindert.»
Anderswo ist von der Gewinnung und Erhaltung eines «freien Ein- und

Ausgangs» (jiyü na deiriguchi) die Rede. Es wird also ein Freiraum
postuliert, der nur in der Dichtung und durch die Dichtung existiert, der
allen Zwängen der Wirklichkeit, allen Ideologien und autoritären
gesellschaftlichen, politischen, religiösen Mächten entgegengestellt wird, ein
Freiraum, in dem seelische Probleme noch ihren Platz haben, in dem das

Unsichtbare zur Sprache kommen kann, wo geistige, metaphysische Werte

eine Zuflucht finden.
Das tönt alles sehr feierlich und pathetisch. Es muss aber aufdem

Hintergrund der Kriegszerstörung gesehen werden, und es ist wohl eine
Haltung, hinter der letztlich europäische humanistische Tradition steht. Völlig

falsch wäre es, wenn man solche hohe Rede als Flucht in abstrakte,
geistige Regionen verstehen wollte. Denn von diesem Ansatz aus wird nun
auch konkret nach der Funktion und Verantwortung des Dichters in der
gegenwärtigen Situation gefragt. Von hier aus wird auch das Problem der
Kriegsverantwortung der Literaten in einer tiefschürfenden, selbstkritischen

Art verfolgt, wie das sonst eben nirgendwo der Fall gewesen ist.



DIE JAPANISCHE DICHTUNGS-ESSAYISTIK (SHIRON) 71

Natürlich musste dieser philosophische Ansatz nicht nur auf die
Essayistik, sondern auch aufdie Gedichte der betreffenden Leute seine
Auswirkungen haben. Zwar wurden die Technik und die formalen Errungenschaften

der Modernisten von vor dem Krieg beibehalten, aber gleichzeitig

lag der Schwerpunkt auf dem Inhalt, auf der Rückgewinnung des

Sinns, der Bedeutung, aufeiner Art dichterischen Logik, die abstrakte
Begriffe und philosophische Konzepte in die dichterische Sprache einbezog.
Aufdiese Weise entstanden wirklich neue Ausdrucksmöglichkeiten in der
japanischen Poesie, die sich scharf vom traditionellen Lyrizismus abheben.

Auffallenderweise sind es gerade die an sich unpolitischen Leute der
Arechi-Gruppe, die bahnbrechend gewirkt haben. In einem späteren
Gespräch hat Ayukawa einmal bemerkt, er habe im Grunde gar keine
Neigung zu theoretisieren, sich zu Zeitfragen zu äussern oder gar politisch
Stellung zu beziehen. Aber, möge es nun Glück oder Unglück gewesen
sein, die Zeitumstände hätten ihn nach dem Krieg ganz einfach in diese
Rolle hineingedrängt. Diese Bemerkung zeigt deutlich, wie sehr die
denkerische Anstrengung nach dem Krieg aus der Krisensituation zu verstehen

ist und wie sehr sich shi und shiron gegenseitig bedingen.

Die Retto-Gruppe

Natürlich haben auch andere Gruppen ihren Anteil an dieser Entwicklung,

vor allem die Dichtergruppe Rettö (Die Inselkette), die sich aus eher
linksgerichteten Leuten zusammensetzte und zwischen 1952 und 1955
aktiv war. Auch hier waren die Mitglieder sehr stark vom Kriegserlebnis
geprägt, und Themen wie «Widerstand» oder «Mensch und Arbeit»
lagen ihnen vor allem am Herzen. Neben ihrem ausgesprochenen politischen

Bewusstsein war auch ein hoher künstlerischer Anspruch im Spiel,
und die Vereinigung dieser beiden Aspekte ergab wiederum einen
eigenständigen, neuen Ton in der japanischen Lyrik.

Die Rettö-Gruppe hatte eine vorbereitende Phase in der sogenannten
«Zirkel-Poesie», d.h. in Kreisen von Amateur-Dichtern, die sich unmittelbar

nach dem Zweiten Weltkrieg zu bilden begannen. Man kann diese
Zirkel-Poesie als eine Wiederaufnahme der proletarischen Dichtung von
vor dem Krieg betrachten, auch wenn sie weniger klassenkämpferisch und
ideologisch verfahren war. Überall im ganzen Land bildeten sich unter
Arbeitern, Bauern und Angestellten Liebhaber-Gruppen, die die Welt
ihrer täglichen Arbeit und ihre Hoffnung auf eine freiere, bessere Welt im



72 EDUARD KLOPFENSTEIN

Gedicht auszudrücken versuchten. Sie Hessen sich zum Teil von bekannten

Dichtern beraten und gaben nach und nach verschiedene Anthologien
heraus, 1948 z.B. Kinrösha shi senshü (Auswahl von Arbeiterdichtung),
oder 1952 Ginköin no shishü (Gedichtsammlung von Bankangestellten).
Eine besonders aktive Rolle spielte die «Kokutetsu shijin renmei» (Dichterliga

der nationalen Eisenbahnen), die schon 1946 eine erste Anthologie
herausbrachte. Diese Zirkel-Poesie ist ein interessantes und wichtiges
Phänomen, nicht wegen der literarischen Produkte, die dabei entstanden,
sondern wegen ihrer Existenz an sich. Die Arbeitswelt wurde so aufgewertet,

wurde als möglicher literarischer Gegenstand erkannt und zwar von
der Basis her. Es war eine kulturelle Bewegung, die wirklich von der
arbeitenden Bevölkerung getragen wurde. Die Dichter der Rettö-Gruppe,
die eine Zeitschrift gleichen Namens herausgaben, förderten diese
Zirkeldichtung in jeder Weise. Sie waren zwar selber professionelle Schreiber,
aber sie kamen aus demselben sozialen Umkreis her und fühlten sich
solidarisch. So sind zwei Nummern von Rettö (Nr. 4 und 8) ganz der Zirkel-
Poesie gewidmet und enthalten wichtige Analysen und Aufsätze darüber.
Andere Nummern reflektieren in Gesprächen und Essays z.B. über das
Erbe der proletarischen Dichtung von vor dem Krieg, über Satire und
technisch-formale Probleme oder über die gegenwärtige Lage der
verschiedenen poetischen Gruppierungen und Strömungen. Diese Beispiele
zeigen, welch hohen Stellenwert auch die Rettö-Leute der Reflexion und
der essayistischen Produktion beimassen.

Das wichtigste derartige Ergebnis aus diesem Kreis war jedoch ohne
Zweifel die sogenannte «Wolf-Debatte». Es ist berechtigt, sie etwas
ausführlicher zu behandeln, weil wir hier das eher seltene Beispiel eines shiron

vor uns haben, der direkte Konsequenzen nach sich zog, insofern er
zu einer Kontroverse und einer gewissen Ausmarchung unter den
linksorientierten Literaten führte.

Protagonist der Debatte war der Dichter Sekine Hiroshi, der auch als
Hauptfigur und Motor der Rettö-Gruppe bezeichnet werden darf. Über
seinen Werdegang müssen ein paar kurze Bemerkungen vorausgeschickt
werden, weil nur so die Brisanz seiner Stellungnahme verständlich wird.

Sekine wurde 1920 in Asakusa/Tökyö, also in einem typischen shita-
raac/n-Bezirk geboren. Er konnte nur bis zum Alter von 12 Jahren in die
Grundschule gehen und musste dann in einer Kartonagefabrik arbeiten!
1934, also 14jährig, wechselte er in eine Tricot-Fabrik über und vier Jahre
später in eine Waffenfabrik. Trotz der minimalen Schulbildung war er
geistig interessiert und strebsam. Er kam in dieser Zeit mit einer Dichtergruppe

in Berührung, die sich Anarchisten nannte, darunter vor allem mit



DIE JAPANISCHE DICHTUNGS-ESSAYISTIK (SHIRON) 73

Akiyama Kiyoshi. Schon zwanzigjährig konnte er wegen seiner
angeschlagenen Gesundheit nicht mehr körperlich arbeiten. Durch Vermittlung

von Akiyama gelang es ihm, 1940 in den Fachjournalismus
hinüberzuwechseln. Zeitungen und Zeitschriften über Holzverarbeitung, über
Waldwirtschaft, über Waffentechnik usw. waren nun seine Arbeitgeber.
Daneben unternahm er seine ersten literarischen Versuche und lernte
Russisch. Nach dem Krieg trat er in die Kommunistische Partei ein. Er
war zeitweise auch in der erwachenden Gewerkschaftsbewegung aktiv.
Obwohl er ein reiner Autodidakt war, hatte er sich nach Kriegsende schon
eine geachtete Stellung in der Kulturszene errungen, so dass ihm 1947 die
redaktionelle Verantwortung für die neu gegründete Zeitschrift Sögö bunka

übertragen wurde. Sein Interesse galt besonders Russland, der
Oktoberrevolution und der Entwicklung danach, sowie dem Dichter
Majakowski. Er schrieb Essays darüber und übersetzte auch Texte aus dem
Russischen. Vor allem aber fand seine eigene dichterische Produktion
mehr und mehr Anerkennung.

Okami ronsö - die « Wolf-Debatte»

Sekines Position als Dichter, sein künstlerischer Standort begann sich
erst während der Aktivitäten innerhalb der Rettö-Gruppe deutlicher
abzuzeichnen. Es kam zu Meinungsverschiedenheiten, die sich zur «Wolf-
Debatte» ausweiteten. Ausgangspunkt dieser Diskussion war Sekines
redaktionelles Nachwort in Nr. 5 der Zeitschrift Rettö vom August 1953,
wo er schrieb:

Es ist nicht besonders erfreulich, dass sich eine Art feste Norm des Widerstandsgedichts

herauszubilden im Begriffe ist. Was sich mir bei der Redaktion von Nr. 5 mehr
und mehr aufdrängte, war die Fabel vom Wolf und vom Knaben. Der Knabe hielt
mit seinen Rufen «der Wolf kommt! der Wolf kommt!» die Leute zum Narren. Als
dann der Wolfwirklich kam, war niemand da, der ihm geholfen hätte. Ist nicht in vielen

Gedichten, die gegen die heutige kolonialistische Realität Widerstand leisten,
dieselbe Gefahr verborgen? Sartre schrieb über das besetzte Frankreich. Anders als wir
uns das vorgestellt hatten, geschah das in völliger Ruhe und traf umso grausamer.
Nicht nur die allbekannten Ereignisse wie der 1. Mai-Zwischenfall oder der Matsu-
kawa-Zwischenfall, sind Ereignisse. Wir müssen die stillen Tragödien in den Griff
bekommen. Klasse, Revolution, Volk, Frieden, das sind Parolen eines Kollektivs, und
Parolen fordern selbstverständlich den Zusammenschluss. Aber musste nicht der
Weg dahin viel intensiver untersucht werden?



74 EDUARD KLOPFENSTEIN

Diese Zeilen kritisieren die Widerstandsgedichte, wie sie in jenen Jahren

im Schwange waren. Anfangs der fünfziger Jahre begann sich die
politische Szene zu polarisieren. Repression gegen die Linke kam auf in
Verbindung mit verschiedenen Zwischenfallen, wie dem Eisenbahnunglück
von Matsukawa 1949 oder den 1. Mai-Unruhen 1952 als Folge der
Ratifizierung des Friedensabkommens von San Francisco. Gegen die in den

Augen der Linken ungerechtfertigten Vorwürfe und gegen die
Repressionstendenzen musste Widerstand geleistet werden, und zwar auch mit
poetischen Mitteln, mit dem Widerstandsgedicht, das man nach dem Vorbild

der französischen Resistance-Dichtung pflegte.
Sekines Äusserungen gegen diese Art des Widerstandsgedichts stiessen

auf Kritik bei zwei Kollegen. Abe Köbö wandte ein, diese Äusserungen
seien kontraproduktiv im Augenblick, wo die Aktion zugunsten der Mat-
sukawa-Angeklagten laufe. Man müsse eben mit starken Worten
auftrumpfen, sonst lasse sich die Intelligentia nicht aus ihrer Ruhe aufschrek-
ken. Und der als Romancier bekannte Noma Hiroshi, der damals auch
Gedichte schrieb, teilte Sekine mit, man betrachte sein Nachwort als
problematisch. Von anderen Literaten jedoch und auch von gewerkschaftlicher

Seite erhielt Sekine Zustimmung. So fand dieses kurze redaktionelle
Nachwort einen unerwarteten Widerhall und Sekine sah sich gedrängt,
seine Auffassungen in einem Essay, Ökami ga kita (Der Wolf ist da), der
1954 in der Märznummer von Shin Nihon bungaku erschien, darzulegen.

Er sagt, seine Vorbehalte gegen das Widerstandsgedicht richteten sich
nicht gegen die darin vertretene Sache, sondern gegen die Form. Diese
sogenannten Widerstandsgedichte seien wie die leeren Warnungen des Knaben

in der Fabel, der immerfort rief, der Wolf komme, bis ihn niemand
mehr ernst nahm. D. h. allgemein gehaltene grosse Worte und pathetische
Deklamationen vermögen nicht, das Krisenbewusstsein zu schüren, sie
haben keine Kraft, den Wolf, wenn er wirklich kommt, in die Flucht zu
schlagen. Sie sind nicht fähig, die Menschen innerlich zu bewegen. Es ist
leicht, ein Wort wie Klassensolidarität in den Mund zu nehmen, aber wie
sie konkret Form annehmen kann, ist damit nicht gelöst. Sekine bringt
nun verschiedene Beispiele von schlechten Gedichten, u.a. von Okamoto
Jun und Noma Hiroshi. Er zeigt, warum er sie für schlecht hält: weil sie
in verbaler Anklage, in emphatischen Ausrufen stecken bleiben. Die meisten

dieser Gedichte zeigen eine auffallende Tendenz zur Normierung
und Schablonenhaftigkeit. Das Gedicht von Noma Hiroshi braucht zu
viele und zu unpräzise Bilder und Symbolwörter. Wenn man sie durch
konkrete Wörter ersetzen würde, bliebe nichts als ein leeres Wortgeklingel
übrig. Die innere Hohlheit dieser sogenannten Widerstandsdichtung muss



DIE JAPANISCHE DICHTUNGS-ESSAYISTIK (SHIRON) 75

entlarvt werden. Und es ist leider so, dass auch die vorausgegangene
Zirkel-Dichtung dieselben Schwächen und Fehler zeigt.

Zwei Beispiele von noch jungen, unbekannten Dichtern (es handelt sich
um Ooka Makoto und Kiyooka Takayuki) eröffnen nach Sekine einen
neuen Weg. Sie gehen aus von traumhaften inneren Bildern. Sie brauchen
nicht grosse Worte, wollen nicht schockieren, sie erforschen zunächst einmal

sich selbst. Von einer solchen selbstkritischen, verantwortungsvollen
Position aus wenden sie sich dann der Aussenwelt zu. Wenn sich dieses

Vorgehen mit dem dokumentarischen Charakter der Zirkel-Gedichte
verbindet, dann kann sich daraus eine neue Entwicklung der japanischen
Lyrik ergeben.

Vor dem Krieg hatte die proletarische Richtung vollständig mit dem
Surrealismus gebrochen. Und die Surrealisten ihrerseits hatten sich nicht
um die Befreiung der Menschen, um die soziale Dimension gekümmert.
Aufgetrennten Wegen dahingehend wurden sie beide vom Wolf, d. h. vom
Faschismus zerrissen. Dies sollte sich jetzt nach dem Krieg nicht noch
einmal wiederholen. Sekine plädiert also im Grunde für eine Vereinigung
dieser beiden Richtungen. Der Kunstcharakter des Gedichts muss
gewahrt bleiben, wenn es den Leser wirklich berühren soll. Andererseits soll
die soziale Zielsetzung nicht verraten werden. Aber sie darf nicht so

plump und direkt im Stil von Propaganda und politischen Schlagwörtern
daherkommen, sonst stösst sie ins Leere, gerät in eingefahrene Geleise
und fixe Muster. Metaphern dürfen nicht willkürlich und leichtfertig
verwendet werden, sondern sie sollten möglichst konkret und von Leben
erfüllt sein. Es geht Sekine letztlich um ein Plädoyer gegen ideologische
Sterilität und zugunsten einer aus echtem Erleben und täglicher Erfahrung
gespeisten poetischen Kreativität.

Natürlich blieb Sekines Kritik nicht unwidersprochen. Die direkt
Angegriffenen, Noma Hiroshi und Okamoto Jun, antworteten in der
Aprilnummer 1954 von Shin Nihon bungaku bzw. in der Mainummer, freilich
ohne dass sie Sekines Diagnose wesentlich zu widerlegen vermocht hätten.

Sekine liess dann noch einige Präzisierungen in der Novembernummer

1954 von Rettö und, aus der Rückschau, im Bungakkai vom Februar
1956 folgen.

Man kann diese «Wolf-Debatte» im Grunde genommen als einen späten

Ausläufer einer anderen Zeitschriftenfehde betrachten, nämlich des

sogenannten «Politik-und-Literatur-Disputs» (seiji to bungaku ronsö),
der sich von 1946-1948 fast über zwei Jahre hinwegzog, und sehr heftig
und auf viel breiterer Basis ausgetragen wurde. Er entzündete sich an der
Bewertung der proletarischen Literaturbewegung von vor dem Krieg, und



76 EDUARD KLOPFENSTEIN

es ging um die Frage, ob die Politik Vorrang über die Literatur habe oder
nicht. Vertreter einer harten Parteilinie der kommunistischen Partei
Japans, die als prominentes Opfer der Unterdrückung während des Krieges
damals in weiten Kreisen hohes Ansehen genoss, hielten in jedem Fall
den Vorrang der Politik für gegeben, während die ebenfalls linksstehenden

Intellektuellen auf der Gegenseite diese Haltung als antihuman
bezeichneten. Auf diese Weise kam es zu einer ersten Ausmarchung innerhalb

der Linken.
Letzten Endes steht auch bei der «Wolf-Debatte» rund sieben Jahre

später noch dieses Problem im Hintergrund. Das sogenannte
Widerstandsgedicht war bewusst oder unbewusst meist nicht mehr als ein Mittel
des politischen Kampfes. Das aber genügte Sekine nicht. Auch er war seit
1946 Mitglied der Kommunistischen Partei. Er blieb aber als Literat und
eigenwillige schöpferische Persönlichkeit mehr oder weniger Aussenseiter,

und 1960 wurde er sogar aus der Partei ausgeschlossen. Seine
Stellungnahme in der «Wolf-Debatte» lief implizit auch auf eine Kritik an
der ideologischen Enge und autoritären Linie der Partei hinaus. Für die
künstlerische Entwicklung der japanischen Nachkriegslyrik war es von
grosser Bedeutung, dass eine solche Kritik aus der Mitte der Linken selbst
kam, und zwar von einem Mann, dessen Herkunft, dessen Vergangenheit
als Arbeiter und dessen politische Gesinnung zu keinem Zweifel Anlass
gaben. Sein Standpunkt war in persönlicher, konkreter Lebenserfahrung
und in einem ausgeprägten künstlerischen Bewusstsein begründet. Erging
als Sieger aus dieser Kontroverse hervor. Sie hatte direkte Konsequenzen
in dem Sinne, dass die politische Propaganda in Versform, das unkünstlerische,

sloganartige Gedicht allmählich von der Bildfläche verschwand.
Auch Sekine verteidigte letzten Endes einen dichterischen Freiraum, und
im Rückblick wird man feststellen dürfen, dass die Standpunkte der beiden

Gruppen Rettö und Arechi im Grunde nicht allzu weit voneinander
entfernt waren.

Ist der shiron ein eigenständiges literarisches Genre?

Man könnte und musste die Geschichte des shiron nach dem Krieg
weiterverfolgen. Aber das würde über den Rahmen dieses Aufsatzes hinausgehen.

Ich möchte nur noch einige allgemeine Aspekte anfügen, wie sie

etwa in einer Sondernummer der Zeitschrift Yuriika (Vol. 4, Nr. 14, Dez.
1972) mit dem Titel «Dichtungs-Essayistik der Gegenwart» auftauchen.

Aus einer Umfrage bei rund dreissig Dichtern geht hervor, dass shiron
nicht nur geschrieben, sondern von vielen auch wirklich intensiv gelesen



DIE JAPANISCHE DICHTUNGS-ESSAYISTIK (SHIRON) 77

wird, um das kritische Bewusstsein gegenüber der eigenen Tätigkeit zu
schärfen, wie etwa Kanai Choku formuliert. Oder falls man sich nicht dafür

interessiert, hat man zumindest ein schlechtes Gewissen, wie es etwa
in der Antwort von Nakae Toshio zum Vorschein kommt: «Es wird mir
bewusst, dass mein Interesse gegenüber Texten in der Form von shiron
jetzt wie früher immer sehr gering gewesen ist, und ich schäme mich
deshalb, als Dichter sehr schlecht dazustehen.»

Einhellig ist man zwar der Meinung, dass shiron die Kreativität nicht
direkt anregt. Beim Schreiben eines Gedichtes spielt die Theorie keine
Rolle. Über das einmal Niedergeschriebene aber muss man Rechenschaft
ablegen können. Ein Gedicht, das nicht durch theoretische Überlegungen
hinterher, sei es durch den Autor selbst oder durch andere, untermauert
werden kann, von dem ist anzunehmen, dass es nicht gut ist. Man vertritt
auch die Meinung, dass man bei intensiven Bemühungen durchaus einen
Konsens im Verständnis eines Textes erreichen kann. Doch hat der shiron
nicht nur die Funktion, etwas Vollendetes im Nachhinein zu rationalisieren,

er sagt auch über die Entstehung etwas aus, er übt eine unterschwellige

Wirkung aus, er formt den Geist, schärft das Bewusstsein und spornt
so indirekt eben doch auch die dichterische Produktion an.

In diesem Zusammenhang kann man auch die Frage stellen, inwiefern
der shiron über eine dienende, erklärende Funktion hinausgehend als

selbständiges literarisches Genre zu betrachten ist, und inwiefern er etwas
Normgebendes, Abgeschlossenes erreicht hat. Ayukawa sagt etwa, alles
was er nach dem Krieg an Essays publiziert habe, scheine ihm heute
voreilig und hastig niedergeschrieben, es sei aus der Rückblende gesehen
unzureichend und vorläufig. Aber in der Tat sei damals der Drang, die
Kollegen aufzustacheln, sei das Bewusstsein einer unbedingten Notwendigkeit

ausserordentlich stark gewesen.
Daraus wird nun abgeleitet, dass der shiron kaum je etwas in sich

Abgeschlossenes, Vollkommenes sei. Es gebe auch kaum einen shiron, der eine

ganze Epoche zu bestimmen vermocht hätte, der zu einer wirklich
allgemeinen Gültigkeit und Norm über einen engen Bereich hinaus vorge-
stossen sei. Es ist das Schicksal eines jeden shiron, dass er sich zu einem
bestimmten Zeitpunkt an bestimmte Personen oder Gruppen richtet,
gewisse Anstösse gibt, um dann in den grossen Vorrat des Geschriebenen
einzugehen, als kleines leuchtendes Pünktchen sozusagen.

Gerade die Situation nach dem Krieg hat dazu gefuhrt, dass jeder sich
den grossen Problemen neu stellen und gleichsam vom Nullpunkt ausgehen

musste und daher für sich allein auch nicht über eine gewisse
Vorläufigkeit hinausgekommen ist. Deshalb hat es die Dichtungs-Essayistik



78 EDUARD KLOPFENSTEIN

trotz ihres grossen Umfanges kaum zu einem Ansatz von Einheitlichkeit
geschweige denn Systematik der Ansichten gebracht, weil eben jeder
immer wieder von vorne anfängt.

Es gibt aber sehr wohl ein Konzept von dem, was shiron theoretisch, im
Idealfall sein könnte, und was ihn zu einer wirklich selbständigen
literarischen Gattung machen könnte. Kitagawa Töru zum Beispiel geht wie
schon Ayukawa davon aus, dass der Dichter eine genuine Erfahrung habe,
die ihn vor allen auszeichnet, nämlich die Erfahrung einer von aller
inneren und äusseren Unterdrückung freien Sprache und das Wissen um
einen dichterischen Freiraum. Diese Erfahrung, dieses Wissen kann er einer
in tausend Abhängigkeiten, Ideologien und Nationalismen verstrickten,
wesentlich unfreien Gesellschaft entgegenstellen. Wenn er nun im shiron
noch logisches Denken und philosophische Weltbetrachtung einbezieht,
so gelangt er zu einer wirklich eigenständigen kritischen Position, wie sie

sonst niemandem erreichbar ist. Es handelt sich dann um eine Dichtungskritik,

die nicht auf den Umkreis der Dichtung beschränkt bleibt und
nicht aufdas Gedicht zusteuert, sondern die umgekehrt vom Gedicht, von
der Erfahrung des dichterischen Freiraums ausgeht und eine tiefschürfende,

ganzheitliche Zeit- und Gesellschaftskritik (er nennt das jökyö hihan)
möglich macht.

Den gleichen Gedanken formuliert Yoshimoto Takaaki folgendermas-
sen : «Der shiron muss, von einer philosophischen Perspektive ausgehend,
potentiell zu einer Ganzheit gelangen, die von Kulturkritik bis zu poetischer

Ausdrucksweise reicht, und insofern dies möglich ist, gibt es auch
einen eigenständigen Charakter der Dichtungs-Essayistik. Man kann
sagen: Lyrik ist die subjektivste Art des Schaffens, aber gleichzeitig ist sie
der einzige Literaturbezirk, der sowohl die ganze Wirklichkeit wie auch
den ganzen Bereich der Phantasie auszudrücken und in einer paradoxen
Synthese zu verschmelzen vermag. Dadurch, dass der shiron dieser Ganzheit

logischen Rückhalt gibt, dadurch, dass er, während er über Dichtung
reflektiert, eine persönlichkeitsbezogene Ausgangsbasis mit einer die
gesamte Realität umfassenden Kritik verbindet, hat er die Möglichkeit, über
die Dichtung hinaus Eigenständigkeit zu erlangen.»

Es ist klar, dass hier etwas postuliert wird, was bis dahin nicht oder
höchstens in Ansätzen verwirklicht wurde. Es ist auch fraglich, ob die
Gegenwart, in der wir jetzt stehen, die Verwirklichung eines so hohen
Anspruchs fördert und ermöglicht.

In einem Rundtischgespräch zwischen Yoshimoto Takaaki, Kiyooka
Takayuki, Ayukawa Nobuo und Öoka Makoto wird nämlich ziemlich
harsche Kritik geübt an der jüngsten Entwicklung des shiron. Es heisst da



DIE JAPANISCHE DICHTUNGS-ESSAYISTIK (SHIRON) 79

etwa, dass in der letzten Zeit die Zahl der Kritiker, die shiron schreiben,
ausserordentlich zugenommen habe. Doch je mehr Leute schreiben, desto
mehr gleiche sich das, was sie schreiben, sowohl im Stil wie in den
Gedanken. Der Journalismus verleite zu einer raschen und übermässigen
Produktion auch an shiron. Das Verständnis der Texte bereite Mühe, weil
man oft einem gezierten, schwierigen, künstlich aufgeblasenen Stil huldige,

der von der Sache her gar nicht begründet sei.

Man könnte vermuten, dass hinter dieser Kritik Vorurteile und
mangelndes Verständnis der älteren Generation gegenüber der jüngeren
Generation stecken. Dieser Möglichkeit sind sich die vier Sprecher übrigens
selber bewusst. Falls man das aber ausschliesst, mag es tatsächlich zutreffen,

dass die goldene Zeit des shiron in der unmittelbaren Nachkriegszeit
zu suchen ist. Und zwar darum, weil die damalige situationsbedingte
innere Notwendigkeit und Dringlichkeit heute kaum mehr gegeben ist.

BIBLIOGRAPHIE

Abe Masamichi, «Sengo shiron shi», in: Köza Nihon gendai shi, Bd. IV, Yübun shoin
1973, S. 393-421.

Arechi döjin, «X e no kenji», in: Arechi shishü 1951, Nachdruck Kokubunsha 1975.

Kinoshita Tsunetarö, «Gendai shiron no tenbö», in: Kokubungaku - kaishaku to

kyözai no kenkyü, Bd. 3, Nr. 6, Juni 1958.
Kitagawa Töru, «Shiron to wa nani ka - shijin no senso sekininron ga arawashita

mono», in: Kitagawa Töru - shi to shisö no jiritsu, Shichösha 1970.
Ono Tözaburö, Shiron + zoku shiron + sözöryoku - tankateki jojö no hitei, Shichösha

1976.
Rettö (Nr. 1-12) 1952-1955. Nachdruck, Doyö bijutsu sha 1979.
Sekine Hiroshi, Mizusaki annainin no me, Gendai shichösha 1959. (Darin: «Ökami ga

kita» 1954 und «Saisetsu, ökami ga kita» 1956).
Yoshimoto Takaaki, «Shiron ni tsuite (kaisetsu)», in: Gendai shiron taikei, Bd. 2, Shi¬

chösha 1965, S.253ff.
Yuriika (Eureka), « Sotokushü -gendai no shiron», in: Yuriika, Bd. 4, Nr. 14, Dezember

1972.

Gendai shiron taikei, Bd. I-VI, Shichösha 1965 (shinsöban 1980).
Gendai shiron, Bd. I-X, Shöbunsha 1972.


	Die japanische Dichtungs-Essayistik (shiron) nach dem zweiten Weltkrieg

