
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 36 (1982)

Heft: 1

Artikel: Ishigaki Rin : neun Gedichte

Autor: Ouwehand, Cornelius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE

Cornelius Ouwehand, Universität Zürich

I

Eine verhältnismässig grosse Gruppe von Dichtern, die um 1920 herum
geborene «Kriegsgeneration», hat nach 1945 der modernen japanischen
Dichtkunst neue Wege gezeigt und sie zu Höhen geführt, die auch in der
heutigen Landschaft dieser Poesie sichtbar geblieben sind.1 Die 1920 in
Tokio als Tochter eines Brennstoffhändlers geborene Rin Ishigaki (oder
nach japanischer Namenfolge Ishigaki Rin) gehört zu dieser Gruppe.

Einige bio- und bibliographische Daten mögen ihr Leben und Werk -
und das Werk ist gewissermassen auch ihr Leben - kurz umreissen. Kaum
vier Jahre alt verliert das Mädchen Rin seine Mutter und gerät nacheinander

unter die Fuchtel von drei Stiefmüttern. Die letzte versucht, sie

recht und schlecht zu erziehen. Es wundert aber nicht, dass Rin schon
1934 als Angestellte bei der Japanischen Industriebank (Nihon Kögyö
Ginkö) ihr eigenes Leben antritt und dem stiefmütterlichen Haus endgültig

den Rücken kehrt. So erlangt sie ihre Freiheit; bei der Bank überlebt
sie den Krieg, hier auch findet sie den schmalen materiellen Halt und die
menschlichen Kontakte, die das Werk ermöglichen helfen.

Die während einer schweren Jugend und in der Konfrontation mit einer
harten Lebensrealität gemachten Erfahrungen führen bei Ishigaki Rin zu
einem sehr kritischen Urteil über die japanische Gesellschaft und ihre
Institutionen, ganz besonders auch über jene der traditionellen japanischen
«Familie», des japanischen «Hauses» als des Kernstücks dieser Gesellschaft

(«Familie, Haus» geben den Begriff ie wieder - und wie sehr ist
auch die Firma, die Bank eine solche «ie»; siehe z.B. das Gedicht
Verlasse das Haus). Aber dieses kritische Urteil verbindet sich bei Ishigaki

1 Für einen kurzen Überblick über die japanische Dichtkunst in den zwanzig Jahren
zwischen 1946 und 1966 verweise ich auf meinen Artikel: «Over naoorlogse, moderne ja-
panse poëzie» (Über die moderne japanische Nachkriegspoesie), Raster, Jg. 3 (1969),
Nr. 4, S. 530-543; Nachdruck in Kritisch Akkoord. 1970, S. 76-90.



ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE 31

Rin doch immer wieder mit warmer Sympathie für den Mitmenschen, der
in der gleichen Realität zu leben hat. Die ersten Gedichte finden in dieser
komplexen Gesinnung ihren Ursprung. Sie werden in der Poesie-Zeitung
und in der Anthologie der Bankangestellten publiziert.2

1959 erscheint die erste Gedichtsammlung mit 43 zwischen 1949 und
1959 entstandenen meist längeren Gedichten. Das Titelgedicht dieser
Sammlung: Watakushi no mae ni am nabe to okama to moeru hi to (Die
Pfannen, die Kochtöpfe und das flammende Feuer da vor mir) ist eine
Reflexion über Leben und Schicksal der gewöhnlichen japanischen Hausfrau.

Es klingt darin keine gesuchte Auflehnung, sondern vielmehr milde
Bejahung durch. Pfannen, Töpfe und Herdfeuer werden zu den äusserli-
chen Zeichen eines Lebens, das auch so, mittels solcher Symbole, existen-
tiell-bewusst gelebt werden kann.

1960 tritt Ishigaki Rin als Mitglied (döjin) der stark fluktuierenden
Dichtergruppe rund um die Zeitschrift Rekitei bei.3

1968 erscheint als zweite Gedichtsammlung Hyösatsu nado (Das
Namenschild und andere Gedichte). Diese wichtige Sammlung sichert ihre
Stellung innerhalb der modernen japanischen Dichtkunst und wird mit
dem H.-Preis ausgezeichnet.4

Die gesammelten Gedichte werden 1971 als Ishigaki Rin shishü publiziert

und bringen der Dichterin den Tamura Toshiko-Preis ein.
Erst 1979 erscheint eine neue und bisher letzte Sammlung von Gedichten

aus der Zeit zwischen 1969 und 1979. Für diese Sammlung, Ryaku-
reki (Kurzbiographie), erhält Ishigaki Rin den Chikyü-Preis.5

2 «(Es geht hier um) das einzigartige Phänomen der sogenannten Säkuru-shi, der Zirkel-
Poesie von Amateur-Dichtern aus Arbeitnehmerkreisen (das Wort säkuru findet seinen

Ursprung im englischen circle). Die Bewegung begann unter Eisenbahnarbeitern und
-beamten; sie breitete sich - vor allem in den Grossstädten - in der Folge schnell aus
in mehreren Industriebetrieben, Banken, Schulen, und öffentlichen Institutionen...
Die Bewegung erreichte mit ihrem Ideal der Dichtkunst als geistiger Nahrung für ein
Volk auf der Suche nach seiner Identität in den fünfziger Jahren einen Höhepunkt»,
Raster 3/4 (1969), S. 535, 536.

3 «Rekitei gilt als unabhängige, nicht-akademische Zeitschrift. Sie legte sich nie auf ein
Prinzipienprogramm fest... Überdies sind bei Rekitei, verglichen mit anderen
Zeitschriften, direkte ausländische Einflüsse als gering zu bezeichnen und man versucht, die
japanische Eigenständigkeit zu betonen. So wurde die Zeitschrift zu einem Forum für
Vögel verschiedensten Gefieders, die nur schwer unter einen gemeinsamen Nenner zu
bringen sind. Sie erscheint noch immer, wenn auch unregelmässig», Raster 3/4 (1969),
S. 537.

4 Der H.-Preis - benannt nach seinem Stifter, Hirazawa Teijirö - ist der wichtigste
japanische Poesiepreis.

5 Siehe die Zeitschrift Chikyü (Erde). Nr. 69, Winter 1979.



32 CORNELIUS OUWEHAND

1975 erreicht die Dichterin das Rücktrittsalter und nimmt Abschied
von der Bank in Tokio (siehe dazu das Gedicht Altersgrenze).

Neben Gedichten schrieb Ishigaki Rin auch eine Anzahl Kurzgeschichten
und Essays, die bisher zweimal in Buchform gesammelt erschienen

sind.

Man sieht, das dichterische Werk ist nicht sehr umfangreich. Aber auch
in bezug aufden Inhalt bleibt es hartnäckig-konstant auf die Möglichkeit
und Unmöglichkeit der menschlichen Existenz ausgerichtet und
beschränkt sich auf direkt der trivialen Wirklichkeit des täglichen Lebens
entliehene Bilder und Themen. Damit soll kein Werturteil ausgesprochen
sein, denn gerade in seiner Beschränkung ist das Werk gross. Sicher aber
hat diese Beschränkung die Auswahl der zu übersetzenden Gedichte
insofern erleichtert, als jede andere Wahl in bezug auf Sprachgestalt und
Aussage des Werkes vermutlich ebenso repräsentativ gewesen wäre.

Ishigaki Rins Gedichte sind «übersetzbar». Damit soll angedeutet sein,
dass ihr Sprachgebrauch (Idiom, Satzkonstruktion) im allgemeinen so
klar und unzweideutig ist, dass das Gedicht kaum eine Interpretation nötig

hat und sozusagen Satz für Satz und Wort für Wort ins Deutsche
übertragen werden kann. Auch das hat die Aufgabe des Übersetzers erleichtert.

Trotzdem war hier und dort eine Erklärung des kulturellen Kontextes

notwendig. Sie wurde den Übersetzungen in Form eines kurzen
Kommentars beigegeben.

Die Gedichte sind in chronologischer Folge angeordnet.

II

Trauerspiel

Ein Leichenauto fuhr auf der Strasse von Tokio nach Yokohama.
Ich lief ihm entgegen

sah

auf den Vordersitzen
zwei Männer lachend
sich über etwas unterhalten
besonders der feste Kerl mit dem roten Kopf neben dem Fahrer
fand es wohl sehr lustig



ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE 33

lachte
ha ha ha schien laut zu lachen.

Ruhig
rollte das Leichenauto an mir vorüber
hinten drin der Sarg
ein schweigender Fahrgast.
Darauf folgten drei Taxis verschiedener Farbe
mit Verwandten, in Schwarz gekleidet
still und mit geneigtem Kopf.
Auch das nur ein Augenblick
dann war der Trauerzug vorbeigeglitten.

«Falsch»
unvermittelt drehte ich mich um, hob die Hand und schrie
wie ein Regisseur auf der Bühne:
«Noch einmal
von Anfang an
so geht's nicht!»

Mitten auf der breiten Strasse

war das.

(Higeki, aus: Watakushi no mae ni am nabe to okama to moeru
hi to, 1959)

Shijimi

Mitten in der Nacht wachte ich auf.
In der Küchenecke
öffenten sich, lebten
Shijimimuscheln, gestern abend gekauft.

«Wenn es morgen wird
fress ich euch alle,
eine nach der anderen».

Ich lachte
mein Hexengelächter.
Von da an
schlief ich die Nacht
nur noch mit leicht geöffnetem Mund.

(Aus: Hyösatsu nado, 1968)

Shijimi (Corbicura atrata) sind die kleinen, schwarzen Muscheln, die
beim japanischen Frühstück in der Miso-Suppe serviert werden. Man
kauft sie lebend ein und sie bleiben über Nacht im Wasser. In der zweiten
und dritten Strophe wird explizit auf die Hexe Onibaba verwiesen, die in



34 CORNELIUS OUWEHAND

der buddhistischen Tradition als Kishibojin (Skrt. Häriti) ein kinderfressender

böser Geist ist, später aber von Buddha bekehrt wird. Da auch kleine

Mädchen bisweilen shijimi genannt werden, entsteht die Verknüpfung:

shijimi - lebende Muscheln (beim Frühstück) - kleine Mädchen -
kinderfressende Hexe.

Leben

Ohne Fressen kann man nicht leben.
Reis
Gemüse
Fleisch
Luft
Licht
Wasser
Eltern
Geschwister
Lehrer
auch Geld und Herz
hat man gefressen um leben zu können.
Und wenn man dann mit vollgefressenem Wanst
den Mund abwischt
liegen in der Küche
Rübenenden
Hühnerknochen
Vaters Eingeweide
der Abend meines vierzigsten Jahres
die Raubtiertränen, die mir erstmals aus den Augen quellen.

(Kurashi, aus: Hyösatsu nado)



ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE 35

Am Meer

Das Heimatdorf
zieht das Meer wie eine Decke über sich her.

An der Flutlinie strecken die Frau, der Mann
die schlafenden Gesichter heraus.

Ruhig umwickelt die Decke das Dorf
lässt schlummern das Dorf
bisweilen aber wogt sie wild auf und ab.

Das Dorf erwacht aus dem Meer.

Von einer Hügelkuppe sieht man
den Meeressaum sich ausserhalb der Bucht entfalten
und auch jenseits setzt er sich fort
eine einzige riesige Decke
hüllt das Leben der Menschen ein.

Dass es Dörfer gibt
Städtchen
und Städte
ist auf der Landkarte verzeichnet.

Aber was aus dem Kragen
der Decke herausragt, die Gesichter
sind immer nur zwei: Mann und Frau.

(Umibe, aus: Hyösatsu nado)

Der Abgrund

Am Ende des Krieges
stürzten sich auf Saipan Frauen nacheinander
von den Klippen hinunter.

Aus Tugend, Pflicht, Anstand
irgendwas.
Vom Feuer, von Männern oder sonst was in die Enge getrieben.
Sie sprangen weil sie springen müssten.
Auf ein Ziel ohne Bestimmung zu.
(Ein Abgrund stellt Frauen immer auf den Kopf)

Und seltsam
noch keine hat das Meer erreicht
in all den fünfzehn Jahren.
Warum denn wohl?
Nun ja
Frauen.

(Gake, aus: Hyösatsu nado)



36 CORNELIUS OUWEHAND

Das Gedicht geht von einer tragischen Episode aus, die sich am Ende
des Zweiten Weltkriegs im Pazifik ereignete. Während der Invasion auf
der Insel Saipan - ab 1918 japanisches Mandatsgebiet - beging eine
Anzahl japanischer Frauen tatsächlich auf diese Weise Selbstmord.

Die Bedeutung der letzten Strophe blieb lange Zeit unklar. Erst Ende
1979 hat die Dichterin das Rätsel gelöst: ein Film über das erwähnte
Ereignis bildete den eigentlichen Anlass für das Gedicht. In diesem Film sah

man, wie die Frauen sich von den Klippen in den Abgrund stürzten. Dass
sie ins Meer zu Tode sprangen, zeigte der Film aber nicht; das Filmbild
machte auf Ishigaki Rin den Eindruck, als ob die Frauen ewig hinunter
fielen. Das japanische Wort gake bedeutet sowohl Klippe wie Abgrund.

Dämonenmahl

Die Weinenden schlugen die Augen auf.
Die nicht weinten, schauten aufmerksam zu.

Hinter der geöffneten Tür
war der Brand
für einen Augenblick ein Feuerwerk
das sich im Rechteck niederschmiegte.

Mit dreiundvierzig Jahren verstorben
ein Mann.
Ich liess Sie warten
sagte er.

Aus dem Dunkel des erloschenen Feuers

trat der Leichenverbrenner hervor
breitete die heissen weissen Gebeine aus.

Sicher
alle hatten gewartet.

Mit Essgebärden
nahmen die Trauergäste die Stäbchen auf.

Ohne feierliche Kleidung
hätten sie sich nicht zu benehmen gewusst.

(Oni no shokuji, aus: Hyösatsu nado)

Die Szene ist die einer Leichenverbrennung. Es ist in Japan nicht
ungebräuchlich, dass die Verwandten aus der verbliebenen Asche und den
Knochenresten bestimmte Knochen, vor allem den sogenannten «Bud-



ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE 37

dhawirbel», d.h. den zweiten Halswirbel, heraussuchen und mitnehmen.6
Das Aufheben solcher Knochen geschieht mit langen, grünen
Bambusstäbchen, mit «Esstäbchen».

Verlasse das Haus

Das Haus ein Schorf auf der Erde
wenn Kinder Pusteln haben
kratzen sie sie gerne ab.

Das Haus Goldbrokat
auch ein Pferdeknecht will angezogen sein
hässliche Dirnchen takeln sich auf für den Abend.

Das Haus ein Blumentopf
mit Wasser und Dünger
zieht man die Pflänzchen gross
nein, bald stossen die Wurzeln sich wund.

Das Haus ein Stein auf dem Einmachkübel
möge es nach Menschen schmecken
ach wie sauer ist's geworden.

Das Haus eine traute Festung
alle tragen so gern
ihre Beute dorthin.

Das Haus eine Traumwiege
selbst in der Wiege
fressen Fangheuschrecken einander auf.

Das Haus ein Geldschrank
wo keine fremde Hand etwas zu suchen hat.

Das Haus ein tägliches Grab
trotzdem, so sagt man
kannst du dorthin fürs letzte Mal
nicht zurück.

Und doch lieben die Menschen das Haus
o diese Liebe.

Liebe ein Schorf
wenn Kinder Pusteln haben

6 Vgl. die Erzählung Kotsu hiroi (Gebeine sammeln) von Kawabata Yasunari, Asiatische
Studien. Bd. XXIX. 1, 1975, S. 113-116.



38 CORNELIUS OUWEHAND

Darum wollen wir weg aus dem Haus
gehen wir alle ins Freie
lasst uns spielen im weiten Feld
verlassen wir das enge, enge Haus
wo das Schliessen der Türen so wichtig ist.

(lede no susume. aus: Hyösatsu nado)

In diesem Gedicht wird «das Haus», die japanische ie als soziale, früher
auch legal anerkannte, korporative Institution, als Kernstück der
Verwandtschaftsordnung, mit immer neuen Bildern und bitterer Ironie
kritisiert.

Altersgrenze

Eines Tages
sagte die Firma:
«Ab morgen brauchst du nicht mehr zu kommen».

Der Mensch schwieg.
Denn der Mensch hatte nur Menschenworte.

Denn in die Ohren der Firma
drangen nur Firmenworte ein.

Murmelte der Mensch:
«So was zu sagen!
Und schon vierzig Jahre geschuftet».

Aber weil Menschenohren
die Firmenworte gut verstehn
und wissen was die Firma nächstens sagen wird,

murmelte der Mensch vor sich hin:
«Man hat sich nur zu fügen».

Sicher,
vom Eintritt an
war die andere Partei die Firma gewesen.
Aber Menschen? Die gab es nicht.

(Teinen. aus: Ryakureki. 1979)

Eine wörtliche Übersetzung von Teinen, dem japanischen Titel dieses

Gedichts, ist schwierig. Altersgrenze kommt der Bedeutung von teinen am
nächsten. Für Ishigaki Rin wurde diese in Japan nicht einheitlich festgelegte

Grenze mit 55 Jahren erreicht. Sie hatte sich - wie in Japan üblich
- mit einer einmaligen Abfindungssumme zu begnügen. Teinen mit
Pensionsalter zu übersetzen, hätte also für den westlichen Leser eine falsche
Assoziation hervorgerufen.



ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE 39

Freude

Der Mann
bestellte
Rohes von lebendem Tai.
Tai haben wir nicht
aber Scholle gibt es

antwortete der Ober.
Auf dem hereingebrachten Teller der Fisch,
das Maul nach oben gerichtet,
den eigenen Leib wie einen Rock um sich drapiert,
aufgeschnitten, in Streifen nebeneinander
weiss und fast durchscheinend lag er da.
Er freut sich wenn man ihm Sake gibt
sagte der Ober.
Aus dem Fläschchen in seiner Hand
goss der Mann Sake ins Fischmaul
das sich zuckend bewegte.
Noch einen Schluck!
Seine Begleiterin tat es ihm nach.
Dann prosteten sie sich zu.
Heiss, heiss tropfte der Sake
den Gräten entlang
durch den kalten Schlund des halbierten Leibes

der lebte noch.
(Yorokobi, aus: Zeitschrift Bungei, 1980/2)

In einem jener typisch japanischen Etablissements, die ikezukuri (oder,
wie die Dichterin schreibt, ikizukuri), «lebende» Fischgerichte als
Spezialität führen, wird die Scholle lebendigen Leibes in der Länge halbiert.
Die eine, noch mit dem Kopf versehene Hälfte, wird geschickt von den
Gräten losgeschnitten («den eigenen Leib wie einen Rock um sich
drapiert») und als Sashimi, d.h. als roher, in Streifen geschnittener, mit wa-
sabi und Sojasauce gewürzter Fisch zum heissen Reiswein genossen. Der
Fisch «lebt»; durch Maul und Fleisch zucken noch spasmische Bewegungen.

Die andere Hälfte des Fisches kann zum Beispiel in einer Suppe
verarbeitet werden.

Der Kunde fragt nach Tai (Meerbrasse, Pagrus cardinalis), nach jenem
edlen Fisch, von dem es heisst: ebi de tai o tsuru («mit einer Garnele eine
Meerbrasse fangen», d.h. «mit der Wurst nach der Speckseite werfen»)
oder kusatte mo tai («selbst ein verdorbener tai ist noch immer ein tai»);
aber er bekommt jenen geringen Fisch: die Scholle. Und auch dieses Detail

ist im zynischen Gedicht der Ishigaki Rin nicht ohne Bedeutung.



40 CORNELIUS OUWEHAND

III

Diese neun Gedichte, die - es wurde schon erwähnt - für das ganze
Werk als repräsentativ bezeichnet werden dürfen, sprechen zwar eine
eigene, aber für den verstehenden Leser (und das Verstehen des
japanischkulturellen Hintergrundes möge dabei vorausgesetzt werden) doch sehr
deutliche Sprache. Es sind keine «schwierigen» Gedichte, die verschiedenartig

ausgelegt werden können. Trotzdem ist eine kurze Charakterisierung,

ein Hinweis auf bestimmte Aspekte dieser Poesie nicht überflüssig.
In Japan spricht man von seikatsu no shi, von «Gedichten des täglichen

Lebens». Ishigaki Rins Werk ist tatsächlich sehr eng mit der Realität des

japanischen Nachkriegslebens verknüpft. Der Ausgangspunkt ist fast
immer eine konkrete, ja, triviale Situation: «ein Leichenauto fuhr auf der
Strasse von Tokio nach Yokohama»; «mitten in der Nacht wachte ich
auf» und in der Küche stehen die Shijimimuscheln für das Frühstück
bereit; die Banalität «ohne Fressen kann man nicht leben»; der Mann, der
Sashimi bestellt; eine Leichenverbrennung. Aber dabei bleibt es nicht.
Denn die Dichterin schaut durch solche Situationen hindurch auf die
«condition humaine» dahinter. Die Verschiebung von der einen zur
anderen Ebene, von der «Situation» zur «Kondition», findet öfters mittels
einer Art von skurrilen Zwischensituationen statt.

Im Gedicht Trauerspiel erscheint der «Regisseur» auf der Bühne und
lässt das Trauerspiel beinahe in eine Komödie verkehren. Jedenfalls wird
da,

mitten auf der breiten Strasse

war das,

eine menschliche Szene, oder eher noch: ein Spiel mit Menschen aufgeführt.

In Shijimi erfolgte der Umschlag in der zweiten Strophe, wo die Dichterin

sich als die Hexe Onibaba zu Wort meldet.
Bei der Leichenverbrennung (Dämonenmahl) haben alle gewartet. Die

Frage ist, aufwen und aufwas sie gewartet haben, und wer sie warten liess.

Aber das Warten wird belohnt:

Mit Essgebärden
nahmen die Trauergäste die Stäbchen auf.

Im sublimen, letzten Gedicht Freude erfolgt die absurde Wendung mit
der lakonischen Bemerkung des Obers:



ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE 41

«Er freut sich wenn man ihm Sake gibt».

In bestimmten Situationen hält die Dichterin sich auf Distanz. Sie

nimmt nicht teil am Geschehen, und gerade deshalb kann ihr Blick scharf
und bohrend sein, zieht sie den Vorhang erbarmungslos zur Seite. In
anderen Fällen ist sie aber ganz entschieden selber mit einbezogen und es

scheint, als ob sie sich «stellvertretend» preisgeben möchte.

Ich lachte
mein Hexengelächter.
Von da an
schlief ich die Nacht
nur noch mit leicht geöffnetem Mund.

«Mit leicht geöffnetem Mund», und atmend, wie die Shijimimuscheln
sich öffnen und atmend leben. Und auch ihr bleibt die Nacht mit - in
ihrem Fall - dem «Schlaf des Gerechten», aber

«wenn es morgen wird
fress ich euch alle,
eine nach der anderen».

Homo homini lupus, der Mensch dem Menschen - und allem Kreatür-
lichen - ein Wolf.

Selbst in der Wiege
fressen Fangheuschrecken einander auf.

Im Gedicht Leben bricht die persönliche Anteilnahme - und so auch
die Katharsis, mit der das Gedicht endet - erst in der letzten Zeile hervor.
Die vorangegangenen 19 Zeilen bleiben im japanischen Text ohne
irgendwelche Andeutung eines Agens. Es war bei der Übertragung ins
Deutsche nicht möglich, diese Sprachfigur adäquat wiederzugeben.
Durch die Verwendung von «man» oder «meines» («... kann man nicht
leben», «und wenn man dann ...», «der Abend meines vierzigsten
Jahres») konnte das Bild, die Dichterin selber mit einbezogen, gewissermas-
sen verallgemeinert werden. Aber die Wirkung, die im japanischen
Original eben durch die vollständige Objektivierung des Totalbildes erreicht
wird, konnte in der Übersetzung nur sehr dürftig erfasst werden.

In der «ikizukuri»-Szene in Freude wird das Shijimi-Thema wieder
aufgegriffen und zu einem Höhepunkt geführt. Die Beobachtungen sind
kühl und scharf sezierend, scharf wie ein Fischmesser, mit dem eine ge-



42 CORNELIUS OUWEHAND

ringe Scholle, ein geringer Mensch, lebendigen Leibes, aber geschickt,
in Streifen zerlegt wird. Um dann - o Freude - mit Sake vollgegossen zu
werden.

Heiss, heiss tropfte der Sake
den Gräten entlang
durch den kalten Schlund des halbierten Leibes

der lebte noch.

Hier, aber nicht nur hier, merkt man, wie sehr Ishigaki Rin in ihrer
dichterischen Arbeit - und damit in letzter und für sie wohl gültigster
Instanz - der Teilnahme an einem menschlichen Dasein Ausdruck verleiht,
das sie in seiner gravierenden Mangelhaftigkeit nicht akzeptieren kann
und mit aller Schärfe zurückweisen muss. Teilnahme, aber mit

den Raubtiertränen, die mir erstmals aus den Augen quellen.


	Ishigaki Rin : neun Gedichte

