Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 36 (1982)

Heft: 1

Artikel: Ishigaki Rin : neun Gedichte

Autor: Ouwehand, Cornelius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE

CORNELIUS OUWEHAND, UNIVERSITAT ZURICH

I

Eine verhidltnismassig grosse Gruppe von Dichtern, die um 1920 herum
geborene «Kriegsgeneration», hat nach 1945 der modernen japanischen
Dichtkunst neue Wege gezeigt und sie zu Hohen gefiihrt, die auch in der
heutigen Landschaft dieser Poesie sichtbar geblieben sind.! Die 1920 in
Tokio als Tochter eines Brennstoffhdndlers geborene Rin Ishigaki (oder
nach japanischer Namenfolge Ishigaki Rin) gehort zu dieser Gruppe.

Einige bio- und bibliographische Daten mogen ihr Leben und Werk -
und das Werk ist gewissermassen auch ihr Leben — kurz umreissen. Kaum
vier Jahre alt verliert das Madchen Rin seine Mutter und gerat nachein-
ander unter die Fuchtel von drei Stiefmiittern. Die letzte versucht, sie
recht und schlecht zu erziehen. Es wundert aber nicht, dass Rin schon
1934 als Angestellte bei der Japanischen Industriebank (Nihon Kogyd
Ginkd) ihr eigenes Leben antritt und dem stiefmiitterlichen Haus endgiil-
tig den Riicken kehrt. So erlangt sie ihre Freiheit; bei der Bank iiberlebt
sie den Krieg, hier auch findet sie den schmalen materiellen Halt und die
menschlichen Kontakte, die das Werk ermoglichen helfen.

Die wihrend einer schweren Jugend und in der Konfrontation mit einer
harten Lebensrealitit gemachten Erfahrungen fiihren bei Ishigaki Rin zu
einem sehr kritischen Urteil iiber die japanische Gesellschaft und ihre In-
stitutionen, ganz besonders auch tiber jene der traditionellen japanischen
«Familie», des japanischen «Hauses» als des Kernstiicks dieser Gesell-
schaft («Familie, Haus» geben den Begriff ie wieder — und wie sehr ist
auch die Firma, die Bank eine solche «ie»; siche z.B. das Gedicht Ver-
lasse das Haus). Aber dieses kritische Urteil verbindet sich bei Ishigaki

| Fiir einen kurzen Uberblick iiber die japanische Dichtkunst in den zwanzig Jahren zwi-
schen 1946 und 1966 verweise ich auf meinen Artikel: «Over naoorlogse, moderne ja-
panse poézie» (Uber die moderne japanische Nachkriegspoesie), Raster, Jg. 3 (1969),
Nr. 4, S. 530-543; Nachdruck in Kritisch Akkoord, 1970, S. 76-90.



ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE 31

Rin doch immer wieder mit warmer Sympathie fiir den Mitmenschen, der
in der gleichen Realitiit zu leben hat. Die ersten Gedichte finden in dieser
komplexen Gesinnung ihren Ursprung. Sie werden in der Poesie-Zeitung
und in der Anthologie der Bankangestellten publiziert.?2

1959 erscheint die erste Gedichtsammlung mit 43 zwischen 1949 und
1959 entstandenen meist lingeren Gedichten. Das Titelgedicht dieser
Sammlung: Watakushi no mae ni aru nabe to okama to moeru hi to (Die
Pfannen, die Kocht6épfe und das flammende Feuer da vor mir) ist eine
Reflexion iiber Leben und Schicksal der gewohnlichen japanischen Haus-
frau. Es klingt darin keine gesuchte Auflehnung, sondern vielmehr milde
Bejahung durch. Pfannen, Topfe und Herdfeuer werden zu den dusserli-
chen Zeichen eines Lebens, das auch so, mittels solcher Symbole, existen-
tiell-bewusst gelebt werden kann.

1960 tritt Ishigaki Rin als Mitglied (dojin) der stark fluktuierenden
Dichtergruppe rund um die Zeitschrift Rekitei bei.3

1968 erscheint als zweite Gedichtsammlung Hydsatsu nado (Das Na-
menschild und andere Gedichte). Diese wichtige Sammlung sichert ihre
Stellung innerhalb der modernen japanischen Dichtkunst und wird mit
dem H.-Preis ausgezeichnet.*

Die gesammelten Gedichte werden 1971 als Ishigaki Rin shishui publi-
ziert und bringen der Dichterin den Tamura Toshiko-Preis ein.

Erst 1979 erscheint eine neue und bisher letzte Sammlung von Gedich-
ten aus der Zeit zwischen 1969 und 1979. Fiir diese Sammlung, Ryaku-
reki (Kurzbiographie), erhilt Ishigaki Rin den Chikyi-Preis.?

2 «(Es geht hier um) das einzigartige Phdnomen der sogenannten Sakuru-shi, der Zirkel-
Poesie von Amateur-Dichtern aus Arbeitnehmerkreisen (das Wort sakuru findet seinen
Ursprung im englischen circle). Die Bewegung begann unter Eisenbahnarbeitern und
-beamten; sie breitete sich — vor allem in den Grossstiddten — in der Folge schnell aus
in mehreren Industriebetrieben, Banken, Schulen, und offentlichen Institutionen . . .
Die Bewegung erreichte mit ihrem Ideal der Dichtkunst als geistiger Nahrung fiir ein
Volk auf der Suche nach seiner Identitit in den flinfziger Jahren einen Hohepunkt»,
Raster 3/4 (1969), S. 535, 536.

3 «Rekitei gilt als unabhingige, nicht-akademische Zeitschrift. Sie legte sich nie auf ein
Prinzipienprogramm fest . . . Uberdies sind bei Rekitei, verglichen mit anderen Zeit-
schriften, direkte ausléndische Einfliisse als gering zu bezeichnen und man versucht, die
japanische Eigenstindigkeit zu betonen. So wurde die Zeitschrift zu einem Forum fiir
Vogel verschiedensten Gefieders, die nur schwer unter einen gemeinsamen Nenner zu
bringen sind. Sie erscheint noch immer, wenn auch unregelmassig», Raster 3/4 (1969),
S. 537.

4 Der H.-Preis — benannt nach seinem Stifter, Hirazawa Teijiro — ist der wichtigste japa-
nische Poesiepreis.

5 Siehe die Zeitschrift Chikyi (Erde), Nr. 69, Winter 1979.



32 CORNELIUS OUWEHAND

1975 erreicht die Dichterin das Riicktrittsalter und nimmt Abschied
von der Bank in Tokio (siehe dazu das Gedicht Altersgrenze).

Neben Gedichten schrieb Ishigaki Rin auch eine Anzahl Kurzgeschich-
ten und Essays, die bisher zweimal in Buchform gesammelt erschienen
sind.

Man sieht, das dichterische Werk ist nicht sehr umfangreich. Aber auch
in bezug auf den Inhalt bleibt es hartnidckig-konstant auf die Moglichkeit
und Unmoglichkeit der menschlichen Existenz ausgerichtet und be-
schriankt sich auf direkt der trivialen Wirklichkeit des tdglichen Lebens
entliehene Bilder und Themen. Damit soll kein Werturteil ausgesprochen
sein, denn gerade in seiner Beschrinkung ist das Werk gross. Sicher aber
hat diese Beschrankung die Auswahl der zu iibersetzenden Gedichte in-
sofern erleichtert, als jede andere Wahl in bezug auf Sprachgestalt und
Aussage des Werkes vermutlich ebenso repridsentativ gewesen ware.

Ishigaki Rins Gedichte sind «iibersetzbar». Damit soll angedeutet sein,
dass ihr Sprachgebrauch (Idiom, Satzkonstruktion) im allgemeinen so
klar und unzweideutig ist, dass das Gedicht kaum eine Interpretation né-
tig hat und sozusagen Satz fiir Satz und Wort fiir Wort ins Deutsche iiber-
tragen werden kann. Auch das hat die Aufgabe des Ubersetzers erleich-
tert. Trotzdem war hier und dort eine Erkldrung des kulturellen Kontex-
tes notwendig. Sie wurde den Ubersetzungen in Form eines kurzen Kom-
mentars beigegeben.

Die Gedichte sind in chronologischer Folge angeordnet.

II

Trauerspiel

Ein Leichenauto fuhr auf der Strasse von Tokio nach Yokohama.
Ich lief ihm entgegen

sah

auf den Vordersitzen

zwel Minner lachend

sich iiber etwas unterhalten

besonders der feste Kerl mit dem roten Kopf neben dem Fahrer
fand es wohl sehr lustig



ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE 33

lachte
ha ha ha schien laut zu lachen.

Ruhig

rolite das Leichenauto an mir voriiber

hinten drin der Sarg

ein schweigender Fahrgast.

Darauf folgten drei Taxis verschiedener Farbe
mit Verwandten, in Schwarz gekleidet

still und mit geneigtem Kopf.

Auch das nur ein Augenblick

dann war der Trauerzug vorbeigeglitten.

«Falsch»

unvermittelt drehte ich mich um, hob die Hand und schrie
wie ein Regisseur auf der Biihne:

«Noch einmal

von Anfang an

so geht’s nicht!»

Mitten auf der breiten Strasse
war das.

(Higeki, aus: Watakushi no mae ni aru nabe to okama to moeru
hi to, 1959)

Shijimi

Mitten in der Nacht wachte ich auf.

In der Kiichenecke

offenten sich, lebten

Shijimimuscheln, gestern abend gekauft.

«Wenn es morgen wird
fress ich euch alle,
eine nach der anderen».

Ich lachte
mein Hexengeldchter.
Von da an
schlief ich die Nacht
nur noch mit leicht ge6ffnetem Mund.
(Aus: Hyodsatsu nado, 1968)

Shijimi (Corbicura atrata) sind die kleinen, schwarzen Muscheln, die
beim japanischen Friihstiick in der Miso-Suppe serviert werden. Man
kauft sie lebend ein und sie bleiben tiber Nacht im Wasser. In der zweiten
und dritten Strophe wird explizit auf die Hexe Onibaba verwiesen, die in



34 CORNELIUS OUWEHAND

der buddhistischen Tradition als Kishibojin (Skrt. Hariti) ein kinderfres-
sender boser Geist ist, spater aber von Buddha bekehrt wird. Da auch klei-
ne Maiadchen bisweilen shijimi genannt werden, entsteht die Verkniip-
fung: shijimi — lebende Muscheln (beim Friihstiick) — kleine Madchen -
kinderfressende Hexe.

Leben

Ohne Fressen kann man nicht leben.

Reis

Gemiise

Fleisch

Luft

Licht

Wasser

Eltern

Geschwister

Lehrer

auch Geld und Herz

hat man gefressen um leben zu konnen.

Und wenn man dann mit vollgefressenem Wanst

den Mund abwischt

liegen in der Kiiche

Riibenenden

Hiihnerknochen

Vaters Eingeweide

der Abend meines vierzigsten Jahres

die Raubtiertrinen, die mir erstmals aus den Augen quellen.
(Kurashi, aus: Hydsatsu nado)



ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE

Am Meer

Das Heimatdorf
zieht das Meer wie eine Decke iiber sich her.

An der Flutlinie strecken die Frau, der Mann
die schlafenden Gesichter heraus.

Ruhig umwickelt die Decke das Dorf
lasst schlummern das Dorf
bisweilen aber wogt sie wild auf und ab.

Das Dorf erwacht aus dem Meer.

Von einer Hiigelkuppe sicht man

den Meeressaum sich ausserhalb der Bucht entfalten
und auch jenseits setzt er sich fort

eine einzige riesige Decke

hiillt das Leben der Menschen ein.

Dass es Dorfer gibt

Stadtchen

und Stddte

ist auf der Landkarte verzeichnet.

Aber was aus dem Kragen

der Decke herausragt, die Gesichter

sind immer nur zwei: Mann und Frau.
(Umibe, aus: Hyosatsu nado)

Der Abgrund

Am Ende des Krieges
stiirzten sich auf Saipan Frauen nacheinander
von den Klippen hinunter.

Aus Tugend, Pflicht, Anstand
irgendwas.

Vom Feuer, von Minnern oder sonst was in die Enge getrieben.

Sie sprangen weil sie springen mussten.
Auf ein Ziel ohne Bestimmung zu.
(Ein Abgrund stellt Frauen immer auf den Kopf)

Und seltsam
noch keine hat das Meer erreicht
in all den fiinfzehn Jahren.
Warum denn wohl?
Nun ja
Frauen.
(Gake, aus: Hydsatsu nado)

35



36 CORNELIUS OUWEHAND

Das Gedicht geht von einer tragischen Episode aus, die sich am Ende
des Zweiten Weltkriegs im Pazifik ereignete. Wahrend der Invasion auf
der Insel Saipan — ab 1918 japanisches Mandatsgebiet — beging eine An-
zahl japanischer Frauen tatsdchlich auf diese Weise Selbstmord.

Die Bedeutung der letzten Strophe blieb lange Zeit unklar. Erst Ende
1979 hat die Dichterin das Rétsel geldst: ein Film {iber das erwahnte Er-
eignis bildete den eigentlichen Anlass fiir das Gedicht. In diesem Film sah
man, wie die Frauen sich von den Klippen in den Abgrund stiirzten. Dass
sie ins Meer zu Tode sprangen, zeigte der Film aber nicht; das Filmbild
machte auf Ishigaki Rin den Eindruck, als ob die Frauen ewig hinunter
fielen. Das japanische Wort gake bedeutet sowohl Klippe wie Abgrund.

Ddmonenmahl

Die Weinenden schlugen die Augen auf.
Die nicht weinten, schauten aufmerksam zu.

Hinter der geoffneten Tiir

war der Brand

fir einen Augenblick ein Feuerwerk
das sich im Rechteck niederschmiegte.

Mit dreiundvierzig Jahren verstorben
ein Mann.

Ich liess Sie warten

sagte er.

Aus dem Dunkel des erloschenen Feuers
trat der Leichenverbrenner hervor
breitete die heissen weissen Gebeine aus.

Sicher
alle hatten gewartet.

Mit Essgebédrden
nahmen die Trauergéste die Stdbchen auf.

Ohne feierliche Kleidung
hitten sie sich nicht zu benehmen gewusst.
(Oni no shokuji, aus: Hyosatsu nado)

Die Szene ist die einer Leichenverbrennung. Es ist in Japan nicht un-
gebriauchlich, dass die Verwandten aus der verbliebenen Asche und den
Knochenresten bestimmte Knochen, vor allem den sogenannten «Bud-



ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE 37

dhawirbel», d. h. den zweiten Halswirbel, heraussuchen und mitnehmen.6
Das Aufheben solcher Knochen geschieht mit langen, griinen Bambus-
stibchen, mit «Esstdbchen».

Verlasse das Haus

Das Haus ein Schorf auf der Erde
wenn Kinder Pusteln haben
kratzen sie sie gerne ab.

Das Haus Goldbrokat
auch ein Pferdeknecht will angezogen sein
hassliche Dirnchen takeln sich auf fiir den Abend.

Das Haus ein Blumentopf
mit Wasser und Diinger
zieht man die Pflanzchen gross
nein, bald stossen die Wurzeln sich wund.

Das Haus ein Stein auf dem Einmachkiibel
moge es nach Menschen schmecken
ach wie sauer ist’s geworden.

Das Haus eine traute Festung
alle tragen so gern
ihre Beute dorthin.

Das Haus eine Traumwiege
selbst in der Wiege
fressen Fangheuschrecken einander auf.

Das Haus ein Geldschrank
wo keine fremde Hand etwas zu suchen hat.

Das Haus ein tédgliches Grab
trotzdem, so sagt man
kannst du dorthin flrs letzte Mal
nicht zuriick.

Und doch lieben die Menschen das Haus
o diese Liebe.

Liebe ein Schorf
wenn Kinder Pusteln haben

6 Vgl. die Erzahlung Kotsu hiroi (Gebeine sammeln) von Kawabata Yasunari, Asiatische
Studien, Bd. XXIX.1, 1975, S. 113-116.



38

CORNELIUS OUWEHAND

Darum wollen wir weg aus dem Haus
gehen wir alle ins Freie
lasst uns spielen im weiten Feld
verlassen wir das enge, enge Haus
wo das Schliessen der Tiiren so wichtig ist.
(Iede no susume, aus: Hvosatsu nado)

In diesem Gedicht wird «das Haus», die japanische ie als soziale, friiher

auch legal anerkannte, korporative Institution, als Kernstiick der Ver-
wandtschaftsordnung, mit immer neuen Bildern und bitterer Ironie kri-

tis

iert.

Altersgrenze

Eines Tages
sagte die Firma:
«Ab morgen brauchst du nicht mehr zu kommeny.

Der Mensch schwieg.
Denn der Mensch hatte nur Menschenworte.

Denn in die Ohren der Firma
drangen nur Firmenworte ein.

Murmelte der Mensch:
«So was zu sagen!
Und schon vierzig Jahre geschuftet».

Aber weil Menschenohren
die Firmenworte gut verstehn
und wissen was die Firma néchstens sagen wird,

murmelte der Mensch vor sich hin:
«Man hat sich nur zu fligen».

Sicher,
vom Eintritt an
war die andere Partei die Firma . .. gewesen.
Aber Menschen? Die gab es nicht.
(Teinen, aus: Ryakureki, 1979)

Eine wortliche Ubersetzung von Teinen, dem japanischen Titel dieses

Gedichts, ist schwierig. Altersgrenze kommt der Bedeutung von teinen am
nachsten. Fiir Ishigaki Rin wurde diese in Japan nicht einheitlich festge-
legte Grenze mit 55 Jahren erreicht. Sie hatte sich — wie in Japan tiblich
— mit einer einmaligen Abfindungssumme zu begniigen. Teinen mit Pen-
sionsalter zu libersetzen, hitte also flir den westlichen Leser eine falsche
Assoziation hervorgerufen.



ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE 39

Freude

Der Mann
bestellte
Rohes von lebendem Tai.
Tai haben wir nicht
aber Scholle gibt es
antwortete der Ober.
Auf dem hereingebrachten Teller der Fisch,
das Maul nach oben gerichtet,
den eigenen Leib wie einen Rock um sich drapiert,
aufgeschnitten, in Streifen nebeneinander
weiss und fast durchscheinend lag er da.
Er freut sich wenn man ihm Sake gibt
sagte der Ober.
Aus dem Fldschchen in seiner Hand
goss der Mann Sake ins Fischmaul
das sich zuckend bewegte.
Noch einen Schluck!
Seine Begleiterin tat es ihm nach.
Dann prosteten sie sich zu.
Heiss, heiss tropfte der Sake
den Griten entlang
durch den kalten Schlund des halbierten Leibes
————der lebte noch.
(Yorokobi, aus: Zeitschrift Bungei, 1980/2)

In einem jener typisch japanischen Etablissements, die ikezukuri (oder,
wie die Dichterin schreibt, ikizukuri), «lebende» Fischgerichte als Spe-
zialitdt fihren, wird die Scholle lebendigen Leibes in der Linge halbiert.
Die eine, noch mit dem Kopf versehene Hilfte, wird geschickt von den
Griten losgeschnitten («den eigenen Leib wie einen Rock um sich dra-
piert») und als Sashimi, d.h. als roher, in Streifen geschnittener, mit wa-
sabi und Sojasauce gewiirzter Fisch zum heissen Reiswein genossen. Der
Fisch «lebt»; durch Maul und Fleisch zucken noch spasmische Bewegun-
gen. Die andere Hilfte des Fisches kann zum Beispiel in einer Suppe ver-
arbeitet werden.

Der Kunde fragt nach Tai (Meerbrasse, Pagrus cardinalis), nach jenem
edlen Fisch, von dem es heisst: ebi de tai o tsuru («mit einer Garnele eine
Meerbrasse fangen», d.h. «mit der Wurst nach der Speckseite werfen»)
oder kusatte mo tai («selbst ein verdorbener fai ist noch immer ein fai»);
aber er bekommt jenen geringen Fisch: die Scholle. Und auch dieses De-
tail ist im zynischen Gedicht der Ishigaki Rin nicht ohne Bedeutung.



40 CORNELIUS OUWEHAND

11

Diese neun Gedichte, die — es wurde schon erwdhnt — fiir das ganze
Werk als reprisentativ bezeichnet werden diirfen, sprechen zwar eine ei-
gene, aber fiir den verstehenden Leser (und das Verstehen des japanisch-
kulturellen Hintergrundes moge dabei vorausgesetzt werden) doch sehr
deutliche Sprache. Es sind keine «schwierigen» Gedichte, die verschie-
denartig ausgelegt werden konnen. Trotzdem ist eine kurze Charakterisie-
rung, ein Hinweis auf bestimmte Aspekte dieser Poesie nicht liberfliissig.

In Japan spricht man von seikatsu no shi, von «Gedichten des taglichen
Lebens». Ishigaki Rins Werk ist tatsdchlich sehr eng mit der Realitét des
japanischen Nachkriegslebens verkniipft. Der Ausgangspunkt ist fast im-
mer eine konkrete, ja, triviale Situation: «ein Leichenauto fuhr auf der
Strasse von Tokio nach Yokohama»; «mitten in der Nacht wachte ich
auf» und in der Kiiche stehen die Shijimimuscheln fiir das Friihstiick be-
reit; die Banalitdt «ohne Fressen kann man nicht leben»; der Mann, der
Sashimi bestellt; eine Leichenverbrennung. Aber dabei bleibt es nicht.
Denn die Dichterin schaut durch solche Situationen hindurch auf die
«condition humaine» dahinter. Die Verschiebung von der einen zur an-
deren Ebene, von der «Situation» zur « Kondition», findet ofters mittels
einer Art von skurrilen Zwischensituationen statt.

Im Gedicht Trauerspiel erscheint der «Regisseur» auf der Biihne und

lasst das Trauerspiel beinahe in eine Komdodie verkehren. Jedenfalls wird
da,

mitten auf der breiten Strasse
war das,

eine menschliche Szene, oder eher noch: ein Spiel mit Menschen aufge-
fiihrt.

In Shijimi erfolgte der Umschlag in der zweiten Strophe, wo die Dich-
terin sich als die Hexe Onibaba zu Wort meldet.

Bei der Leichenverbrennung (Dédmonenmahl) haben alle gewartet. Die
Frage ist, auf wen und auf was sie gewartet haben, und wer sie warten liess.
Aber das Warten wird belohnt:

Mit Essgebirden
nahmen die Trauergiste die Stabchen auf.

Im sublimen, letzten Gedicht Freude erfolgt die absurde Wendung mit
der lakonischen Bemerkung des Obers:



ISHIGAKI RIN - NEUN GEDICHTE 41

«Er freut sich wenn man ihm Sake gibt».

In bestimmten Situationen hilt die Dichterin sich auf Distanz. Sie
nimmt nicht teil am Geschehen, und gerade deshalb kann ihr Blick scharf
und bohrend sein, zieht sie den Vorhang erbarmungslos zur Seite. In an-
deren Fillen ist sie aber ganz entschieden selber mit einbezogen und es
scheint, als ob sie sich «stellvertretend» preisgeben mochte.

Ich lachte

mein Hexengelachter.

Von da an

schlief ich die Nacht

nur noch mit leicht ge6ffnetem Mund.

«Mit leicht ge6ffnetem Mund», und atmend, wie die Shijimimuscheln
sich 6ffnen und atmend leben. Und auch ihr bleibt die Nacht mit — in 1h-
rem Fall — dem «Schlaf des Gerechten», aber

«wenn es morgen wird
fress ich euch alle,
eine nach der anderen».

Homo homini lupus, der Mensch dem Menschen — und allem Kreatiir-
lichen - ein Wolf.

Selbst in der Wiege
fressen Fangheuschrecken einander auf.

Im Gedicht Leben bricht die personliche Anteilnahme — und so auch
die Katharsis, mit der das Gedicht endet — erst in der letzten Zeile hervor.
Die vorangegangenen 19 Zeilen bleiben im japanischen Text ohne ir-
gendwelche Andeutung eines Agens. Es war bei der Ubertragung ins
Deutsche nicht moglich, diese Sprachfigur addquat wiederzugeben.
Durch die Verwendung von «man» oder «meines» («. . . kann man nicht
leben», «und wenn man dann . . .», «der Abend meines vierzigsten Jah-
res») konnte das Bild, die Dichterin selber mit einbezogen, gewissermas-
sen verallgemeinert werden. Aber die Wirkung, die im japanischen Ori-
ginal eben durch die vollstindige Objektivierung des Totalbildes erreicht
wird, konnte in der Ubersetzung nur sehr diirftig erfasst werden.

In der «ikizukuri»-Szene in Freude wird das Shijimi-Thema wieder
aufgegriffen und zu einem Hohepunkt gefiihrt. Die Beobachtungen sind
kiihl und scharf sezierend, scharf wie ein Fischmesser, mit dem eine ge-



42 CORNELIUS OUWEHAND

ringe Scholle, ein geringer Mensch, lebendigen Leibes, aber geschickt,
in Streifen zerlegt wird. Um dann - o Freude — mit Sake vollgegossen zu
werden.

Heiss, heiss tropfte der Sake

den Griten entlang

durch den kalten Schlund des halbierten Leibes
— ——— der lebte noch.

Hier, aber nicht nur hier, merkt man, wie sehr Ishigaki Rin in ihrer
dichterischen Arbeit — und damit in letzter und fiir sie wohl giiltigster In-
stanz —der Teilnahme an einem menschlichen Dasein Ausdruck verleiht,
das sie in seiner gravierenden Mangelhaftigkeit nicht akzeptieren kann
und mit aller Schirfe zuriickweisen muss. Teilnahme, aber mit

den Raubtiertrinen, die mir erstmals aus den Augen quellen.



	Ishigaki Rin : neun Gedichte

