Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 36 (1982)

Heft: 1

Artikel: Der Lyriker Yoshioka Minoru

Autor: Yamanaka-Hiller, Barbara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU

BARBARA YAMANAKA-HILLER

1. Leben und Werk

Yoshioka Minoru wurde 1919 als Sohn eines Handwerkers geboren
und wuchs in der Innenstadt von T6kyo auf. Das bewegte Stadtleben prag-
te seine Kindheit. Oft nahmen ihn seine Eltern ins Kino und ins Theater
mit und er wurde von Tempelfesten, Strassenspielern und Schaubuden
stark beeindruckt. ,

Nach neun Jahren Schulzeit wollte Yoshioka eigentlich gern zur
Kunstakademie gehen um Bildhauer zu werden, doch war die Méglich-
keit dazu nicht gegeben. Er arbeitete als Laufbursche fiir einen medizini-
schen Verlag.

Zur gleichen Zeit entwickelten sich seine literarischen Interessen. Yo-
shioka las sehr viel und wurde vor allem von den tanka-Sammlungen Ki-
tahara Hakushiis stark beeinflusst. Er begann nun selbst modernistische
tanka und haiku zu schreiben und publizierte 1940 eine Auswahl davon
unter dem Titel Konsui kisetsu (Starre Jahreszeit). Die eng begrenzten
Moglichkeiten traditioneller Kurzgedichte geniigten Yoshioka bald nicht
mehr, und er suchte nach neuen Ausdrucksformen.

Schon bald stiess er auf Ubersetzungen von Picassos Gedichten und auf
das Werk des fiihrenden Surrealisten Kitasono Katsue (1902-1978). Ki-
tasonos freie Lyrik beeindruckte ihn tief und wurde zu seinem direkten
Vorbild.

1941, nur wenige Tage bevor er zum Kriegsdienst eingezogen wurde,
stellte Yoshioka seine erste Sammlung moderner Gedichte fertig, die un-
ter dem Titel Ekitai (Fliissigkeit) herauskam. Die Ekitai-Gedichte tragen
deutliche Ahnlichkeiten mit Kitasonos Lyrik. Sie sind bruchstiickhaft
und ausgefallen. Trotz einer gewissen Oberflachlichkeit strahlen sie eine
eigentiimliche, zarte Schonheit aus, wie sie im spiteren Werk Yoshiokas
nicht mehr zu finden ist. Im folgenden Beispiel heben sich die ersten bei-
den Zeilen grotesk vom iibrigen Gedicht ab:



14 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Landschaft

Auf einem Affenkopf entziindet sich die Abendlampe
in Lungenginge fallende Bliitenblitter

zwischen den Fingern einer Frau auf der Veranda
stromt die Quelle der Heimat iiber

ein Strohhut voll schmerzlicher Sehnsucht

du ferner als ein einfacher Ton

am Ufer des Schlummers -

sinkt meine Haut wie Tuch hinab

und blauer Rauch steigt auf

vom spitzen Tempel der Diine erklingt eine Glocke

Die Kriegsjahre verbrachte Yoshioka vorwiegend in der Mandschurei.
Als er nach Japan zuriickkehrte, waren seine Eltern gestorben, und auch
das Haus, in dem er aufgewachsen war, stand nicht mehr. Die nun folgen-
den Nachkriegsjahre waren fiir Yoshioka eine Zeit der Einsamkeit und
Armut. Wertvorstellungen und Ideale brachen zusammen und er fiihlte
eine verzweifelte Leere.

Er arbeitete damals bei verschiedenen Verlagen und Bibliotheken.
1951 trat in den Chikuma Verlag ein, wo er bis 1979 als leitender Ange-
stellter die Werbeabteilung betreute. Erst 1955, nach fast flinfzehnjahn-
gem Schweigen, brachte Yoshioka seine nachste Gedichtsammlung Sei-
butsu (Stilleben) heraus. Die Sammlung entstand vollig im Alleingang,
denn Yoshioka verkehrte noch nicht in literarischen Kreisen und hielt
sich nicht mehr an direkte Vorbilder. Er versuchte, seinen eigenen Stil zu
finden.

Obwohl das Kriegserlebnis in den Seibutsu-Gedichten selten konkret
aufgegriffen wird, sieht man seine Spuren deutlich. Verzweiflung und be-
klemmende Kilte spricht aus diesen Gedichten, die immer wieder um den
Tod kreisen.

Charakteristisch filir diese Sammlung ist ihre fast vollkommene Men-
schenleere. Die Gedichte werden von unbelebten Objekten beherrscht,
wobel eine Vorliebe fiir runde, gedriangte Formen besteht. Oft kommen
iiberdimensionierte Eier mit enigmatischem Inhalt vor, wie im folgenden
Gedicht:

Das Ei

Abwesenheit auch der Gotter

nicht einmal Schatten von Lebendigem
nicht einmal Todesgeruch steigt auf
ein Sommermittag in tiefer Ermattung



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 15

aus dichter Sphire

reisst Wolkenartiges auf

quillt Schleimiges iiber

an einem sehr stillen Ort

ist etwas Geborenes da

etwas das Leben andeutet
geglidnzt von Staub und Licht
nimmt ein Ei die grosse Erde ein

Nach Seibutsu wollte Yoshioka an und fiir sich mit Schreiben aufho-
ren. Doch da traf er mit Lyrikern der surrealistisch orientierten Gruppe
Kyo6 (Heute) zusammen, und vor allem Iijima Ko6ichi und Ooka Makoto
ermunterten ihn zur weiteren literarischen Betdtigung.

1958 kam die Sammlung Séryo (Monche) heraus. Mit dieser Sammlung
wurde Yoshioka zum erstenmal in der Offentlichkeit bekannt und erhielt
die renommierteste Auszeichnung fiir moderne Lyrik in Japan, den H-
Preis, zugesprochen.

Auf Anraten seiner literarischen Freunde 16ste sich Yoshioka in Séryo
von der Welt der reinen Objekte und wandte sich mehr den Menschen zu.
Es sind jedoch nicht individuell gepriagte Personen, die nun auftauchen,
sondern namenlose, allgemein gehaltene Gestalten, in denen sich Miss-
trauen und Bitterkeit gegeniiber der Menschheit ausdriicken. Dies ldsst
sich auf eine enttduschende Liebesaffire, die Yoshioka damals bedriickte,
zuriickfiihren, aber auch allgemeiner auf die Desillusion, die der Krieg
mit sich gebracht hatte.

Viele Séryo-Gedichte sind in der ersten Person geschrieben und tragen
deutlich bekenntnishafte Ziige. Beispielsweise lauten die Anfangszeilen
eines Prosagedichts so:

Gestdndnis

Was ich nicht weiss teile ich andern nicht mit auch schreite ich nicht um den Gips
den die Stimmen anderer machen ich sammle bloss all meine Kriifte brenne drauf
mit kurzer Axt dran zu rithren wenn etwas steht stoss ich es auf dem Stein bis es
stiirzt wenn etwas liegt springe ich drauf wenn etwas dreht umschling ich es mit
den Hinden bis es sich in mein schwarzes Fleisch frisst dann gebe ich den Weg frei
fir einsam austretendes Geziefer und Adernstringe wenn es eine Frau ist schlag ich
sie ins Auge zuriick. ..

Gegeniiber Seibutsu ist das Spektrum in Séryo erheblich weiter gewor-
den. Vermehrt treten darin groteske, erotische, obszéne und humorvolle
Motive auf. Oft trifft man auf Bilder der Zerst6rung und auf Gegensténde
wie Scheren, Messer oder Axte. 1959, im Alter von vierzig Jahren, hei-



16 BARBARA YAMANAKA-HILLER

ratete Yoshioka und bezog zum erstenmal eine eigene Wohnung. Vorher
war er immer Untermieter gewesen. In diesem gliicklichen Lebensab-
schnitt verspiirte Yoshioka einen grossen Schaffensdrang, und innerhalb
kurzer Zeit entstanden drei neue Gedichtsammlungen: 1962 Bosuikei
(Spindelform), 1968 Shizuka na ie (Stilles Haus) und 1969 Shinpiteki na
jidai no shi (Gedichte einer mysteriosen Zeit). Im Stil und der Thematik
sind die Gedichte der sechziger Jahre dhnlich wie Séryo. Yoshioka selbst
und viele Kritiker sind jedoch der Meinung, dass diese dret Sammlungen
nicht mehr ganz die Qualitédt von Seibutsu und Soryo erreichen. Tatsach-
lich werden die Gedichte hier zunehmend diffus und inkohdrent. Wih-
rend Shinpiteki na jidai no shi entstand, ndherte sich Yoshioka einer Kri-
se, er sah, dass es auf diese Weise nicht mehr weitergehen konnte, und dass
er sich verdndern musste. Fiir einige Jahre schrieb er nichts mehr.

1976 und 1979 kamen die beiden neusten Gedichtsammlungen Safu-
ran tsumi (Safran pfliicken) und Natsu no utage (Festschmaus im Som-
mer) heraus. Darin ist die Linienfiihrung wieder etwas straffer und Bild-
zusammenhinge sind liberzeugender realisiert.

Neu an diesen Gedichten ist die hdufige Verwendung von Zitaten, die
in Klammern gesetzt sind. Diese Zitate sind aus allen moglichen Texten
zufdllig herausgegriffen und fligen sich in einer Art von Collage-Technik
in die Gedichte ein. Dies kann etwa folgendes Zusammenspiel ergeben:

Der Fuchs

Bewegung des Menschenherzens ein Ritsel

mehr noch Bewegung des Fuchskorpers ein Rétsel
im Dickicht von Pfeilwurz und Veilchen

suche den Fuchs meines Herzens

im Ameisenhaufen

oder der Falle bleibt er hingen und verendet
menschliches Gesicht

zwischen den Zihnen ein Stiick Bohnenquark
tritt er in dein geripptes Haus

dies ist ein Traum im Schauer-Stil

[am Boden des Wasserkrugs

fand sich ein Regenwurm

und Knochen eines toten Fischchens]

wenn man von diesem hellen Ufer her schaut
[geht ein Fuchs in Menschengestalt

Fersen und Zehenspitzen gerundet schwebend einher]
und farbt das Friihlingsfeld lila'

I Nach japanischem Volksglauben konnen sich Fiichse in Menschengestalt verwandeln.
Abura-age (hier mit Bohnenquark iibersetzt) ist fuchsfarben und gilt als Leibspeise der
Fiichse.



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 17

Der Gebrauch von Zitaten verleiht den Gedichten einen dusseren An-
schein von objektiver Sachlichkeit, sie erinnern an wissenschaftliche Ab-
handlungen. Dieser Effekt wird noch erhoht durch den fiir Yoshiokas
Lyrik neuen Gebrauch von Ortsnamen und Eigennamen. Die Illusion von
zuverlassiger Realitit, die mit solchen Mitteln geweckt wird, steht in kras-
sem Gegensatz zu den durchwegs phantastischen, irrealen Inhalten und
Vorstellungen dieser Gedichte.

Im Moment befindet sich Yoshioka in einer Schaffenspause. Genaue
Zukunftspldne hat er noch nicht, doch vermutlich wird er sich der Pro-
saliteratur zuwenden.

Yoshiokas Lyrik ist von visuellen Eindriicken geprégt. Er hat starke Be-
ziehungen zur bildenden Kunst, vor allem zur modernen Malerei. Immer
wieder ldsst er sich von Filmen, Theater und Tanz inspirieren.

Yoshioka verwendet weder Pline noch Notizen fiir seine Lyrik, son-
dern schreibt spontan, unter Ausschaltung des rationalen Denkens. Er
konzentriert sich dabei ganz auf sich selbst und hilt alle dusseren Einwir-
kungen fern. Der Dichter selbst dussert sich so dazu:

Moderne Gedichte entstehen meiner Meinung nach aus plotzlich hervorschiessender
Kraft. Ich glaube nicht, dass man den ganzen Tag nur ans Dichten denken kann. Ich
Jedenfalls nicht. Fiir mich ist es schon immer besser gewesen, ein Gedicht mit ganz
leerem Kopfanzufangen. Ich speichere mein Bewusstsein wie mit einem Damm auf,
und wenn sich geniigend angesammelt hat, beginne ich zu schreiben. Bis zu diesem
Zeitpunkt denke ich nicht ans Gedicht (. . .) Oft stromen dann ganz unerwartete Wor-
te hervor.2

Zu den Assoziationsketten, die sich beim Schreiben seiner Gedichte un-
willkiirlich einfinden erklédrt Yoshioka:

Das Fliessen des Bewusstseins ist etwas, das sich im Innern von uns allen abspielt. Es
1st schwierig, dieses Fliessen (. . .) Zeile fiir Zeile festzuhalten. Fiir mich ist es wichtig,
die Bilder gerade so, wie sie auftauchen, einzufangen.3

Einmal niedergeschriebene Gedichte dndert Yoshioka kaum noch,
denn es liegt ihm viel daran, die Texte nicht durch herkémmliche Ver-

2 Aus einem Gesprich, das ich im Sommer 1981 mit Yoshioka Minoru flihrte und auf
Tonband festhielt.

3 Yoshioka Minoru, « Watashi no sakushihd?» (Meine Werkmethode?), in: Gendaishi
bunko, 14, Tokyo, 1973, S. 101.



18

nunft abzuflachen, sondern ihre urspriingliche Energie und Nebelhaftig-

BARBARA YAMANAKA-HILLER

keit beizubehalten.

Gedichte, die auf diese Art entstehen, weisen naturgemadss keine logi-
schen Zusammenhinge auf, sondern sind enigmatisch, paradox und vol-
ler Ambiguitit. Sie lassen immer mehrere Deutungen zu und sind selbst

fiir den Dichter unerklirlich.

Das Gedicht Seibutsu, das an erster Stelle der gleichnamigen Samm-
lung steht, i1st zum bekanntesten Gedicht Yoshiokas geworden.

2. Zwei Interpretationen

Stilleben

In der hartflachigen Schale der Nacht

nimmt ihre Frische zu
1_-_[erbstfriichte
Apfel Birnen Trauben

5 jede einzelne Frucht

15

20

wie sie so aufgeschichtet ist
sinkt dem Schlaf

der einen Harmonie
machtvoller Musik entgegen
ihre tiefste Stelle erreichend
legt sich der Kern sanft hin

um ihn herum

kreisende Zeit reicher Verwesung
jetzt vor den Zihnen des Toten
geben sie wie Steine nichts her
solche Friichte gewinnen
immer mehr an Schwere

in der tiefen Schale

im Trugbild dieser Nacht
neigen sie sich bisweilen

gross zur Seite

Der japanische Text lautet:

Seibutsu

Yoru no utsuwa no katai men no naka de

azayakasa o mashite kuru
aki no kudamono
ringo ya nashi ya budé no rui



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 19

5 sorezore wa
kasanatta mama no shisei de
nemuri e
hitotsu no kaicho e
oinaru ongaku e to sote yuku

10 meimei no mottomo fukai tokoro e itari

tane wa omomuro ni yokotawaru
sono mawari o
meguru yutaka na furan no jikan
ima shisha no ha no mae de
15 ishi no yo ni hasshinai
sorera no kudamono no rui wa
iyoiyo omomi o kuwaeru
fukai utsuwa no naka de
kono yoru no kashé no uchi de
20 toki ni
okiku katamuku

In diesem Gedicht, das interessante Strukturen aufweist, findet man fol-

gende syntaktische Parallelismen vor?:

Zeile:

1 katai men no naka de

18 fukai utsuwa no naka de

19 kono yoru no kash6 no uchi de
2 azayaka o mashite kuru

17 1yo 1iyo omomi o kuwaeru

7 nemuri €

8 hitotsu no kaicho e

9 Oinaru ongaku e to sote yuku

1. Gruppe

2. Gruppe

3. Gruppe

Die erste Gruppe von syntaktisch parallelen Ausdriicken verteilt sich
auf den Anfang und gegen den Schluss des Gedichts. Zur syntaktischen
Parallelitit kommt eine semantische, denn die drei Ausdriicke naka be-
ziehungsweise uchi haben dieselbe Bedeutung (in, drinn).

Die zweite Gruppe verteilt sich auch auf den Anfangs- und den Schluss-
teil des Gedichts, und wird von der ersten Gruppe von aussen her einge-
fasst. Auch hier kommt zu der syntaktischen Parallelitdt eine semantische

4 Die deutsche Entsprechung zu den folgenden Aufstellungen ldsst sich leicht auffinden,
weil die Zeilenanordnung der Ubersetzung dem Original entspricht.



20 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Ahnlichkeit, denn die beiden Verben mashite kuru und kuwaeru kénnen
beide der Bedeutung: Vergrosserung, Intensivierung zugeordnet werden.

Die dritte Gruppe verteilt sich auf drei aufeinanderfolgende Zeilen, die
sich in der ersten Hilfte des Gedichts zur Mitte hin befinden. Kaicho
(Harmonie) und ongaku (Musik) weisen zudem semantische Ahnlichkei-
ten auf, und wenn man sowohl nemuri (Schlaf) als auch kaiché und on-
gaku als mogliche Vorbedingungen fiir einen unbewussten, traumhaften
Zustand ansieht, so zieht sich die semantische Ahnlichkeit iiber alle drei
Zeilen hinweg. Die erste und die zweite Gruppe von syntaktisch paralle-
len Zeilen sind symmetrisch angeordnet, und die dritte Gruppe, die zur
Gedichtmitte hinfiihrt, weist auf die Symmetrieachse hin, die bei der Zei-
le 11 ist, und lautet: «legt sich der Kern sanft hin». Mit dem Wort « Kern»
wird auch auf semantischer Ebene auf das Zentrum hingewiesen.

Diese syntaktische Struktur kann graphisch so dargestellt werden:

Zeile:
1 2 7 8 9 11 17 18 19
1. Gruppe 2. Gruppe 3. Gruppe 2. Gruppe 1. Gruppe

|
I
|
|
|
|
|
f
I
|
1
l
l

Die beiden Schlusszeilen des Gedichts (20 und 21) «neigen sie sich bis-
weilen/gross zur Seite» fallen aus dieser symmetrischen Umklammerung
heraus, und sind deshalb besonders auftillig. Eine weitere syntaktische Ei-
genheit des Gedichts ist es, dass sich kudamono (Friichte) und das eng da-
mit verwandte tane (Kern) durch den ganzen Text als Subjekte durchzie-
hen. Es erfolgt kein eigentlicher Subjektwechsel, ein Indiz dafiir, dass das
Gedicht eine Einheit bildet.

Wenn man die lexikalischen Gruppierungen im Gedicht anschaut, so
findet man auch hier eine erstaunliche Symmetrie. Folgende Worter kom-
men im Text zweimal vor:



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 21

Wort: Zeilen:
yoru (Nacht) 1, 19
utsuwa (Gefiss) 1, 18
naka (drin) 1, 18
kudamono (Friichte) 3,16
rui (Art) 3,16
fukai (tief) 10, 18

Gemessen daran, dass das Gedicht nur 21 Zeilen umfasst, sind sechs
Wortwiederholungen ziemlich viel. Die Bereiche, wo Wiederholungen
vorkommen, liegen am Anfang (Zeile 1-4) und gegen den Schluss (Zei-
le 16-19) des Gedichts, mit Ausnahme des einen fukai, das sich in Zei-
le 10 befindet. Die folgende graphische Aufstellung zeigt, dass die lexika-
lische Anordnung genau gleich wie die syntaktische von aussen nach in-
nen symmetrisch ist:

Zeile:
1 3 4 11 16 18 19
yoru kudamono rui kudamono  utsuwa yoru
utsuwa ' rui naka
naka

Daraus ist gut ersichtlich, dass eine Bewegung im Gedicht von aussen
her dem Mittelpunkt zugeht; durch verschiedene Schichten (Nacht, Ge-
fass, Frucht) hindurch fiihrt sie zur «tiefsten Stelle» und zum «Kern»
(Zeile 10 und 11).

Mit diesem syntaktisch und lexikalisch symmetrischen Aufbau wird die
Aufmerksamkeit vor allem auf die Mitte des Gedichts gelenkt und auf die
beiden Schlusszeilen, die ausserhalb des Symmetrie-Rahmens liegen.

Vom Titel «Stilleben» her erwartet man in diesem Gedicht eher stati-
sche Elemente. Erstaunlicherweise gibt es jedoch in der Mitte (Zeile 9-13)
und in der Schlusszeile (Zeile 21) Verben, die Bewegung und damit eine



22 BARBARA YAMANAKA-HILLER

gewisse Dynamik ausdriicken: séte yuku (entlang gehen), itaru (errei-
chen), yokotawaru (sich hinlegen), meguru (kreisen) und am Schluss ka-
tamuku (sich neigen). In diesen dynamischen Bereichen sind gewisse Ver-
dnderungen zu erwarten, die sich auf das Subjekt, die Friichte, beziehen.
Die Friichte nehmen an Frische zu, bewegen sich zu Schlaf und Musik hin
und beginnen zu faulen. Damit wird ein Reifeprozess beschrieben. Der
Kern dieser Friichte befindet sich nach der Vorstellungswelt des Gedichts
irgendwo ausserhalb und findet dann erst ins Zentrum der Frucht. Diese
eigenartige Bewegung des Kerns deutet an, dass es sich hier nicht aus-
schliesslich um natiirliche, konkrete Friichte handeln kann. Auch die
Worte «Schlaf», « Harmonie» und « Musik», mit denen der Reifeprozess
beschrieben ist, gehoren eigentlich nicht zum Bereich von Friichten, son-
dern sind einer menschlichen Sphire zuzuordnen. Wenn man nun die Be-
wegung des Kerns und die Verdnderung der Friichte kombiniert betrach-
tet, so zeichnet sich hier ein menschlicher Bewusstseinsprozess ab, der
sich durch Musik und Schlaf von der rationalen Alltagswelt 16st, und in
tiefe Schichten des Selbst vordringt. Ein solcher Vorgang kann nicht lo-
gisch gesteuert werden, sondern entwickelt sich organisch, genau wie der
organische Reifeprozess der Friichte.

Nachdem die «tiefste Stelle» gefunden worden ist, tritt im Gedicht ein
Wechsel ein, denn die organischen, konkreten Friichte werden plétzlich
zu harten, anorganischen Objekten. Sie sind nun «wie Steine» und wer-
den immer schwerer. Damit ist im Gedicht ein Wechsel von einer realen
Ebene zu einer irrealen erfolgt.

Der plotzliche Umschwung im Gedicht vollzieht sich mit der Zeile
«jetzt vor den Zihnen des Toten». Diese Zdhne 16sen Erstaunen und Be-
fremden aus, weil man vom Kontext her nie ein solches Bild erwartet hét-
te. Eine unmittelbare Beziehung besteht hochstens zum Wort « Verwe-
sung» in der Zeile vorher, ein Ausdruck, der ebenfalls im weiteren Sinn
auf Tod hindeutet. Moglicherweise besteht zudem eine weitere Assozia-
tionsbriicke zum «Kern», denn die Zahne einer Leiche verwesen nicht,
genau wie der Kern, der bestehen bleibt, wenn die Frucht rund herum
fault.

Zum Teil sind diese Zihne eines Toten sicher auf konkrete Kriegs-
erlebnisse des Lyrikers zuriickzufiihren, es sind frische Erinnerungen, die
hier zum Durchbruch kommen. |

Im Ablauf des Gedichts wird mit der Einfithrung dieses ungewohnli-
chen Motivs der natiirliche, lebendige Reifungsprozess der Friichte plotz-
lich unterbrochen, und die Begriffe: erstarrt, tot, unbeweglich, festge-
klammert, die man mit Zihnen eines Toten verbindet, greifen nun auch



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 23

auf die Friichte iiber. Sie sind jetzt zu toten, anorganischen Objekten ge-
worden. Wihrend natiirliche Friichte Farbe und Duft verstromen, geben
sie nach dieser Verwandlung «nichts her», sind also ganz in sich ver-
schlossen.

Wie oben festgestellt, schwingt in diesem Gedicht deutlich eine Ebene
mit, in der menschliche Bewusstseinsprozesse vor sich gehen. Im ersten
Teil ist dieser Prozess gefiihlsbetont und bewusstseinserweiternd, wo-
durch das Zentrum des Selbst erreicht werden kann. Im zweiten Teil wan-
delt er sich zu abstraktem, anorganischem Denken, das sich iiberall Gren-
zen setzt und somit in sich geschlossen ist.

Dieser dynamische Mittelteil des Gedichts, in dem die Verwandlung
geschieht, ist von den beiden symmetrischen Teilen, die eher statisch sind,
umrahmt. Genau wie die Friichte hebt sich nun der zweite Teil dieses sta-
tischen Rahmens von der Realitit ab, die Nacht ist zu einem «Trugbild
der Nacht» geworden. Der Schluss des Gedichts ist wieder dynamisch.
Die schon aufgeschichteten Friichte machen zuerst eine innere Wandlung
durch, von organisch und lebendig zu anorganisch und tot. Dabei haben
sie ihre dussere Anordnung jedoch bewahrt, sie liegen immer noch in der
selben Schale. Erst jetzt kommt Bewegung hinein, sie «neigen sich» und
kommen ins Wanken. Damit wird die Vorstellung eines Stillebens ernst-
lich in Frage gestellt.

Wenn man diese Bewegung am Schluss auf der Ebene von Bewusst-
seinsprozessen betrachtet, so kdnnte man sagen, dass auch diese bisher ru-
higen Denkstrome ins Wanken geraten und aus ihrer Ordnung ausbre-
chen. Wohin diese Bewegung am Schluss fiihrt, bleibt unklar. Man kann
jedoch behaupten, dass ein solches Umkippen von bisher ruhigen Anord-
nungen und Denkvorgéngen fiir die Nachkriegszeit symptomatisch ist. In-
dem diese Bewegung ausserhalb des symmetrischen Rahmens geschieht,
Offnet sich das in sich selbst ruhende Gedicht gegen aussen und ldsst einen
Eindruck von Verunsicherung zuriick.

Seibutsu ist deshalb ein interessantes Gedicht, weil der Dualismus von
weich und hart, organisch und anorganisch, konkret und abstrakt, Leben
und Tod genau thematisiert ist. Dieser Dualismus nimmt in Yoshiokas
Nachkriegswerk einen wichtigen Platz ein. Auch seine Tendenz zu run-
den Formen (hier: Friichte) zeigt sich deutlich, sowie die Thematik von
Umbhiillung und Inhalt, Schale und Inneres, die wir bei ihm immer wieder
treffen. Der pl6tzliche Umschlag von einer realen zu einer irrealen Sphire
ist typisch fiir Yoshiokas Lyrik.



24 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Die grosse Beliebtheit des Gedichts griindet sich vermutlich auf seine
ausgewogene Schonheit, die vor allem von der symmetrischen Struktur
herriihrt, sowie auf seine plastische Bildlichkeit. Auch ist das Gedicht
ziemlich koharent und kurz.

Natiirlich ist es interessant zu sehen, was Y oshioka selbst zu diesem Ge-
dicht zu sagen hat. Eigentlich ist es nicht die Aufgabe des Lyrikers, sein
eigenes Werk zu erldutern, und man darf deshalb auch keine klare Losung
erwarten. Immerhin wird deutlich, was fiir Vorstellungen der Dichter hat-
te, als er das Gedicht schrieb.

Aufdie Frage, ob mit dem « Kern» auch der innerste Teil des Selbst ge-
meint sei, antwortete er:

Ich hatte eher eine bildliche Vorstellung. Ein Apfelkern zum Beispiel ist etwas Scho-
nes. Es ist eine vage Inspiration. Grundsatzlich bin ich jedoch nicht dagegen, wenn
man den Kern als menschlichen Kern ansieht, aber besser wire es, ihn einfach als
Fruchtkern zu nehmen. Es gibt hier in diesem Gedicht keine Menschen, nur den Tod.
Ich habe mir vorgestellt, dass es irgendwo im Raum Kerne gibt, die dann an ihren
urspriinglichen Ort zuriickkehren, obwohl sich ja Kerne fiir gewéhnlich nicht bewe-
gen.

Wenn wir hier Menschen mit ins Spiel bringen, wird es etwas zu fleischlich.

Seine Erklarung zu «Zahne des Toten» lautet:

Es bedeutet nicht unbedingt, dass es im Gedicht eine Leiche gibt. Nur die Zahne sind
hier wichtig. Ein Toter beisst die Zdhne immer fest zusammen. (.. .) Um die Zihne
herum sind die Friichte hart wie Steine und ohne auf uns zu wirken. Sie geben auch
keinen Duft mehr ab. Und somit entsprechen sich die Zihne des Toten und das
Pflanzliche.

All dies ist in einem Gefiss. Deshalb stelle ich mir nicht einen ganzen Toten vor, son-
dern nur gerade das Gesicht, darum herum sind Herbstfriichte, die wie Steine sind.

Zur Behauptung, dass die Friichte am Anfang des Gedichts natiirlich
seien, am Ende jedoch nicht mehr, sagte er folgendes:

Das stimmt. Die Friichte werden am Schluss immer schwerer und neigen sich iiber.
Durch die Begegnung mit den Zahnen des Toten werden die frischen Friichte zu toten
Objekten. Und gerade das ist das Wesen eines Stillebens. Im Stadium, wenn man die
Faulnis zu riechen beginnt, werden sie wie Steine und neigen sich der Nacht zu.

Die Feststellung im Gedicht, dass die Friichte nichts mehr von sich ge-
ben, erklart Yoshioka so:



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 23

Die Friichte kommunizieren nicht mehr mit den Menschen, sie haben keine Farbe
und keinen Glanz mehr. Sie werden zu Steinen, aber das Gedicht mit Steinen zu be-
enden wire langweilig. Deshalb habe ich geschrieben: wie Steine. Es kann sein, dass
die Friichte in eine Zeit des Todes hineinwirbeln.

Zum grossen Erfolg dieses Gedichts sagt Yoshioka:

Als Dichter wollte ich ein Bild malen. Ich wollte etwas malen, indem ich ein Gedicht
schrieb. Ich weiss nicht genau, warum das Gedicht so erfolgreich ist, vielleicht ist es
wegen seiner Realitat.®

Yoshioka sieht somit in diesem Gedicht nicht einen weitverzweigten
symbolischen Uberbau, sondern fasst es erstaunlich konkret und bildlich
auf. Fiir ihn haben die darin beschriebenen Vorstellungen Realitat.

Das zweite Gedicht, das hier vorgestellt werden soll, Mofuku (Trauer-
kleid) stammt aus der Sammlung Séryo. Darin spielt ein «totes Kind» ei-
ne wichtige Rolle. Diese Gestalt ist fiir Yoshiokas Lyrik dieser Periode
typisch, und wird vor allem im viel lingeren Gedicht Shiji (Tote Kmder)
der gleichen Sammlung weiterentwickelt.

Y oshioka selbst hdlt Mofuku fiir einen Hohepunkt seines Schaffens und
nennt das Gedicht ein «Meisterwerk».6

Trauerkleid

Was ich jetzt errichten will ist ein Rechteck-Haus

ein totes Zylinder-Kind muss ich dort aufziehn

um mich dem aussichtslosen Kampf zu stellen

wecke ich meine Frau aus dem Schlummer und peinige sie
damit sich der Korper aus Lehm unablassig wandelt

Verebben von Erektion und Ather

knete ich Tag und Nacht unter grobem feuchtem Tuch

ich krieche auf den Boden wo Kohle vereist

und siduge immerzu das tote Kind

dieses Wesen das Verschwendung und Liebe verschmidht und nicht wichst
ist ausser Reichweite meiner Krifte

das tote Kind hart und aufgedunsen verbirgt seine wahre Natur
dies ist Ruhm und Tragodie zugleich

es besetzt die ganze Schlosslandschaft meiner sinkenden Seele
und steht da als priachtiges Monument

5 Gesprich mit Yoshioka.
6 Ibid.



26 BARBARA YAMANAKA-HILLER

allmihlich fiillt es den Raum der andern gehort

der aufragende Zylinder des toten Kindes

um seine glatte Flache schreitend

bringe ich als Vater keinen Laut hervor

die Mutter verlangt nicht nach Nahrung und liegt auf der Seite
nun briillt das tote Kind

wenn ich als Familienpatriarch

Staub und Spinnwebe wie einen Schirm auf dem Kopf trage
gerdt da mein Stammbaum aus der Ordnung

wir Eltern bringen ein altes Rattengerippe zum Strahlen

im Dunkel des Ofens

wohnen wir wohl immer

vielleicht

bis das tote Zylinder-Kind sich ins Trauerkleid hiillt

Y oshioka verwendet in seiner Lyrik oft Bilder, die Gegensitze in sich
aufnehmen. Deshalb ist die Gestalt eines toten Kindes, bei dem Beginn
und Ende des Lebens ganz nahe beieinander liegen, fiir ihn charakteri-
stisch. Dieser Effekt wird sogar noch deutlicher, wenn man bedenkt, dass
shiji, das hier mit «totes Kind» iibersetzt ist, auch «Totgeburt» heissen
kann. Damit wiirden sich Tod und Leben bei dieser Figur auf einen Punkt
konzentrieren. Die Ambiguitdt von Leben und Tod dussert sich auch dar-
in, dass das Kind, das eigentlich tot ist, sich wie ein lebendes verhilt. Es
wird gesdugt, bewegt sich und briillt.

Yoshiokas Kommentar zum Verhiltnis von Leben und Tod in dieser
Figur des toten Kindes gibt interessante Aufschliisse:

Das «tote Kind» ist nicht unbedingt einfach tot. Obwohl es tot ist, hat es Leben in
sich. (...)
Man kann sich vorstellen, dass es immer noch am Leben ist, weil es weint.’

Weiter sagt er dazu:

Das «tote Kind» bewegt sich stindig, obwohl es tot ist.

Natiirlich sterben alle Menschen einmal, aber hier wollte ich unbedingt etwas dar-
stellen, das gleichzeitig lebt und tot ist. Genau dies verkdrpert das «tote Kind».
Es ist ein Wesen, das lebt, obwohl es tot ist, oder umgekehrt, ein Wesen, das tot ist,
obwohl es lebt.?

7 Ibid.
8 Ibid.



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 27

Es wird deutlich, dass fiir Yoshioka Leben und Tod relative Begriffe
sind, die sich iibereinander lagern, und die man leicht vertauschen und
umkehren kann.

Obwohl das «tote Kind» organische Elemente enthilt, wird es vorwie-
gend anorganisch dargestellt. Es ist zylinderférmig und wird zum «prich-
tigen Monument». Diese Zylinderform in einem rechteckigen Haus
konnte direkt einem kubistischen Bild entnommen sein und zeigt Y oshio-
kas Vorliebe fiir harte, klare Formen und Umrisse.

In seiner zylinderformigen Gestalt und der Darstellung als «Monu-
ment» kdnnte das «tote Kind» auch an eine Jizé-Figur erinnern. Solche
Buddha-Figuren in oft ldnglicher Gestalt werden in Japan aufgestellt und
verehrt, wenn Kinder einen frithen Tod erleiden. Somit tiberlagert sich
die Gestalt des lebendig-toten, paradoxen Kindes mit der Vorstellung ei-
ner Steinstatue, die seinen Tod symbolisiert.

Allerdings enthilt das «tote Kind» nichts von der unbeweglichen Starr-
heit einer solchen Jizé-Figur denn es entwickelt eine grosse Dynamik und
wird riesengross. Es nimmt allen Raum ein und dominiert alles: «es be-
setzt die ganze Schlosslandschaft meiner sinkenden Seele» und «allmih-
lich fiillt es den Raum der andern gehort». Seine Dynamik ist so gross,
dass es die Eltern, die es aufgezogen haben, ganz an die Wand driangt und
klein und schwach werden ldsst. Eigenschaften eines leblosen Kindes
iibertragen sich nun auf die Eltern: wihrend das Kind briillt, bringt der
Vater keine Stimme heraus. Die Mutter liegt da und kann keine Nahrung
aufnehmen. Diese Regression der Eltern, die von der Ausdehnung des to-
ten Kindes bewirkt wird, geht sogar noch weiter, denn am Schluss befin-
den sich Vater und Mutter im «Dunkel des Ofens», und sie sind zu «Rat-
ten» geworden. Dieser Verfall der Eltern zeigt sich auch daran, dass der
Vater von «Staub und Spinnwebe» iiberdeckt ist und sich die bange Frage
stellt, ob sein «Stammbaum» aus der Ordnung geraten sei. Diese Frage
bejaht das Gedicht, denn das Krifte- und Grossenverhiltnis zwischen El-
tern und Kind hat sich umgekehrt.

Y oshioka selbst bezieht die Zerfallerscheinungen nicht nur auf die Fa-
milie, sondern auch auf das Haus, das zur «Ruine» wird:

Es ist da ein Bild von Ruinen, die drei Leute wohnen in einem zerstorten Haus. Man
kann diese Szene als Ausdruck meines Nihilismus auffassen. Es ist eine zerfallene Fa-
milie. Das Kind wichst nicht heran. (.. .)

Der Vater ist voll Spinnwebe und auch das ganze ruinenhafte Haus ist voll davon.
Es ist ein groteskes Bild. Spinnwebe ist ein Sinnbild fiir das Ruinenhafte.

Die Frau wird hier nicht mehr erwahnt, niemand weiss, ob sie noch am Leben ist.
In solchen Ruinen wohnen nur Ratten. Die Eltern selbst sind zu Ratten geworden.



28 BARBARA YAMANAKA-HILLER

In diesem verfallenen Haus gibt es nichts als einen alten, kaputten Ofen. Die Eltern,
die zu Ratten geworden sind, werden in diesem Ofen leben miissen. Am Schluss wird
das Trauerkleid iiber die Szene geworfen.?

In dieser Schlussphase sind Tod und Leben véllig in ihrer Funktion ver-
tauscht worden. Das «tote Kind», das in Wirklichkeit leblos sein sollte,
wird stark und lebendig, wihrend die auf realer Ebene lebendigen Eltern
klein und abgestorben erscheinen. Das «Dunkel des Ofens» erinnert an
ein Grab, aber nicht das tote Kind befindet sich darin, sondern die Eltern.
Nicht die Eltern, die aufrealer Ebene um ihr Kind trauern sollten, ziehen
das Trauerkleid an, sondern das «tote Kind» selbst. Das Gedicht verneint
Sachverhalte der normalen Wirklichkeit und kehrt sie in ihr Gegenteil
um. In Verbindung mit der ohnehin schon gespenstischen Gestalt des um-
herwandelnden, ins Unermessliche wachsenden Kindes hat dies eine be-
angstigende Wirkung und driickt ein gewisses Misstrauen gegeniiber der
gewohnlichen Realitadt aus.

Auf einer andern Ebene zeigt Mofuku typische Ziige von Yoshiokas
Kreativitat auf. Die Zeilen: «damit sich der Korper aus Lehm unablissig
wandelt/ Verebben von Erektion und Ather/ knete ich Tag und Nacht un-
ter feuchtem Tuch» haben einerseits eine stark erotische Bedeutung, wei-
sen aber auch auf Yoshiokas Kreativitdat hin. Das Kneten mit Lehm be-
zieht sich auf seinen fritheren Wunsch, Bildhauer zu werden, und zeigt
seine Vorliebe fiir das Plastische und fiir pausenlose Verwandlungen und
Formverdanderungen. Yoshioka sagt zu dieser Stelle: «Der Ich-Erzdhler
formt eine Frau aus Lehm. Dies hat einen sexuellen, gleichzeitig aber
auch einen schopferischen, kiinstlerischen Stellenwert.»'? In einem wei-
teren Sinn kann man das «tote Kind» selbst als Metapher fiir Yoshiokas
Lyrik ansehen. Das « Rechteck-Haus» wiirde demnach einem leeren Blatt
Papier entsprechen, das Yoshioka als Grundbedingung fiir die Entstehung
eines Gedichts ansieht. Indem er das «tote Zylinder-Kind» nun «auf-
zieht» nimmt das Gedicht seinen Anfang. Das Anschwellen und Stark-
werden des Kindes zeigt, wie das Gedicht und seine Assoziationen, Bilder
und Symbole wachsen und immer mehr Raum einnehmen. Die Kreation
macht sich selbstindig und kann von ihrem Autor (dem Vater des Kindes)
nicht mehr unter Kontrolle gebracht werden. Sie entwickelt eine immer
grossere Eigendynamik und lisst sich von Kriften der Logik und Ratio
nicht mehr einschranken.

9 Ibid.
10 Ibid.



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 29

Auch die Umkehrung von Leben und Tod, Realitit und Irrealitit, die
sich im Verhiltnis des toten Kindes zu seinen Eltern abspielt, ist analog
zu den Entwicklungsprozessen in Yoshiokas Lyrik, in der dussere Wirk-
lichkeit zusammenbricht und durch eine innere, alogische Realitit ersetzt
wird.



	Der Lyriker Yoshioka Minoru

