
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 36 (1982)

Heft: 1

Artikel: Der Lyriker Yoshioka Minoru

Autor: Yamanaka-Hiller, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU

Barbara Yamanaka-Hiller

1. Leben und Werk

Yoshioka Minoru wurde 1919 als Sohn eines Handwerkers geboren
und wuchs in der Innenstadt von Tokyo auf. Das bewegte Stadtleben prägte

seine Kindheit. Oft nahmen ihn seine Eltern ins Kino und ins Theater
mit und er wurde von Tempelfesten, Strassenspielern und Schaubuden
stark beeindruckt.

Nach neun Jahren Schulzeit wollte Yoshioka eigentlich gern zur
Kunstakademie gehen um Bildhauer zu werden, doch war die Möglichkeit

dazu nicht gegeben. Er arbeitete als Laufbursche für einen medizinischen

Verlag.
Zur gleichen Zeit entwickelten sich seine literarischen Interessen.

Yoshioka las sehr viel und wurde vor allem von den tan/az-Sammlungen Ki-
tahara Hakushüs stark beeinflusst. Er begann nun selbst modernistische
tanka und haiku zu schreiben und publizierte 1940 eine Auswahl davon
unter dem Titel Konsui kisetsu (Starre Jahreszeit). Die eng begrenzten
Möglichkeiten traditioneller Kurzgedichte genügten Yoshioka bald nicht
mehr, und er suchte nach neuen Ausdrucksformen.

Schon bald stiess er aufÜbersetzungen von Picassos Gedichten und auf
das Werk des führenden Surrealisten Kitasono Katsue (1902-1978). Ki-
tasonos freie Lyrik beeindruckte ihn tief und wurde zu seinem direkten
Vorbild.

1941, nur wenige Tage bevor er zum Kriegsdienst eingezogen wurde,
stellte Yoshioka seine erste Sammlung moderner Gedichte fertig, die unter

dem Titel Ekitai (Flüssigkeit) herauskam. Die £7dta/-Gedichte tragen
deutliche Ähnlichkeiten mit Kitasonos Lyrik. Sie sind bruchstückhaft
und ausgefallen. Trotz einer gewissen Oberflächlichkeit strahlen sie eine
eigentümliche, zarte Schönheit aus, wie sie im späteren Werk Yoshiokas
nicht mehr zu finden ist. Im folgenden Beispiel heben sich die ersten beiden

Zeilen grotesk vom übrigen Gedicht ab:



14 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Landschaft

Auf einem Affenkopf entzündet sich die Abendlampe
in Lungengänge fallende Blütenblätter
zwischen den Fingern einer Frau auf der Veranda
strömt die Quelle der Heimat über
ein Strohhut voll schmerzlicher Sehnsucht
du ferner als ein einfacher Ton
am Ufer des Schlummers
sinkt meine Haut wie Tuch hinab
und blauer Rauch steigt auf
vom spitzen Tempel der Düne erklingt eine Glocke

Die Kriegsjahre verbrachte Yoshioka vorwiegend in der Mandschurei.
Als er nach Japan zurückkehrte, waren seine Eltern gestorben, und auch
das Haus, in dem er aufgewachsen war, stand nicht mehr. Die nun folgenden

Nachkriegsjahre waren für Yoshioka eine Zeit der Einsamkeit und
Armut. Wertvorstellungen und Ideale brachen zusammen und er fühlte
eine verzweifelte Leere.

Er arbeitete damals bei verschiedenen Verlagen und Bibliotheken.
1951 trat in den Chikuma Verlag ein, wo er bis 1979 als leitender
Angestellter die Werbeabteilung betreute. Erst 1955, nach fast fünfzehnjährigem

Schweigen, brachte Yoshioka seine nächste Gedichtsammlung Sei-
butsu (Stilleben) heraus. Die Sammlung entstand völlig im Alleingang,
denn Yoshioka verkehrte noch nicht in literarischen Kreisen und hielt
sich nicht mehr an direkte Vorbilder. Er versuchte, seinen eigenen Stil zu
finden.

Obwohl das Kriegserlebnis in den Seibutsu-Gedichten selten konkret
aufgegriffen wird, sieht man seine Spuren deutlich. Verzweiflung und
beklemmende Kälte spricht aus diesen Gedichten, die immer wieder um den
Tod kreisen.

Charakteristisch für diese Sammlung ist ihre fast vollkommene
Menschenleere. Die Gedichte werden von unbelebten Objekten beherrscht,
wobei eine Vorliebe für runde, gedrängte Formen besteht. Oft kommen
überdimensionierte Eier mit enigmatischem Inhalt vor, wie im folgenden
Gedicht:

Das Ei

Abwesenheit auch der Götter
nicht einmal Schatten von Lebendigem
nicht einmal Todesgeruch steigt auf
ein Sommermittag in tiefer Ermattung



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 15

aus dichter Sphäre
reisst Wolkenartiges auf
quillt Schleimiges über
an einem sehr stillen Ort
ist etwas Geborenes da
etwas das Leben andeutet
geglänzt von Staub und Licht
nimmt ein Ei die grosse Erde ein

Nach Seibutsu wollte Yoshioka an und für sich mit Schreiben aufhören.

Doch da traf er mit Lyrikern der surrealistisch orientierten Gruppe
Kyô (Heute) zusammen, und vor allem Iijima Köichi und Öoka Makoto
ermunterten ihn zur weiteren literarischen Betätigung.

1958 kam die Sammlung Söryo (Mönche) heraus. Mit dieser Sammlung
wurde Yoshioka zum erstenmal in der Öffentlichkeit bekannt und erhielt
die renommierteste Auszeichnung für moderne Lyrik in Japan, den H-
Preis, zugesprochen.

Auf Anraten seiner literarischen Freunde löste sich Yoshioka in Söryo
von der Welt der reinen Objekte und wandte sich mehr den Menschen zu.
Es sind jedoch nicht individuell geprägte Personen, die nun auftauchen,
sondern namenlose, allgemein gehaltene Gestalten, in denen sich
Misstrauen und Bitterkeit gegenüber der Menschheit ausdrücken. Dies lässt
sich aufeine enttäuschende Liebesaftare, die Yoshioka damals bedrückte,
zurückführen, aber auch allgemeiner auf die Desillusion, die der Krieg
mit sich gebracht hatte.

Viele Soryo-Gedichte sind in der ersten Person geschrieben und tragen
deutlich bekenntnishafte Züge. Beispielsweise lauten die Anfangszeilen
eines Prosagedichts so:

Geständnis

Was ich nicht weiss teile ich andern nicht mit auch schreite ich nicht um den Gips
den die Stimmen anderer machen ich sammle bloss all meine Kräfte brenne drauf
mit kurzer Axt dran zu rühren wenn etwas steht stoss ich es auf dem Stein bis es

stürzt wenn etwas liegt springe ich drauf wenn etwas dreht umschling ich es mit
den Händen bis es sich in mein schwarzes Fleisch frisst dann gebe ich den Weg frei
für einsam austretendes Geziefer und Adernstränge wenn es eine Frau ist schlag ich
sie ins Auge zurück

Gegenüber Seibutsu ist das Spektrum in Söryo erheblich weiter geworden.

Vermehrt treten darin groteske, erotische, obszöne und humorvolle
Motive auf. Oft trifft man aufBilder der Zerstörung und aufGegenstände
wie Scheren, Messer oder Äxte. 1959, im Alter von vierzig Jahren, hei-



16 BARBARA YAMANAKA-HILLER

ratete Yoshioka und bezog zum erstenmal eine eigene Wohnung. Vorher
war er immer Untermieter gewesen. In diesem glücklichen Lebensabschnitt

verspürte Yoshioka einen grossen Schaffensdrang, und innerhalb
kurzer Zeit entstanden drei neue Gedichtsammlungen: 1962 Bösuikei
(Spindelform), 1968 Shizuka na ie (Stilles Haus) und 1969 Shinpiteki na
jidai no shi (Gedichte einer mysteriösen Zeit). Im Stil und der Thematik
sind die Gedichte der sechziger Jahre ähnlich wie Söryo. Yoshioka selbst
und viele Kritiker sind jedoch der Meinung, dass diese drei Sammlungen
nicht mehr ganz die Qualität von Seibutsu und Söryo erreichen. Tatsächlich

werden die Gedichte hier zunehmend diffus und inkohärent. Während

Shinpiteki na jidai no shi entstand, näherte sich Yoshioka einer Krise,

er sah, dass es aufdiese Weise nicht mehr weitergehen konnte, und dass

er sich verändern musste. Für einige Jahre schrieb er nichts mehr.
1976 und 1979 kamen die beiden neusten Gedichtsammlungen Safu-

ran tsumi (Safran pflücken) und Natsu no utage (Festschmaus im Sommer)

heraus. Darin ist die Linienführung wieder etwas straffer und
Bildzusammenhänge sind überzeugender realisiert.

Neu an diesen Gedichten ist die häufige Verwendung von Zitaten, die
in Klammern gesetzt sind. Diese Zitate sind aus allen möglichen Texten
zufällig herausgegriffen und fügen sich in einer Art von Collage-Technik
in die Gedichte ein. Dies kann etwa folgendes Zusammenspiel ergeben:

Der Fuchs

Bewegung des Menschenherzens ein Rätsel
mehr noch Bewegung des Fuchskörpers ein Rätsel
im Dickicht von Pfeilwurz und Veilchen
suche den Fuchs meines Herzens
im Ameisenhaufen
oder der Falle bleibt er hängen und verendet
menschliches Gesicht
zwischen den Zähnen ein Stück Bohnenquark
tritt er in dein geripptes Haus
dies ist ein Traum im Schauer-Stil
[am Boden des Wasserkrugs
fand sich ein Regenwurm
und Knochen eines toten Fischchens]
wenn man von diesem hellen Ufer her schaut
[geht ein Fuchs in Menschengestalt
Fersen und Zehenspitzen gerundet schwebend einher]
und färbt das Frühlingsfeld lila1

1 Nach japanischem Volksglauben können sich Füchse in Menschengestalt verwandeln.
Abura-age (hier mit Bohnenquark übersetzt) ist fuchsfarben und gilt als Leibspeise der
Füchse.



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 17

Der Gebrauch von Zitaten verleiht den Gedichten einen äusseren
Anschein von objektiver Sachlichkeit, sie erinnern an wissenschaftliche
Abhandlungen. Dieser Effekt wird noch erhöht durch den für Yoshiokas
Lyrik neuen Gebrauch von Ortsnamen und Eigennamen. Die Illusion von
zuverlässiger Realität, die mit solchen Mitteln geweckt wird, steht in krassem

Gegensatz zu den durchwegs phantastischen, irrealen Inhalten und
Vorstellungen dieser Gedichte.

Im Moment befindet sich Yoshioka in einer Schaffenspause. Genaue
Zukunftspläne hat er noch nicht, doch vermutlich wird er sich der
Prosaliteratur zuwenden.

Yoshiokas Lyrik ist von visuellen Eindrücken geprägt. Er hat starke
Beziehungen zur bildenden Kunst, vor allem zur modernen Malerei. Immer
wieder lässt er sich von Filmen, Theater und Tanz inspirieren.

Yoshioka verwendet weder Pläne noch Notizen für seine Lyrik,
sondern schreibt spontan, unter Ausschaltung des rationalen Denkens. Er
konzentriert sich dabei ganz aufsich selbst und hält alle äusseren Einwirkungen

fern. Der Dichter selbst äussert sich so dazu:

Moderne Gedichte entstehen meiner Meinung nach aus plötzlich hervorschiessender
Kraft. Ich glaube nicht, dass man den ganzen Tag nur ans Dichten denken kann. Ich
jedenfalls nicht. Für mich ist es schon immer besser gewesen, ein Gedicht mit ganz
leerem Kopf anzufangen. Ich speichere mein Bewusstsein wie mit einem Damm auf,
und wenn sich genügend angesammelt hat, beginne ich zu schreiben. Bis zu diesem
Zeitpunkt denke ich nicht ans Gedicht Oft strömen dann ganz unerwartete Worte

hervor.2

Zu den Assoziationsketten, die sich beim Schreiben seiner Gedichte
unwillkürlich einfinden erklärt Yoshioka:

Das Fliessen des Bewusstseins ist etwas, das sich im Innern von uns allen abspielt. Es
ist schwierig, dieses Fliessen Zeile für Zeile festzuhalten. Für mich ist es wichtig,
die Bilder gerade so, wie sie auftauchen, einzufangen.3

Einmal niedergeschriebene Gedichte ändert Yoshioka kaum noch,
denn es liegt ihm viel daran, die Texte nicht durch herkömmliche Ver-

2 Aus einem Gespräch, das ich im Sommer 1981 mit Yoshioka Minoru führte und auf
Tonband festhielt.

3 Yoshioka Minoru, «Watashi no sakushihô?» (Meine Werkmethode?), in: Gendaishi
bunko, 14, Tokyo, 1973, S. 101.



18 BARBARA YAMANAKA-HILLER

nunft abzuflachen, sondern ihre ursprüngliche Energie und Nebelhaftig-
keit beizubehalten.

Gedichte, die auf diese Art entstehen, weisen naturgemäss keine
logischen Zusammenhänge auf, sondern sind enigmatisch, paradox und voller

Ambiguität. Sie lassen immer mehrere Deutungen zu und sind selbst
für den Dichter unerklärlich.

2. Zwei Interpretationen

Das Gedicht Seibutsu, das an erster Stelle der gleichnamigen Sammlung

steht, ist zum bekanntesten Gedicht Yoshiokas geworden.

Stilleben

In der hartflächigen Schale der Nacht
nimmt ihre Frische zu
Herbstfrüchte
Äpfel Birnen Trauben

5 jede einzelne Frucht
wie sie so aufgeschichtet ist
sinkt dem Schlaf
der einen Harmonie
machtvoller Musik entgegen

10 ihre tiefste Stelle erreichend
legt sich der Kern sanft hin
um ihn herum
kreisende Zeit reicher Verwesung
jetzt vor den Zähnen des Toten

15 geben sie wie Steine nichts her
solche Früchte gewinnen
immer mehr an Schwere
in der tiefen Schale
im Trugbild dieser Nacht

20 neigen sie sich bisweilen
gross zur Seite

Der japanische Text lautet:

Seibutsu

Yoru no utsuwa no katai men no naka de

azayakasa o mashite kuru
aki no kudamono
ringo ya nashi ya budö no rui



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 19

5 sorezore wa
kasanatta marna no shisei de

nemuri e

hitotsu no kaichô e

ôinaru ongaku e to sôte yuku
10 meimei no mottomo fukai tokoro e itari

tane wa omomuro ni yokotawaru
sono mawari o

meguru yutaka na furan no jikan
ima shisha no ha no mae de

15 ishi no yô ni hasshinai
sorera no kudamono no rui wa
iyoiyo omomi o kuwaeru
fukai utsuwa no naka de

kono yoru no kashô no uchi de
20 toki ni

ôkiku katamuku

In diesem Gedicht, das interessante Strukturen aufweist, findet man
folgende syntaktische Parallelismen vor4:

Zeile:
1 katai men no naka de
18 fukai utsuwa no naka de
19 kono yoru no kashô no uchi de

2 azayaka o mashite kuru
17 iyo iyo omomi o kuwaeru

7 nemuri e
8 hitotsu no kaichô e
9 ôinaru ongaku e to sôte yuku

]

1. Gruppe

2. Gruppe

3. Gruppe

Die erste Gruppe von syntaktisch parallelen Ausdrücken verteilt sich
auf den Anfang und gegen den Schluss des Gedichts. Zur syntaktischen
Parallelität kommt eine semantische, denn die drei Ausdrücke naka
beziehungsweise uchi haben dieselbe Bedeutung (in, drinn).

Die zweite Gruppe verteilt sich auch aufden Anfangs- und den Schlussteil

des Gedichts, und wird von der ersten Gruppe von aussen her einge-
fasst. Auch hier kommt zu der syntaktischen Parallelität eine semantische

4 Die deutsche Entsprechung zu den folgenden Aufstellungen lässt sich leicht auffinden,
weil die Zeilenanordnung der Übersetzung dem Original entspricht.



20 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Ähnlichkeit, denn die beiden Verben mashite kuru und kuwaeru können
beide der Bedeutung: Vergrösserung, Intensivierung zugeordnet werden.

Die dritte Gruppe verteilt sich aufdrei aufeinanderfolgende Zeilen, die
sich in der ersten Hälfte des Gedichts zur Mitte hin befinden. Kaichô
(Harmonie) und ongaku (Musik) weisen zudem semantische Ähnlichkeiten

auf, und wenn man sowohl nemuri (Schlaf) als auch kaichô und
ongaku als mögliche Vorbedingungen für einen unbewussten, traumhaften
Zustand ansieht, so zieht sich die semantische Ähnlichkeit über alle drei
Zeilen hinweg. Die erste und die zweite Gruppe von syntaktisch parallelen

Zeilen sind symmetrisch angeordnet, und die dritte Gruppe, die zur
Gedichtmitte hinführt, weist aufdie Symmetrieachse hin, die bei der Zeile

11 ist, und lautet: «legt sich der Kern sanft hin». Mit dem Wort «Kern»
wird auch auf semantischer Ebene auf das Zentrum hingewiesen.

Diese syntaktische Struktur kann graphisch so dargestellt werden:

Zeile:
1

1. Gruppe 2. Gruppe
7 8 9

3. Gruppe
11 17

Gruppe
18 19

I. Gruppe

Die beiden Schlusszeilen des Gedichts (20 und 21) «neigen sie sich bis-
weilen/gross zur Seite» fallen aus dieser symmetrischen Umklammerung
heraus, und sind deshalb besonders auffällig. Eine weitere syntaktische
Eigenheit des Gedichts ist es, dass sich kudamono (Früchte) und das eng
damit verwandte tane (Kern) durch den ganzen Text als Subjekte durchziehen.

Es erfolgt kein eigentlicher Subjektwechsel, ein Indiz dafür, dass das
Gedicht eine Einheit bildet.

Wenn man die lexikalischen Gruppierungen im Gedicht anschaut, so
findet man auch hier eine erstaunliche Symmetrie. Folgende Wörter kommen

im Text zweimal vor:



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 21

Wort: Zeilen
yoru (Nacht) 1,19
utsuwa (Gefäss) 1, 18

naka (drin) 1, 18

kudamono (Früchte) 3, 16

rui (Art) 3, 16

fukai (tief) 10, 18

Gemessen daran, dass das Gedicht nur 21 Zeilen umfasst, sind sechs

Wortwiederholungen ziemlich viel. Die Bereiche, wo Wiederholungen
vorkommen, liegen am Anfang (Zeile \-4) und gegen den Schluss (Zeile

16-19) des Gedichts, mit Ausnahme des einen fukai, das sich in Zeile

10 befindet. Die folgende graphische Aufstellung zeigt, dass die lexikalische

Anordnung genau gleich wie die syntaktische von aussen nach
innen symmetrisch ist: i

Zeile:
1 3

yoru kudamono
utsuwa
naka

4

rui
11 16

kudamono
rui

utsuwa
naka

19

yoru

Daraus ist gut ersichtlich, dass eine Bewegung im Gedicht von aussen
her dem Mittelpunkt zugeht; durch verschiedene Schichten (Nacht,
Gefäss, Frucht) hindurch führt sie zur «tiefsten Stelle» und zum «Kern»
(Zeile 10 und 11).

Mit diesem syntaktisch und lexikalisch symmetrischen Aufbau wird die
Aufmerksamkeit vor allem aufdie Mitte des Gedichts gelenkt und aufdie
beiden Schlusszeilen, die ausserhalb des Symmetrie-Rahmens liegen.

Vom Titel «Stilleben» her erwartet man in diesem Gedicht eher statische

Elemente. Erstaunlicherweise gibt es jedoch in der Mitte (Zeile 9-13)
und in der Schlusszeile (Zeile 21) Verben, die Bewegung und damit eine



22 BARBARA YAMANAKA-HILLER

gewisse Dynamik ausdrücken: sôte yuku (entlang gehen), itaru
(erreichen), yokotawaru (sich hinlegen), meguru (kreisen) und am Schluss ka-
tamuku (sich neigen). In diesen dynamischen Bereichen sind gewisse
Veränderungen zu erwarten, die sich auf das Subjekt, die Früchte, beziehen.
Die Früchte nehmen an Frische zu, bewegen sich zu Schlafund Musik hin
und beginnen zu faulen. Damit wird ein Reifeprozess beschrieben. Der
Kern dieser Früchte befindet sich nach der Vorstellungswelt des Gedichts
irgendwo ausserhalb und findet dann erst ins Zentrum der Frucht. Diese
eigenartige Bewegung des Kerns deutet an, dass es sich hier nicht
ausschliesslich um natürliche, konkrete Früchte handeln kann. Auch die
Worte «Schlaf», «Harmonie» und «Musik», mit denen der Reifeprozess
beschrieben ist, gehören eigentlich nicht zum Bereich von Früchten,
sondern sind einer menschlichen Sphäre zuzuordnen. Wenn man nun die
Bewegung des Kerns und die Veränderung der Früchte kombiniert betrachtet,

so zeichnet sich hier ein menschlicher Bewusstseinsprozess ab, der
sich durch Musik und Schlaf von der rationalen Alltagswelt löst, und in
tiefe Schichten des Selbst vordringt. Ein solcher Vorgang kann nicht
logisch gesteuert werden, sondern entwickelt sich organisch, genau wie der
organische Reifeprozess der Früchte.

Nachdem die «tiefste Stelle» gefunden worden ist, tritt im Gedicht ein
Wechsel ein, denn die organischen, konkreten Früchte werden plötzlich
zu harten, anorganischen Objekten. Sie sind nun «wie Steine» und werden

immer schwerer. Damit ist im Gedicht ein Wechsel von einer realen
Ebene zu einer irrealen erfolgt.

Der plötzliche Umschwung im Gedicht vollzieht sich mit der Zeile
«jetzt vor den Zähnen des Toten». Diese Zähne lösen Erstaunen und
Befremden aus, weil man vom Kontext her nie ein solches Bild erwartet hätte.

Eine unmittelbare Beziehung besteht höchstens zum Wort «Verwesung»

in der Zeile vorher, ein Ausdruck, der ebenfalls im weiteren Sinn
auf Tod hindeutet. Möglicherweise besteht zudem eine weitere
Assoziationsbrücke zum «Kern», denn die Zähne einer Leiche verwesen nicht,
genau wie der Kern, der bestehen bleibt, wenn die Frucht rund herum
fault.

Zum Teil sind diese Zähne eines Toten sicher auf konkrete
Kriegserlebnisse des Lyrikers zurückzuführen, es sind frische Erinnerungen, die
hier zum Durchbruch kommen.

Im Ablauf des Gedichts wird mit der Einführung dieses ungewöhnlichen

Motivs der natürliche, lebendige Reifungsprozess der Früchte plötzlich

unterbrochen, und die Begriffe: erstarrt, tot, unbeweglich,
festgeklammert, die man mit Zähnen eines Toten verbindet, greifen nun auch



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 23

auf die Früchte über. Sie sind jetzt zu toten, anorganischen Objekten
geworden. Während natürliche Früchte Farbe und Duft verströmen, geben
sie nach dieser Verwandlung «nichts her», sind also ganz in sich
verschlossen.

Wie oben festgestellt, schwingt in diesem Gedicht deutlich eine Ebene

mit, in der menschliche Bewusstseinsprozesse vor sich gehen. Im ersten
Teil ist dieser Prozess gefühlsbetont und bewusstseinserweiternd,
wodurch das Zentrum des Selbst erreicht werden kann. Im zweiten Teil wandelt

er sich zu abstraktem, anorganischem Denken, das sich überall Grenzen

setzt und somit in sich geschlossen ist.
Dieser dynamische Mittelteil des Gedichts, in dem die Verwandlung

geschieht, ist von den beiden symmetrischen Teilen, die eher statisch sind,
umrahmt. Genau wie die Früchte hebt sich nun der zweite Teil dieses
statischen Rahmens von der Realität ab, die Nacht ist zu einem «Trugbild
der Nacht» geworden. Der Schluss des Gedichts ist wieder dynamisch.
Die schön aufgeschichteten Früchte machen zuerst eine innere Wandlung
durch, von organisch und lebendig zu anorganisch und tot. Dabei haben
sie ihre äussere Anordnung jedoch bewahrt, sie liegen immer noch in der
selben Schale. Erst jetzt kommt Bewegung hinein, sie «neigen sich» und
kommen ins Wanken. Damit wird die Vorstellung eines Stillebens ernstlich

in Frage gestellt.
Wenn man diese Bewegung am Schluss auf der Ebene von Bewusst-

seinsprozessen betrachtet, so könnte man sagen, dass auch diese bisher
ruhigen Denkströme ins Wanken geraten und aus ihrer Ordnung ausbrechen.

Wohin diese Bewegung am Schluss führt, bleibt unklar. Man kann
jedoch behaupten, dass ein solches Umkippen von bisher ruhigen
Anordnungen und Denkvorgängen für die Nachkriegszeit symptomatisch ist.
Indem diese Bewegung ausserhalb des symmetrischen Rahmens geschieht,
öffnet sich das in sich selbst ruhende Gedicht gegen aussen und lässt einen
Eindruck von Verunsicherung zurück.

Seibutsu ist deshalb ein interessantes Gedicht, weil der Dualismus von
weich und hart, organisch und anorganisch, konkret und abstrakt, Leben
und Tod genau thematisiert ist. Dieser Dualismus nimmt in Yoshiokas
Nachkriegswerk einen wichtigen Platz ein. Auch seine Tendenz zu runden

Formen (hier: Früchte) zeigt sich deutlich, sowie die Thematik von
Umhüllung und Inhalt, Schale und Inneres, die wir bei ihm immer wieder
treffen. Der plötzliche Umschlag von einer realen zu einer irrealen Sphäre
ist typisch für Yoshiokas Lyrik.



24 BARBARA YAMANAKA-HILLER

Die grosse Beliebtheit des Gedichts gründet sich vermutlich auf seine

ausgewogene Schönheit, die vor allem von der symmetrischen Struktur
herrührt, sowie auf seine plastische Bildlichkeit. Auch ist das Gedicht
ziemlich kohärent und kurz.

Natürlich ist es interessant zu sehen, was Yoshioka selbst zu diesem
Gedicht zu sagen hat. Eigentlich ist es nicht die Aufgabe des Lyrikers, sein

eigenes Werk zu erläutern, und man darfdeshalb auch keine klare Lösung
erwarten. Immerhin wird deutlich, was für Vorstellungen der Dichter hatte,

als er das Gedicht schrieb.
Auf die Frage, ob mit dem «Kern» auch der innerste Teil des Selbst

gemeint sei, antwortete er:

Ich hatte eher eine bildliche Vorstellung. Ein Apfelkern zum Beispiel ist etwas Schönes.

Es ist eine vage Inspiration. Grundsätzlich bin ich jedoch nicht dagegen, wenn
man den Kern als menschlichen Kern ansieht, aber besser wäre es, ihn einfach als
Fruchtkern zu nehmen. Es gibt hier in diesem Gedicht keine Menschen, nur den Tod.
Ich habe mir vorgestellt, dass es irgendwo im Raum Kerne gibt, die dann an ihren
ursprünglichen Ort zurückkehren, obwohl sich ja Kerne für gewöhnlich nicht bewegen.

Wenn wir hier Menschen mit ins Spiel bringen, wird es etwas zu fleischlich.

Seine Erklärung zu «Zähne des Toten» lautet:

Es bedeutet nicht unbedingt, dass es im Gedicht eine Leiche gibt. Nur die Zähne sind
hier wichtig. Ein Toter beisst die Zähne immer fest zusammen. Um die Zähne
herum sind die Früchte hart wie Steine und ohne auf uns zu wirken. Sie geben auch
keinen Duft mehr ab. Und somit entsprechen sich die Zähne des Toten und das

Pflanzliche.
All dies ist in einem Gefäss. Deshalb stelle ich mir nicht einen ganzen Toten vor,
sondern nur gerade das Gesicht, darum herum sind Herbstfrüchte, die wie Steine sind.

Zur Behauptung, dass die Früchte am Anfang des Gedichts natürlich
seien, am Ende jedoch nicht mehr, sagte er folgendes:

Das stimmt. Die Früchte werden am Schluss immer schwerer und neigen sich über.
Durch die Begegnung mit den Zähnen des Toten werden die frischen Früchte zu toten
Objekten. Und gerade das ist das Wesen eines Stillebens. Im Stadium, wenn man die
Fäulnis zu riechen beginnt, werden sie wie Steine und neigen sich der Nacht zu.

Die Feststellung im Gedicht, dass die Früchte nichts mehr von sich
geben, erklärt Yoshioka so:



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 25

Die Früchte kommunizieren nicht mehr mit den Menschen, sie haben keine Farbe
und keinen Glanz mehr. Sie werden zu Steinen, aber das Gedicht mit Steinen zu
beenden wäre langweilig. Deshalb habe ich geschrieben: wie Steine. Es kann sein, dass

die Früchte in eine Zeit des Todes hineinwirbeln.

Zum grossen Erfolg dieses Gedichts sagt Yoshioka:

Als Dichter wollte ich ein Bild malen. Ich wollte etwas malen, indem ich ein Gedicht
schrieb. Ich weiss nicht genau, warum das Gedicht so erfolgreich ist, vielleicht ist es

wegen seiner Realität.5

Yoshioka sieht somit in diesem Gedicht nicht einen weitverzweigten
symbolischen Überbau, sondern fasst es erstaunlich konkret und bildlich
auf. Für ihn haben die darin beschriebenen Vorstellungen Realität.

Das zweite Gedicht, das hier vorgestellt werden soll, Mofuku (Trauerkleid)

stammt aus der Sammlung Söryo. Darin spielt ein «totes Kind» eine

wichtige Rolle. Diese Gestalt ist für Yoshiokas Lyrik dieser Periode
typisch, und wird vor allem im viel längeren Gedicht Shiji (Tote Kinder)
der gleichen Sammlung weiterentwickelt.

Yoshioka selbst hält Mofuku für einen Höhepunkt seines Schaffens und
nennt das Gedicht ein «Meisterwerk».6

Trauerkleid

Was ich jetzt errichten will ist ein Rechteck-Haus
ein totes Zylinder-Kind muss ich dort aufziehn
um mich dem aussichtslosen Kampf zu stellen
wecke ich meine Frau aus dem Schlummer und peinige sie

damit sich der Körper aus Lehm unablässig wandelt
Verebben von Erektion und Äther
knete ich Tag und Nacht unter grobem feuchtem Tuch
ich krieche auf den Boden wo Kohle vereist
und säuge immerzu das tote Kind
dieses Wesen das Verschwendung und Liebe verschmäht und nicht wächst
ist ausser Reichweite meiner Kräfte
das tote Kind hart und aufgedunsen verbirgt seine wahre Natur
dies ist Ruhm und Tragödie zugleich
es besetzt die ganze Schlosslandschaft meiner sinkenden Seele

und steht da als prächtiges Monument

5 Gespräch mit Yoshioka.
6 Ibid.



26 BARBARA YAMANAKA-HILLER

allmählich füllt es den Raum der andern gehört
der aufragende Zylinder des toten Kindes
um seine glatte Fläche schreitend
bringe ich als Vater keinen Laut hervor
die Mutter verlangt nicht nach Nahrung und liegt auf der Seite

nun brüllt das tote Kind
wenn ich als Familienpatriarch
Staub und Spinnwebe wie einen Schirm auf dem Kopf trage
gerät da mein Stammbaum aus der Ordnung
wir Eltern bringen ein altes Rattengerippe zum Strahlen
im Dunkel des Ofens
wohnen wir wohl immer
vielleicht
bis das tote Zylinder-Kind sich ins Trauerkleid hüllt

Yoshioka verwendet in seiner Lyrik oft Bilder, die Gegensätze in sich
aufnehmen. Deshalb ist die Gestalt eines toten Kindes, bei dem Beginn
und Ende des Lebens ganz nahe beieinander liegen, für ihn charakteristisch.

Dieser Effekt wird sogar noch deutlicher, wenn man bedenkt, dass

shiji, das hier mit «totes Kind» übersetzt ist, auch «Totgeburt» heissen
kann. Damit würden sich Tod und Leben bei dieser Figur aufeinen Punkt
konzentrieren. Die Ambiguität von Leben und Tod äussert sich auch darin,

dass das Kind, das eigentlich tot ist, sich wie ein lebendes verhält. Es
wird gesäugt, bewegt sich und brüllt.

Yoshiokas Kommentar zum Verhältnis von Leben und Tod in dieser
Figur des toten Kindes gibt interessante Aufschlüsse:

Das «tote Kind» ist nicht unbedingt einfach tot. Obwohl es tot ist, hat es Leben in
sich.
Man kann sich vorstellen, dass es immer noch am Leben ist, weil es weint.7

Weiter sagt er dazu :

Das «tote Kind» bewegt sich ständig, obwohl es tot ist.
Natürlich sterben alle Menschen einmal, aber hier wollte ich unbedingt etwas
darstellen, das gleichzeitig lebt und tot ist. Genau dies verkörpert das «tote Kind».
Es ist ein Wesen, das lebt, obwohl es tot ist, oder umgekehrt, ein Wesen, das tot ist,
obwohl es lebt.8

7 Ibid.
8 Ibid.



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 27

Es wird deutlich, dass für Yoshioka Leben und Tod relative Begriffe
sind, die sich übereinander lagern, und die man leicht vertauschen und
umkehren kann.

Obwohl das «tote Kind» organische Elemente enthält, wird es vorwiegend

anorganisch dargestellt. Es ist zylinderförmig und wird zum «prächtigen

Monument». Diese Zylinderform in einem rechteckigen Haus
könnte direkt einem kubistischen Bild entnommen sein und zeigt Yoshiokas

Vorliebe für harte, klare Formen und Umrisse.
In seiner zylinderförmigen Gestalt und der Darstellung als «Monument»

könnte das «tote Kind» auch an eine Jizö-Figur erinnern. Solche
Buddha-Figuren in oft länglicher Gestalt werden in Japan aufgestellt und
verehrt, wenn Kinder einen frühen Tod erleiden. Somit überlagert sich
die Gestalt des lebendig-toten, paradoxen Kindes mit der Vorstellung
einer Steinstatue, die seinen Tod symbolisiert.

Allerdings enthält das «tote Kind» nichts von der unbeweglichen Starrheit

einer solchen Jizö-Figur denn es entwickelt eine grosse Dynamik und
wird riesengross. Es nimmt allen Raum ein und dominiert alles: «es
besetzt die ganze Schlosslandschaft meiner sinkenden Seele» und «allmählich

füllt es den Raum der andern gehört». Seine Dynamik ist so gross,
dass es die Eltern, die es aufgezogen haben, ganz an die Wand drängt und
klein und schwach werden lässt. Eigenschaften eines leblosen Kindes
übertragen sich nun auf die Eltern: während das Kind brüllt, bringt der
Vater keine Stimme heraus. Die Mutter liegt da und kann keine Nahrung
aufnehmen. Diese Regression der Eltern, die von der Ausdehnung des
toten Kindes bewirkt wird, geht sogar noch weiter, denn am Schluss befinden

sich Vater und Mutter im «Dunkel des Ofens», und sie sind zu «Ratten»

geworden. Dieser Verfall der Eltern zeigt sich auch daran, dass der
Vater von «Staub und Spinnwebe» überdeckt ist und sich die bange Frage
stellt, ob sein «Stammbaum» aus der Ordnung geraten sei. Diese Frage
bejaht das Gedicht, denn das Kräfte- und Grössenverhältnis zwischen
Eltern und Kind hat sich umgekehrt.

Yoshioka selbst bezieht die Zerfallerscheinungen nicht nur auf die
Familie, sondern auch auf das Haus, das zur «Ruine» wird:

Es ist da ein Bild von Ruinen, die drei Leute wohnen in einem zerstörten Haus. Man
kann diese Szene als Ausdruck meines Nihilismus auffassen. Es ist eine zerfallene
Familie. Das Kind wächst nicht heran.
Der Vater ist voll Spinnwebe und auch das ganze ruinenhafte Haus ist voll davon.
Es ist ein groteskes Bild. Spinnwebe ist ein Sinnbild für das Ruinenhafte.
Die Frau wird hier nicht mehr erwähnt, niemand weiss, ob sie noch am Leben ist.
In solchen Ruinen wohnen nur Ratten. Die Eltern selbst sind zu Ratten geworden.



28 BARBARA YAMANAKA-HILLER

In diesem verfallenen Haus gibt es nichts als einen alten, kaputten Ofen. Die Eltern,
die zu Ratten geworden sind, werden in diesem Ofen leben müssen. Am Schluss wird
das Trauerkleid über die Szene geworfen.9

In dieser Schlussphase sind Tod und Leben völlig in ihrer Funktion
vertauscht worden. Das «tote Kind», das in Wirklichkeit leblos sein sollte,
wird stark und lebendig, während die auf realer Ebene lebendigen Eltern
klein und abgestorben erscheinen. Das «Dunkel des Ofens» erinnert an
ein Grab, aber nicht das tote Kind befindet sich darin, sondern die Eltern.
Nicht die Eltern, die auf realer Ebene um ihr Kind trauern sollten, ziehen
das Trauerkleid an, sondern das «tote Kind» selbst. Das Gedicht verneint
Sachverhalte der normalen Wirklichkeit und kehrt sie in ihr Gegenteil
um. In Verbindung mit der ohnehin schon gespenstischen Gestalt des

umherwandelnden, ins Unermessliche wachsenden Kindes hat dies eine
beängstigende Wirkung und drückt ein gewisses Misstrauen gegenüber der
gewöhnlichen Realität aus.

Auf einer andern Ebene zeigt Mofuku typische Züge von Yoshiokas
Kreativität auf. Die Zeilen: «damit sich der Körper aus Lehm unablässig
wandelt/ Verebben von Erektion und Äther/ knete ich Tag und Nacht unter

feuchtem Tuch» haben einerseits eine stark erotische Bedeutung, weisen

aber auch auf Yoshiokas Kreativität hin. Das Kneten mit Lehm
bezieht sich auf seinen früheren Wunsch, Bildhauer zu werden, und zeigt
seine Vorliebe für das Plastische und für pausenlose Verwandlungen und
FormVeränderungen. Yoshioka sagt zu dieser Stelle: «Der Ich-Erzähler
formt eine Frau aus Lehm. Dies hat einen sexuellen, gleichzeitig aber
auch einen schöpferischen, künstlerischen Stellenwert.»10 In einem
weiteren Sinn kann man das «tote Kind» selbst als Metapher für Yoshiokas
Lyrik ansehen. Das «Rechteck-Haus» würde demnach einem leeren Blatt
Papier entsprechen, das Yoshioka als Grundbedingung für die Entstehung
eines Gedichts ansieht. Indem er das «tote Zylinder-Kind» nun
«aufzieht» nimmt das Gedicht seinen Anfang. Das Anschwellen und
Starkwerden des Kindes zeigt, wie das Gedicht und seine Assoziationen, Bilder
und Symbole wachsen und immer mehr Raum einnehmen. Die Kreation
macht sich selbständig und kann von ihrem Autor (dem Vater des Kindes)
nicht mehr unter Kontrolle gebracht werden. Sie entwickelt eine immer
grössere Eigendynamik und lässt sich von Kräften der Logik und Ratio
nicht mehr einschränken.

9 Ibid.
10 Ibid.



DER LYRIKER YOSHIOKA MINORU 29

Auch die Umkehrung von Leben und Tod, Realität und Irrealität, die
sich im Verhältnis des toten Kindes zu seinen Eltern abspielt, ist analog
zu den Entwicklungsprozessen in Yoshiokas Lyrik, in der äussere
Wirklichkeit zusammenbricht und durch eine innere, alogische Realität ersetzt
wird.


	Der Lyriker Yoshioka Minoru

