
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 35 (1981)

Heft: 2

Artikel: Vor-Smkhystisches und Proto-Smkhystisches in alten Upanisaden

Autor: Zimmermann, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOR-SÀMKHYISTISCHES UND PROTO-SÀMKHYISTISCHES
IN ALTEN UPANISADEN

HEINZ ZIMMERMANN

Université de Lausanne

I.

Früheste Ansätze zur Sämkhya-Philosophie sieht man allgemein in
zwei Arten von Texten der indischen Literatur, wobei bald die eine,
bald die andere bevorzugt wird. Einerseits sind es die Up. der sog.
mittleren Gruppe, allen voran SvUp. und KathUp., die mit einem
hohen Grad von Übereinstimmung genannt werden1. Von anderer Seite2

wird dagegen die Gewichtigkeit epischer Texte viel höher bewertet;
einige Up. - so wird argumentiert - die als Quelle für altes Sämkhya
in Frage kämen, wiesen wohl Einflüsse dieser Denkweise auf, stünden
aber dem eigentlichen Sämkhya fern3. Auf isolierte Stellen aus älteren
Up. wird hie und da verwiesen, doch nie in einschlägigem Zusammenhang.

Eine Ausnahme bildet E. Senart mit seinen Untersuchungen über
ChUp. VI4; er sah in der Doktrin des Uddâlaka Àruni erste greifbare,
wenn auch noch fast unkenntliche Vorzeichen dessen, was später in
ganz anderer Formulierung in der Sämkhya-Philosophie ans Licht
treten sollte.

Gewisse Stellen im Epos5 weisen dem Sämkhya eine alles überragende

Stellung zu: Was immer in den Veden, unter Sämkhyisten, im
Yoga, in Puräna's, in den Itihäsa's, ja sogar im Arthasastra an
Erkenntnis verkündet werde, sei Särnkhya. Gewiss, das betreffende Kapitel

ist ein Sämkhya-Text, und ein tüchtiges Mass von Übertreibung
wird man in Rechnung stellen müssen. Trotzdem, der Name, den sich

1 So von Esnoul (1964), p. XVIf.; Mainkar (1972), p. 22f.; Larson (21979), p. 96f.
2 In erster Linie von Frauwallner; vgl. (1953), p. 472f.
3 Ib. p. 473. Frauwallner ist damit der Ansicht, Sämkhya sei den Up. völlig fremd

gewesen und von aussen in sie hinein gekommen. - Neben den mittleren Up. und dem
Epos werden fast überall auch Asvaghosa und Caraka genannt. Auf sie wird hier
aus verschiedenen Gründen nicht eingegangen.

4 Senart, in: Journ. As. 1915, und in: Études As. vol. II (1925).
5Mbh. 12,290, 103 f.



202 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SÀMKHYISTISCHES UND

dieses Denken gegeben hat, scheint einst mehr - zumindest noch anderes

- umfasst zu haben als das, was später darunter verstanden wurde.
Kein geringerer Text als die Bhag. konnte es sich leisten, in einem
Passus, der ohne Zweifel zu den ältesten Teilen des Gedichtes gehört6,
den Terminus Sämkhya zu verwenden, wo eigentlich eher Vedänta
zu erwarten wäre. Der Begriff steht an der erwähnten Stelle für die
Gesamtheit einer eben vorausgegangenen Belehrung; deren Hauptthema

ist die Unzerstörbarkeit und Ewigkeit des Ätman, im Gegensatz
zur Zerstörbarkeit und Vergänglichkeit des Leibes. Von spezifisch
sämkhyistischen Fragen ist sonst überhaupt nicht die Rede. Aber ein
ewiger Ätman als Gegenstück zu einem hinfälligen Körper ist immerhin
ein wichtiger Punkt selbst noch im klassischen System, und das Gewicht
der merkwürdigen, vielen Übersetzern unbequemen Stelle sollte nicht
unterschätzt werden. In ihr kommt möglicherweise eine noch frühe, im
Einzelnen wenig fixierte Auffassung von Sämkhya zum Ausdruck7.

Larson (21979), und vor ihm Johnston (1937), haben den
Ursprung des Sämkhya in vedischen, hauptsächlich spätvedischen, Schichten

der indischen Literatur gesucht8. Larson liess sich auf seiner Suche
von folgenden Kriterien leiten: Erstes Kennzeichen sämkhyistischen
Philosophierens ist für ihn der Dualismus, für welchen er auf Spuren
u. a. schon in rgvedischen Hymnen hinweist9. Es hat jedoch wenig
Beweiskraft, wenn aus einem Weltbild, in dem sich so verwirrend vieles
finden und vorzeigen lässt, dualistische Züge ausgesondert werden. Wo
immer überirdische Mächte wirken, dort stehen sie automatisch im
Gegensatz zu irdischen. Eine solche Art von Dualismus ist nicht unbedingt

bestimmend für ein Weltbild und dürfte überall zu finden sein.
Larsons zweites Kriterium sind bekannte sämkhyistische Schlüsselbegriffe,

deren Vorkommen bzw. Vorstufen in alten Texten er erwähnt und

6 Bhag. II, 39.
7 Auf Sankara's Erläuterungen zur Stelle einzugehen, trüge hier aus chronologischen

Gründen nichts bei. Und wenn er XVIII, 13 «sämkhyam» kurzerhand zu einem
vedäntistischen Teilgebiet erklärt (jhätavyäf} padärthäh samkhyäyante yasmih sästre,
tat sämkhyam vedäntal}), so wirft das zwar ein Licht darauf, wie zu seiner Zeit
(8. Jh.) das Verhältnis von Sämkhya und Vedänta aus vedäntistischer Sicht
verstanden werden konnte, aber mehr als ein Indiz lässt sich daraus nicht ableiten. Doch
wenngleich Sankara in eigener Sache spricht, dürfte seine Ansicht nicht allzuweit
von frühesten Vorstellungen abliegen.

8 Larson (1969), p. 76f.; Johnston (21974), p. 21.
9 Larson (1969), p. 79 f. - Sein Ausdruck «dualistic Sämkhya» (p. 89) zeigt, dass für

ihn diese Philosophie eo ipso dualistisch ist.



PROTO-SÀMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 203

bespricht10. Aber mit einzelnen isolierten Begriffen ist ein Aufkommen
sämkhyistischer Konzeptionen noch nicht nachzuweisen; z.B. steht
wohl ChUp. VII, 25, 1 ahamkâra kaum in einem Kontext, der für diese

Philosophie spezifisch wäre. Andererseits kommen epische, schon einge-
standenermassen sämkhyistische Texte auch noch ohne ahamkâra aus11.

Als drittes Charakteristikum nennt Larson das Phänomen der
«enumeration»12, erwähnt einige Beispiele aus alten Up., verweist auf vedische
Hymnen, und spricht vom Umstand, dass die Gewohnheit des Auf-
zählens in den Brähmana's durchwegs anzutreffen sei. Erste greifbare
«Proto-Sämkhya-Speculations» lässt Larson erst mit KathUp. und
SvUp. anheben13. Trotzdem bleibt, nach seiner Meinung, die
Sämkhya-Philosophie ein Denken, das seine Wurzeln in spätvedischen
Spekulationen hat.

Der Verfasser des vorliegenden Aufsatzes teilt diese Ansicht in
vollem Umfang. Er unternimmt im Folgenden den Versuch, sie durch
weitere, und wenn möglich genauer gezielte Argumente zu stützen.

Dabei stellt sich jedoch zunächst die sehr ernste Frage, was denn
eigentlich Sämkhya sei. Auf den ersten Blick scheint sie leicht: Ein
dualistisches philosophisches System, gekennzeichnet durch einen
spezifischen Begriffsapparat, durch «Aufzählung», und - so ist vielerorts
zu lesen - durch Atheismus. Auf den zweiten Blick ist sie weniger
leicht: Wenn Dualismus eine Doktrin ist, die zwei unvereinbare, nicht
auf einander zurückführbare Ursprungsprinzipien annimmt, dann sind
zahlreiche sich als Sämkhya bezeichnende Systeme alles andere als
dualistisch14. Und wenn der Dualismus des Sämkhya ein solcher zwischen
Geist und (Ur-)Materie sein soll, dann wird das Problem selbst für
das unbestreitbar dualistische System des Isvarakrsna noch heikel
genug. Bekanntlich gehen dort die am höchsten stehenden geistigen

10 Ib. p. 82 f.
11 Z.B. Mbh. 12,187; 12,290.
12 (1969), p. 89f. Vgl. zum Begriff «Sämkhya» z.B. Mbh. 12, 290, 5. - Larson

bespricht im Folgenden noch die Möglichkeit buddhistischer und jinistischer Einflüsse,
misst den bestehenden Ähnlichkeiten aber - und wohl mit Recht - wenig Beweiskraft

zu.
13 Larson (1969), p. 95 f.
14 So ist es Mbh. 12, 187, 6 der «bhütätmä» der die fünf mahäbhütäni entlässt und

wieder einzieht. Aus diesen fünf Elementen entsteht - mit Ausnahme von manas,
buddhi und ksetrajha, deren Stellung unklar ist - die ganze materielle Welt auf
direktestem Weg. Noch viel komplizierter, und keineswegs dualistisch ausgerichtet,
liegt der Fall der SvUp., vom Sämkhya der Bhag. gar nicht zu reden.



204 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SÀMKHYISTISCHES UND

Tattva's buddhi, ahamkâra, manas aus dem Avyakta als erste hervor15,
und das Grobmaterielle vollends ist überhaupt erst ein Umwandlungsprodukt

des - wahrhaftig nicht stark an Materie erinnernden - tanmä-
trapahcaka16. Materielles steht im klassischen Sämkhya an der
Peripherie der Evolutionsstruktur. Es scheint, hinsichtlich des vielberufenen
sämkhyistischen Dualismus eher geraten, eine vorsichtigere, die
Verhältnisse nicht so endgültig festlegende Bezeichnung zu wählen, die
einerseits auf alle als Sämkhya bezeichneten Systeme zuträfe, und
andrerseits dem nach Vorstufen Suchenden einen Weg in frühere Epochen
noch offen liesse.

Was die spezifische Terminologie betrifft, so hat sie sich, in der
überwiegenden Mehrzahl der Fälle aus vedischen Quellen herleitbar,
anscheinend während einer langen Periode des Fluktuierens im noch
Vorläufigen herangebildet und schliesslich eingebürgert. Wie hoch der
Grad der Eigenwilligkeit in der Benennung einzelner Tattva's sein
kann, zeigen epische Systeme am deutlichsten17. Auch hier mag es für
das Suchen nach einem Sämkhya mit archaischen, noch gar nicht
ausgebildeten Zügen eher nützlich sein, vom philosophischen Plan statt
von festen Begriffen auszugehen. Wichtig sind nicht so sehr die letzteren,
als vielmehr das, was sie, sich gegenseitig abstützend, in allen Systemen,
die sich Sämkhya nennen, formulieren helfen: Den ganzen Menschen
und, im gleichen Zug, die ganze Welt. Allerdings werden die zwei sich
seltsam durchdringenden Komplexe «Mensch» und «Welt» nach Massgabe

der jeweils herrschenden Vorstellungen und mit verschiedenen
Worten benannt, und solange das vedische Opferritual mit seiner durch
die väk betriebenen Dynamik im Zentrum der Aufmerksamkeit steht,

15 SäK. 22. Dazu kommt, dass bei îsvarakrsna das avyakta praktisch alle Rollen des im
vorklassischen (:epischen, upanisadischen) Sämkhya anzutreffenden Purusa (oder
wie immer er dort genannt sein mag) übernommen hat. Im klassischen System tritt
zum Dualismus zwischen Prakrti und Purusa, der jetzt nicht nur nichts tut, sondern

ganz und gar aus der Welt evakuiert ist, ein zweiter, nämlich derjenige zwischen
vyakta und avyakta (SäK. 10; 11). Das bedeutet, dass in der klassisch fixierten Version

einem alten, geheimnisvollen und nie ganz in den Griff zu bekommenden
Dualismus endlich - dazukommend - ein klar abgrenzender aufgesetzt worden ist.
Dadurch wurden gewisse philosophische Probleme gelöst, andere geschaffen.

16 SäK. 24; 25; 38.
"Man vergleiche z.B. das noch altertümliche System Mbh. 12, 187 mit dem schon

fast klassischen in 12, 291, ferner mit dem eher primitiv als altertümlich anmutenden

in 12, 290, wo neben Vi$nu und Sakra gleich noch die Gwna's als Tattva's
aufgezählt werden.



PROTO-SÀMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 205

werden kaum mehr als erste, für die spätere Zielrichtung des Denkens
möglicherweise aufschlussreiche Entwürfe gefunden werden können18.

Das Merkmal des Atheismus ist von nebensächlichem Rang. Zu
viele sämkhyistische Systeme sind eindeutig theistisch, zu schwer wiegen
Argumente wie sie etwa der SvUp. zu entnehmen sind, als dass in
diesem Punkt eine ernsthafte Bedingung zu sehen wäre19. Und selbst für
die klassische Variante des îsvarakrsna ist die Frage nicht leichthin zu
entscheiden. Die einen, sich auf den Begriff isvara festlegend, werden
von Atheismus sprechen, weil die SäK einen isvara überhaupt nicht
erwähnen, während andere, in dieser Beziehung weniger eingeengt, im
Purusa ein durchaus akzeptables, Gott-verwandtes Element sehen können.

Das Problem des Atheismus im Sämkhya ist weitgehend dasjenige
einer Definition eben dieses Begriffes «Atheismus».

Von ganz erheblicher Gewichtigkeit ist jedoch das Kriterium der
Aufzählung. Nur ist der genannte Begriff in den meisten, und gerade in
vor-sämkhyistisch bedeutsamen Beispielen nicht ganz zutreffend, jedenfalls

nicht genügend. Zwar wird gelegentlich in alten Up., anscheinend
wahllos, hergezählt20, doch handelt es sich in den meisten Fällen deutlich

um etwas anderes. Im allgemeinen werden hier, wie auch in Bräh-
mana's, nicht einfach isolierte Punkte aufgezählt, sondern es werden
Punkte einer gewissen Zugehörigkeit solchen einer anderen Zugehörigkeit

als entsprechende Grössen an die Seite gestellt. Es handelt sich
also nicht um durchlaufende Listen, sondern um auf einander bezogene

18 Allerfrüheste Ansätze eines aufzählenden Plans zeigt etwa, wie Larson bemerkt hat

(p. 81), RV X, 90. Nur ist die dort zur Anwendung gelangende Methode noch in
keiner Weise särnkhyistisch zu nennen; die Verteilung ist noch zu sehr von einer

mythisch orientierten Ordnung bestimmt und dient noch nicht einer systematischen

Gegenüberstellung.
19 SvUp. (I, 10) nennt ausdrücklich Hara, Mbh. 12, 290, 23 Nârâyana, und 12, 291

erwähnt in Vers 37 namentlich Visnu als 25. Tattva.
20 Z.B. AitUp. III, 2-3. Aber selbst hier steht ein Plan dahinter. Der Adhyäya beginnt

mit der Frage «was für einer» (katarah; vgl. PrasUp. 2, 1; 4, 1) der Àtman sei, und
meines Erachtens beginnt die Antwort mit yena vä pasyati... srnoti etc. (anders
Schneider, 1963, p. 60): «Je nach Fall (vä) das womit man sieht, oder hört ...» etc.

III, 2 zählt so die Gegebenheiten auf, die der Ätman, «je nachdem», in der Domäne
des Ätman (adhyätma) ist; III, 3 sagt zunächst, beginnend mit Brahma (dem Gott),
endend mit sarve deväh, worin man den Ätman in der Domäne der göttlichen
Potenzen (adhidaiva) zu erblicken habe, und unmittelbar danach, beginnend mit den
fünf mahäbhütäni, endend mit yac ca sthävaram, erfolgt die Aufzählung dessen, was
der Ätman in der Domäne der «gewordenen Wesen» (adhibhüta) alles sei. Es handelt

sich also um gezieltes, nach wohlbekannten Bereichen geordnetes Aufzählen.



206 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SÄMKHYISTISCHES UND

Rubriken, die in ihrer Zusammenstellung jeweilen die Tabelle eines
Totais ergeben. Die philosophische Absicht, die sich in einem derartigen

Drang zur Rubrizierung der Welt äussert, ist klar: Eine ungeordnete,
unübersehbare Vielheit soll, durch die intellektuellen Mittel der
Reduktion, der Zuordnung, und des Herauserkennens von Wesentlichem,
in einen geordneten und überblickbaren Zustand verbracht werden.
Dass dabei das Ziel in erster Linie die Verfügungsgewalt des Wissenden

über alles Weltliche und Überweltliche gewesen ist, ändert daran
nichts.

Spätestens seit den alten Up. steht ein solches Verzeichnis unter
der wohlgeordneten Regenz einer einzigen Sache. Die Tabelle enthält
«die Welt» - und mit ihr den Menschen. Ihre Rubriken21 sind Aspekte,
Hypostasen, der einen zwar benannten, aber unaussprechlichen Sache,
und die einzelnen Punkte verzeichnen erkennbare, oder doch aufspürbare,

Elemente des Universums, rubriziert nach ihren jeweiligen
Domänen22.

Hier liegen unseres Erachtens die Ursprünge des Sämkhya. Denn
in den wesentlichen Grundzügen bezeichnet «Sämkhya» ein Philosophieren,

das davon ausgeht, dass eine jedem Begreifen entzogene
Sache einer Vielheit von begreifbareren Sachen gegenübersteht bzw.
sich in ihnen manifestiert. Die Trennung, oder: Gegenüberstellung,
der beiden Seiten, m.a.W.: das endgültige Heraus-Finden der einen
Sache aus den vielen, ist während der Epoche der ältesten Up. noch
teilweise im Gang, aber meistenteils ist sie dort schon vollzogen. Die
Leistung der Epoche gipfelt darin, dass zwei zuletzt übrigbleibende
Punkte zu einem einzigen verschmolzen werden. Der Ätman,
unvergänglicher Wesenskern hier im Menschen, wird mit der längst bekannten,

aber nicht zu fassenden, obersten Ursprungsinstanz, dem Brahman,
identifiziert23. Damit haben die beiden Komplexe Mensch und
Universum seither ein und denselben Kern, und zwar in einer genau hinter-

21 Die Rubriken adhidaiva(ta), adhyätma, adhibhüta, adhiyajha sind mindestens so
alt wie die ältesten Up. Die fast simplistisch klingenden Erläuterungen in Bhag.
VIII zeigen, dass zur Zeit dieses Gedichtes das alte Denken schon stark einer Art
frommer Betrachtung Platz gemacht hat. Frühe Up. sind von einer solchen Haltung
noch weit entfernt.

22 Die Vorarbeiten zu dieser beeindruckenden Leistung wurden in den Brähmana's
vollbracht. Die Up., keineswegs im Gegensatz zu den ihnen vorausgehenden Spekulationen

stehend, bringen die konsequente Vollendung des dort Begonnenen.
23 Übergangsvorstellungen sind von Yâjnavalkya überliefert, dessen Denken sich auf

der Grenze zwischen Ritualspekulation und upanisadischer Mystik bewegte.



PROTO-SÀMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 207

fragbaren Weise24. Aber noch sind beide Seiten - der eine Kern und
der Doppelkomplex Mensch/Welt - blosse Aspekte eines und desselben;

der eine ist sichtbar, der andere nicht. Das eigentliche Sämkhya25
hebt damit an, dass man zu fragen anfängt, wie die beiden zueinander
stehen; denn beide sind da, unbestreitbar. So beginnen in der Periode
der mittleren Up. die ersten Versuche, das scheinbar Widersprüchliche
zwischen dem Vielfachen, Ruhelosen und Vergänglichen einerseits,
und dem einen, ruhenden, unvergänglichen Ätman/Brahman andrerseits

erklärend zu beseitigen. Schweres Dunkel umhüllt zuweilen diese
Versuche26. In epischen Texten herrscht mehr Klarheit, was wohl
daher kommt, dass upanisadische Denker das Schwergewicht ihres
Nachdenkens auf das eine Unsagbare verlegten, und, Unsagbares
sagend, sich dem Risiko der Unverständlichkeit aussetzten, während der
Denker etwa von Mbh. 12, 187 sich fast ausschliesslich um die
Verhältnisse der viel näher liegenden Vielheit gekümmert hat. Die Lösungen

jener frühen Zeit sind kaum je dualistisch.
Die Prämissen für diese Periode des frühen, vorklassischen Sämkhya

wurden in der vorausgehenden Epoche der ältesten Up. geschaffen27.
Für einige wenige der aus jener Zeit stammenden Aufstellungen haben
wir uns erlaubt, die Bezeichnung «Proto-Sämkhya» zu gebrauchen.
Denn ohne noch richtiggehend den Namen dieser Philosophie zu
verdienen, zeigen sie doch schon die für spätere Systeme charakteristische
Trennung von Ein- und Vielheit, und lassen, eben auf proto-säm-
khyistische Weise, die typischen Züge der Gegenüberstellung und der

24 Der noch nach mythischen Richtlinien angelegte Plan von RV X, 90 ist jetzt weit
überholt. Doch alte Up. arbeiten noch damit, vgl. Schneider (1963).

25 Echtes Sämkhya liegt vor, sobald die auf ihr festgestecktes Ziel hinarbeitende denkerische

Methode sich diesen Namen gibt, d. h. seit der Periode der mittleren Up. Die
Forschung hat nicht das Recht, für jenes gewiss frühe Sämkhya den Ausdruck Proto-
Sämkhya zu gebrauchen, sowenig sie dazu berechtigt ist, im System des îsvarakrsna
«das» Sämkhya zu sehen. Die SäK. formulieren nur die abschliessende Bilanz einer
sehr langen Entwicklung.

26 Besonders abgründig ist es in Teilen der SvUp. - Ob zwischen den mittleren Up. und
den als früh bezeichneten epischen Entwürfen eher ein räumlicher als ein zeitlicher
(wenn nicht überhaupt nur ein milieumässiger) Abstand anzunehmen ist, bleibe
dahingestellt.

27 Dass «Yoga» im gleichen Zeitraum aufzutauchen beginnt, lässt TaittUp. II, 4
vermuten. Verwundern kann es nicht: Yoga - längst vorbereitet durch die reichlich
belegten Übungen im tapas — bezeichnet fortan die Gesamtheit der Bemühungen und
physisch-psychischen Möglichkeiten, die dem Einen die Flucht aus der Vielheit in
Aussicht stellen.



208 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SÄMKHYSTISCHES UND

planmässigen Aufzählung sehen. Andere Aufstellungen aus derselben
alten Zeit, denen vorerst nur entfernte, allererste Andeutungen einer
später deutlich werdenden Zielrichtung zu entnehmen sind, haben wir
als «vor-sämkhyistisch» bezeichnet. Ein Widerspruch zwischen dem
allenfalls schon Getrennten wird in dieser frühen Periode noch nicht
empfunden, und das Aufzählen dient noch ausschliesslich dem Zweck
der Rubrizierung. Aber gerade hinter diesem Punkt scheint sich mehr
Bedeutung zu verbergen, als man glauben möchte. Wir hielten es für
empfehlenswert - da doch von Aufzählung gesprochen wird -, auch
wirklich einmal zu zählen. Das Resultat ist merkwürdig.

Die Zahl des klassischen Sämkhya beträgt, wie man weiss, 24+1.
Die Zahlen in epischen Systemen schwanken leicht; man könnte demnach

annehmen, die klassische Zahl habe sich gemächlich im Laufe der
Zeit auf ihren endgültigen Wert eingependelt. Das Gegenteil scheint
wahr zu sein: Die Zahl 24+1 taucht, manchmal in seltsam abgewandelter,

aber verwandter Form, sowohl in vor- als auch in protosäm-
khy istischen Plänen auf28, verliert in der vorklassischen Periode des

Epos und der mittleren Up. anscheinend ihre feste Verbindlichkeit, um
schliesslich (wahrscheinlich noch vor der Formulierung des klassischen
Systems) zum alten Wert zurückzufinden. Es besteht somit wohl ein
gewisses Mass von Berechtigung, in der Zahl 24+1 einen «kritischen
Wert» zu erblicken, der lange vor dem Auftauchen der frühesten
Versionen des eigentlichen Sämkhya geschaffen wurde. Was es mit diesem
Wert für eine Bewandtnis hat, vermag ich nicht zu sagen; sicher ist
nur, dass nicht das Sämkhya ihn erfunden hat29.

Bleibt ein letzter Punkt zu erwähnen, der überall, wo schon von
Sämkhya im eigentlichen Sinne die Rede sein kann, die Erheblichkeit
eines Kriteriums beanspruchen darf. Es ist derjenige einer sowohl
evolutiven wie involutiven Dynamik. In der archaischen, protosäm-
khyistischen Periode ist er selten klar erkennbar, und zwar aus bestimmten

Gründen. Der Dynamismus der alten Systeme ist noch ausschliesslich
derjenige des Rituals, der kriyä; äusserlich macht er sich nicht bemerkbar,

und die meisten Baupläne sind noch starr. Doch ist die eine Hälfte
des späteren Dynamismus, nämlich die evolutive, in protosämkhyisti-
schen Plänen oft eindeutig zu erkennen, und Uddâlaka Äruni hat

28 Vgl. die Beispiele.
29 Im nachklassischen (:tantrischen) Sämkhya «platzt» die Zahl endgültig, v. Gupta/

Hoens/Goudriaan (1979), p. 51 f. Mbh. 12, 290 schlägt immerhin schon die Zahl
35 vor, gegen 36 im Trika.



PROTO-SÄMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANIÇADEN 209

schon zu jener Zeit den Mechanismus des Rituals voll und ganz durch
etwas anderes zu ersetzen vermocht, und das fertig durchdachte Modell
eines komplizierten, sowohl evolutiven wie involutiven Dynamismus
vorgelegt. Im grossen Yâjnavalkya mag sich ähnliches angebahnt haben,
hat er doch die rituelle kriyä durch das ethische karma ersetzt; aber in
seinem noch unbeweglichen, dem Ritual verpflichteten und trotzdem
schon dem Neuen zugewandten Konzept hat eine so neue Idee wohl
noch keinen einleuchtenden Platz finden können. So wird er es für
verfrüht gehalten haben, von der Wirkung des karma in der Öffentlichkeit

zu sprechen; dazu bequemte er sich nur im intimsten Kreise30.
Eine erschöpfende Auswertung aller irgendwie aufschlussreichen

Tabellen, wie sie in alten Up. und Brähmana's so häufig anzutreffen
sind, betrifft eher das Gebiet der Upanisaden- und Brähmana-For-
schung. Für den engeren Zusammenhang, den dieser Aufsatz beleuchten
möchte31, genügt eine knappe Auswahl.

II. Beispiele

Wo Vertreter aus der Gruppe der klassischen Tattva's namentlich
aufgeführt sind, stehen sie in Grossbuchstaben. Weicht ihre Benennung
von der klassischen ab, so sind sie zusätzlich mit einem Stern (*)
gekennzeichnet.

1. Vor-sämkhyistische32 Pläne.

a) BÄUp. I, 1, 1. Die Aufstellung enthält zwei Rubriken: Diejenige
des Opferpferdes und diejenige des Universums. Jede Rubrik
verzeichnet, Punkt um Punkt, die jeweiligen Entsprechungen. Der
letzte Eintrag führt jedoch kein Entsprechungspaar auf, sondern
eine in beiden Rubriken identische Grösse: die väk. Sie ist es denn
auch, unter deren Regenz die ganze Liste steht; das Modell ist noch

ganz dem mit der väk betriebenen Ritual verpflichtet. Zwei Dinge
sind bemerkenswert: Erstens ist die Methode des auf eine Grösse

30 BÄUp. III, 2, 13.
31 Auf das Problem der Guna's wurde wissentlich nicht eingegangen.
32 «Vor-sämkhyistisch» heisst, dass die betreffenden Pläne noch sehr weit von jedem

Säipkhya entfernt sind; andrerseits wird mit dem Ausdruck aber doch ein gewisser
Bezug dazu angedeutet.



210 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SÄMKHYISTISCHES UND

ausgerichteten Ordnens zu erkennen, und zweitens beträgt die
zugrundeliegende Zahl (2 x 24) + l.33

Universum Opferpferd Universum Opferpferd

1. usä siras 13. ahorätrani pratisthäh
2. süryah CAKSUH 14. naksaträni asthini
3.*VÀTÀH pränah 15. nabhah mämsäni
4.*AGNIH vyättam 16. sikatäh übadhyam

vaisvänarah 17. sindhavah gudäh
5. samvatsaram ätmä 18. parvatäh yakrt, klomänah
6. dyauh prjtham 19. ojadhayah, lomäni
7. antariksah udaram vanaspatayah
8. PRTHIVÏ päjasyam 20. udyan pürvärdhah
9. di sah pärsve 21. nimlocan jaghanärdhah

10. aväntaradisah parsavah 22. vidyotate vijrmbhate
11. rtavah angäni 23. stanayati vidhunute
12. mäsäh, ardha° parväni 24. varsati mehati

25. väk vak

b) KausUp. I, 7. Die Tabelle enthält wiederum zwei Rubriken, doch
gilt das zentrale Interesse jetzt nicht mehr dem Opfer und der
alles-bewerkstelligenden väk, sondern dem Menschen34. — Gott
Brahma fragt den bei ihm Anlangenden nach seinen Fähigkeiten
und Organen, indem er ihm, im Sinne einer Rätselfrage, entsprechende

Tätigkeitsgebiete und Objekte nennt. Damit sind die zwei
Rubriken gegeben. Unter den aufgeführten Punkten befindet sich
eine ansehnliche Zahl der später klassischen Tattva's. Die
charakteristische Zahl lautet 2 x 12; als das Eine darüberstehende kann
der antwortende Mensch35 gelten, der selbstverständlich über die
2 x 12 Dinge verfügt. Das Ganze ist noch nichts weiter als das

hergezählte Inventar eines «Baukastens».

33 Die Tabelle erweckt, hinsichtlich der Auswahl der angeführten Punkte, einen so starken

Eindruck von Willkürlichkeit, dass man kaum fehlgeht in der Annahme, sie sei

auf diese gewollte Zahl hin angelegt.
34 Das ist einer der charakteristischen Züge der Up., in welchen der Mensch zum eigentlichen

Zentrum des Opfers geworden ist; physiologische Vorgänge im menschlichen
Körper sind Ritualgeschehen (vgl. KausÜp. II, 5; ChUp. V, 19-24). Auch diese

Entwicklung bahnt sich schon in den Brähmana's an (vgl. SB XI, 3,1,1 f.).
35 Das Wort «purusa» steht allerdings nicht da. - Auch hier scheint eine beabsichtigte

Zahl bei der Erstellung der Liste mitgewirkt zu haben.



PROTO-SÀMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 211

Organe, Fähigkeiten Objekte, Tätigkeitsbereiche

1. pränah paumstäni nämäni
2. VAK strinämäni
3. MANAS napumsakäni (nämäni)
4. GHRÀNA GANDHÀH
5. CAKSUS RÜPÄNI
6. SROTRAM SABDÀH
7. JIHVÀ anna-RASÄH
8. *HASTAU karmäni
9. sariram sukha-duhkhe

10. UPASTHA änandah,'ratih, prajätih
11. PÄDAU ityä
12. prajfiä dhiyah, vijnätavyam, kämäh

c) KausUp. III, 5 gibt eine ganz ähnliche Tabelle, die Rubriken sind
dieselben, aber die Aufstellung enthält nur 2 x 10 Grössen, alle
bezeichnet als Glieder (ahga-) der prajhä, von welcher es III, 4
heisst, sie sei identisch mit präna. Die Stelle ist deshalb interessant,
weil hier, soviel ich weiss zum ersten Mal, die Vorstellung von
tanmätra angedeutet ist: Die Objekte und Tätigkeitsbereiche sind
«ausgeschobene Glieder» der prajhä, im Sinne eines winzigen Teils
von Gewordenem (bhütamäträ). Die Tabelle enthält in der Rubrik
der Organe und Fähigkeiten: 1. VÀK, 2. präna, 3. CAKSUH,
4.SROTRAM, 5.JIHVÀ, 6. *HASTAU, 1. sariram, 8. UPASTHA,
9. PÀDAU, 10. MANAS. In der anderen Rubrik sind es: 1. näma,
2. GANDHAH, 3. RÜPAM, 4. SABDAH, 5. anna-RASAH, 6. karma,

1. sukhaduhkhe, 8. änandah, ratih, prajätih, 9. ityä, 10.
dhiyah, vijnätavyam, kämäf}-

d) TaittUp. II, 1 f. Das Beispiel zeigt, im Gegensatz zu den vorausge¬
gangenen, die einfache Form eines Evolutionssystems. Den Anfang
bildet eine neungliedrige Kette36 mit dem Ätman als erstem, dem
Purusa als letztem Glied, und wiederum steht der Mensch im Zentrum

der Aufmerksamkeit. Dieser Purusa besteht in einer Art
«russischer Puppe» mit fünf Schalen: Die äusserste ist der gewöhn-

36 Primitive Versuche einer Zurückführung auf den Ursprung, in Gestalt einfacher
Ketten (mit oft sehr willkürlich ausgewählten Gliedern), tauchen seit dem 10. Buch
des RV auf (vgl. etwa RV X, 190). - Bemerkenswert ist hier (TaittUp. II, 1) das

Auftreten aller fünf mahäbhütäni.



212 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SÀMKHYISTISCHES UND

liehe Mensch, aus den Essenzen der Speise (aus Speise und Essenzen?)

bestehend; die nächstinnere besteht aus präna, die noch
weiter innen liegende aus manas, die vierte aus vijhäna, die
innerste schliesslich aus ananda. Jede nächstinnere «Schale» gilt
als innerer Ätman der nächstäusseren; die letztere ist in jedem
Falle «voll» von der ersteren. Jede dieser «Puppen» ist menschengestaltig

(purus.avidha), alle haben ein und denselben körperlichen
(särira) Ätman. Unter den Fakten, die den fünffach verschalten
Purusa konstituieren, findet sich alles mögliche; aber im Fortschreiten
von aussen nach innen kommt ein Weg zur Vervollkommnung klar
zum Ausdruck: Der gewöhnliche Mensch, aus Substanz (anna-
rasa) und Hauchen (präna) bestehend, gewinnt zunächst, kraft
des vedischen Rituals, Macht über das manas, erlangt dann, durch
Üben u.a. von Yoga(!) als nächsthöheres vijhäna, um schliesslich

- aber erst nach Durchlaufen aller Vorstufen - in den Besitz von
ananda und brahman zu gelangen. Von Sämkhya ist hier höchstenfalls

im Zusammenhang mit den Phänomenen der Aufzählung und
der Evolution, und erst noch sehr indirekt, etwas zu spüren; eher
noch liesse sich der Passus als frühen Abriss eines Yoga-Weges
interpretieren. Doch Sämkhya und Yoga stehen sich bekanntlich
nicht fern, und es ist gerade die Verbindung eines Aufstiegsplanes
mit einer Evolutionsreihe, die mich veranlasst, dieses Beispiel
anzuführen.

Entwicklungsreihe: ätmä - ÄKÄSAH - VÀYUH - *AGNIH -
ÀPAH - PRTHIVÏ - osadhayah - annam -
PURÙSAH

Tabelle des Purusa, enthaltend die Entsprechungen für Kopf, rechte
und linke Seite, ätmä (: Zentrum) und Unterteil:

annaRASAmaya pränamaya MANOmaya vijnänamaya änandamaya

«dieser» Kopf pränah yajuh sraddhä priyam
«diese» r. Seite vyänah rk rtam modah
«diese» 1. Seite apänah säma satyam pramodah
«dieser» ätmä ÀKÀSAH adesah yogah änandah
«dieses» Unterteil PRTHIVI atharvängirasah mahah brahma

Die Zahl der Tabelle beträgt 25, doch können wir nicht mit gutem
Gewissen auf sie hinweisen, da ja auch die Glieder der Kette sowie



PROTO-SÀMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 213

einzelne der Rubrikbezeichnungen (rasa, manas) in Rechnung zu stellen

sind.

2. Proto-sämkhyistische Pläne.

a) BÄUp. I, 5, 3 f. Die Aufstellung ist noch völlig archaisch und starr;
sie könnte ebensogut unter den vorausgegangenen Beispielen
aufgeführt sein. Die verzeichneten Punkte haben mit Sämkhya weniger
gemein als diejenigen von KausUp. I, 7. Und doch ist die Tabelle
nicht belanglos, und zwar aus folgendem Grund: Sie ist beherrscht
von drei Hauptelementen, manas, väk und präna, von denen es

heisst, der «Vater» (I, 5, 1) habe sie für sich (oder: sein) selbst
erschaffen (I, 5, 3). Es sind dieselben Grössen, die im System des

Uddâlaka eine gewichtige Rolle spielen werden; hier handelt es
sich allerdings kaum um mehr als Bestandteile. Von einiger Bedeutung

scheint mir die Zahl (3 x 8) + 1 ; sie entspricht der Zahl (8 x
3) + 1 in AitUp. I, 4, wo ein «Fossil» von m.E. entschieden proto-
sämkhyistischem Charakter vorliegt. Der im Folgenden aufgezeichnete

Plan ist vollkommen statisch; im Gegensatz zu ChUp. VI und
AitUp. I, 4 ist von einer evolutiven Vorstellung nicht die Spur zu
sehen. Für manas, väk und präna werden in sieben Rubriken
Entsprechungen genannt, und wiederum entsteht der Eindruck, als
habe eine beabsichtigte Summe bei der Aufstellung vor allem der
Rubriken mitgeholfen37.
Die Tabelle enthält 24 Gegebenheiten, die für den Atmä da sind:

Rubriken: Lokah Vedäh Götter, Mensch Rüpam Sariram Jyoti Rüpam38

MANAS antari-
ksa

yajuh pitarah pitä viji-
jnäsyam

dyauh ädityah

VAK ayam rk deväh mätä vijnä-
tam

PRTHIVI *AGNIH

präna asau säma manu-
jyäh

prajä avijnä-
tam

APAH candrah

37 Aus I, 5, 12 ist zu ersehen, dass präna lndra) den beiden anderen, väk und manas,
untergeordnet ist: Er entsteht aus der Paarung von agni und äditya, welche väk und
manas auf der adhidaiva-Stufe vertreten (so Sankara: täv agny-ädityau väh-manase
ädhidaivike mätä-pitarau mithunam samaitäm). Wie der Liste zu entnehmen ist,
spielt der Mensch hier eine geringe, sein physiologischer Apparat überhaupt keine
Rolle.



214 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SÄMKHYISTISCHES UND

b) AitUp. I, 4. Die Stelle ist deshalb von Bedeutung, weil einerseits
offenkundige Zusammenhänge mit RV X, 90 bestehen39, und weil
andrerseits eine Aufstellung vorliegt, der es an zielbewusster, in
vielem an Sämkhya gemahnender Systematik nicht gebricht: In
einem evolutiven System wird der Purusa dem in 8 x 3 Punkten
aufgeführten Komplex Mensch/Universum gegenübergestellt. Schneider

hat Erklärungen dafür geliefert, weshalb in unserer Stelle gewisse
Erweiterungen vorgenommen worden seien40. Trotzdem bleibt die
Frage unbeantwortet, weshalb gerade soviel, und nicht mehr oder
weniger Zusätze eingefügt wurden. Zweifellos hätte sich die
Tabelle beliebig um einige Nummern erweitern lassen. - Gewiss liegt
auch dieser Plan noch weit entfernt von eigentlichem Sämkhya, er
kann höchstens als früher proto-sämkhyistischer Entwurf gelten.
Die Intentionen, die ihn hervorgebracht haben, sind jedoch in manchen

Belangen diejenigen des späteren Sämkhya.
Der Ätmä erschafft zunächst «diese» Welten, darunter prthivï —

die in der folgenden Aufstellung als einziges der fünf Elemente
fehlt41 - und äpah, die dort als letzter Punkt nochmals verzeichnet
sind. Aus den Wassern zieht der Ätmä den Purusa und gibt ihm
feste Form. Aus dem letzteren entsteht, infolge Bebrütung durch
den Ätmä, in drei Rubriken zu je acht Einträgen, das Universum
samt dem Menschen, in elementaren Einzelbestandteilen.

I. II. III.
,mukham—VÄK- *AGNIH
/näsike pränah VAYUH
^aksini CAKSUH—ädityah

PURUSAH f^karnau SROTRAM- * DISÀH
VTVAK lomäni osadhivanaspatayah
)hrdayam—MANAS candramäh
.näbhih apänah mrtyuh
^SlSNAM-retah- ÄPAH

38 Nach der Akzentuierung (§B XIV, 4, 3, 18) müssen jyotï und rüpam zwei Wörter
sein; zu fassen sind sie als Appositionen: «die in Licht bestehende Erscheinung», im
Gegensatz zur Erscheinung schlechthin, die in der drittletzten Rubrik aufgeführt ist.

39 Schneider (1963) ist darauf eingegangen (p. 63f.).
40 Ib. p. 64f. Mit den Zusätzen soll die Atem-Wind-Lehre, welche Schneider der AitUp.

zugrundelegt, um Punkte, die in diese Lehre nicht passen, erweitert worden sein.
41 Wir halten es für unbedenklich, in disah die Vertreterinnen von äkäsah zu sehen.



PROTO-SÀMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 215

Zwischen den einzelnen Einträgen in den drei Rubriken besteht
zudem, von links nach rechts, ein direkter evolutiver Zusammenhang.

Zuerst «eröffnet» sich das körperliche Organ, aus ihm
entsteht das entsprechende innere Organ42, aus diesem schliesslich die
wiederum entsprechende kosmische Grösse. In einer späteren Phase
werden die Organe der Rubrik I. zum «Sitz» (äyatana) der Grössen

aus Rubrik III., die sich allerdings, um im Purusa zu wohnen,
in die inneren Organe der Rubrik II. zurückverwandeln. Der fertige
Purusa wird somit zu einem in acht körperlichen Organen dreifach
verschachtelten Wesen; in seinem Leib wohnt das ganze Universum.
Auf weitere Einzelheiten dieser wichtigen und philosophisch
ausserordentlich ergiebigen Up. braucht in diesem Zusammenhang nicht
eingegangen zu werden,

c) ChUp. VI, 2, 1 f. Die Lehre des Uddâlaka Äruni soll die Krönung
dieser Auswahl bilden. Äusserlich, d.h. vor allem hinsichtlich des

Begriffsapparates, erinnert nichts in ihr an Sämkhya. Innerlich
dagegen, nämlich was die denkerische Methode des Zurechtlegens
und die Durchstrukturierung des Systems angeht, ist in einem kühnen

Wurf eigentlich schon alles verwirklicht, was später Sämkhya
heissen und ganz anders aussehen wird. Uddälaka's Konzept ist
von einzigartiger Grösse, und fast sind wir versucht zu sagen, das

spätere (besonders das klassische) Sämkhya habe sie nie wieder
erreicht.
Die äusserlichen Unterschiede sind weniger gewichtig als die inneren

Übereinstimmungen. Zunächst: Die charakteristische Zahl ist nicht
24+1, sondern, seltsam genug, 12+1. Uddâlaka zählt für die manifestierte

Welt genau die Hälfte der sonst üblichen Teile auf. Gewiss nennt
er sie meist anders, aber es ist schwer zu glauben, die Zahl 12, deren
genauere Formel übrigens 3 x (3 + 1) lautet, beruhe auf Zufall.

Die Struktur des Systems ist auch hier geprägt durch die
Gegenüberstellung des unvergänglichen sat ätmä, «tvam», VI, 8, 7 und
passim) einerseits, und der vergänglichen Vielheit andrerseits. Diese
letztere entfaltet sich direkt aus dem sat, zunächst als einfache
dreigliedrige Kette43: Eine entfernte Parallele zum gleichen Sachverhalt im
klassischen Sämkhya, wo avyaktam-mahän-ahamkärah dieselbe Kette

42 Lontani und retah tanzen allerdings für unser Gefühl aus der Reihe. Immerhin sind
auch sie feinere Erscheinungen, die ihren Ursprung in Gröberem haben.

43 sat selbst nicht mitgezählt.



216 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SÀMKHYISTISCHES UND

bilden44. Bei Uddâlaka liefern diese drei ersten Grössen noch alles,
was später den in keinem System mehr integrierten45 Guna's vorbehalten

sein wird. Selbst deren charakteristische Färbung (ChUp. VI, 4)
ist im echten Sämkhya wiederzufinden46.

Aber von hier an schlägt der Vater Svetaketu's einen anderen Weg
vor. Jede der drei Hauptgrössen wird Anlass für eine dreifache (gleichzeitig

stattfindende) Weiterentwicklung47. Die obersten und feinsten
der dabei entstehenden Teile sind väk, präna und manas - denen wir
BÄUp. I, 5, 3 f. schon begegnet sind -, die übrigen sechs ergeben
körperliche Bestandteile und Abfallprodukte des Menschen. Das System
fällt auf durch grosse Kompliziertheit der sich in ihm abspielenden
Vorgänge, gepaart mit Sparsamkeit, ja Knappheit, in der Heranziehung
von benötigten Elementen. Die alte Gewohnheit des Rubrizierens
scheint überwunden; aber ob dies als chronologisches Indiz gewertet
werden kann, ist mehr als fraglich. Vielleicht ist es richtiger, in Uddâlaka

einen erratischen Block zu sehen, einen Kopf, dem es möglich
war, mit herkömmlichen Elementen etwas ganz Neues zu bauen.
Möglicherweise ist es gerade der Widerspruch zwischen Altem und Neuem,
der diesem Denker den direkten, bis in die späteren Konzeptionen
bequem aufspürbaren Einfluss auf Nachfolger versagt hat. Von ihm ist
nur das Neue geblieben, die ältesten Elemente seines Planes (annam,
präna) müssten weichen, es müssten andere, in grösserer Zahl her,
damit Mensch und Universum in besserer Vollständigkeit mit Begriffen
belegt werden konnten. Dabei ist ein unverkennbarer Rückschritt zu
vermerken: Das Rubrizieren ist im echten Sämkhya (bis hin zum
klassischen) wieder da48.

Uddälaka's Dynamismus lässt es mit der Evolution nicht genug
sein, er ist auch in vollem Umfang rückläufig. Die involutiven Vorgänge
werden - genau wie zuvor die evolutiven - durch Belege aus dem Na-

44 Ähnlich Mbh. 12, 291, 15 f.
45 Ausser in Mbh. 12, 290, das auch sonst sehr seltsame Züge aufweist.
46 Mbh. 12, 291, 45; SvUp. IV, 5.
47 Vorher noch werden alle drei vom sat durchdrungen mit seinem «ätmä, dem

Lebensprinzip» (jiva). Somit bleibt das sat nicht ausserhalb der evoluierten Welt.
48 Vier Rubriken zu fünf Einträgen sind es: tanmäträni und mahäbhütäni auf der einen

Seite, buddhindriyäni und karmendriyäni auf der anderen. Eine wichtige Neuerung
ist trotzdem zu verzeichnen. Die Rubrikbezeichnungen sind technisch geworden; sie
umreissen nüchtern Natur und Funktion der unter ihnen stehenden Einträge,
kennzeichnen sie nicht mehr als die für das ältere Weltbild massgebenden Entsprechungswerte.

Aber die meisten der wieder hergeholten Begriffe sind altbekannt.



PROTO-SÄMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 217

turgeschehen und aus den physiologischen Funktionen des Menschen
nachgewiesen. Auch das ist neu. Anstelle des Beweisverfahrens anhand
ritueller Wahrheit tritt dasjenige, das im Hinweisen auf in der Natur
vorgefundene Analogien besteht.

Uddälaka's Konzept stellt nicht so sehr einen Kreislauf dar, als

vielmehr ein ständiges, auf allen Ebenen und gleichzeitig stattfindendes,
von einer Anfangsgrösse gestiftetes In-Bewegung-Sein. Die Energie
dafür wird nicht mehr vom Opferritual bezogen. Zwar ist vom ethisch
bestimmten karma nicht ausdrücklich die Rede, doch sind die Folgen
ethischen Handelns in den Begriffen anrtam und satyam (VI, 16, 1 f.)
immerhin angedeutet.

Schema der Evolution:

Phase I Phase II

sat

-TEJAS
rVAK
-majjä

L-asthi

-APAH-
-pränah
-lohitam

L-mütram

-annam-
-MANAS
—mämsam

-purïsam

Die Darstellung wird den Verhältnissen im System in keiner Weise
gerecht: Die Bewegung kommt darin überhaupt nicht zum Ausdruck.
Die Rückläufigkeit sei in zwei Beispielen wenigstens erwähnt: Beim
Tod (VI, 8, 6) geht zuerst die väk ins manas, dieses in den präija, der
präna ins tejas, dieses schliesslich ins sat. Bei den Verdauungsvorgängen
während des Lebens (VI, 8, 3 u. 5.) wird annam durch das Vehikel äpah
ins tejas übergeführt; zunächst wird annam durch äpas mitgenommen,
was nebenbei die Erklärung des Hungers liefert. Darauf werden die



218 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SÀMKHYISTISCHES UND

äpah von tejas weggeführt, was die Erklärung des Durstes liefert. Die
beiden Beispiele mögen zum Schluss zeigen, dass das System mehrere
Untersysteme kontrolliert.

Mag es auch sein, dass die vorgeführten Aufstellungen nur von
fern, und immer nur in gewissen Belangen, an eigentliches Sämkhya zu
erinnern vermögen, so hoffen wir doch, durch sie und die vorausgehenden

Seiten habe wahrscheinlich gemacht werden können, dass Säm-
khya-Denken, wenigstens im Grundsätzlichen, den alten Upanisaden
nicht gänzlich fremd war.



PROTO-SÄMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANI§ADEN 219

LITERATUR

Van Buitenen, J. A. B. Studies in Sämkhya. Journal of the American Oriental Society,
76 (1956), p. 153-157; 77 (1957), p. 15-25; p. 88-107.

Cakravarti, P. Origin and Development of the Säipkhya System of thought. Calcutta
1951/New Delhi 1975.

Edgerton, F. The Meaning of Sâmkhya and Yoga. American Journal of Philology, 45

(1924), p. 1-46.
Esnoul, A.-M. Les Strophes de Sämkhya. Paris 1964.
Frauwallner, E. Geschichte der Indischen Philosophic 2 Bde. Salzburg 1953 u. 1956.
Frauwallner, E. Untersuchungen zum Moksadharma. I: Die sämkhyistischen Texte.

Wiener Zs. für die Kunde des Morgenlandes, 32 (1925), p. 179-206.
Frauwallner, E. Zur Elementenlehre des Sämkhya-Systems. Wiener Zs. für die Kunde

des Morgenlandes, 34 (1927), p. 1-5.
Garbe, R. Die Sämkhya-Philosophie. Leipzig 21917.
Garbe, R. Säipkhya und Yoga. Strassburg 1896.
Gupta, S./Hoens, D. J./Goudriaan, T. Hindu Tantrism. Leiden/Köln 1979.
Hanefeld, E. Philosophische Haupttexte der älteren Upanisaden. Wiesbaden 1976.

Hulin, M. Le principe de l'ego dans la pensée indienne classique. La notion d'Aham-
kära. Paris 1978.

Johnston, E. H. Early Sämkhya. London 1937; Neudr. Delhi 1974.
Larson, G. J. Classical Sämkhya. Delhi 1969; rev. ed. Delhi 1979.
Mainkar, T. G. Sämkhya Kärikä of îsvarakrsna. Poona 21972.

Schneider, U. Die Komposition der Aitareya-Upanisad. Indo-Iranian Journ. VII (1963),
p. 58-69.

Senart, E. Rajas et la théorie indienne des trois guna. Journal Asiatique 1915, II.
Senart, E. La théorie des gunas et la Chaândogya Upanisad. Études Asiatiques (pubi.

à l'occasion du 25e anniv. de l'Éc. Franc. d'Ex. Or.), 1925, vol. II.

Abkürzungen:

AitUp. Aitareyopanisad
BÄUp. Brhadâranyakopanisad
Bhag. Bhagavadgïtâ
ChUp. Chändogyopanisad
KaJhUp. Kathopanisad
KausUp. Kausïtakyupanisad
Mbh. Mahâbhârata (Verweise nach dem Text der krit.
SäK. Sämkhyakärikä
SB Satapathabrähmana
SvUp. Svetäsvataropanisad
TaittUp. Taittiriyopanisad

Ausg., Poona 1971 f.)




	Vor-Sāmkhystisches und Proto-Sāmkhystisches in alten Upanisaden

