Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 35 (1981)

Heft: 2

Artikel: Vor-Smkhystisches und Proto-Smkhystisches in alten Upanisaden
Autor: Zimmermann, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146625

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOR-SAMKHYISTISCHES UND PROTO-SAMKHYISTISCHES
IN ALTEN UPANISADEN

HEINZ ZIMMERMANN

Université de Lausanne

Friiheste Ansitze zur Samkhya-Philosophie siecht man allgemein in
zwei Arten von Texten der indischen Literatur, wobei bald die eine,
bald die andere bevorzugt wird. Einerseits sind es die Up. der sog.
mittleren Gruppe, allen voran SvUp. und KathUp., die mit einem ho-
hen Grad von Ubereinstimmung genannt werden’. Von anderer Seite?
wird dagegen die Gewichtigkeit epischer Texte viel hoher bewertet;
einige Up. — so wird argumentiert — die als Quelle fiir altes Samkhya
in Frage kdmen, wiesen wohl Einfliisse dieser Denkweise auf, stiinden
aber dem eigentlichen Samkhya fern®. Auf isolierte Stellen aus dlteren
Up. wird hie und da verwiesen, doch nie in einschligigem Zusammen-
hang. Eine Ausnahme bildet E. Senart mit seinen Untersuchungen iiber
ChUp. VI?; er sah in der Doktrin des Uddalaka Aruni erste greifbare,
wenn auch noch fast unkenntliche Vorzeichen dessen, was spéter in
ganz anderer Formulierung in der Samkhya-Philosophie ans Licht
treten sollte.

Gewisse Stellen im Epos® weisen dem Samkhya eine alles iiberra-
gende Stellung zu: Was immer in den Veden, unter Samkhyisten, im
Yoga, in Purapa’s, in den Itihasa’s, ja sogar im Arthasastra an Er-
kenntnis verkiindet werde, sei Samkhya. Gewiss, das betreffende Kapi-
tel ist ein Samkhya-Text, und ein tiichtiges Mass von Ubertreibung
wird man in Rechnung stellen miissen. Trotzdem, der Name, den sich

! So von Esnoul (1964), p. XVIf.; Mainkar (1972), p. 22f.; Larson (21979), p. 96f.

%In erster Linie von Frauwallner; vgl. (1953), p. 472f.

3Ib. p. 473. Frauwallner ist damit der Ansicht, Samkhya sei den Up. véllig fremd ge-
wesen und von aussen in sie hinein gekommen. — Neben den mittleren Up. und dem
Epos werden fast iiberall auch Asvaghosa und Caraka genannt. Auf sie wird hier
aus verschiedenen Griinden nicht eingegangen.

4 Senart, in: Journ. As. 1915, und in: Etudes As. vol. II (1925).

$ Mbh. 12, 290, 103f.



202 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SAMKHYISTISCHES UND

dieses Denken gegeben hat, scheint einst mehr — zumindest noch ande-
res — umfasst zu haben als das, was spiter darunter verstanden wurde.
Kein geringerer Text als die Bhag. konnte es sich leisten, in einem
Passus, der ohne Zweifel zu den iltesten Teilen des Gedichtes gehort®,
den Terminus Samkhya zu verwenden, wo eigentlich eher Vedanta
zu erwarten wire. Der Begriff steht an der erwahnten Stelle fiir die
Gesamtheit einer eben vorausgegangenen Belehrung; deren Haupt-
thema ist die Unzerstorbarkeit und Ewigkeit des Atman, im Gegensatz
zur Zerstorbarkeit und Verginglichkeit des Leibes. Von spezifisch
samkhyistischen Fragen ist sonst iiberhaupt nicht die Rede. Aber ein
ewiger Atman als Gegenstiick zu einem hinfilligen Kérper ist immerhin
ein wichtiger Punkt selbst noch im klassischen System, und das Gewicht
der merkwiirdigen, vielen Ubersetzern unbequemen Stelle sollte nicht
unterschitzt werden. In ihr kommt méglicherweise eine noch friihe, im
Einzelnen wenig fixierte Auffassung von Samkhya zum Ausdruck’.
Larson (*1979), und vor ihm Johnston (1937), haben den Ur-
sprung des Samkhya in vedischen, hauptsachlich spatvedischen, Schich-
ten der indischen Literatur gesucht®. Larson liess sich auf seiner Suche
von folgenden Kriterien leiten: Erstes Kennzeichen sarhkhyistischen
Philosophierens ist fiir ihn der Dualismus, fiir welchen er auf Spuren
u.a. schon in rgvedischen Hymnen hinweist®. Es hat jedoch wenig Be-
weiskraft, wenn aus einem Weltbild, in dem sich so verwirrend vieles
finden und vorzeigen lasst, dualistische Ziige ausgesondert werden. Wo
immer iiberirdische Machte wirken, dort stehen sie automatisch im
Gegensatz zu irdischen. Eine solche Art von Dualismus ist nicht unbe-
dingt bestimmend fiir ein Weltbild und diirfte iiberall zu finden sein.
Larsons zweites Kriterium sind bekannte samkhyistische Schliisselbe-
griffe, deren Vorkommen bzw. Vorstufen in alten Texten er erwéhnt und

¢ Bhag. II, 39.

7 Auf Sanikara’s Erlduterungen zur Stelle einzugehen, triige hier aus chronologischen
Griinden nichts bei. Und wenn er XVIII, 13 «samkhyam» kurzerhand zu einem
vedantistischen Teilgebiet erklart (jfiatavyah padarthah samkhyayante yasmin Sastre,
tat samkhyam vedantah), so wirft das zwar ein Licht darauf, wie zu seiner Zeit
(8. Jh.) das Verhiltnis von Samkhya und Vedanta aus vedantistischer Sicht ver-
standen werden konnte, aber mehr als ein Indiz ldsst sich daraus nicht ableiten. Doch
wenngleich Sarkara in eigener Sache spricht, diirfte seine Ansicht nicht allzuweit
von friihesten Vorstellungen abliegen.

8 Larson (1969), p. 76f.; Johnston (21974), p. 21.

? Larson (1969), p. 79f. — Sein Ausdruck «dualistic Samkhya» (p. 89) zeigt, dass fiir
ihn diese Philosophie eo ipso dualistisch ist.



PROTO-SAMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 203

bespricht'®. Aber mit einzelnen isolierten Begriffen ist ein Aufkommen

samkhyistischer Konzeptionen noch nicht nachzuweisen; z.B. steht
wohl ChUp. VII, 25, 1 ahamkara kaum in einem Kontext, der fiir diese
Philosophie spezifisch wire. Andererseits kommen epische, schon einge-
standenermassen samkhyistische Texte auch noch ohne ahamkara aus''.
Als drittes Charakteristikum nennt Larson das Phanomen der «enume-
ration»'?, erwihnt einige Beispiele aus alten Up., verweist auf vedische
Hymnen, und spricht vom Umstand, dass die Gewohnheit des Auf-
zdhlens in den Brahmana’s durchwegs anzutreffen sei. Erste greifbare
«Proto-Samkhya-Speculations» lasst Larson erst mit KathUp. und
SvUp. anheben®®. Trotzdem bleibt, nach seiner Meinung, die Sam-
khya-Philosophie ein Denken, das seine Wurzeln in spétvedischen
Spekulationen hat.

Der Verfasser des vorliegenden Aufsatzes teilt diese Ansicht in
vollem Umfang. Er unternimmt im Folgenden den Versuch, sie durch
weitere, und wenn moglich genauer gezielte Argumente zu stiitzen.

Dabei stellt sich jedoch zunéchst die sehr ernste Frage, was denn
eigentlich Samkhya sei. Auf den ersten Blick scheint sie leicht: Ein
dualistisches philosophisches System, gekennzeichnet durch einen spe-
zifischen Begriffsapparat, durch «Aufzdhlung», und — so ist vielerorts
zu lesen — durch Atheismus. Auf den zweiten Blick ist sie weniger
leicht: Wenn Dualismus eine Doktrin ist, die zwei unvereinbare, nicht
auf einander zuriickfiihrbare Ursprungsprinzipien annimmt, dann sind
zahlreiche sich als Samkhya bezeichnende Systeme alles andere als
dualistisch'*. Und wenn der Dualismus des Samkhya ein solcher zwischen
Geist und (Ur-)Materie sein soll, dann wird das Problem selbst fiir
das unbestreitbar dualistische System des Is§varakrsna noch heikel ge-
nug. Bekanntlich gehen dort die am hochsten stehenden geistigen

107b. p. 82f.

11Z.B. Mbh. 12, 187; 12, 290.

12 (1969), p. 89f. Vgl. zum Begriff «Samkhya» z.B. Mbh. 12, 290, 5. — Larson be-
spricht im Folgenden noch die Méglichkeit buddhistischer und jinistischer Einfliisse,
misst den bestechenden Ahnlichkeiten aber — und wohl mit Recht — wenig Beweis-
kraft zu.

13 Larson (1969), p. 95f.

14So ist es Mbh. 12, 187, 6 der «bhiatatma» der die fiinf mahabhiatani entlasst und
wieder einzieht. Aus diesen fiinf Elementen entsteht — mit Ausnahme von manas,
buddhi und ksetrajiia, deren Stellung unklar ist — die ganze materielle Welt auf di-
rektestem Weg. Noch viel komplizierter, und keineswegs dualistisch ausgerichtet,
liegt der Fall der SvUp., vom Samkhya der Bhag. gar nicht zu reden.



204 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SAMKHYISTISCHES UND

Tattva’s buddhi, ahamkara, manas aus dem Avyakta als erste hervor'®,
und das Grobmaterielle vollends ist iiberhaupt erst ein Umwandlungs-
produkt des — wahrhaftig nicht stark an Materie erinnernden — tanma-
traparicaka'®. Materielles steht im klassischen Samkhya an der Peri-
pherie der Evolutionsstruktur. Es scheint, hinsichtlich des vielberufenen
samkhyistischen Dualismus eher geraten, eine vorsichtigere, die Ver-
hiltnisse nicht so endgiiltig festlegende Bezeichnung zu wihlen, die
einerseits auf alle als Samkhya bezeichneten Systeme zutrife, und an-
drerseits dem nach Vorstufen Suchenden einen Weg in frithere Epochen
noch offen liesse.

Was die spezifische Terminologie betrifft, so hat sie sich, in der
iiberwiegenden Mehrzahl der Fille aus vedischen Quellen herleitbar,
anscheinend wihrend einer langen Periode des Fluktuierens im noch
Vorlaufigen herangebildet und schliesslich eingebiirgert. Wie hoch der
Grad der Eigenwilligkeit in der Benennung einzelner Tattva’s sein
kann, zeigen epische Systeme am deutlichsten'’. Auch hier mag es fiir
das Suchen nach einem Samkhya mit archaischen, noch gar nicht aus-
gebildeten Ziigen eher niitzlich sein, vom philosophischen Plan statt
von festen Begriffen auszugehen. Wichtig sind nicht so sehr die letzteren,
als vielmehr das, was sie, sich gegenseitig abstiitzend, in allen Systemen,
die sich Samkhya nennen, formulieren helfen: Den ganzen Menschen
und, im gleichen Zug, die ganze Welt. Allerdings werden die zwei sich
seltsam durchdringenden Komplexe «Mensch» und «Welt» nach Mass-
gabe der jeweils herrschenden Vorstellungen und mit verschiedenen
Worten benannt, und solange das vedische Opferritual mit seiner durch
die vak betriebenen Dynamik im Zentrum der Aufmerksamkeit steht,

15 SaK. 22. Dazu kommt, dass bei Isvarakrsna das avyakta praktisch alle Rollen des im
vorklassischen (:epischen, upanisadischen) Samkhya anzutreffenden Purusa (oder
wie immer er dort genannt sein mag) iibernommen hat. Im klassischen System tritt
zum Dualismus zwischen Prakrti und Purusa, der jetzt nicht nur nichts tut, sondern
ganz und gar aus der Welt evakuiert ist, ein zweiter, namlich derjenige zwischen
vyakta und avyakta (SaK. 10; 11). Das bedeutet, dass in der klassisch fixierten Ver-
sion einem alten, geheimnisvollen und nie ganz in den Griff zu bekommenden Dua-
lismus endlich — dazukommend — ein klar abgrenzender aufgesetzt worden ist.
Dadurch wurden gewisse philosophische Probleme gelost, andere geschaffen.

16 SaK. 24; 25; 38.

7 Man vergleiche z.B. das noch altertiimliche System Mbh. 12, 187 mit dem schon
fast klassischen in 12, 291, ferner mit dem eher primitiv als altertiimlich anmuten-
den in 12, 290, wo neben Vigpu und Sakra gleich noch die Guna’s als Tattva’s auf-
gezdhlt werden.



PROTO-SAMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 205

werden kaum mehr als erste, fiir die spatere Zielrichtung des Denkens
moglicherweise aufschlussreiche Entwiirfe gefunden werden kénnen®®.

Das Merkmal des Atheismus ist von nebensdchlichem Rang. Zu
viele samkhyistische Systeme sind eindeutig theistisch, zu schwer wiegen
Argumente wie sie etwa der SvUp. zu entnehmen sind, als dass in die-
sem Punkt eine ernsthafte Bedingung zu sehen wire'®. Und selbst fiir
die klassische Variante des I§varakrsna ist die Frage nicht leichthin zu
entscheiden. Die einen, sich auf den Begriff i§vara festlegend, werden
von Atheismus sprechen, weil die SaK einen i§vara iiberhaupt nicht
erwihnen, wihrend andere, in dieser Beziehung weniger eingeengt, im
Purusa ein durchaus akzeptables, Gott-verwandtes Element sehen kon-
nen. Das Problem des Atheismus im Samkhya ist weitgehend dasjenige
einer Definition eben dieses Begriffes « Atheismus».

Von ganz erheblicher Gewichtigkeit ist jedoch das Kriterium der
Aufzdhlung. Nur ist der genannte Begriff in den meisten, und gerade in
vor-samkhyistisch bedeutsamen Beispielen nicht ganz zutreffend, jeden-
falls nicht geniigend. Zwar wird gelegentlich in alten Up., anscheinend
wahllos, hergezihlt??, doch handelt es sich in den meisten Fillen deut-
lich um etwas anderes. Im allgemeinen werden hier, wie auch in Brah-
mana’s, nicht einfach isolierte Punkte aufgezihlt, sondern es werden
Punkte einer gewissen Zugehorigkeit solchen einer anderen Zugehorig-
keit als entsprechende Grossen an die Seite gestellt. Es handelt sich
also nicht um durchlaufende Listen, sondern um auf einander bezogene

18 Allerfriiheste Ansiitze eines aufzihlenden Plans zeigt etwa, wie Larson bemerkt hat
(p. 81), RV X, 90. Nur ist die dort zur Anwendung gelangende Methode noch in
keiner Weise samkhyistisch zu nennen; die Verteilung ist noch zu sehr von einer
mythisch orientierten Ordnung bestimmt und dient noch nicht einer systematischen
Gegeniiberstellung.

19SvUp. (I, 10) nennt ausdriicklich Hara, Mbh. 12, 290, 23 Narayana, und 12, 291
erwahnt in Vers 37 namentlich Vigpu als 25. Tattva.

20Z.B. AitUp. III, 2-3. Aber selbst hier steht ein Plan dahinter. Der Adhyaya beginnt
mit der Frage «was fiir einer» (katarah; vgl. PrasUp. 2, 1; 4, 1) der Atman sei, und
meines Erachtens beginnt die Antwort mit yena va paSyati ... §rnoti ... etc. (anders
Schneider, 1963, p. 60): «Je nach Fall (va) das womit man sieht, oder hort ...» etc.
II1, 2 zidhlt so die Gegebenheiten auf, die der Atman, «je nachdem», in der Domiine
des Atman (adhyatma) ist; II1, 3 sagt zuniichst, beginnend mit Brahma (dem Gott),
endend mit sarve devah, worin man den Atman in der Domine der gottlichen Po-
tenzen (adhidaiva) zu erblicken habe, und unmittelbar danach, beginnend mit den
fiinf mahabhutani, endend mit yac ca sthavaram, erfolgt die Aufzihlung dessen, was
der Atman in der Domine der «gewordenen Wesen» (adhibhiita) alles sei. Es han-
delt sich also um gezieltes, nach wohlbekannten Bereichen geordnetes Aufzéihlen.



206 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SAMKHYISTISCHES UND

Rubriken, die in ihrer Zusammenstellung jeweilen die Tabelle eines
Totals ergeben. Die philosophische Absicht, die sich in einem derarti-
gen Drang zur Rubrizierung der Welt dussert, ist klar: Eine ungeordnete,
uniibersehbare Vielheit soll, durch die intellektuellen Mittel der Re-
duktion, der Zuordnung, und des Herauserkennens von Wesentlichem,
in einen geordneten und iiberblickbaren Zustand verbracht werden.
Dass dabei das Ziel in erster Linie die Verfiigungsgewalt des Wissen-
den iiber alles Weltliche und Uberweltliche gewesen ist, andert daran
nichts.

Spitestens seit den alten Up. steht ein solches Verzeichnis unter
der wohlgeordneten Regenz einer einzigen Sache. Die Tabelle enthalt
«die Welt» — und mit ihr den Menschen. Ihre Rubriken?! sind Aspekte,
Hypostasen, der einen zwar benannten, aber unaussprechlichen Sache,
und die einzelnen Punkte verzeichnen erkennbare, oder doch aufspiir-
bare, Elemente des Universums, rubriziert nach ihren jeweiligen Do-
manen?2,

Hier liegen unseres Erachtens die Urspriinge des Samkhya. Denn
in den wesentlichen Grundziigen bezeichnet «Samkhya» ein Philoso-
phieren, das davon ausgeht, dass eine jedem Begreifen entzogene
Sache einer Vielheit von begreifbareren Sachen gegeniibersteht bzw.
sich in ihnen manifestiert. Die Trennung, oder: Gegeniiberstellung,
der beiden Seiten, m.a.W.: das endgiiltige Heraus-Finden der einen
Sache aus den vielen, ist wihrend der Epoche der dltesten Up. noch
teilweise im Gang, aber meistenteils ist sie dort schon vollzogen. Die
Leistung der Epoche gipfelt darin, dass zwei zuletzt iibrigbleibende
Punkte zu einem einzigen verschmolzen werden. Der Atman, unver-
ganglicher Wesenskern hier im Menschen, wird mit der ldngst bekann-
ten, aber nicht zu fassenden, obersten Ursprungsinstanz, dem Brahman,
identifiziert>>. Damit haben die beiden Komplexe Mensch und Uni-
versum seither ein und denselben Kern, und zwar in einer genau hinter-

> Die Rubriken adhidaiva(ta), adhyatma, adhibhiita, adhiyajiia sind mindestens so
alt wie die dltesten Up. Die fast simplistisch klingenden Erlduterungen in Bhag.
VIII zeigen, dass zur Zeit dieses Gedichtes das alte Denken schon stark einer Art
frommer Betrachtung Platz gemacht hat. Frithe Up. sind von einer solchen Haltung
noch weit entfernt.

22 Die Vorarbeiten zu dieser beeindruckenden Leistung wurden in den Brahmana’s voll-
bracht. Die Up., keineswegs im Gegensatz zu den ihnen vorausgehenden Spekula-
tionen stehend, bringen die konsequente Vollendung des dort Begonnenen.

3 Ubergangsvorstellungen sind von Yajfavalkya iiberliefert, dessen Denken sich auf
der Grenze zwischen Ritualspekulation und upanisadischer Mystik bewegte.



PROTO-SAMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 207

fragbaren Weise?*. Aber noch sind beide Seiten — der eine Kern und
der Doppelkomplex Mensch/Welt — blosse Aspekte eines und dessel-
ben; der eine ist sichtbar, der andere nicht. Das eigentliche Samkhya?*
hebt damit an, dass man zu fragen anfingt, wie die beiden zueinander
stehen; denn beide sind da, unbestreitbar. So beginnen in der Periode
der mittleren Up. die ersten Versuche, das scheinbar Widerspriichliche
zwischen dem Vielfachen, Ruhelosen und Verginglichen einerseits,
und dem einen, ruhenden, unverginglichen Atman/Brahman andrer-
seits erklarend zu beseitigen. Schweres Dunkel umhiillt zuweilen diese
Versuche?®. In epischen Texten herrscht mehr Klarheit, was wohl
daher kommt, dass upanisadische Denker das Schwergewicht ihres
Nachdenkens auf das eine Unsagbare verlegten, und, Unsagbares sa-
gend, sich dem Risiko der Unverstindlichkeit aussetzten, wahrend der
Denker etwa von Mbh. 12, 187 sich fast ausschliesslich um die Ver-
hiltnisse der viel niher liegenden Vielheit gekiimmert hat. Die Losun-
gen jener frithen Zeit sind kaum je dualistisch.

Die Priamissen fiir diese Periode des frithen, vorklassischen Samkhya
wurden in der vorausgehenden Epoche der dltesten Up. geschaffen?”.
Fiir einige wenige der aus jener Zeit stammenden Aufstellungen haben
wir uns erlaubt, die Bezeichnung «Proto-Samkhya» zu gebrauchen.
Denn ohne noch richtiggehend den Namen dieser Philosophie zu ver-
dienen, zeigen sie doch schon die fiir spétere Systeme charakteristische
Trennung von Ein- und Vielheit, und lassen, eben auf proto-sam-
khyistische Weise, die typischen Ziige der Gegeniiberstellung und der

% Der noch nach mythischen Richtlinien angelegte Plan von RV X, 90 ist jetzt weit
iiberholt. Doch alte Up. arbeiten noch damit, vgl. Schneider (1963).

25 Echtes Samkhya liegt vor, sobald die auf ihr festgestecktes Ziel hinarbeitende denke-
rische Methode sich diesen Namen gibt, d.h. seit der Periode der mittleren Up. Die
Forschung hat nicht das Recht, fiir jenes gewiss frithe Samkhya den Ausdruck Proto-
Samkhya zu gebrauchen, sowenig sie dazu berechtigt ist, im System des Isvarakrsna
«das» Samkhya zu sehen. Die SaK. formulieren nur die abschliessende Bilanz einer
sehr langen Entwicklung.

26 Besonders abgriindig ist es in Teilen der SvUp. — Ob zwischen den mittleren Up. und
den als friih bezeichneten epischen Entwiirfen eher ein rdumlicher als ein zeitlicher
(wenn nicht iiberhaupt nur ein milieumissiger) Abstand anzunehmen ist, bleibe
dahingestellt.

*7Dass «Yoga» im gleichen Zeitraum aufzutauchen beginnt, ldsst TaittUp. II, 4 ver-
muten. Verwundern kann es nicht: Yoga — lingst vorbereitet durch die reichlich be-
legten Ubungen im fapas — bezeichnet fortan die Gesamtheit der Bemiihungen und
physisch-psychischen Moglichkeiten, die dem Einen die Flucht aus der Vielheit in
Aussicht stellen.



208 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SAMKHYSTISCHES UND

planmaéssigen Aufzdhlung sehen. Andere Aufstellungen aus derselben
alten Zeit, denen vorerst nur entfernte, allererste Andeutungen einer
spater deutlich werdenden Zielrichtung zu entnehmen sind, haben wir
als «vor-samkhyistisch» bezeichnet. Ein Widerspruch zwischen dem
allenfalls schon Getrennten wird in dieser friihen Periode noch nicht
empfunden, und das Aufzdhlen dient noch ausschliesslich dem Zweck
der Rubrizierung. Aber gerade hinter diesem Punkt scheint sich mehr
Bedeutung zu verbergen, als man glauben mdochte. Wir hielten es fiir
empfehlenswert — da doch von Aufzdhlung gesprochen wird —, auch
wirklich einmal zu zdhlen. Das Resultat ist merkwiirdig.

Die Zahl des klassischen Samkhya betrigt, wie man weiss, 24 + 1.
Die Zahlen in epischen Systemen schwanken leicht; man kénnte dem-
nach annehmen, die klassische Zahl habe sich gemachlich im Laufe der
Zeit auf ihren endgiiltigen Wert eingependelt. Das Gegenteil scheint
wahr zu sein: Die Zahl 24 + 1 taucht, manchmal in seltsam abgewan-
delter, aber verwandter Form, sowohl in vor- als auch in protosam-
khyistischen Planen auf?®, verliert in der vorklassischen Periode des
Epos und der mittleren Up. anscheinend ihre feste Verbindlichkeit, um
schliesslich (wahrscheinlich noch vor der Formulierung des klassischen
Systems) zum alten Wert zuriickzufinden. Es besteht somit wohl ein
gewisses Mass von Berechtigung, in der Zahl 24 + 1 einen «kritischen
Wert» zu erblicken, der lange vor dem Auftauchen der friithesten Ver-
sionen des eigentlichen Samkhya geschaffen wurde. Was es mit diesem
Wert fiir eine Bewandtnis hat, vermag ich nicht zu sagen; sicher ist
nur, dass nicht das Samkhya ihn erfunden hat?®.

Bleibt ein letzter Punkt zu erwidhnen, der iiberall, wo schon von
Samkhya im eigentlichen Sinne die Rede sein kann, die Erheblichkeit
eines Kriteriums beanspruchen darf. Es ist derjenige einer sowohl
evolutiven wie involutiven Dynamik. In der archaischen, protosam-
khyistischen Periode ist er selten klar erkennbar, und zwar aus bestimm-
ten Griinden. Der Dynamismus der alten Systeme ist noch ausschliesslich
derjenige des Rituals, der kriya; dusserlich macht er sich nicht bemerk-
bar, und die meisten Baupline sind noch starr. Doch ist die eine Hailfte
des spateren Dynamismus, ndmlich die evolutive, in protosamkhyisti-
schen Planen oft eindeutig zu erkennen, und Uddalaka Aruni hat

28 Vgl. die Beispiele.

2% Im nachklassischen (:tantrischen) Samkhya «platzt» die Zahl endgiiltig, v. Gupta/
Hoens/Goudriaan (1979), p. 51f. Mbh. 12, 290 schldgt immerhin schon die Zahl
35 vor, gegen 36 im Trika.



PROTO-SAMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 209

schon zu jener Zeit den Mechanismus des Rituals voll und ganz durch
etwas anderes zu ersetzen vermocht, und das fertig durchdachte Modell
eines komplizierten, sowohl evolutiven wie involutiven Dynamismus
vorgelegt. Im grossen Yajnavalkya mag sich dhnliches angebahnt haben,
hat er doch die rituelle kriya durch das ethische karma ersetzt; aber in
seinem noch unbeweglichen, dem Ritual verpflichteten und trotzdem
schon dem Neuen zugewandten Konzept hat eine so neue Idee wohl
noch keinen einleuchtenden Platz finden konnen. So wird er es fiir
verfriiht gehalten haben, von der Wirkung des karma in der Offentlich-
keit zu sprechen; dazu bequemte er sich nur im intimsten Kreise*°.

Eine erschopfende Auswertung aller irgendwie aufschlussreichen
Tabellen, wie sie in alten Up. und Brahmana’s so hiufig anzutreffen
sind, betrifft eher das Gebiet der Upanisaden- und Brahmana-For-
schung. Fiir den engeren Zusammenhang, den dieser Aufsatz beleuchten
mochte?!, geniigt eine knappe Auswahl.

II. Beispiele

Wo Vertreter aus der Gruppe der klassischen Tattva’s namentlich
aufgefiihrt sind, stehen sie in Grossbuchstaben. Weicht ihre Benennung
von der klassischen ab, so sind sie zusidtzlich mit einem Stern (*) ge-
kennzeichnet.

1. Vor-samkhyistische®? Pliine.

a) BAUp. I, 1, 1. Die Aufstellung enthilt zwei Rubriken: Diejenige
des Opferpferdes und diejenige des Universums. Jede Rubrik ver-
zeichnet, Punkt um Punkt, die jeweiligen Entsprechungen. Der
letzte Eintrag fiihrt jedoch kein Entsprechungspaar auf, sondern
eine in beiden Rubriken identische Grosse: die vak. Sie ist es denn
auch, unter deren Regenz die ganze Liste steht; das Modell ist noch
ganz dem mit der vak betriebenen Ritual verpflichtet. Zwei Dinge
sind bemerkenswert: Erstens ist die Methode des auf eine Grosse

30 BAUp. 111, 2, 13.

31 Auf das Problem der Guna’s wurde wissentlich nicht eingegangen.

32 «Vor-samkhyistisch» heisst, dass die betreffenden Pline noch sehr weit von jedem
Samkhya entfernt sind; andrerseits wird mit dem Ausdruck aber doch ein gewisser
Bezug dazu angedeutet.



210 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SAMKHYISTISCHES UND

ausgerichteten Ordnens zu erkennen, und zweitens betragt die
zugrundeliegende Zahl (2 x 24) + 1,33

Universum Opferpferd Universum Opferpferd
1. usa §iras 13. ahoratrani pratisthah
2. suryah CAKSUH 14. naksatrani asthini
3.*VATAH pranah 15. nabhah mamsani
4.*AGNIH vyattam 16. sikatah ubadhyam

vai$§vanarah 17. sindhavah gudah
5. samvatsaram atma 18. parvatah yakrt, klomanah
6. dyauh prstham 19. osadhayah, }loméni
7. antariksah udaram vanaspatayah
8. PRTHIVI pajasyam 20. udyan purvardhah
9. disah parsSve 21. nimlocan jaghanardhah
10. avantaradisah parsavah 22. vidyotate vijrmbhate
11. rtavah angani 23. stanayati vidhunute
12. masah, ardha®  parvani 24. varsati mehati

25. vak = vak

b)

KausUp. I, 7. Die Tabelle enthilt wiederum zwei Rubriken, doch
gilt das zentrale Interesse jetzt nicht mehr dem Opfer und der
alles-bewerkstelligenden vak, sondern dem Menschen*. — Gott
Brahma fragt den bei ihm Anlangenden nach seinen Fiahigkeiten
und Organen, indem er ihm, im Sinne einer Ritselfrage, entspre-
chende Titigkeitsgebiete und Objekte nennt. Damit sind die zwei
Rubriken gegeben. Unter den aufgefiihrten Punkten befindet sich
eine ansehnliche Zahl der spiter klassischen Tattva’s. Die charak-
teristische Zahl lautet 2 X 12; als das Eine dariiberstehende kann
der antwortende Mensch®® gelten, der selbstverstdndlich iiber die
2 X 12 Dinge verfiigt. Das Ganze ist noch nichts weiter als das
hergezihlte Inventar eines «Baukastens».

33 Die Tabelle erweckt, hinsichtlich der Auswahl der angefiihrten Punkte, einen so star-
ken Eindruck von Willkiirlichkeit, dass man kaum fehlgeht in der Annahme, sie sei
auf diese gewollte Zahl hin angelegt.

34 Das ist einer der charakteristischen Ziige der Up., in welchen der Mensch zum eigent-
lichen Zentrum des Opfers geworden ist; physiologische Vorgidnge im menschlichen
Korper sind Ritualgeschehen (vgl. KausUp. II, 5; ChUp. V, 19-24). Auch diese
Entwicklung bahnt sich schon in den Brahmana’s an (vgl. SB XI, 3, 1, 1f.).

35 Das Wort «purusa» steht allerdings nicht da. — Auch hier scheint eine beabsichtigte
Zahl bei der Erstellung der Liste mitgewirkt zu haben.



PROTO-SAMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 211

Organe, Fihigkeiten Objekte, Titigkeitsbereiche
1. prapah paumstani namani
2. VAK strinamani
3. MANAS napumsakani (namani)
4. GHRANA GANDHAH
5. CAKSUS RUPANI
6. SROTRAM SABDAH
7. IHVA anna-RASAH
8. *HASTAU karmani
9. Sariram sukha-duhkhe
10. UPASTHA anandah, ratih, prajatih
11. PADAU itya
12. prajna dhiyah, vijiatavyam, kamah

c) KausUp. III, 5 gibt eine ganz dhnliche Tabelle, die Rubriken sind
dieselben, aber die Aufstellung enthdlt nur 2 x 10 Grossen, alle
bezeichnet als Glieder (ariga-) der prajia, von welcher es III, 4
heisst, sie sei identisch mit prana. Die Stelle ist deshalb interessant,
weil hier, soviel ich weiss zum ersten Mal, die Vorstellung von
tanmatra angedeutet ist: Die Objekte und Tatigkeitsbereiche sind
«ausgeschobene Glieder» der prajiia, im Sinne eines winzigen Teils
von Gewordenem (bhitamatra). Die Tabelle enthilt in der Rubrik
der Organe und Fihigkeiten: 1. VAK, 2. prana, 3. CAKSUH,
4. SROTRAM, 5.JIHVA, 6. *HASTAU, 7. sariram, 8. UPASTHA,
9. PADAU, 10. MANAS. In der anderen Rubrik sind es: 1. nama,
2. GANDHAH, 3. RUPAM, 4. SABDAH, 5. anna-RASAH, 6. kar-
ma, 7. sukhaduhkhe, 8. anandah, ratih, prajatih, 9. itya, 10. dhi-
yah, vijiatavyam, kamah.

d) TaittUp. II, 1 f. Das Beispiel zeigt, im Gegensatz zu den vorausge-
gangenen, die einfache Form eines Evolutionssystems. Den Anfang
bildet eine neungliedrige Kette*® mit dem Atman als erstem, dem
Purusa als letztem Glied, und wiederum steht der Mensch im Zen-
trum der Aufmerksamkeit. Dieser Purusa besteht in einer Art
«russischer Puppe» mit fiinf Schalen: Die dusserste ist der gewohn-

36 Primitive Versuche einer Zuriickfilhrung auf den Ursprung, in Gestalt einfacher
Ketten (mit oft sehr willkiirlich ausgewahlten Gliedern), tauchen seit dem 10. Buch
des RV auf (vgl. etwa RV X, 190). — Bemerkenswert ist hier (TaittUp. II, 1) das
Auftreten aller fiinf mahabhitani.



212 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SAMKHYISTISCHES UND

liche Mensch, aus den Essenzen der Speise (aus Speise und Essen-
zen?) bestehend; die nédchstinnere besteht aus prana, die noch
weiter innen liegende aus manas, die vierte aus vijiigna, die in-
nerste schliesslich aus ananda. Jede niachstinnere «Schale» gilt
als innerer Atman der nichstiusseren; die letztere ist in jedem
Falle «voll» von der ersteren. Jede dieser «Puppen» ist menschen-
gestaltig (purusavidha), alle haben ein und denselben koérperlichen
(Sarira) Atman. Unter den Fakten, die den fiinffach verschalten
Purusa konstituieren, findet sich alles mégliche; aber im Fortschreiten
von aussen nach innen kommt ein Weg zur Vervollkommnung klar
zum Ausdruck: Der gewohnliche Mensch, aus Substanz (anna-
rasa) und Hauchen (prana) bestehend, gewinnt zunichst, kraft
des vedischen Rituals, Macht iiber das manas, erlangt dann, durch
Uben u.a. von Yoga(!) als nichsthéheres vijfiana, um schliesslich
— aber erst nach Durchlaufen aller Vorstufen — in den Besitz von
ananda und brahman zu gelangen. Von Samkhya ist hier hochsten-
falls im Zusammenhang mit den Phinomenen der Aufzihlung und
der Evolution, und erst noch sehr indirekt, etwas zu spiiren; eher
noch liesse sich der Passus als friilhen Abriss eines Yoga-Weges
interpretieren. Doch Samkhya und Yoga stehen sich bekanntlich
nicht fern, und es ist gerade die Verbindung eines Aufstiegsplanes
mit einer Evolutionsreihe, die mich veranlasst, dieses Beispiel anzu-
fithren.

Entwicklungsreihe: atma — AKASAH - VAYUH - *AGNIH -
APAH - PRTHIVI - osadhayah — annam —
PURUSAH

Tabelle des Purusa, enthaltend die Entsprechungen fiir Kopf, rechte
und linke Seite, atma (: Zentrum) und Unterteil:

annaRASAmaya  pranamaya MANOmaya vijianamaya anandamaya
«dieser» Kopf pranah yajuh sraddha priyam
«diese» r. Seite vyanah rk rtam modah
«diese» 1. Seite apanah sama satyam pramodah
«dieser» atma AKASAH adesah yogah anandah
«dieses» Unterteil | PRTHIVI atharvangirasah mahah brahma

Die Zahl der Tabelle betrédgt 25, doch konnen wir nicht mit gutem
Gewissen auf sie hinweisen, da ja auch die Glieder der Kette sowie



PROTO-SAMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 213

einzelne der Rubrikbezeichnungen (rasa, manas) in Rechnung zu stel-
len sind.

2. Proto-samkhyistische Pléne.

a) BAUp. L, 5, 3 f. Die Aufstellung ist noch véllig archaisch und starr;
sic konnte ebensogut unter den vorausgegangenen Beispielen auf-
gefiihrt sein. Die verzeichneten Punkte haben mit Samkhya weniger
gemein als diejenigen von KausUp. I, 7. Und doch ist die Tabelle
nicht belanglos, und zwar aus folgendem Grund: Sie ist beherrscht
von drei Hauptelementen, manas, vak und prana, von denen es
heisst, der «Vater» (I, 5, 1) habe sie fiir sich (oder: sein) selbst
erschaffen (I, 5, 3). Es sind dieselben Grossen, die im System des
Uddalaka eine gewichtige Rolle spielen werden; hier handelt es
sich allerdings kaum um mehr als Bestandteile. Von einiger Bedeu-
tung scheint mir die Zahl (3 x 8) + 1; sie entspricht der Zahl (8 X
3) + 1in AitUp. I, 4, wo ein «Fossil» von m.E. entschieden proto-
samkhyistischem Charakter vorliegt. Der im Folgenden aufgezeich-
nete Plan ist vollkommen statisch; im Gegensatz zu ChUp. VI und
AitUp. I, 4 ist von einer evolutiven Vorstellung nicht die Spur zu
sehen. Fiir manas, vak und prana werden in sieben Rubriken Ent-
sprechungen genannt, und wiederum entsteht der Eindruck, als
habe eine beabsichtigte Summe bei der Aufstellung vor allem der

Rubriken mitgeholfen’. i
Die Tabelle enthilt 24 Gegebenheiten, die fiir den Atma da sind:

Rubriken: Lokah |Vedah |Gétter, Mensch |Rapam |Sariram  |Jyoti Rapam*®

MANAS |antari- |yajuh |pitarah |pita |viji- dyauh adityah
ksa ! jiiasyam _
VAK ayam |rk devah mata |vijnia- |(PRTHIVI|[*AGNIH
tam
prana asau [sama |manu- praja |avijia- |APAH [candrah
syah tam

37 Aus 1, 5, 12 ist zu ersehen, dass prana (= Indra) den beiden anderen, vak und manas,
untergeordnet ist: Er entsteht aus der Paarung von agni und aditya, welche vak und
manas auf der adhidaiva-Stufe vertreten (so gaﬁkara: tav agny-adityau van-manase
adhidaivike mata-pitarau mithunam ... samaitam). Wie der Liste zu entnehmen ist,
spielt der Mensch hier eine geringe, sein physiologischer Apparat iiberhaupt keine
Rolle.



214 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SAMKHYISTISCHES UND

b) AitUp. I, 4. Die Stelle ist deshalb von Bedeutung, weil einerseits

offenkundige Zusammenhinge mit RV X, 90 bestehen’?, und weil
andrerseits eine Aufstellung vorliegt, der es an zielbewusster, in
vielem an Samkhya gemahnender Systematik nicht gebricht: In ei-
nem evolutiven System wird der Purusa dem in 8 X 3 Punkten auf-
gefiihrten Komplex Mensch/Universum gegeniibergestellt. Schnei-
der hat Erklarungen dafiir geliefert, weshalb in unserer Stelle gewisse
Erweiterungen vorgenommen worden seien*’. Trotzdem bleibt die
Frage unbeantwortet, weshalb gerade soviel/, und nicht mehr oder
weniger Zusitze eingefiigt wurden. Zweifellos hitte sich die Ta-
belle beliebig um einige Nummern erweitern lassen. — Gewiss liegt
auch dieser Plan noch weit entfernt von eigentlichem Samkhya, er
kann hochstens als frither proto-samkhyistischer Entwurf gelten.
Die Intentionen, die ihn hervorgebracht haben, sind jedoch in man-
chen Belangen diejenigen des spateren Samkhya.
Der Atma erschafft zuniichst «diese» Welten, darunter prthivi —
die in der folgenden Aufstellung als einziges der fiinf Elemente
fehlt*! — und apah, die dort als letzter Punkt nochmals verzeichnet
sind. Aus den Wassern zieht der Atma den Purusa und gibt ihm
feste Form. Aus dem letzteren entsteht, infolge Bebriitung durch
den Atma, in drei Rubriken zu je acht Eintrigen, das Universum
samt dem Menschen, in elementaren Einzelbestandteilen.

L. IL. I11.

mukham—VAK——— *AGNIH

nasike pranah VAYUH

aksini CAKSUH—-adityah
PURUSAH € karnau SROTRAM-*DISAH

TVAK lomani osadhivanaspatayah

'hrdayam—MANAS——candramah

nabhih apanah mrtyuh

*SISNAM—retah————APAH

38 Nach der Akzentuierung (SB XIV, 4, 3, 18) miissen jyofi und ripam zwei Worter
sein; zu fassen sind sie als Appositionen: «die in Licht bestehende Erscheinung», im
Gegensatz zur Erscheinung schlechthin, die in der drittletzten Rubrik aufgefiihrt ist.

39 Schneider (1963) ist darauf eingegangen (p. 63f.).

4°1b. p. 64f. Mit den Zusiitzen soll die Atem-Wind-Lehre, welche Schneider der AitUp.
zugrundelegt, um Punkte, die in diese Lehre nicht passen, erweitert worden sein.

41 Wir halten es fiir unbedenklich, in disah die Vertreterinnen von akasah zu sehen.



PROTO-SAMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 215

Zwischen den einzelnen Eintrdgen in den drei Rubriken besteht
zudem, von links nach rechts, ein direkter evolutiver Zusammen-
hang. Zuerst «eroffnet» sich das korperliche Organ, aus ihm ent-
steht das entsprechende innere Organ*?, aus diesem schliesslich die
wiederum entsprechende kosmische Grosse. In einer spiteren Phase
werden die Organe der Rubrik I. zum «Sitz» (ayatana) der Gros-
sen aus Rubrik III., die sich allerdings, um im Purusa zu wohnen,
in die inneren Organe der Rubrik II. zuriickverwandeln. Der fertige

Purusa wird somit zu einem in acht korperlichen Organen dreifach

verschachtelten Wesen; in seinem Leib wohnt das ganze Universum.

Auf weitere Einzelheiten dieser wichtigen und philosophisch ausser-

ordentlich ergiebigen Up. braucht in diesem Zusammenhang nicht

eingegangen zu werden.

c) ChUp. VI, 2, 1 f. Die Lehre des Uddalaka Aruni soll die Krénung
dieser Auswahl bilden. Ausserlich, d.h. vor allem hinsichtlich des
Begriffsapparates, erinnert nichts in ihr an Samkhya. Innerlich da-
gegen, namlich was die denkerische Methode des Zurechtlegens
und die Durchstrukturierung des Systems angeht, ist in einem kiih-
nen Wurf eigentlich schon alles verwirklicht, was spiater Samkhya
heissen und ganz anders aussehen wird. Uddalaka’s Konzept ist
von einzigartiger Grosse, und fast sind wir versucht zu sagen, das
spitere (besonders das klassische) Samkhya habe sie nie wieder
erreicht.

Die ausserlichen Unterschiede sind weniger gewichtig als die inne-
ren Ubereinstimmungen. Zunichst: Die charakteristische Zahl ist nicht
24 + 1, sondern, seltsam genug, 12 + 1. Uddalaka zéihlt fiir die manife-
stierte Welt genau die Hailfte der sonst iiblichen Teile auf. Gewiss nennt
er sie meist anders, aber es ist schwer zu glauben, die Zahl 12, deren
genauere Formel iibrigens 3 X (3 + 1) lautet, beruhe auf Zufall.

Die Struktur des Systems ist auch hier geprigt durch die Gegen-
liberstellung des unverginglichen sat (= atma, «tvam», VI, 8, 7 und
passim) einerseits, und der verginglichen Vielheit andrerseits. Diese
letztere entfaltet sich direkt aus dem sat, zunachst als einfache drei-
gliedrige Kette*?: Eine entfernte Parallele zum gleichen Sachverhalt im
klassischen Samkhya, wo avyaktam-mahan-ahamkarah dieselbe Kette

42 Lomani und retah tanzen allerdings fiir unser Gefiihl aus der Reihe. Immerhin sind
auch sie feinere Erscheinungen, die ihren Ursprung in Gréberem haben.
43 sat selbst nicht mitgezihlt.



216 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SAMKHYISTISCHES UND

bilden**. Bei Uddalaka liefern diese drei ersten Grossen noch alles,
was spiter den in keinem System mehr integrierten*® Guna’s vorbe-
halten sein wird. Selbst deren charakteristische Farbung (ChUp. VI, 4)
ist im echten Samkhya wiederzufinden®.

Aber von hier an schligt der Vater Svetaketu’s einen anderen Weg
vor. Jede der drei Hauptgrossen wird Anlass fiir eine dreifache (gleich-
zeitig stattfindende) Weiterentwicklung*’. Die obersten und feinsten
der dabei entstehenden Teile sind vak, prana und manas — denen wir
BAUPp. [, 5, 3 f. schon begegnet sind —, die iibrigen sechs ergeben kor-
perliche Bestandteile und Abfallprodukte des Menschen. Das System
fallt auf durch grosse Kompliziertheit der sich in ihm abspielenden
Vorgénge, gepaart mit Sparsamkeit, ja Knappheit, in der Heranziehung
von benstigten Elementen. Die alte Gewohnheit des Rubrizierens
scheint iiberwunden; aber ob dies als chronologisches Indiz gewertet
werden kann, ist mehr als fraglich. Vielleicht ist es richtiger, in Udda-
laka einen erratischen Block zu sehen, einen Kopf, dem es moglich
war, mit herkommlichen Elementen etwas ganz Neues zu bauen. Mog-
licherweise ist es gerade der Widerspruch zwischen Altem und Neuem,
der diesem Denker den direkten, bis in die spidteren Konzeptionen be-
quem aufspiirbaren Einfluss auf Nachfolger versagt hat. Von ihm ist
nur das Neue geblieben, die dltesten Elemente seines Planes (annam,
prana) mussten weichen, es mussten andere, in grosserer Zahl her,
damit Mensch und Universum in besserer Vollstindigkeit mit Begriffen
belegt werden konnten. Dabei ist ein unverkennbarer Riickschritt zu
vermerken: Das Rubrizieren ist im echten Samkhya (bis hin zum klas-
sischen) wieder da*®.

Uddalaka’s Dynamismus ldsst es mit der Evolution nicht genug
sein, er ist auch in vollem Umfang riicklaufig. Die involutiven Vorgange
werden — genau wie zuvor die evolutiven — durch Belege aus dem Na-

44 Ahnlich Mbh. 12, 291, 15f.

45 Ausser in Mbh. 12, 290, das auch sonst sehr seltsame Ziige aufweist.

4 Mbh. 12, 291, 45; SvUp. 1V, 5.

47 Vorher noch werden alle drei vom sat durchdrungen mit seinem «atrma, dem Le-
bensprinzip» (jiva). Somit bleibt das sat nicht ausserhalb der evoluierten Welt.

%8 Vier Rubriken zu fiinf Eintrégen sind es: tanmatrani und mahabhitani auf der einen
Seite, buddhindriyani und karmendriyani auf der anderen. Eine wichtige Neuerung
ist trotzdem zu verzeichnen. Die Rubrikbezeichnungen sind technisch geworden; sie
umreissen niichtern Natur und Funktion der unter ihnen stehenden Eintrége, kenn-
zeichnen sie nicht mehr als die fiir das altere Weltbild massgebenden Entsprechungs-
werte. Aber die meisten der wieder hergeholten Begriffe sind altbekannt.



PROTO-SAMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 217

turgeschehen und aus den physiologischen Funktionen des Menschen
nachgewiesen. Auch das ist neu. Anstelle des Beweisverfahrens anhand
ritueller Wahrheit tritt dasjenige, das im Hinweisen auf in der Natur
vorgefundene Analogien besteht.

Uddalaka’s Konzept stellt nicht so sehr einen Kreislauf dar, als
vielmehr ein stidndiges, auf allen Ebenen und gleichzeitig stattfindendes,
von einer Anfangsgrosse gestiftetes In-Bewegung-Sein. Die Energie
dafiir wird nicht mehr vom Opferritual bezogen. Zwar ist vom ethisch
bestimmten karma nicht ausdriicklich die Rede, doch sind die Folgen
ethischen Handelns in den Begriffen anrtam und satyam (VI, 16, 1 f.)
immerhin angedeutet.

Schema der Evolution:

Phase 1 " Phase II
sat
‘ rVAK
TEJAS Lmajjé
asthi

I—Prﬁf}ah

APAH I_lohitam

mutram

N MANAS
annam———Emémsam

purisam

Die Darstellung wird den Verhéltnissen im System in keiner Weise
gerecht: Die Bewegung kommt darin iiberhaupt nicht zum Ausdruck.
Die Riicklaufigkeit sei in zwei Beispielen wenigstens erwahnt: Beim
Tod (VI, 8, 6) geht zuerst die vak ins manas, dieses in den prana, der
prana ins tejas, dieses schliesslich ins sat. Bei den Verdauungsvorgiangen
wihrend des Lebens (VI, 8, 3 u. 5.) wird annam durch das Vehikel apah
ins tejas iibergefiihrt; zunéchst wird annam durch gpas mitgenommen,
was nebenbei die Erklirung des Hungers liefert. Darauf werden die



218 HEINZ ZIMMERMANN: VOR-SAMKHYISTISCHES UND

apah von tejas weggefiihrt, was die Erklarung des Durstes liefert. Die
beiden Beispiele mégen zum Schluss zeigen, dass das System mehrere
Untersysteme kontrolliert.

Mag es auch sein, dass die vorgefiihrten Aufstellungen nur von
fern, und immer nur in gewissen Belangen, an eigentliches Samkhya zu
erinnern vermogen, so hoffen wir doch, durch sie und die vorausge-
henden Seiten habe wahrscheinlich gemacht werden kdnnen, dass Sam-
khya-Denken, wenigstens im Grundsétzlichen, den alten Upanisaden
nicht ganzlich fremd war.



PROTO-SAMKHYISTISCHES IN ALTEN UPANISADEN 219

LITERATUR

Van Buitenen, J. A. B. Studies in Samkhya. Journal of the American Oriental Society,
76 (1956), p. 153-157; 77 (1957), p. 15-25; p. 88-107.

Cakravarti, P. Origin and Development of the Samkhya System of thought. Calcutta
1951/New Delhi 1975.

Edgerton, F. The Meaning of Samkhya and Yoga. American Journal of Philology, 45
(1924), p. 1-46.

Esnoul, A.-M. Les Strophes de Samkhya. Paris 1964.

Frauwallner, E. Geschichte der Indischen Philosophie. 2 Bde. Salzburg 1953 u. 1956.

Frauwallner, E. Untersuchungen zum Moksadharma. I: Die samkhyistischen Texte.
Wiener Zs. fiir die Kunde des Morgenlandes, 32 (1925), p. 179-206.

Frauwallner, E. Zur Elementenlehre des Samkhya-Systems. Wiener Zs. fiir die Kunde
des Morgenlandes, 34 (1927), p. 1-5.

Garbe, R. Die Samkhya-Philosophie. Leipzig 21917.

Garbe, R. Samkhya und Yoga. Strassburg 1896.

Gupta, S./Hoens, D. J./Goudriaan, T. Hindu Tantrism. Leiden/Ko6ln 1979.

Hanefeld, E. Philosophische Haupttexte der dlteren Upanisaden. Wiesbaden 1976.

Hulin, M. Le principe de I’ego dans la pensée indienne classique. La notion d’Aham-
kara. Paris 1978.

Johnston, E. H. Early Samkhya. London 1937; Neudr. Delhi 1974.

Larson, G. J. Classical Samkhya. Delhi 1969; rev. ed. Delhi 1979.

Mainkar, T. G. Samkhya Karika of Isvarakrsna. Poona 21972.

Schneider, U. Die Komposition der Aitareya-Upanisad. Indo-Iranian Journ. VII (1963),
p. 58-69.

Senart, E. Rajas et la théorie indienne des trois guna. Journal Asiatique 1915, II.

Senart, E. La théorie des gunas et la Chaindogya Upanisad. Etudes Asiatiques (publ.
a I'occasion du 25¢ anniv. de I'Ec. Frang. d’Ex. Or.), 1925, vol. II.

Abkiirzungen:
AitUp. Aitareyopanisad
BAUp. Brhadaranyakopanisad
Bhag. Bhagavadgita
ChUp. Chandogyopanisad
KathUp. Kathopanigad
KausUp. Kaugsitakyupanisad
Mbh. Mahabharata (Verweise nach dem Text der krit. Ausg., Poona 1971f.)
SakK. Samkhyakarika

- SB Satapathabrahmana
SvUp. Svetasvataropanisad

TaittUp. Taittiriyopanisad






	Vor-Sāmkhystisches und Proto-Sāmkhystisches in alten Upanisaden

