
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 35 (1981)

Heft: 2

Artikel: Le terme yukti : première étude

Autor: Scherrer-Schaub, Cristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE TERME YUKTI: PREMIÈRE ÉTUDE

CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

Universités de Fribourg et Lausanne

1. Le mot yukti est attesté très tôt dans la tradition indienne, comme
en témoignent abondamment les lexiques indiens traditionnels et les

dictionnaires européens du siècle passé.
Il apparaît aussi assez fréquemment dans des titres d'ouvrages. Tel

est le cas par exemple, d'un traité de Nâgârjuna, le fondateur de l'école
du Mahâyâna connue sous le nom de Mâdhyamika. Nous voulons parler
du traité intitulé Yuktis,as,tikâ et commenté quelques siècles plus tard

par Candrakîrti1.
Le terme que ce titre met en vedette, yukti, n'est pas très facile à

traduire. Puisque le titre d'un ouvrage n'est que rarement étranger au
contenu qu'on a l'intention de véhiculer, il paraîtrait évident qu'une
étude approfondie du texte en question devrait suffire à en élucider le
sens. Mais il serait vain de chercher parmi les strophes de Nâgârjuna,
ou dans le commentaire de Candrakîrti, une définition explicite du

terme, c'est-à-dire une définition du genre de celles qu'on trouve dans
les traités d'Abhidharma.

C'est donc à l'étude particulière de l'usage du terme yukti dans

un contexte donné, qu'il faut tout d'abord s'attacher. C'est pour cette
raison que nous avons été amenée à confronter des emplois différents
du terme dans quelques ouvrages de la tradition indienne en général.

Pour ouvrir le cadre à l'analyse, voici quelques indications
terminologiques.

1.1. Equivalences du terme dans les principales langues de la
tradition bouddhique:

1 Ce travail est le prélude à une analyse plus poussée qui servira d'introduction à la
traduction du traité de Candrakîrti Yukti-^a^(ikâ-vrtti. Ce traité n'est conservé qu'en
tibétain: Rigs pa drug cu pa'i 'grel pa, Tibetan Tripitaka, Peking Edition, Repr.,
Vol. 98, No 5265 Bstan 'gyur Mdo 'grel XXIV (Ya), fol. l-33b3), Tokyo-
Kyoto, 1957, p. 169.1.1.-183.4.3., auquel nous nous référons par: Y.S.Vr., TT 98,

p....



186 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

Sanscrit yukti- f.; päli yutti- f.; tibétain rigs pa2; chinois li 96 et 7,
sino-japonais ri.

1.2. Le mot sanscrit yukti est dérivé de la racine YUJ-3 «atteler,
mettre le joug, préparer, mettre en activité, etc.»; au passif yujyate
«être attelé, être préparé, être conforme ou adapté, être juste ou logique,

etc.», avec adjonction du suffixe ktin4.

1.3. Ce sont surtout ces deux classes de significations que les
dictionnaires mettent en évidence s.v. yukti: celles qui sont dérivées de la
forme active du verbe, «attelage», «fait d'atteler», «action de se mettre
à l'ouvrage», et celles qui sont dérivées de la forme passive, «justesse»,
«exactitude», «rigueur logique». Mais on trouve aussi les acceptions
suivantes: «moyens, préparatifs, usage, raisonnement, argumentation,
motif, conformité à l'objet, adéquation, enchaînement (de l'intrigue
dans le drame)»5.

Une étude diachronique exhaustive du domaine sémantique du
terme yukti dans la tradition indienne et bouddhique exigerait un travail

débordant de beaucoup les prétentions de la présente esquisse;
c'est pourquoi, bien que cela relève de l'arbitraire, nous nous sommes
permis d'opérer un choix.

2. Dans son dictionnaire étymologique6, s.v. yunakti Mayrhofer
traduit yukti par «Einspannen, Verbindung, Mittel» avec renvoi aux
Brähmana. Avec un sens plus spécifique il traduit le composé rta-yukti
par «Bund mit dem Rta», renvoyant au Rgveda7.

2 L'équivalence yukti rigs pa ressort assez mal des répertoires classiques, Mahävyut-
patti, Tibetan-Sanskrit Dictionary de Lokesh Chandra. Mais elle est surabondamment

assurée par l'Index to the Abhidharmakosabhäsya de Hirakawa Akira,
Part III, Tibetan-Sanskrit, Tokyo, 1978, p. 270b, et surtout par l'Index to the
Prasannapadâ Madhyamaka-vrtti de Yamaguchi Susumu, Kyoto 1974, 2 vol.: Part I,
p. 179; Part II, p. 218-219.'

3 A propos de la racine YUJ- voir: Jacques May: La Philosophie Bouddhique idéaliste,

Etudes Asiatiques, Vol. XXV (1971), p. 281.
4 Voir: Shabda kalpadrum, by Raja Radha Kanta Deva, Varanasi, 1967 (3th ed.).

Part IV, s. v.; à propos du suffixe ktin, cf. La Grammaire de Pàmni, éd. et trad, par
L. Renou, Paris, 1966, Vol. I, p. 238-239 Panini III.3.94-96).

5 Cf. Stchoupak, Nitti, Renou, Dictionnaire sanskrit-français, Paris, 1980 (Quatrième
tirage), s. v.

6 M. Mayrhofer, Kurzgefasstes etymologisches Wörterbuch des Altindischen, Band III:
Y-H, Heidelberg, 1976, p. 20.

7 Cf. aussi H. Grassmann, Wörterbuch zum Rgveda, Wiesbaden, 1976 (5. Auflage)
p. 1114: «yukti, Anschirrung, Verbindung (von Yuj-) enthalten in rta-yukti usw.».



LE TERME YUKTI: PREMIÈRE ÉTUDE 187

2.1. Le contexte de YAitareya-Brâhmat}a.

VAitareya-Brähmaqa s'adresse tout particulièrement au sacrifiant
(hotr) et il se rattache directement au Rgveda8. Le texte est en grande
partie consacré au rituel du Soma.

Le sacrifice qui régit en quelque sorte tout l'ordre de l'univers, doit
être exécuté d'une certaine manière, car de son bon fonctionnement
dépend celui de l'Univers visible et invisible aussi (des êtres trépassés,
les ancêtres, et des Dieux).

Comme dit M. Biardeau «le Cosmos est le produit du sacrifice, le
sacrifice est au principe de tout»9.

Dans le passage de YAitareya-Brähmana qui nous intéresse ici, il
est question du bon usage des invocations10, à propos du rituel Ahïna,
qui est un sacrifice de Soma s'étendant sur plusieurs jours.

Ces invocations en vers, tirées du Rgveda, sont récitées dans ce cas,
afin d'éloigner les Asura qui viennent, selon leur habitude espiègle et
maligne, perturber le sacrifice et partant l'ordre de l'Univers11.

La récitation des mantra est d'une part un appel aux Dieux pour
qu'ils viennent protéger l'aire sacrificielle; elle symbolise d'autre part
la continuité du rite.

Par exemple le mot «nes.i», que Keith traduit «Thou leadest», est

«satträyanarüpam», c.-à-d. «a symbol of the proceeding of the sacrificial

session»12.

Pour maintenir l'harmonie du cosmos dont on a parlé auparavant,
le sacrifice va s'installer dans un mouvement ondulatoire représenté
par les mots qui attellent (mettent en activité) le rite et ceux qui le
détellent (le désamorcent). En effet il ne s'agit pas seulement d'atteler

(mettre en activité) pour que le rite se poursuive, mais encore faut-
il le dételer (désamorcer) pour ne pas «fatiguer» le rite13.

8 Cf. L. Renou et J. Filliozat, L'Inde Classique: manuel des études indiennes, T. I,
Paris, 1947, §§ 561, 563.

9 M. Biardeau et Ch. Malamoud, Le sacrifice dans l'Inde ancienne, Bibliothèque de

l'Ecole des Hautes Etudes, Sciences religieuses, Vol. LXXIX, Paris, 1976, p. 16.
10 Sur la récitation du Veda en général, cf. Biardeau, op. cit., p. 27.
11 Aitareyabrähmana with the Vrtti Sukhapradâ, ed. by Suranad Kunjan Pillai, Vol.

Ill, Trivandrum Sanskrit Series No. 176, Trivandrum, 1955, ch. XXVII, 1, p. 18, et
la traduction anglaise de A. B. Keith, Rigveda Brähmanas: the Aitareya, Harvard
Oriental Series, Vol. XXV, 1920, p. 261.

12 Ibid, (sanscrit) p. 103; (anglais) p. 276.
13 Sur l'importance de la récitation des vers comme moyen, cf. S. Lévi, La doctrine du

sacrifice dans les Brähmanas, Paris, 1898, p. 90 et suiv. et aussi p. 127.



188 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

Voici le passage en question:
«athâto 'hïnasya yuktis ca vimuktis ca»; en traduction, «Then

follows the yoking and releasing of the Ahina (rite)»14.
Et un peu plus loin yukti et son antonyme vimukti15, cette fois à

l'infinitif yoktum et vimoktum, indiquent la tâche de l'Officiant:
«es,a ha vä ahïnam tantum arhati ya enam yoktum ca vimoktum ca

veda», «He is worthy to weave the Ahina who knows how to yoke and
release it».

Ce que les Officiants, ici le Maiträvaruna, le Brähmanäcchamsin et
YAcchäväka, accomplissent en récitant le Rgveda prescrit spécialement

pour désamorcer (vimoktum) le rituel Ahina, est tout aussi

important que l'acte d'atteler (yoktum) le rituel. Car, si le sacrifice est
nécessaire à la bonne allure de l'univers, «néanmoins il ne faut pas en
abuser»16. Si le rite n'était pas «relâché» comme prescrit, il s'abîmerait,

«just as one wearied and not being released perishes»17.

2.2. Pancatantra.

Dans un tout autre contexte18 yukti est apparenté à nyâya dans le
sens courant de «convenance».

Ainsi au livre troisième du Pancatantra à la fable VIII, «Les deux
pigeons et l'Oiseleur»:

«tasyäs tad vacanam srutvä dharmayuktisamanvitam I
upagamya tato 'dhrs\ah kapotah präha lubdhakam» II

Lancereau traduit19: «Après avoir entendu ces paroles vertueuses de
sa femelle, le pigeon s'approcha humblement et dit à l'oiseleur»...

Les «paroles vertueuses» sont celles de la pigeonne qui, tombée au

14 Aitareya-Brahmano, (sanscrit) ch. XXIX, 7, p. 106-107; (anglais) p. 276-277.
15 Le couple yukti - vimukti est attesté par Monier-Williams, Sanskrit-English Dictionary,

Oxford, 1974 (réimpr. de l'éd. de 1899), p. 980c et aussi par O. Böhtlingk,
Sanskrit-Wörterbuch, St. Petersburg, 1871, s. v.

16 M. Biardeau, op. cit., p. 21, n. 1.
17 Keith, ibid.
lsShabda kalpadrum, Vol. IV, p. 42c s. v. yukti: «yuktif} nyäyahl iti Medinau,

te 47 // (yathä, Pahcatantre, 3, 163)» Chapitre ta, strophe 47 du Medinïkosa
de Sri Medinikara, éd. Jagannâth Sâstri Hoshing, Varanasi, 1968 (Kashi Sanskrit
Series, No. 41), p. 57. L'exemple donné par Shabda Kalpadrum correspond en effet
à Pancatantra, ed. Kale 3,157. Voir infra n. 19.

19 E. Lancereau, Pancatantra, Paris, 1965 (Rééd.), p. 245 (Parabole VIII). Pancatantra

of Visnusarman, by M. R. Kale, Delhi, 1969 (2nd ed.), p. 65 (du Livre 3, ch.

VII, strophe 157). La parabole VIII de la trad, française correspond au eh. VII de
l'éd. sanscrite.



LE TERME YUKTI: PREMIÈRE ÉTUDE 189

piège de l'Oiseleur et enfermée par celui-ci dans une cage, prie son
époux d'abriter le chasseur surpris par une terrible averse en pleine
forêt, assumant sa captivité comme fruit de ses actions antérieures.

Pour rendre compte du terme qui nous intéresse on pourrait
traduire plus précisément dharmayuktisamanvitam par «(les paroles)
pleinement douées de vertu (dharma) et de convenance (yukti)». Les
paroles de la pigeonne sont celles qui conviennent, qui sont adaptées à

la situation, compte tenu du dharma et du karman de tous les personnages.

2.3. Grammaire.

Dans le vocabulaire grammatical classique, yukti désigne la
«'connexion' de mots (par le sens)» et 1'«'argumentation' dans yuktisiddhä
dit des pbh [i.e. paribhâsâ, «règle générale»] fondées sur le raisonnement,

non sur un indice révélateur ou une maxime courante»20.
Une autre nuance peut être relevée dans la terminologie plus

ancienne du Nirukta: «yukti, 'proposition, phrase' (N[irukta] I 15)
caractérisée comme niyataväc, 'ayant ses mots fixés'»21.

On trouve encore le terme yukti entre autres endroits dans des traités

d'astronomie22, de politique23.

3. Tantra-yukti et yukti dans la littérature politique et médicale.

3.1. En Inde on s'est intéressé très tôt à la manière de bien
conduire un raisonnement, comme en témoigne déjà le Mahâbhârata24.

Pour désigner l'art de raisonner et la méthode qui s'en dégage, on

20 L. Renou, Terminologie grammaticale du sanskrit, IIe partie, Paris, 1942, p. 63

p. 255 de la réimpression en pagination continue, Paris, 1957).
21 Ibid., IIIe partie, p. 123 p. 479 de la réimpression).
22 Cf. Süryasiddhänta, VII.14: ed. F. Hall, Bibliotheca Indica, Voi. XXV, Calcutta,

1859, repr. Amsterdam, 1974, p. 221; trad. Sastri and Wilkinson, Bibliotheca Indica,
Voi. XXXII, Calcutta, 1861, repr. Amsterdam, 1974, p. 59. Corriger Shabda kalpadrum,

Voi. IV, 43a, qui indique ch. VII, 24.
Yukti au sens de «conjonction» est attesté dans Jyotiça, d'après Monier-Williams
(op. cit.).

23 Cf. Kâmandakïya-Nitisâra, Ch. I, 49. (Je n'ai vu que la traduction de C. Formichi,
// Nïtisara di Kämandaki, Giornale della Società Asiatica Italiana, Firenze, 1899.)

24 Cf. The Mahâbhârata, Vol. I, The Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona,
1971. Adhyäya 64, kärikä 34, p. 96a. The Mahâbhârata of Krishna-Dwaipayana-
Vyasa, transi, by Pratap Chandra Roy, Vol. 1, New Delhi, 1972 (3rd improved ed.),
p. 151. Il s'agit du célèbre épisode du roi en visite à l'ermitage de Käsyapa, qui,
entre autres merveilles, voit des Brahmanes versés dans tous les arts en vue de la
libération, et entre autres, la logique (nyâya).



190 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

emploie les termes de anvïkçikï et nyâya. Très tôt aussi on a dressé une
classification des divers procédés de discussion employés au cours des
débats tenus par les Brahmanes.

C'est ainsi que dans YArthasastra25 on trouve une classe de termes
appelée tantra-yukti, et de laquelle Renou dit qu'elle «évoque les données

du Nyâya»26, c'est-à-dire de l'école qui dans la philosophie
brahmanique représente l'approche logique.

Par Nyâya on entend donc à la fois le darsana (le point de vue
philosophique) et la logique en général. Mais alors que la logique dont fait
état le Naiyâyika (l'adepte du Nyâya) est une discipline en quelque
sorte codifiée par le syllogisme en forme et qu'elle s'intéresse déjà à

la validité du syllogisme, à la vérité ou à la fausseté d'un raisonnement27,

la classe des tantra-yukti, elle, contient pêle-mêle des termes
disparates. Certains relèvent de la théorie du langage (adhikarana,
padârtha); d'autres de la logique, par exemple samsaya; d'autres
encore, de l'art de la discussion, tels pürvapaksa, l'objection, et uttara-
pak$a, la réponse, qui deviendront des termes techniques indiquant les
deux phases d'un débat philosophique dans un traité.

Nous trouvons aussi, dans cette liste, le terme prasahga qui désigne
la relation de similitude entre deux situations. \JArthasastra illustre
ceci par un exemple puisé dans le paragraphe du traité concernant le
recrutement des espions au service du roi. Entre autres individus «qui
font l'affaire» il y a le fermier qui se trouve en état d'indigence et qui
va se camoufler en propriétaire pour pouvoir espionner à son aise. Et
le paragraphe ajoute «samänam pürvena», c.-à-d. «comme auparavant».

Les deux traducteurs européens nous éclairent sur ce point:
«comme auparavant» veut dire que ce nouveau propriétaire, s'il
trouve d'autres acolytes dans le même cas de prostration que lui-même,
doit les recruter et leur proposer du travail, poursuivant avec eux la
même triste besogne.

15 Arthasastra, éd. R. P. Kangle, The Kau(ilya Arthasastra, 2nd ed., Part I, Bombay,
1969, p. 280.5-9. Trad, angl., R.P. Kangle, op. cit., Part II, Bombay, 1972, p. 512;
trad, all., Johann Jakob Meyer, Das altindische Buch vom Welt- und Staatsleben:
das Arthasastra des Kautilya, Leipzig, 1926, réimpr. Graz, 1977, p. 663-664.

26 Cf. L. Renou et J. Filliozat, L'Inde Classique, T. II, Hanoi, 1953, § 1462.
27 En effet au début des Nyäyasütra la logique est caractérisée comme science qui va

trancher le doute. Cf. Nyâya Philosophy, trsl. of Gautama's Nyäya-sütra and Vät-
syâyana's Bhâsya, by Debiprasad Chattopadhyaya and Mrinalkanti Gangopadhyaya,
Part I, Calcutta, 1967 (i. 1.1, p. 10 avec renvoi à Gautama i.1.41).



LE TERME YUKTI: PREMIÈRE ÉTUDE 191

Plus tard le mot prasahga désignera le mode de raisonnement qui
consiste à réduire à l'absurde n'importe quelle position philosophique.
Il aura une grande fortune justement dans l'école Mâdhyamika et
même parfois, dans cette école, ce mode de raisonnement paraîtra se

confondre avec ce qu'on entend par raison critique (yukti).
Meyer traduit tantra-yukti par «Kompositionspraxis, Kompositionsmethode,

methodischer Kunstgriff»28. Ces «procédés méthodiques»
devaient être appliqués dans les débats des dialecticiens de l'époque,
mais ils relèvent plus de la «raison pratique» que de la spéculation
intellectuelle pure. Preuve en est que cette classe de termes est ajoutée
en appendice à des ouvrages «profanes», tel justement YArthasâstra,
cette ancienne somme de l'ordre de la vie civile indienne, et telles aussi
la Susruta-samhitâ et la Caraka-samhitâ, deux des plus importants traités

médicaux.
Ces ouvrages ne se contentent pas de donner la liste des tantra-

yukti, qui varie d'ailleurs par le nombre ou la position des termes, mais
encore ils donnent pour chaque terme l'application qu'il peut avoir
dans le cas précis de l'ouvrage en question.

Ce sont donc bien des yukti29 au sens de «moyens pratiques»; nous
dirions aujourd'hui qu'ils relèvent plus de l'art du «comment faire»
que de la science de «ce qui est».

Soulignons encore que cet ensemble de «moyens pratiques» n'est
pas sans rappeler le contexte des Topiques et des Réfutations Sophistiques

d'Aristote. Le souci commun au Stagirite et aux dialecticiens
indiens est celui de bien connaître le sujet à traiter dans un débat et la
manière de l'amener. Connaître les principes de la dialectique, c'est
connaître le moyen d'acculer l'adversaire et aussi de lui répondre,
lorsque celui-ci nous interpelle30.

Cet amas informe, si l'expression est permise, sera ensuite dégagé
de sa gangue dans les traités de l'école Nyâya, et dans l'analyse du
langage de Bhartrhari et d'autres penseurs indiens; de même que
l'Aristote des Topiques va devenir celui des Premiers et Seconds
Analytiques.

28 Cf. Arthasastra, trad. J. J. Meyer, op. cit., p. 663, n. 1.
29 Ibid.
30 Cf. Aristote. [Organon. Ve partie.] Les Topiques, Paris, 1965, trad. J. Tricot, p. 5

et suiv. livre I, 2). Comparer avec: The Susruta-Samhitâ of Susruta, Bombay,
Nirnayasagar, 1945, Ch. 65, strophes 4 et 5, p. 1001; trad. angl. Susruta-samhitâ,
transi, and éd. by Kaviraj Kunjalal Bishagratna, Varanasi, Chowkhamba Sanskrit
Series Office, 1963, Vol. 3, ch. 65, p. 406 (Chowkhamba Sanskrit Studies, 30).



192 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

3.2. On parle de yukti également dans un autre passage du traité
médical de Caraka et cette fois il sert à désigner un des quatre moyens
d'investigation correcte; ces moyens sont ici appelés pariks,â alors
qu'ailleurs dans le traité Caraka les nomme hetu ou encore pramäna31.

Voici le passage:
«dvividham eva khalu sarvam sac cäsac ca tasya caturvidhâ parîk-

sâptopadesah pratyaksam anumânam yuktis ceti»*2, que M. Biardeau
traduit33: «Tout (objet de connaissance) est de deux sortes: le réel et
l'irréel (ou: le vrai et le faux), et son examen est de quatre sortes:
l'enseignement des âpta, la perception, l'inférence et la yukti, 'considération

de causes concourantes'».
Les âpta sont, sommairement, les sages. La perception est la

connaissance «qui vient du contact de Yâtman, des sens, du manas et des

objets». L'inférence s'appuie sur la perception: «on infère un feu
caché d'une fumée». Enfin «la production du grain à partir de la
conjonction de l'eau, du labour, de la graine et de la saison, c'est une
yukti»24.

Le médecin, comme tout homme de science aussi, «considère»
l'ensemble des «causes concourantes» lorsqu'il observe l'enchaînement
des phénomènes empiriques. Ainsi il apprendra à reproduire tel ou tel
phénomène et surtout il pourra le reconnaître par analogie avec le
premier phénomène observé, lorsque le contexte aura varié. La yukti est
encore une fois un instrument, un précieux outil qui dans le contexte
de la Caraka va permettre au médecin d'établir correctement le diagnostic

de la maladie.

31 Cf. Carakasamhitâ, éd. Jädavaji Trikamji, Bombay, 1941. Parïk^â, cf. Sütrasthäna,
ch. XI, 17, p. 70b. Pramäna, cf. Sütrasthäna, ch. XI, 26 (prose), p. 72bl3. Hetu,
Vimänasthäna, ch. VIII, 33, p. 267a. Il est à noter que les «hetu» sont: la perception,
l'inférence, la tradition et l'analogie (au lieu de yukti).

32 Ibid. p. 70b. Il est intéressant de noter, comme le fait le commentateur de la
Carakasamhitâ (cf. p. 72a), que la tradition bouddhiste tardive contestera le bien-fondé
d'inclure yukti dans les pramäna. Voir Tattvasamgraha of Sântaraksita with the Pah-
jikä of Kamalasïla, ed. by Dwarikadas Shastri, Varanasi, 1968. Le passage est au
Vol. 1, p. 588 (strophes 1691-1692 et commentaire).

33 M. Biardeau, Théorie de la connaissance et philosophie de la parole dans le brahmanisme

classique, Paris-La Haye, 1964, p. 444.
34Ibid. p. 444-445.



LE TERME YUKTI: PREMIÈRE ÉTUDE 193

4. Le Nettipakarana.

Ce traité bouddhique «para-canonique»35 dont le genre est mal
définissable36 offre un corpus méthodologique servant à la reformulation

des idées contenues dans les Sûtra31 (et non une méthodologie
qui viserait à l'interprétation par voie deductive).

Il considère que l'enseignement du Bouddha en son ensemble est
le «véhicule» verbal du dharma36.

Cette communication se fait à l'aide de modes appelés hâra39. Il y
a 16 hâra et parmi eux le yutti-hâra40. Ces 16 modes sont considérés
d'abord séparément (hâravibhahga)41 pour faire ressortir le caractère
spécifique de chaque mode, puis en combinaison (härasanipäta)42,

pour montrer comment un passage canonique peut être traité «en
combinaison avec chaque mode».

Reprenons le yutti-hâra que Nânamoli traduit par «mode of
conveying a construing». Cet examen rationnel doit porter sur les «quatre
grands recours à l'autorité»43 (cattaro mahâpadesâ).

Le recours au Bouddha (buddhâpadeso), à la Communauté (sam-
ghâpùdeso), à plusieurs anciens (sambahulattherâpadeso) ou à un seul
ancien (ekattheräpadeso), veut dire que ce que chacun de ceux-ci dit
et qu'un moine rapporte ne doit pas être ni admis ni refusé sans autre,
mais analysé face aux Sutta, au Vinaya et à la dhammatâ (la vraie
nature des choses, c.-à-d. la production par conditions, paticcasamup-
päda)44.

35 E. Lamotte, Histoire du Bouddhisme Indien, Louvain-la-Neuve, 1976 (réimpr.),
p. 174; Renou et Filliozat, L'Inde Classique, T. II, § 1984.

36 The Guide (Netti-ppakaranarh), tr. Nânamoli, London, P.T.S., 1962, Introd., p. xliii.
31 Ibid., p. viii.
38 Ibid., p. xxxii.
39 Sur l'explication du mot hâra, cf. op. cit., p. xxxv-xxxvi.
40Netti-pakarana, éd. E. Hardy, London, P.T.S., 1961 (repr.) III. A, Hâravibhahga,

§3, p. 21.
41 Cf. The Guide (Netti-ppakaranarh) tr. Nânamoli, Part III, ch. i, p. 13: «16 Modes of

Conveying in Separate Treatment».
*2Ibid., Part IV, ch. ii, p. 119: «16 Modes of Conveying in Combined Treatment».
43 Netti (pâli), p. 21; Netti (Nânamoli), § 120, p. 37, avec renvoi à YAhguttara-

Nikäya, ii, 167.
44 Cf. Netti (pâli), p. 22; Netti (Nânamoli), §§ 121 et suiv., p. 37.



194 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

L'idée qui se fait jour dans ce passage du Netti est celle évoquée
par le «Sûtra des Grandes Autorités», le Mahâpadesasutta45. Déjà
dans le bouddhisme des écoles anciennes on fait état du problème que
soulève l'interprétation des textes doctrinaux et de la nécessité d'un
examen critique de l'enseignement reçu par le Bouddha ou par un
Maître. Nombreux sont les passages dans lesquels on souligne l'importance

de l'assimilation critique de l'enseignement. Celui-ci ne doit pas
être simplement ânonné par des disciples pleins de zèle mais non éclairés.

Il doit être l'objet d'une investigation conduite à l'aide des moyens
de connaissance correcte afin que l'enseignement soit pénétré en ce

qu'il a de plus profond et pour que cet exercice puisse préparer le
disciple à une pleine compréhension de la réalité ultime des choses.
Ainsi yutti est l'examen rationnel, une raison critique, agissante en vue
de l'accès à la réalité ultime des choses.

4.1. Du «Sütra des Grandes Autorités» au «Sûtra des quatre
recours».

Le même souci d'ordre herméneutique que nous avons vu dans le
Nettipakarana, apparaît dans le «Sütra des quatre recours», le Catuh-
pratisaranasütra.

Ce Sûtra, cité entre autres dans YAbhidharmakosa46, prescrit les

quatre recours (pratisarana) que voici. Le bon disciple doit recourir à

la Loi (dharma) et non à l'homme (purusa), à l'esprit (artha) et non
à la lettre (vyahjana), aux sûtra de sens certain (nîtârtha) et non
à ceux de sens à déduire (neyârtha) et enfin à la connaissance directe
(jhâna) et non à la connaissance dichotomisante (vijnâna).

Dans un passage de la Bodhisattavabhûmi à propos des quatre
recours, le dharmapratisarana est considéré comme synonyme de yukti-
pratisarana, recours à l'analyse critique. Louis de La Vallée Poussin

45 Sur les quatre Grandes Autorités, voir: L. de La Vallée Poussin, L'Abhidharmakosa
de Vasubandhu, T. V, Bruxelles, 1971, Nouvelle éd. anastatique; ch. IX, p. 252, n. 2.

Ahguttara-Nikäya, ed. by R. Morris, Vol. II, London, P.T.S., 1955, p. 167 (voir
supra n. 43). The Dîgha Nikäya, ed. by Thomas W. Rhys Davis, Vol. II, London,
P.T.S., 1966, p. 123. Dans les textes canoniques en général, ce sûtra est souvent
prêché par le Bouddha peu de temps avant sa mort.

46 Abhidharmakosa, op. cit., ch. IX, p. 246. Voir aussi: E. Lamotte, Le traité de la
grande vertu de sagesse, T. I, Louvain, 1949, p. 536 et n. 1.



LE TERME YUKTI: PREMIÈRE ÉTUDE 195

résume ainsi ce passage47: «Celui qui dit: ces dharmas sont enseignés

par un Sthavira, une personne possédant les abhijhâs, le Tathâgata, le

Samgha, il estpudgalapratisaratja».
Comme l'observe M. Lamotte48, «ce premier principe se borne à

résumer les règles de la critique d'authenticité déjà formulée dans le
Mahâpadesa-sùtra». Et se référant à un passage du Majjhima Nikäya,
toujours à propos du dharmapratisarana, il continue: «En d'autres
termes l'adhésion à la doctrine ne peut pas dépendre d'une autorité
humaine si respectable soit-elle, car l'expérience prouve que les

témoignages humains sont contradictoires et changeants; l'adhésion doit
reposer sur le raisonnement personnel (yukti) sur ce qu'on a soi-même
reconnu (jhäta), vu (drsta) et saisi (vidita)».

Arrêtons-nous aussi au dernier des quatre pratisaraqa, d'après
lequel on doit recourir à la connaissance directe (jhâna) et non à la
connaissance dichotomisante (vijnâna). En effet comme le souligne le
Prof. Kajiyama49 il faut mettre en relation la doctrine des quatre
recours avec l'analyse critique qui dans le bouddhisme se meut en trois
étapes de progression vers la sagesse. Ces trois moments sont connus
sous le nom de «sagesse issue de l'audition» (srutamayï prajnâ),
«sagesse issue de la réflexion» (cintâmayï prajnâ) et «sagesse issue de la
méditation » (bhävanämayi prajnâ).

Expliquant le quatrième recours, le jhânapratisarana, la Bodhisattvabhümi

précise la relation de ce dernier avec les trois moments de

pénétration de la vraie réalité des choses. «Le Bodhisattva attache une
importance essentielle au savoir de la compréhension directe (des vérités),

et non pas à la seule connaissance discursive de la lettre et du sens,
(connaissance) issue de l'audition et de la réflexion. Comprenant que
ce qui doit être su par le savoir issu de la méditation ne peut pas être
reconnu uniquement par la connaissance discursive issue de l'audition
et de la réflexion, il s'abstient de rejeter ou de nier les enseignements
donnés par le Tathâgata, si profonds soient-ils»50.

47 Kosa, ch. IX, p. 246, n. 2, iii.
48 E. Lamotte, La critique d'interprétation dans le bouddhisme, Annuaire de l'Institut

de Philologie et d'histoire orientales et slaves, T. IX (1949), Bruxelles, 1949, p. 343

etn. 1.
49 Kajiyama Yuichi, Later Mâdhyamikas on Epistemology and Meditation, in: Mahâyâna

Buddhist Meditation: theory and practice, Honolulu, 1978, p. 116.
50 E. Lamotte, La critique d'interprétation dans le bouddhisme, op. cit., p. 359.



196 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

Cette division tripartite de la sagesse est déjà connue des écoles
anciennes51 et le Nettipakarana aussi, lui consacre quelques paragraphes52.

En quoi consistent ces degrés de pénétration de la réalité? Voyons
avec YAbhidharmakosa de Vasubandhu53:

«La sagesse srutamayi est une certitude (niscaya) qui procède du
moyen de connaissance (pramäna) nommé «parole d'une personne
qualifiée» (âptavacana)54; la prajnâ cintâmayî est la certitude née
d'un examen rationnel (yuktinidhyâna yuktyâ nitîranam); la sagesse
bhävanämayi est une certitude née du recueillement.»

Kajiyama traduit cintâmayî prajnâ par «wisdom gained by investigation»,

et la caractérise comme suit: «Investigation is carried on in two
ways: according to the authority of scripture (agama) and according to
reasoning (yukti) »55.

Mais qu'est-elle, cette yukti? Ce n'est pas au raisonnement en
forme que l'on fait allusion ici. Il n'y a pas de thèse à défendre, il y a
des positions philosophiques à analyser, des questions de doctrine à

éclaircir. Cette dialectique tout intérieure que le disciple déploie, est
encore une fois un moyen de libérer le chemin des entraves qui
pourraient surgir lorsque la pensée discursive est agitée par le doute et

51 Sur la division tripartite de la prajnâ, cf. Samdhinirmocanasûtra, éd. et trad, par
E. Lamotte, Louvain-Paris, 1935, p. 105, p. 222; Kosa, ch. VI, kârikâ 5, p. 142-144;
Abhidharmasamuccaya, trad. W. Rahula, Le Compendium de la Superdoctrine de

Asanga, Paris, 1971, p. 105, n. 3, p. 180; E. Lamotte, Histoire du bouddhisme indien,
p. 48 (avec références canoniques); Mûlamadhyamakakârikâs de Nâgârjuna avec la
Prasannapadâ commentaire de Candrakîrti, pubi, par L. de La Vallée Poussin, Bibliotheca

Buddhica IV, réimpr., Osnabrück, 1970, [abr. MMK (LVP)], p. 377, n. 3

(réf.); G. Tucci, Minor Buddhist Texts, Part II: First Bhävanäkrama of Kamalasîla,
Sanskrit and Tibetan Texts with Introduction and English Summary, Roma, ISMEO,
1958. Le premier Bhävanäkrama de Kamalasîla, petit ouvrage soutenant la réalisation

«graduelle» de l'éveil (contre les partisans de la réalisation «subite»), dans sa

première partie traite in extenso des trois sortes de sagesse. Il est à noter aussi que
les chapitres 10, 11, 12 du Yogäcärabhümisästra d'Asanga sont consacrés
respectivement à la srutamayî, cintâmayî et bhävanämayi bhûmi.
Cf. aussi: G. Bugault, La notion de «prajnâ» ou de sapience selon les perspectives
du «Mahâyâna», Paris, 1968; Kajiyama Yuichi, op. cit., voir supra n. 49.

52 Netti-ppakaranarh (Nânamoli), op. cit., 46, 275, 317-319.
53 Kosa, ch. VI, p. 143-144.
54 Comparer avec Caraka. Voir supra n. 32, n. 33.
55 Kajiyama, op. cit. p. 116.



LE TERME YUKTI: PREMIÈRE ÉTUDE 197

qu'elle s'accroche encore à l'une ou à l'autre des positions
philosophiques. Toujours Kajiyama, un peu plus loin:

«The investigations of various philosophical systems, Buddhist as
well as non-Buddhist, are made chiefly in two places of the foregoing
process. The yogin does it when he strives for acquiring cintâmayî
prajnâ before entering into meditative practice itself. In this stage he,
as a philosopher, uses his knowledge of epistemology and logic to criticize

different doctrines of non-Buddhist and Hînayâna systems of
philosophy and, in so doing, becomes sure of the supremacy of Mahâyâna,
especially Mâdhyamika philosophy»56.

Ceci, qui se réfère aux Mâdhyamika des écoles tardives, est déjà en

germe dans la Yukti-s.as.tikâ-vrtti de Candrakîrti, comme nous allons le
voir ci-dessous.

5. Les auteurs font souvent allusion à la cintâmayî prajnâ, en disant:
«Il faut expliquer cela par la tradition et par le raisonnement»57.

Dans la Yukti-s.as,tikä-vrtti, Candrakîrti glose en s'appuyant tantôt
sur la tradition et tantôt sur le raisonnement, lui-même en forme de

tétralemme (ou d'une partie de tétralemme) afin de dénoncer
l'absurdité inhérente à chaque vue philosophique (drtfi).

Dans la prastâvanâ il rend hommage à ce traité qui «écarte les deux
extrêmes» (mtha' ghis sel ba'i rigs pa drug cu pa)56. Plus loin il
précise:

«Les deux vues (d'existence et d'inexistence), parce qu'elles sont
le fruit de la transmigration, s'opposent à la yukti». (...Ita ba ghis 'khor
ba'i 'bras bu yin pas rigs pa dah 'gai loi/)59. C'est qu'au moyen du
raisonnement correct, par reductio ad absurdum, on aboutit à la négation

de l'existence et de la non-existence, dans la mesure où chaque
entité (dhos po — bhâva), soumise au pratîtyasamutpâda, n'existe pas
en nature-propre (svabhâva).

56Ibid. p. 135-136.
57 Voir par exemple: MMK (LVP) p. 42.7: yuktyâgamâbhyâm, en tibétain rigs pa dah

lun gnis kyi sgo nas, Tibetan Tripitaka, Peking Ed., Repr., Tokyo-Kyoto, 1957,Vol. 98,
p. 8.1.7. Bstan 'gyur, Dbu ma Ha, folio 14b7); Y.S.Vr., TT 98, (passim) rigs

pa dan lun gis; cf. L. de La Vallée Poussin, La négation de l'âme et la doctrine de

l'acte, Journal Asiatique, 1902, p. 253, n. 3: «(...) Par yukti il faut entendre pra-
tyaksa etanumâna (...)»

58 Y.S.Vr., TT 98, p. 169.1.1.
59Ibid. p. 172.5.4.-5.



198 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

Ceux qui ne connaissent pas cela, s'attachent à l'une ou à l'autre
vue fausse et partant demeurent dans la transmigration.

Cette yukti s'esquisse ici comme quelque chose de plus qu'une
donnée méthodologique et devient, tout comme dans le Madhyamakâ-
vatâra aussi, «ce principe (yukti) de la production-en-raison-de», qui
«détruit tout le filet des vues fausses»60.

Candrakîrti, dans la Yukti-sastikâ-vrtti nous dit que lorsque l'on a

compris que «la nature des choses (chos nid dharmatâ) est douée de

yukti» (rigs pa dan bcas pa'i chos nid)61, on voit alors que toutes les
choses, étant produites par conditions, sont vides de nature-propre.
Ainsi toute position philosophique qui consisterait à attribuer réellement

à la nature des choses, l'un ou l'autre des caractères qu'elle
donne l'apparence d'avoir, contribue à nous éloigner du chemin.

La strophe 26 du traité, illustre cette absence d'être de tous les
dharma à l'aide de la dialectique négative. Ce processus s'effectue par
la yukti qui est ici encore une «raison critique agissante»62. Nâgârjuna,
aussitôt après avoir esquissé ce processus, s'empresse de l'inclure dans
cette vacuité de nature-propre à laquelle rien n'échappe. Les choses

ne sont même pas inexistantes, elles apparaissent seulement comme
une illusion magique.

Candrakîrti dit: «Enseignant lui-même (c.-à-d. Nâgârjuna) la yukti,
il dit:

«Sans support, sans point d'appui,
sans racine, sans lieu (de séjour);
procédant de la nescience en tant que cause,
écartant le début, le milieu et la fin,
Sans noyau comme le bananier,
pareil à une ville de génies célestes;
ville de ténèbres, insupportable,
l'univers apparaît comme une magie»63.

60 Madhyamakävatära par Candrakîrti: traduction tibétaine pubi, par L. de La Vallée
Poussin, Bibliotheca Buddhica IX, Osnabrück, 1970 (Repr.) p. 228: gah phyir
dhos po brten nas rab 'byun bas I rtog pa 'di dag brtag par mi nus pas II de phyir
rten 'byun rigs pa 'di yis ni I Ita han dra ba mtha' dag gcod par byed II; traduction

française par L. de La Vallée Poussin dans Muséon, 1911, p. 278.
61 Y.S. Vr., TT 98, p. 178.3.7-8.
62 «Agissante» car elle est un moyen actif qui prépare l'accès à la vision de la vraie

nature des choses et partant au chemin du salut. Cf. par exemple Kajiyama, op. cit.,
p. 135-136. Voir aussi supra p. 11.

63 Y.S. Vr., TT 98, p. 178.3.8/178.4.1 kärikäs 26 et 27).



LE TERME YUKTI: PREMIÈRE ÉTUDE 199

Ainsi avons-nous sensiblement glissé vers une analyse d'ordre
phénoménologique qui ne relève plus qu'en partie de l'attitude
herméneutique. A ce stade de la compréhension des phénomènes, tous régis
par la loi de causalité, voir les choses comme elles sont, c'est voir la
relativité pure du conditionné (idampratyayatâ).

Cette raison qui constate la relativité pure des phénomènes ou si

l'on veut leur vacuité (sünyatä) d'être-propre, nous relie au chemin du
salut. Et ce n'est pas un hasard si nous avons choisi ce mot «relie», car
dans le mot yukti la nuance de «lien» est très forte comme d'ailleurs
dans le mot yoga qui en fin de compte lui est assez proche.

Ce n'est donc pas, répétons-le, une raison spéculative analytique et
donc dichotomisante; la yukti est une raison prête à «se joindre» à la
méditation. Comme le dit M. Thurman:

«Thus the Buddhist hermeneutical tradition is a tradition of realization,

devoid of any intellect/intuition dichotomy. Authority here gives

way to intellect, yet never lets intellect rest in itself, as it were, but
pushes it beyond toward a culminating nondual experience»64.

Usage pratique:

Usage dialectique:

Usage épistémologique:

Usage herméneutique:

Fonction qui consiste en une
constatation d'ordre phénoménologique

ouvrant la voie au salut

yukti: conjonction (astronomie) 1

convenance J

tantra-yukti: «procédés» concernant
l'usage de la dialectique

yukti: considération des causes \
concourantes J

yutti-hâra
yukti-pratisarana
cintâmayî prajnâ

yukti: «congruence» de tous
les dharma (en tant que
produits par conditions)

2.2-3.

3.1.

3.2.

4. et 5.

5.

64 Robert A. F. Thurman: Buddhist Hermeneutics ; in Journal of the American Academy
of Religion, March 1978 (Vol. XLVI), No. 1, p. 35.




	Le terme yukti : première étude

