Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 35 (1981)

Heft: 2

Artikel: Le terme yukti : premiére étude
Autor: Scherrer-Schaub, Cristina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146624

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE TERME YUKTI: PREMIERE ETUDE
CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

Universités de Fribourg et Lausanne

1. Le mot yukti est attesté tres tot dans la tradition indienne, comme
en témoignent abondamment les lexiques indiens traditionnels et les
dictionnaires européens du siécle passé.

Il apparait aussi assez fréquemment dans des titres d’ouvrages. Tel
est le cas par exemple, d’un traité de Nagarjuna, le fondateur de I’école
du Mahayana connue sous le nom de Madhyamika. Nous voulons parler
du traité intitulé Yuktisastika et commenté quelques siecles plus tard
par Candrakirti’.

Le terme que ce titre met en vedette, yukti, n’est pas trés facile a
traduire. Puisque le titre d’'un ouvrage n’est que rarement étranger au
contenu qu’on a l'intention de véhiculer, il paraitrait évident qu’une
étude approfondie du texte en question devrait suffire a en €lucider le
sens. Mais il serait vain de chercher parmi les strophes de Nagarjuna,
ou dans le commentaire de Candrakirti, une définition explicite du
terme, c’est-a-dire une définition du genre de celles qu’on trouve dans
les traités d’Abhidharma.

C’est donc a I’étude particuliere de 'usage du terme yuk#i dans
un contexte donné, qu’il faut tout d’abord s’attacher. C’est pour cette
raison que nous avons été amenée a confronter des emplois différents
du terme dans quelques ouvrages de la tradition indienne en général.

Pour ouvrir le cadre a I’analyse, voici quelques indications termino-
logiques.

1.1. Equivalences du terme dans les principales langues de la tra-
dition bouddhique:

! Ce travail est le prélude A une analyse plus poussée qui servira d’introduction a la
traduction du traité de Candrakirti Yukti-sastika-vreti. Ce traité n’est conservé qu’en
tibétain: Rigs pa drug cu pa’i ’grel pa, Tibetan Tripitaka, Peking Edition, Repr.,
Vol. 98, No 5265 (= Bstan ’gyur Mdo ’grel XXIV (Ya), fol. 1-33b%), Tokyo-
Kyoto, 1957, p. 169.1.1.-183.4.3., auquel nous nous référons par: Y.§.Vr., TT 98,
-



186 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

Sanscrit yukti- f.; pali yutti- f.; tibétain rigs pa?; chinois /i 96 et 7,
sino-japonais ri.

1.2. Le mot sanscrit yukti est dérivé de la racine YUJ-® «atteler,
mettre le joug, préparer, mettre en activité, etc.»; au passif yujyate
«&tre attelé, étre préparé, étre conforme ou adapté, étre juste ou logi-
que, etc.», avec adjonction du suffixe ktin?.

1.3. Ce sont surtout ces deux classes de significations que les dic-
tionnaires mettent en évidence s.v. yukti: celles qui sont dérivées de la
forme active du verbe, «attelage», «fait d’atteler», «action de se mettre
a 'ouvrage», et celles qui sont dérivées de la forme passive, «justesse»,
«exactitude», «rigueur logique». Mais on trouve aussi les acceptions
suivantes: «moyens, préparatifs, usage, raisonnement, argumentation,
motif, conformité a I’objet, adéquation, enchainement (de l'intrigue
dans le drame)»°.

Une étude diachronique exhaustive du domaine sémantique du
terme yukti dans la tradition indienne et bouddhique exigerait un tra-
vail débordant de beaucoup les prétentions de la présente esquisse;
c’est pourquoi, bien que cela releve de I’arbitraire, nous nous sommes
permis d’opérer un choix.

2. Dans son dictionnaire étymologique®, s.v. yunakti Mayrhofer
traduit yukti par «Einspannen, Verbindung, Mittel» avec renvoi aux
Brahmana. Avec un sens plus spécifique il traduit le composé rta-yukti
par «Bund mit dem Rta», renvoyant au Rgveda’.

? L’équivalence yukti = rigs pa ressort assez mal des répertoires classiques, Mahavyut-
patti, Tibetan-Sanskrit Dictionary de Lokesh Chandra. Mais elle est surabondam-
ment assurée par Ulndex to the AbhidharmakoSabhasya de HIRAKAWA Akira,
Part III, Tibetan-Sanskrit, Tokyo, 1978, p. 270b, et surtout par I'Index to the Pra-
sannapada Madhyamaka-vrtti de YAMAGUCHI Susumu, Kyoto 1974, 2 vol.: Part I,
p. 179; Part II, p. 218-219.

% A propos de la racine YUJ- voir: Jacques May: La Philosophie Bouddhique idéa-
liste, Etudes Asiatiques, Vol. XXV (1971), p. 281.

* Voir: Shabda kalpadrum, by Raja Radha Kanta Deva, Varanasi, 1967 (3th ed.).
Part IV, s. v.; a propos du suffixe ktin, cf. La Grammaire de Panini, éd. et trad. par
L. Renou, Paris, 1966, Vol. I, p. 238-239 (= Panini 111.3.94-96).

> Cf. Stchoupak, Nitti, Renou, Dictionnaire sanskrit-francais, Paris, 1980 (Quatri¢me
tirage), s. v.

¢ M. Mayrhofer, Kurzgefasstes etymologisches Worterbuch des Altindischen, Band 111
Y-H, Heidelberg, 1976, p. 20.

7 Cf. aussi H. Grassmann, Wérterbuch zum Rgveda, Wiesbaden, 1976 (5. Auflage)
p. 1114: «yukti, Anschirrung, Verbindung (von Yuj-) enthalten in rta-yukti usw.».



LE TERME YUKTI: PREMIERE ETUDE 187

2.1. Le contexte de 1’Aitareya- Brahmana.

L’Aitareya-Brahmana s’adresse tout particulierement au sacrifiant
(hotr) et il se rattache directement au Rgveda®. Le texte est en grande
partie consacré au rituel du Soma.

Le sacrifice qui régit en quelque sorte tout I’ordre de I'univers, doit
étre exécuté d’une certaine maniére, car de son bon fonctionnement
dépend celui de I'Univers visible et invisible aussi (des €tres trépassés,
les ancétres, et des Dieux).

Comme dit M. Biardeau «le Cosmos est le produit du sacrifice, le
sacrifice est au principe de tout»®.

Dans le passage de I’Aitareya-Brahmana qui nous intéresse ici, il
est question du bon usage des invocations'?, a propos du rituel Ahina,
qui est un sacrifice de Soma s’étendant sur plusieurs jours.

Ces invocations en vers, tirées du Rgveda, sont récitées dans ce cas,
afin d’éloigner les Asura qui viennent, selon leur habitude espicgle et
maligne, perturber le sacrifice et partant ’ordre de I'Univers'’.

La récitation des mantra est d’'une part un appel aux Dieux pour
qu’ils viennent protéger I’aire sacrificielle; elle symbolise d’autre part
la continuité du rite.

Par exemple le mot «negi», que Keith traduit «Thou leadest», est
«sattrayanariupam», c.-a-d. «a symbol of the proceeding of the sacrifi-
cial session»'2.

Pour maintenir I’harmonie du cosmos dont on a parlé auparavant,
le sacrifice va s’installer dans un mouvement ondulatoire représenté
par les mots qui attellent (mettent en activité) le rite et ceux qui le
détellent (le désamorcent). En effet il ne s’agit pas seulement d’atte-
ler (mettre en activité) pour que le rite se poursuive, mais encore faut-
il le dételer (désamorcer) pour ne pas «fatiguer» le rite'>.

8 Cf. L. Renou et J. Filliozat, L’Inde Classique: manuel des études indiennes, T. I,
Paris, 1947, §8§ 561, 563.

® M. Biardeau et Ch. Malamoud, Le sacrifice dans I'Inde ancienne, Bibliothéque de
I’Ecole des Hautes Etudes, Sciences religieuses, Vol. LXXIX, Paris, 1976, p. 16.

19 Sur la récitation du Veda en général, cf. Biardeau, op. cit., p. 27.

! Aitareyabrahmana with the Vrtti Sukhaprada, ed. by Suranad Kunjan Pillai, Vol.
III, Trivandrum Sanskrit Series No. 176, Trivandrum, 1955, ch. XXVII, 1, p. 18, et
la traduction anglaise de A.B. Keith, Rigveda Brahmanas: the Aitareya, Harvard
Oriental Series, Vol. XXV, 1920, p. 261.

12 Ibid. (sanscrit) p. 103; (anglais) p. 276.

13 Sur 'importance de la récitation des vers comme moyen, cf. S. Lévi, La doctrine du
sacrifice dans les Brahmanas, Paris, 1898, p. 90 et suiv. et aussi p. 127.



188 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

Voici le passage en question:

«athato ’hinasya yuktis ca vimuktis ca»; en traduction, «Then fol-
lows the yoking and releasing of the Ahina (rite)»*.

Et un peu plus loin yukti et son antonyme vimukti'®, cette fois a
Vinfinitif yoktum et vimoktum, indiquent la tache de I’Officiant:

«esa ha va ahinam tantum arhati ya enam yoktum ca vimoktum ca
veda», «He is worthy to weave the Ahina who knows how to yoke and
release it».

Ce que les Officiants, ici le Maitravaruna, le Brahmanacchamsin et
I’Acchavaka, accomplissent en récitant le Rgveda prescrit spéciale-
ment pour désamorcer (vimoktum) le rituel Ahina, est tout aussi im-
portant que l’acte d’atteler (yoktum) le rituel. Car, si le sacrifice est
nécessaire a la bonne allure de I'univers, «néanmoins il ne faut pas en
abuser»'®. Si le rite n’était pas «relaiché» comme prescrit, il s’abime-
rait, «just as one wearied and not being released perishes»'’.

2.2. Pancatantra.

Dans un tout autre contexte'® yuks est apparenté a nyaya dans le
sens courant de «convenance».

Ainsi au livre troisieme du Paricatantra a la fable VIII, «Les deux
pigeons et I’Oiseleur»: |

«tasyas tad vacanam Srutva dharmayuktisamanvitam /

upagamya tato 'dhrstah kapotah praha lubdhakam» //
Lancereau traduit'®: «Aprés avoir entendu ces paroles vertueuses de
sa femelle, le pigeon s’approcha humblement et dit a I’oiseleur»...

Les «paroles vertueuses» sont celles de la pigeonne qui, tombée au

14 Aitareya- Brahmana, (sanscrit) ch. XXIX, 7, p. 106—107; (anglais) p. 276-277.

15 Le couple yukti — vimukti est attesté par Monier-Williams, Sanskrit-English Dictio-
nary, Oxford, 1974 (réimpr. de I’éd. de 1899), p. 980c et aussi par O. Bohtlingk,
Sanskrit-Worterbuch, St. Petersburg, 1871, s. v.

!¢ M. Biardeau, op. cit., p. 21, n. 1.

17 Keith, ibid.

'8 Shabda kalpadrum, Vol. IV, p. 42c s. v. yukti: «yuktih (...) nyayah/ iti Medinau,
te 47 // (yatha, Paricatantre, 3, 163)» = Chapitre ta, strophe 47 du Medinikosa
de Sri Medinikara, éd. Jagannath Sastri Hoshing, Varanasi, 1968 (Kashi Sanskrit
Series, No. 41), p. 57. L’exemple donné par Shabda Kalpadrum correspond en effet
a Paricatantra, ed. Kale 3, 157. Voir infra n. 19.

' E. Lancereau, Paficatantra, Paris, 1965 (Rééd.), p. 245 (Parabole VIII). Pajicatan-
tra of Vignusarman, by M. R. Kale, Delhi, 1969 (2nd ed.), p. 65 (du Livre 3, ch.
VII, strophe 157). La parabole VIII de la trad. frangaise correspond au ch. VII de
I’éd. sanscrite.



LE TERME YUKTI: PREMIERE ETUDE 189

piege de I’Oiseleur et enfermée par celui-ci dans une cage, prie son
époux d’abriter le chasseur surpris par une terrible averse en pleine
forét, assumant sa captivité comme fruit de ses actions antérieures.

Pour rendre compte du terme qui nous intéresse on pourrait tra-
duire plus précisément dharmayuktisamanvitam par «(les paroles)
pleinement douées de vertu (dharma) et de convenance (yukti)». Les
paroles de la pigeonne sont celles qui conviennent, qui sont adaptées a
la situation, compte tenu du dharma et du karman de tous les person-
nages.

2.3. Grammaire.

Dans le vocabulaire grammatical classique, yukti désigne la «‘con-
nexion’ de mots (par le sens)» et I’«‘argumentation’ dans yuktisiddha

dit des pbh [i.e. paribhasa, «régle générale»] fondées sur le raisonne-

ment, non sur un indice révélateur ou une maxime courante»2°,

Une autre nuance peut étre relevée dans la terminologie plus an-
cienne du Nirukta: «yukti ‘proposition, phrase’ (N[irukta] I 15)
caractérisée comme niyatavac, ‘ayant ses mots fixés’»>*.

On trouve encore le terme yukti entre autres endroits dans des trai-
tés d’astronomie??, de politique?3.

3. Tantra-yukti et yukti dans la littérature politique et médicale.

3.1. En Inde on s’est intéressé trés tot a la manieére de bien con-
duire un raisonnement, comme en témoigne déja le Mahabharata*®.
Pour désigner I’art de raisonner et la méthode qui s’en dégage, on

201.. Renou, Terminologie grammaticale du sanskrit, 11° partie, Paris, 1942, p. 63
(= p. 255 de la réimpression en pagination continue, Paris, 1957).

1 Ibid., III* partie, p. 123 (= p. 479 de la réimpression).

22 Cf. Suryasiddhanta, VI1.14: ed. F. Hall, Bibliotheca Indica, Vol. XXV, Calcutta,
1859, repr. Amsterdam, 1974, p. 221; trad. Sastri and Wilkinson, Bibliotheca Indica,
Vol. XXXII, Calcutta, 1861, repr. Amsterdam, 1974, p. 59. Corriger Shabda kalpa-
drum, Vol. IV, 43a, qui indique ch. VII, 24.

Yukti au sens de «conjonction» est attesté dans Jyotisa, d’aprés Monier-Williams
(op. cit.).

23 Cf. Kamandakiya-Nitisara, Ch. 1, 49. (Je n’ai vu que la traduction de C. Formichi,
Il Nitisara di Kamandaki, Giornale della Societa Asiatica Italiana, Firenze, 1899.)

24 Cf. The Mahabharata, Vol. I, The Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona,
1971. Adhyaya 64, karika 34, p. 96a. The Mahabharata of Krishna-Dwaipayana-
Vyasa, transl. by Pratap Chandra Roy, Vol. 1, New Delhi, 1972 (3rd improved ed.),
p- 151. 1l s’agit du célebre épisode du roi en visite & 'ermitage de Kasyapa, qui,
entre autres merveilles, voit des Brahmanes versés dans tous les arts en vue de la
libération, et entre autres, la logique (nyaya).



190 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

emploie les termes de anviksiki et nyaya. Tres tOt aussi on a dress€ une
classification des divers procédés de discussion employés au cours des
débats tenus par les Brahmanes.

C’est ainsi que dans I’Arthasastra®® on trouve une classe de termes
appelée tantra-yukti, et de laquelle Renou dit qu’elle «évoque les don-
nées du Nyaya»?®, c’est-a-dire de 1’école qui dans la philosophie brah-
manique représente 1’approche logique.

Par Nyaya on entend donc a la fois le darsana (le point de vue phi-
losophique) et la logique en général. Mais alors que la logique dont fait
état le Naiyayika (I’adepte du Nyaya) est une discipline en quelque
sorte codifiée par le syllogisme en forme et qu’elle s’intéresse déja a
la validité du syllogisme, & la vérité ou a la fausseté d’un raisonne-
ment?’, la classe des tantra-yukti, elle, contient péle-méle des termes
disparates. Certains relévent de la théorie du langage (adhikarana,
padartha); d’autres de la logique, par exemple samsaya, d’autres en-
core, de I'art de la discussion, tels purvapaksa, 1’objection, et uttara-
paksa, 1a réponse, qui deviendront des termes techniques indiquant les
deux phases d’un débat philosophique dans un traité.

Nous trouvons aussi, dans cette liste, le terme prasanga qui désigne
la relation de similitude entre deux situations. L’Arthasastra illustre
ceci par un exemple puisé dans le paragraphe du traité concernant le
recrutement des espions au service du roi. Entre autres individus «qui
font I’affaire» il y a le fermier qui se trouve en état d’indigence et qui
va se camoufler en propriétaire pour pouvoir espionner a son aise. Et
le paragraphe ajoute «samanam purvena», c.-a-d. «comme aupara-
vant». Les deux traducteurs européens nous éclairent sur ce point:
«comme auparavant» veut dire que ce nouveau propriétaire, s’il
trouve d’autres acolytes dans le méme cas de prostration que lui-méme,
doit les recruter et leur proposer du travail, poursuivant avec eux la
méme triste besogne.

35 Arthasastra, éd. R.P. Kangle, The Kautilya Arthasastra, 2nd ed., Part I, Bombay,
1969, p. 280.5-9. Trad. angl., R. P. Kangle, op. cit., Part II, Bombay, 1972, p. 512;
trad. all., Johann Jakob Meyer, Das altindische Buch vom Welt- und Staatsleben:
das Arthasastra des Kautilya, Leipzig, 1926, réimpr. Graz, 1977, p. 663—664.

26 Cf. L. Renou et J. Filliozat, L’Inde Classique, T. I1, Hanoi, 1953, § 1462.

27En effet au début des Nyayasitra la logique est caractérisée comme science qui va
trancher le doute. Cf. Nyaya Philosophy, trsl. of Gautama’s Nyaya-satra and Vat-
syayana’s Bhasya, by Debiprasad Chattopadhyaya and Mrinalkanti Gangopadhyaya,
Part I, Calcutta, 1967 (i.1.1, p. 10 avec renvoi a Gautama i.1.41).



LE TERME YUKTI: PREMIERE ETUDE 191

Plus tard le mot prasaniga désignera le mode de raisonnement qui
consiste a réduire a I’absurde n’importe quelle position philosophique.
Il aura une grande fortune justement dans I’école Madhyamika et
méme parfois, dans cette école, ce mode de raisonnement paraitra se
confondre avec ce qu’on entend par raison critique (yukti).

Meyer traduit tantra-yukti par «Kompositionspraxis, Kompositions-
methode, methodischer Kunstgriff»?®. Ces «procédés méthodiques»
devaient étre appliqués dans les débats des dialecticiens de I’époque,
mais ils relévent plus de la «raison pratique» que de la spéculation in-
tellectuelle pure. Preuve en est que cette classe de termes est ajoutée
en appendice a des ouvrages «profanes», tel justement ’Arthasastra,
cette ancienne somme de I’ordre de la vie civile indienne, et telles aussi
la Susruta-samhita et la Caraka-samhita, deux des plus importants trai-
tés médicaux.

Ces ouvrages ne se contentent pas de donner la liste des fantra-
yukti, qui varie d’ailleurs par le nombre ou la position des termes, mais
encore ils donnent pour chaque terme l’application qu’il peut avoir
dans le cas précis de I’ouvrage en question.

Ce sont donc bien des yukti?*® au sens de «moyens pratiques»; nous
dirions aujourd’hui qu’ils relévent plus de I’art du «comment faire»
que de la science de «ce qui est».

Soulignons encore que cet ensemble de «moyens pratiques» n’est
pas sans rappeler le contexte des Topiques et des Réfutations Sophis-
tiques d’Aristote. Le souci commun au Stagirite et aux dialecticiens
indiens est celui de bien connaitre le sujet a traiter dans un débat et la
mani¢re de I'amener. Connaitre les principes de la dialectique, c’est
connaitre le moyen d’acculer I’adversaire et aussi de lui répondre,
lorsque celui-ci nous interpelle.

Cet amas informe, si ’expression est permise, sera ensuite dégagé
de sa gangue dans les traités de 1’école Nyaya, et dans I’analyse du
langage de Bhartrhari et d’autres penseurs indiens; de méme que
I’Aristote des Topiques va devenir celui des Premiers et Seconds Ana-
Iytiques.

28 Cf. Arthasastra, trad. J. J. Meyer, op. cit., p. 663, n. 1.

2 Ibid.

30 Cf. Aristote. [Organon. Ve partie.] Les Topiques, Paris, 1965, trad. J. Tricot, p. 5
et suiv. (= livre I, 2). Comparer avec: The Susruta-Samhita of Susruta, Bombay,
Nirnayasagar, 1945, Ch. 65, strophes 4 et 5, p. 1001; trad. angl. Susruta-samhita,
transl. and ed. by Kaviraj Kunjalal Bishagratna, Varanasi, Chowkhamba Sanskrit
Series Office, 1963, Vol. 3, ch. 65, p. 406 (Chowkhamba Sanskrit Studies, 30).



192 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

3.2. On parle de yukti également dans un autre passage du traité
médical de Caraka et cette fois il sert a désigner un des quatre moyens
d’investigation correcte; ces moyens sont ici appelés pariksa alors
qu’ailleurs dans le traité Caraka les nomme hetu ou encore pramana>'.

Voici le passage:

«dvividham eva khalu sarvam sac casac ca tasya caturvidha parik-
saptopadesah pratyaksam anumanam yuktis ceti»*?, que M. Biardeau
traduit®®: «Tout (objet de connaissance) est de deux sortes: le réel et
I'irréel (ou: le vrai et le faux), et son examen est de quatre sortes:
I’enseignement des apta, la perception, I'inférence et la yukti, ‘considé-
ration de causes concourantes’».

Les apta sont, sommairement, les sages. La perception est la con-
naissance «qui vient du contact de I'atman, des sens, du manas et des
objets». L’'inférence s’appuie sur la perception: «on infére un feu ca-
ché d’une fumée». Enfin «la production du grain a partir de la con-
jonction de l’eau, du labour, de la graine et de la saison, c’est une
yukti»3*,

Le médecin, comme tout homme de science aussi, «considére» I’en-
semble des «causes concourantes» lorsqu’il observe I’enchainement
des phénoménes empiriques. Ainsi il apprendra a reproduire tel ou tel
phénomene et surtout il pourra le reconnaitre par analogie avec le pre-
mier phénoméne observé, lorsque le contexte aura varié. La yukti est
encore une fois un instrument, un précieux outil qui dans le contexte
de la Caraka va permettre au médecin d’établir correctement le diagnos-
tic de la maladie.

31 Cf. Carakasamhita, éd. Jadavaji Trikamji, Bombay, 1941. Pariksa, cf. Sutrasthana,
ch. XI, 17, p. 70b. Pramana, cf. Sutrasthana, ch. XI, 26 (prose), p. 72b13. Hetu,
Vimanasthana, ch. VIII, 33, p. 267a. Il est a noter que les «hetu» sont: la perception,
I'inférence, la tradition et I’analogie (au lieu de yukt).

32 Ibid. p. 70b. 1l est intéressant de noter, comme le fait le commentateur de la Cara-
kasambhita (cf. p. 72a), que la tradition bouddhiste tardive contestera le bien-fondé
d’inclure yukti dans les pramana. Voir Tattvasamgraha of Santaraksita with the Pasi-
Jjika of Kamalasila, ed. by Dwarikadas Shastri, Varanasi, 1968. Le passage est au
Vol. 1, p. 588 (strophes 1691-1692 et commentaire).

33 M. Biardeau, Théorie de la connaissance et philosophie de la parole dans le brahma-
nisme classique, Paris-La Haye, 1964, p. 444.

34 Ibid. p. 444-445,



LE TERME YUKTI: PREMIERE ETUDE 193

4. Le Nettipakarana.

Ce traité bouddhique «para-canonique»®® dont le genre est mal
définissable®® offre un corpus méthodologique servant a la reformula-
tion des idées contenues dans les Sitra®” (et non une méthodologie
qui viserait a I'interprétation par voie déductive).

Il considére que I’enseignement du Bouddha en son ensemble est
le «véhicule» verbal du dharma®®.

Cette communication se fait a I’aide de modes appelés hara®. 1l y
a 16 hara et parmi eux le yutti-hara*®. Ces 16 modes sont considérés
d’abord séparément (haravibhanga)*' pour faire ressortir le caractére
spécifique de chaque mode, puis en combinaison (harasampata)*?,
pour montrer comment un passage canonique peut étre traité «en com-
binaison avec chaque mode».

Reprenons le yutti-hara que Nanamoli traduit par «<mode of con-
veying a construing». Cet examen rationnel doit porter sur les «quatre
grands recours a I’autorité»*? (cattaro mahapadesa).

Le recours au Bouddha (buddhapadeso), a la Communauté (sam-
ghapadeso), a plusieurs anciens (sambahulattherapadeso) ou a un seul
ancien (ekattherapadeso), veut dire que ce que chacun de ceux-ci dit
et qu'un moine rapporte ne doit pas étre ni admis ni refusé sans autre,
mais analysé face aux Sutta, au Vinaya et a la dhammata (la vraie
nature des choses, c.-a-d. la production par conditions, paticcasamup-
pada)**.

35E. Lamotte, Histoire du Bouddhisme Indien, Louvain-la-Neuve, 1976 (réimpr.),
p- 174; Renou et Filliozat, L’Inde Classique, T. 11, § 1984.

36 The Guide (Netti-ppakaranar), tr. Napamoli, London, P.T.S., 1962, Introd., p. xliii.

Y7 Ibid., p. viii.

38 Ibid., p. xxxii.

3% Sur I’explication du mot hara, cf. op. cit., p. XXXV—XXXVi.

4° Netti-pakarana, éd. E. Hardy, London, P.T.S., 1961 (repr.) IIl. A, Haravibhanga,
§ 3, p. 21.

*1 Cf. The Guide (Netti-ppakaranari) tr. Nanamoli, Part III, ch. i, p. 13: «16 Modes of
Conveying in Separate Treatment».

2 Ibid., Part IV, ch. ii, p. 119: «16 Modes of Conveying in Combined Treatment».

43 Nerti (pali), p. 21; Netti (Napamoli), § 120, p. 37, avec renvoi a ’Asnguttara-
Nikaya, ii, 167.

4 Cf. Netti (pali), p. 22; Netti (Napamoli), §§ 121 et suiv., p. 37.



194 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

L’idée qui se fait jour dans ce passage du Netti est celle évoquée
par le «Siatra des Grandes Autorités», le Mahapadesasutta®s. Déja
dans le bouddhisme des écoles anciennes on fait état du probléme que
souléve l'interprétation des textes doctrinaux et de la nécessité d’un
examen critique de l'enseignement regu par le Bouddha ou par un
Maitre. Nombreux sont les passages dans lesquels on souligne I'impor-
tance de I’assimilation critique de I’enseignement. Celui-ci ne doit pas
étre simplement 4nonné par des disciples pleins de zéle mais non éclai-
rés. Il doit €tre 'objet d’'une investigation conduite a ’aide des moyens
de connaissance correcte afin que I’enseignement soit pénétré en ce
qu’il a de plus profond et pour que cet exercice puisse préparer le
disciple a une pleine compréhension de la réalité ultime des choses.
Ainsi yutti est 'examen rationnel, une raison critique, agissante en vue
de I’acces a la réalité ultime des choses.

4.1. Du «Siutra des Grandes Autorités» au «Sitra des quatre re-
cours».

Le méme souci d’ordre herméneutique que nous avons vu dans le
Nettipakarana, apparait dans le «Sutra des quatre recours», le Catuh-
pratisaranasutra.

Ce Siitra, cité entre autres dans 1’Abhidharmakosa®®, prescrit les
quatre recours (pratisarana) que voici. Le bon disciple doit recourir a
la Loi (dharma) et non a ’homme (purusa), a V’esprit (artha) et non
a la lettre (vyarijana), aux sutra de sens certain (nitartha) et non
a ceux de sens a déduire (neyartha) et enfin a la connaissance directe
(jAiana) et non a la connaissance dichotomisante (vijfiana).

Dans un passage de la Bodhisattavabhumi a propos des quatre
recours, le dharmapratisarana est considéré comme synonyme de yukti-
pratisarana, recours a I’analyse critique. Louis de La Vallée Poussin

45 Sur les quatre Grandes Autorités, voir: L. de La Vallée Poussin, L’Abhidharmakosa
de Vasubandhu, T. V, Bruxelles, 1971, Nouvelle éd. anastatique; ch. IX, p. 252, n. 2.
Anguttara-Nikaya, ed. by R. Morris, Vol. II, London, P.T.S., 1955, p. 167 (voir
supra n. 43). The Digha Nikaya, ed. by Thomas W. Rhys Davis, Vol. II, London,
P.T.S., 1966, p. 123. Dans les textes canoniques en général, ce sitra est souvent
préché par le Bouddha peu de temps avant sa mort.

46 Abhidharmakosa, op. cit., ch. IX, p. 246. Voir aussi: E. Lamotte, Le traité de la
grande vertu de sagesse, T. I, Louvain, 1949, p. 536 et n. 1.



LE TERME YUKTI: PREMIERE ETUDE 195

résume ainsi ce passage*’: «Celui qui dit: ces dharmas sont enseignés
par un Sthavira, une personne possédant les abhijias, le Tathagata, le
Samgha, il est pudgalapratisarana>».

Comme I’observe M. Lamotte*®, «ce premier principe se borne a
résumer les régles de la critique d’authenticité déja formulée dans le
Mahapadesa-sutra». Et se référant a un passage du Majjhima Nikaya,
toujours a propos du dharmapratisarana, il continue: «En d’autres ter-
mes 'adhésion a la doctrine ne peut pas dépendre d’une autorité
humaine si respectable soit-elle, car I’expérience prouve que les témoi-
gnages humains sont contradictoires et changeants; I’adhésion doit
reposer sur le raisonnement personnel (yukti) sur ce qu’on a soi-méme
reconnu (jfiata), vu (drsta) et saisi (vidita) ».

Arrétons-nous aussi au dernier des quatre pratisarana, d’apres
lequel on doit recourir a la connaissance directe (jfiana) et non a la
connaissance dichotomisante (vijiana). En effet comme le souligne le
Prof. Kajiyama?®’ il faut mettre en relation la doctrine des quatre re-
cours avec I'analyse critique qui dans le bouddhisme se meut en trois
étapes de progression vers la sagesse. Ces trois moments sont connus
sous le nom de «sagesse issue de ’audition» (Srutamayi prajna), «sa-
gesse issue de la réflexion» (cintamayi prajiia) et «sagesse issue de la
méditation» (bhavanamayi prajna).

Expliquant le quatrieme recours, le jAanapratisarana, la Bodhisatt-
vabhami précise la relation de ce dernier avec les trois moments de
pénétration de la vraie réalité des choses. «Le Bodhisattva attache une
importance essentielle au savoir de la compréhension directe (des véri-
tés), et non pas a la seule connaissance discursive de la lettre et du sens,
(connaissance) issue de I'audition et de la réflexion. Comprenant que
ce qui doit &tre su par le savoir issu de la méditation ne peut pas étre
reconnu uniquement par la connaissance discursive issue de ’audition
et de la réflexion, il s’abstient de rejeter ou de nier les enseignements
donnés par le Tathagata, si profonds soient-ils»*°.

47 Kosa, ch. IX, p. 246, n. 2, iii.

“8E. Lamotte, La critique d’interprétation dans le bouddhisme, Annuaire de I'Institut
de Philologie et d’histoire orientales et slaves, T. IX (1949), Bruxelles, 1949, p. 343
etn. 1.

4 KAnYAMA Yuichi, Later Madhyamikas on Epistemology and Meditation, in: Maha-
yana Buddhist Meditation: theory and practice, Honolulu, 1978, p. 116.

S0E. Lamotte, La critique d’interprétation dans le bouddhisme, op. cit., p. 359.



196 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

Cette division tripartite de la sagesse est déja connue des écoles
anciennes’! et le Nettipakarana aussi, lui consacre quelques paragra-
phes®2,

En quoi consistent ces degrés de pénétration de la réalité? Voyons
avec ’Abhidharmakosa de Vasubandhu®3:

«La sagesse Srutamayi est une certitude (niscaya) qui procéde du
moyen de connaissance (pramana) nommé «parole d’une personne
qualifiée» (aptavacana)®*; la prajiia cintamayi est la certitude née
d’un examen rationnel (yuktinidhyana = yuktya nitiranam); la sagesse
bhavanamayi est une certitude née du recueillement.»

Kajiyama traduit cintamayi prajiia par «wisdom gained by investiga-
tion», et la caractérise comme suit: «Investigation is carried on in two
ways: according to the authority of scripture (agama) and according to
reasoning (yukti) »>°.

Mais qu’est-elle, cette yukti? Ce n’est pas au raisonnement en
forme que I'on fait allusion ici. Il n’y a pas de theése a défendre, il y a
des positions philosophiques a analyser, des questions de doctrine a
éclaircir. Cette dialectique tout intérieure que le disciple déploie, est
encore une fois un moyen de libérer le chemin des entraves qui pour-
raient surgir lorsque la pensée discursive est agitée par le doute et

! Sur la division tripartite de la prajia, cf. Samdhinirmocanasitra, éd. et trad. par
E. Lamotte, Louvain-Paris, 1935, p. 105, p. 222; Kosa, ch. VI, karika 5, p. 142-144;
Abhidharmasamuccaya, trad. W. Rahula, Le Compendium de la Superdoctrine de
Asanga, Paris, 1971, p. 105, n. 3, p. 180; E. Lamotte, Histoire du bouddhisme indien,
p. 48 (avec références canoniques); Mulamadhyamakakarikas de Nagarjuna avec la
Prasannapada commentaire de Candrakirti, publ. par L. de La Vallée Poussin, Biblio-
theca Buddhica IV, réimpr., Osnabriick, 1970, [abr. MMK (LVP)], p. 377, n. 3
(réf.); G. Tucci, Minor Buddhist Texts, Part 11: First Bhavanakrama of Kamala$ila,
Sanskrit and Tibetan Texts with Introduction and English Summary, Roma, ISMEO,
1958. Le premier Bhavanakrama de Kamala$ila, petit ouvrage soutenant la réalisa-
tion «graduelle» de ’éveil (contre les partisans de la réalisation «subite»), dans sa
premiére partie traite in extenso des trois sortes de sagesse. Il est a noter aussi que
les chapitres 10, 11, 12 du Yogacarabhumisastra d’Asanga sont consacrés respec-
tivement a la Srutamayi, cintamayi et bhavanamayi bhiimi.

Cf. aussi: G. Bugault, La notion de «prajfia» ou de sapience selon les perspectives
du «Mahayana», Paris, 1968; KAJTYAMA Yiichi, op. cit., voir supra n. 49,

52 Netti-ppakaranari (Nanamoli), op. cit., 46, 275, 317-319.

3 Kosa, ch. VI, p. 143-144,

54 Comparer avec Caraka. Voir supra n. 32, n. 33.

55 Kajiyama, op. cit. p. 116.



LE TERME YUKTI: PREMIERE ETUDE 197

qu'elle s’accroche encore a 'une ou a I'autre des positions philoso-
phiques. Toujours Kajiyama, un peu plus loin:

«The investigations of various philosophical systems, Buddhist as
well as non-Buddhist, are made chiefly in two places of the foregoing
process. The yogin does it when he strives for acquiring cintamayi
prajiia before entering into meditative practice itself. In this stage he,
as a philosopher, uses his knowledge of epistemology and logic to criti-
cize different doctrines of non-Buddhist and Hinayana systems of phi-
losophy and, in so doing, becomes sure of the supremacy of Mahayana,
especially Madhyamika philosophy»°°.

Ceci, qui se référe aux Madhyamika des écoles tardives, est déja en
germe dans la Yukti-sastika-vrtti de Candrakirti, comme nous allons le
voir ci-dessous.

5. Les auteurs font souvent allusion a la cintamayi prajiia, en disant:
«Il faut expliquer cela par la tradition et par le raisonnement»>’.

Dans la Yukti-sastika-vrtti, Candrakirti glose en s’appuyant tantot
sur la tradition et tant6t sur le raisonnement, lui-méme en forme de
tétralemme (ou d’une partie de tétralemme) afin de dénoncer I’ab-
surdité inhérente a chaque vue philosophique (drsti).

Dans la prastavana il rend hommage a ce traité qui «écarte les deux
extrémes» (mtha’ griis sel ba’i rigs pa drug cu pa)®®. Plus loin il pré-
cise:

«Les deux vues (d’existence et d’inexistence), parce qu’elles sont
le fruit de la transmigration, s’opposent a la yukti». (...Ita ba ghis ’khor
ba’i ’bras bu yin pas rigs pa dan ’gal lo//)*°. Cest qu’au moyen du
raisonnement correct, par reductio ad absurdum, on aboutit a la néga-
tion de I’existence et de la non-existence, dans la mesure ou chaque
entité (dnos po = bhava), soumise au pratityasamutpada, n’existe pas
en nature-propre (svabhava).

%6 Ibid. p. 135-136.

57 Voir par exemple: MMK (LVP) p. 42.7: yuktyagamabhyam, en tibétain rigs pa dan
lun griis kyi sgo nas, Tibetan Tripitaka, Peking Ed., Repr., Tokyo-Kyoto, 1957,Vol. 98,
p. 8.1.7. (= Bstan ’gyur, Dbu ma Ha, folio 14b”); Y.§.Vr., TT 98, (passim) rigs
pa dan lun gis; cf. L. de La Vallée Poussin, La négation de I’dme et la doctrine de
Pacte, Journal Asiatique, 1902, p. 253, n. 3: «(...) Par yukt il faut entendre pra-
tyaksa et anumana (...)»

8Y.S.Vr., TT 98, p. 169.1.1.

59 Ibid. p. 172.5.4.-5.



198 CRISTINA SCHERRER-SCHAUB

Ceux qui ne connaissent pas cela, s’attachent a ’'une ou a I'autre
vue fausse et partant demeurent dans la transmigration.

Cette yukti s’esquisse ici comme quelque chose de plus qu’une
donnée méthodologique et devient, tout comme dans le Madhyamaka-
vatara aussi, «ce principe (yukti) de la production-en-raison-de», qui
«détruit tout le filet des vues fausses»®?,

Candrakirti, dans la Yukti-sastika-vrtti nous dit que lorsque I'on a
compris que «la nature des choses (chos fiild = dharmata) est douée de
yukti» (rigs pa dan bcas pa’i chos fid)®, on voit alors que toutes les
choses, étant produites par conditions, sont vides de nature-propre.
Ainsi toute position philosophique qui consisterait a attribuer réelle-
ment a la nature des choses, I'un ou l'autre des caractéres qu’elle
donne I’apparence d’avoir, contribue a nous éloigner du chemin.

La strophe 26 du traité, illustre cette absence d’étre de tous les
dharma a 'aide de la dialectique négative. Ce processus s’effectue par
la yukti qui est ici encore une «raison critique agissante»®?. Nagarjuna,
aussitOt apres avoir esquissé ce processus, s’empresse de I'inclure dans
cette vacuité de nature-propre a laquelle rien n’échappe. Les choses
ne sont méme pas inexistantes, elles apparaissent seulement comme
une illusion magique.

Candrakirti dit: «Enseignant lui-méme (c.-a-d. Nagarjuna) la yukti,
il dit:

«Sans support, sans point d’appui,

sans racine, sans lieu (de séjour);

procédant de la nescience en tant que cause,
écartant le début, le milieu et la fin,

Sans noyau comme le bananier,

pareil a une ville de génies célestes;
ville de ténebres, insupportable,
I'univers apparait comme une magie»®.

0 Madhyamakavatara par Candrakirti: traduction tibétaine publ. par L. de La Vallée
Poussin, Bibliotheca Buddhica IX, Osnabriick, 1970 (Repr.) p. 228: gan phyir
dnos po brten nas rab ’byun bas / rtog pa 'di dag brtag par mi nus pas // de phyir
rten ’byun rigs pa ’di yis ni / lta han dra ba mtha’ dag gcod par byed //; traduc-
tion francaise par L. de La Vallée Poussin dans Muséon, 1911, p. 278.

elY.§.Vr., TT 98, p. 178.3.7-8.

62 «Agissante» car elle est un moyen actif qui prépare I’accés a la vision de la vraie
nature des choses et partant au chemin du salut. Cf. par exemple Kajiyama, op. cit.,
p. 135-136. Voir aussi supra p. 11.

3 Y.§.Vr., TT 98, p. 178.3.8/178.4.1 (= karikas 26 et 27).



LE TERME YUKTI: PREMIERE ETUDE 199

Ainsi avons-nous sensiblement glissé vers une analyse d’ordre phé-
noménologique qui ne reléve plus qu’en partie de l'attitude hermé-
neutique. A ce stade de la compréhension des phénomenes, tous régis
par la loi de causalité, voir les choses comme elles sont, c’est voir la
relativité pure du conditionné (idampratyayata).

Cette raison qui constate la relativité pure des phénoménes ou si
’on veut leur vacuité (Sinyata) d’étre-propre, nous relie au chemin du
salut. Et ce n’est pas un hasard si nous avons choisi ce mot «relie», car
dans le mot yukti la nuance de «lien» est trés forte comme d’ailleurs
dans le mot yoga qui en fin de compte lui est assez proche.

Ce n’est donc pas, répétons-le, une raison spéculative analytique et
donc dichotomisante; la yukti est une raison préte a «se joindre» a la
méditation. Comme le dit M. Thurman:

«Thus the Buddhist hermeneutical tradition is a tradition of realiza-
tion, devoid of any intellect/intuition dichotomy. Authority here gives
way to intellect, yet never lets intellect rest in itself, as it were, but
pushes it beyond toward a culminating nondual experience»®*.

Usage pratique: yukti: conjonction (astronomie) } 293
convenance
Usage dialectique: tantra-yukti: «procédés» concernant } 31
I'usage de la dialectique o
Usage épistémologique: yukti: considération des causes I 32
concourantes o
Usage herméneutique:  yutti-hara
yukti-pratisarana 4. etS.
cintamayi prajia
Fonction qui consiste en une cons-) yukti: «<congruence» de tous
tatation d’ordre phénoménologi- les dharma (en tant que 5.
que ouvrant la voie au salut produits par conditions)

¢ Robert A. F. Thurman: Buddhist Hermeneutics; in Journal of the American Academy
of Religion, March 1978 (Vol. XLVI), No. 1, p. 35.






	Le terme yukti : première étude

