Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 35 (1981)

Heft: 2

Artikel: Le rituel du culte mahynique et le traité tibétain 'phags pa Phun po
gsum pa : sanscrit rya-Triskandhaka

Autor: Python, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146623

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE RITUEL DU CULTE MAHAYANIQUE
ET LE TRAITE TIBETAIN ’phags pa Phurn po gsum pa

(sanscrit: Arya-Triskandhaka)®

PIERRE PYTHON

Université de Fribourg

Comme dans le siatra mahayanique, ’Upalipariprccha, dont j’ai fait
I’édition critique et la traduction, il est question d’un Triskandhakadhar-
maparyaya, je me suis posé la question si cette expression désignait un
nom commun ou un nom propre. Dans I’hypotheése qu’il s’agisse d’un
nom propre, il s’impose de rechercher le rituel ou formulaire de culte
portant cette intitulation. Voici d’abord le passage: «L’Etre a Eveil,
par la mémoire et par I'invocation des noms de ces bienheureux Buddha
(les trente-cinqg Buddha en présence de qui I’adepte bouddhiste fait sa
confession) et par la psalmodie, trois fois le jour et trois fois la nuit, du
Triskandhakadharmaparyaya, détruit toutes les bases du remords di au
péché et atteint le recueillement.»?> Comme il existe dans le Canon
bouddhique tibétain un traité dont le titre Phur po gsum pa correspond
exactement au sanscrit Triskandhaka, j’ai déchiffré ce texte et j’en
publierai prochainement la traduction; en seconde partie du présent
article, je présenterai le sommaire de ce traité.

Le titre de ce formulaire, tel qu’il est mentionné dans ’Upali, peut
se traduire ainsi: Exposé de la loi (dharmaparyaya) relatif aux trois
cumuls (triskandhaka, forme adjective dérivée de triskandha). Le
Siksasamuccaya de Santideva cite un autre traité ou il est question de
ce formulaire: «Dans 1'Ugradatta-pariprccha il est prescrit (au bodhi-
sattva), pur et revétu de vétements purs, d’accomplir, trois fois le jour
et trois fois la nuit, le Triskandhaka.»? La suite du texte est importante

! Tibetan Tripitaka, Peking Edition ...reprinted (in phototype) ... Ed. by Daisetz T.
Suzuki, Vol. 37 (Bka’ 'gyur, Mdo sna tshogs XI), No 950. Tokyo-Kyoto, 1957.

? Vinaya-viniscaya-Upali-pariprccha, éd. et tr. P. Python (Collection Jean Przyluski,
t.V), Paris, 1973, p. 39, 107. — Dans cet article, le traité sera cité sous ’abréviation:
Upali.

3 Siksasamuccaya, éd. C. Bendall (Bibl. Buddh. No I), St. Pétersbourg, 1902, p. 290,
1. 1-2. Cf. aussi le Bodhicaryavatara, chap. 5, v. 98: «Trois fois le jour et trois fois la



170 PIERRE PYTHON

car elle donne la clef d’interprétation du terme triskandha: «Ici les
trois cumuls (triskandha) désignent la confession des péchés, la com-
plaisance dans les mérites et ’invitation aux Buddha, a cause de I’accu-
mulation de mérites (due a ces trois actes) (punyarasitvat)». Ces trois
actes procurent une masse (rasi) de mérites, voila pourquoi ils sont
appelés «les trois cumuls» (triskandha) de mérites (punya).

La littérature des Prajiaparamita atteste aussi cette expression:
«Enfin les Bodhisattva, trois fois le jour et trois fois la nuit, accomplis-
sent régulierement un triple exercice (triskandha): 1) Le matin, reje-
tant leur manteau sur ’épaule et joignant les mains, ils rendent hom-
mage aux Buddha des dix régions en disant: «Moi, un tel, en présence
des Buddha actuels des dix régions, je confesse les fautes et les péchés
du corps, de la voix et de la pensée que j’ai commis durant d’innom-
brables Kalpa, dans mes existences présentes et passées. Je fais le voeu
de les effacer et de ne plus les commettre.» Pendant la nuit, ils répetent
trois fois cette formule. — 2) Ils commémorent les Buddha des dix
régions et des trois temps, leurs actions, leurs qualités ainsi que celles
de leurs disciples. Ils les approuvent (anumodante) et les exhortent
(samadapayanti). — 3) lls supplient les Buddha actuels des dix régions
de faire tourner la roue de la loi et invitent les Buddha a rester long-
temps dans le monde, ... pour sauver tous les étres. En accomplissant ce
triple exercice, les Bodhisattva gagnent des mérites immenses et se
rapprochent de I’état de Buddha. C’est pourquoi ils doivent inviter ces
derniers.»* Cette derniére phrase affirme énergiquement la valeur
méritoire des trois actes.

Inutile de relever I’erreur de quelques interprétes qui, dans les
textes en question, glosent le terme triskandha comme signifiant les
trois agrégats de la moralité (sila), des recueillements (samadhi) et de
la sagesse (prajna).’

nuit, (le bodhisattva) mettra en mouvement le Triskandha; par cet (acte) et par le
refuge dans la pensée de I’Eveil et dans les Vainqueurs, il efface les péchés qui ne
seraient pas encore effacés» (trad. Louis de la Vallée Poussin, Introduction a la
pratique des futurs Bouddhas, Paris, Librairie Bloud, 1907, p. 46). Texte sanscrit:
Bodhicaryavatara, éd. V. Bhattacharya (Bibl. Indica, Work No 280, Issue No 1580),
Calcutta, Asiatic Society, 1960, p. 77. — Abréviation: Bodhic.

*Le Traité de la grande vertu de sagesse de Nagarjuna (Mahaprajiiaparamitasastra),
par Etienne Lamotte, t. I. Louvain, Bureaux du Muséon, 1949 (Bibl. du Muséon,
vol. 18), réimprimé 1966, p. 421-422.

> Par exemple Marion L. Matics: «The three skandhas or «heaps of merit» are mora-
lity, contemplation, and wisdom.» (Entering the Path of Enlightenment, The Bodhi-



LE RITUEL DU CULTE MAHAYANIQUE 171

Le formulaire des Trois Cumuls de mérites dus aux trois actes prin-
cipaux n’exclut pas d’autres actes du culte, actes secondaires: «L’ado-
ration (vandana) (des Buddha) est incluse dans la confession des péchés;
car, selon I'Upalipariprccha, c’est aprés avoir rendu hommage aux
Buddha que la confession des péchés doit s’accomplir. — La priére aux
Buddha (yacana) et I'invitation a ces derniers (adhyesana) sont syno-
nymes. — Le culte en offrandes (piéja) n’est pas signalé car il est dit
passager (anitya), vu l’absence de ressources (vibhavabhavat); de
méme le culte en pensée et en parole n’est pas signalé, car il est notoire
par d’autres traités. Par la mention donc des trois (cumuls), on vise
I'important.»®

Ce premier apercu sur le Triskandha permet d’aborder, maintenant,
la liste et 'ensemble des actes du culte ou de la liturgie journaliere.
Ces actes seront étudiés dans leur ensemble et en général; I’étude par-
ticuliere de chaque rite serait trop longue et nécessiterait une informa-
tion détaillée dont je serais incapable.

Ce rituel conduit a la simplification de la carriere d’un bodhisattva,
carriére qui, en soi, suppose des éléments trés nombreux, tres divers et
tres complexes; de plus, la pratique de ce rituel est accessible a tous:
«En droit, il est entendu que le Bodhisattva, avant et aprés son entrée
dans les Bhami (terres ou étapes), doit cultiver la pensée de la Bodhi
par la pratique des six ou dix Paramita (perfections de vertu). Pour
arriver au terme de sa carriére, il devra donc s’imposer de pénibles
efforts qui se prolongeront durant d’innombrables Kalpa (périodes).
En fait cependant, il semble que la culture de la pensée de la Bodhi
soit moins compliquée qu’il n’apparait a premi¢re vue. Pour progres-
ser dans la carriere il suffira au Bodhisattva d’accomplir fidélement
certains rites, auxquels les théoriciens du Mahayana attacheront de plus
en plus d’importance.»’

Louis de La Vallée Poussin avait déja magistralement analysé les
aspects et les actes du culte a propos des ceuvres de Santideva: «On lit
dans le Bodhicaryavatara une série de prieres qui portent des noms
techniques dont le fond comme la forme parait essentiellement propre
aux bouddhistes et qui constituent une «méthode de repentance», un
rituel d’adoration (paja), dés longtemps employés dans les cérémonies

caryavatara of the Buddhist Poet Santideva, tr. Marion L. Matics, London, George
Allen & Unwin, 1971, p. 269, note 98 (cp. V, v. 98).)

¢ Siksasamuccaya, p. 290, 1. 3-5.

7E. Lamotte, Le Traité de la grande vertu de sagesse, T. 1, p. 415, note 1.



172 PIERRE PYTHON

d’ordination, indispensables a la vie pieuse du Bodhisattva. L’énumé-
ration de ces actes de foi et de charité se rencontre dans des livres tres
divers, ce qui met hors de doute 'usage régulier qu’en faisaient les
fideles laics et moines, pour développer le Bodhipranidhicitta ou réso-
lution d’acquérir la Bodhi, et le Bodhiprasthanacitta, c’est-a-dire 1’état
d’esprit que caractérise I’acquisition commencée de la Bodhi.»

L’auteur énumeére ensuite ces actes: adoration, confession, com-
plaisance dans les mérites, invitation et requéte aux Buddha, transfert
des mérites, et il en donne une définition. Il poursuit: «Ce rituel com-
porte naturellement la prise de refuge et la manifestation de la pensée
de la Bodhi...; il est intimement associé aux cérémonies d’offrande
(fleurs, fruits, parfums, joyaux, etc.). Les écoles tantriques I’ont par-
tiellement adopté, le complétant par un acte pieux qui résume tous les
autres et qui se trouve formulé dans le Bodhicaryavatara, bien qu’il n’y
soit pas désigné par une expression toute faite (atrmaniryatana, atma-
bhavaniryatana): «Je suis sans sainteté; je suis un grand pauvre; je n’ai
rien au monde pour exprimer mon adoration. Mais pensant a moi dans
leur charité, puissent les protecteurs prendre eux-mémes mes offrandes.
Je me donne moi-méme aux Jinas, de tout mon cceur et tout entier,
ainsi qu’a leurs fils. Prenez possession de moi, €tres sublimes, je vous
adore et je veux étre votre esclave (II, 7, 8).»%.

La liste des rites et des formules liturgiques varie quelque peu d’un
texte a 'autre, mais cela peut provenir soit de l'inclusion d’un rite
dans un autre, soit de la notoriété d’un rite qu’il n’est plus nécessaire
de mentionner, comme il a été dit plus haut, soit du classement d’un
rite ailleurs que dans la liste dont il ne fait pas strictement partie®.

8 Louis de La Vallée Poussin, Bouddhisme. Etudes et matériaux. Adikarmapradipa,
Bodhicaryavataratika, Londres, Luzac, 1898, p. 106-108. — Abr.: Bouddhisme.

° Pour l’étude de la liste des rites et du sens de chaque rite, je me référe beaucoup
aux travaux de Louis de La Vallée Poussin (Bouddhisme, Etudes et matériaux, com-
mentaires des traités de Santideva; La morale bouddhique), d’Etienne Lamotte
(surtout le Traité de la grande vertu de sagesse), de Har Dayal (The Bodhisattva
doctrine in Buddhist Sanskrit literature, London, Kegan Paul, 1931, p. 55-58), et a
L’Inde Classique, manuel des études indiennes, t. II, Paris, Impr. Nationale; Hanoi,
EFEO, 1953, § 2385-2386.

Comme sources sur ce sujet. Etienne Lamotte indique les suivantes: Bodhisattva-
pratimoksasiatra, THQ, VII, 1931, p. 272-273; Upalipariprccha; les traités de Santi-
deva; le Traité de la grande vertu de sagesse; le Dharmasamgraha; le Bhadracari-
pranidhana (cf. Etienne Lamotte, Traité, t. IV, p. 1880).

La Vallée Poussin mentionne aussi l’zidikarmapradipa, le Svayambhuapurana, les
dictionnaires Kiao tch’eng fa chou et Fo Kiao tse tien (cités et commentés par Ed.



LE RITUEL DU CULTE MAHAYANIQUE 173

Voici, par exemple, la liste du Dharmasamgraha (§ XIV): «Sept sont
les formes supérieures du culte (saptavidhanuttarapija), a savoir: ’ado-
ration (vandana), la cérémonie d’offrande (pujana), la manifestation
des péchés (papadesana), la complaisance dans les mérites (anumo-
dana), la production de la pensée de I'Eveil (bodhicittotpada), le
transfert ou déflexion des mérites (parinamana). »*°

Apres ces considérations générales, on peut passer en revue chaque
acte du culte en en donnant soit une description, soit une illustration
tirée des traités les plus classiques (Upalipariprccha, Bhadracariprani-
dhana, Bodhicaryavatara):

1. Vandana'', vénération, adoration, louange. C’est une prosterna-
tion révérentielle, une salutation accompagnée de toutes les marques
de respect, une louange du personnage honoré. Plusieurs termes qui la
désignent sont plus ou moins synonymes: vandana, namaskara, pranama
(ct. afijalim pranamya).

Ce rite, dans ’Upali, se réduit a un seul mot: «<Hommage (namas)
a Sakyamuni...» (p. 99). Il peut s’adresser aux trois joyaux a la fois: a
Buddha, a son message, a sa communauté: «Autant il y a d’atomes
dans tous les «champs de Buddha» de I'univers, autant de fois je me
prosterne (pranamami) devant tous les Buddha du passé, du présent et
de I’avenir, devant la Loi, devant I’excellente Congrégation» (Bodhic.
II, 24, trad. La Vallée Poussin p. 11).

Le Bhadracaripranidhana est encore plus explicite: adoration, prise
de conscience dans la foi (adhimukti) de 'omniprésence des Buddha,
louange (stuti): «Autant il y a d’Hommes-lions (= Buddha) dans les
dix directions de 1'univers et au cours des trois temps, autant tous, sans
en oublier aucun, je les adore en pureté de corps, de parole et de pen-
sée.

De prosternations aussi nombreuses que les grains de poussicre des
champs, je me prosterne devant ces Vainqueurs, en adhérant par la foi
a leur présence, par la vertu du Bhadracaripranidhana.

Chavannes) (cf. La Vallée Poussin, Bouddhisme, Etudes et matériaux, p. 106,
note 5).

10 Dharmasamgraha, ed. M. Miiller-H. Wenzel (Anecdota Oxoniensia, Aryan Series,
Vol. I, Part V), Oxford, 1885, § XIV, p. 3 (la liste varie suivant les manuscrits de ce
texte). — Alfred Foucher signale un office 4 onze membres (ekadasavidha puja),
cf. son Etude sur IIconographie bouddhique de I'Inde (Thése complémentaire),
Paris, E. Leroux, 1905, p. 9, note 2.

1 La Vallée Poussin note: «Ce mot, de méme qu'anumodana, est féminin dans nos
textes» (Bouddhisme, Etudes et matériaux, p. 107, note 1).



174 PIERRE PYTHON

Ainsi que ces Buddha sont aussi nombreux que les grains de pous-
siere des champs, méme dans un atome minime de poussiere, et qu’ils
président parmi les Bodhisattva, de méme j’adhére a ces Vainqueurs
(dont la présence) remplit intégralement le dharmadhatu.

Et ces océans de beauté sans déclin, c’est avec les mélodies d’un océan
de modes musicaux que je les loue tous, ces Vainqueurs parmi les autres,
en honorant éloquemment (bhanamana) leurs qualités» (v. 1—4)*2,

2. Pajana, cérémonie d’offrande, effective ou imaginaire; culte
accompagné d’offrandes concrétes tres variées, et qui se distingue du
culte relevant de la pensée et de la parole (ce culte mental et vocal
s’apparente plutét a d’autres rites, tels que la louange, la commémo-
ration, etc.). Au point de vue de la terminologie mais sans trop insister
sur la nuance et la différence, le terme puja désigne le culte dans son
sens générique, tandis que le terme pujana désigne le culte spécifique
procédant par offrandes de toutes sortes.

Ce culte se concrétise aussi dans les soins dont est entourée I'idole
ou image (pratima) du Buddha: bain, onction, encens. Il est aussi rendu,
et cela vaut aussi pour d’autres rites, au Sutra, au livre contenant la
parole du Buddha: la bibliolatrie bouddhique est générale, sans parler
de la bibliolatrie spéciale, dans les diverses Ecoles, a I’égard du texte
fondamental inspirant telle ou telle Ecole. Un exemple éloquent, parmi
tant d’autres: «Les fils et filles de famille qui, ayant entendu cette
exposition de la loi, y croiront, la prendront, la retiendront, la répéte-
ront, la pénétreront a fond, I’écriront en entier et, la renfermant dans
un volume, I’honoreront, ces fils et filles de famille rendront hommage
par le fait méme aux bienheureux Buddha...»"?

Que dire aussi du culte des reliques (Sarira) et des reliquaires
(stipa) du Buddha!*

Au sujet de cette cérémonie d’offrande je ne citerai pas la formule
treés prolixe du Bodhicaryavatara (II, 10-21), mais celle plus sobre du
Bhadracaripranidhana (v. 5-7): «(Par l'offrande) de fleurs de choix,

2 Pour ce traité, se référer a l'article de Hokei Idumi: The Hymn on the Life and
Vows of Samantabhadra, with the Sanskrit Text, Bhadracaripranidhana, dans The
Eastern Buddhist, vol. V, Numbers 2-3, April 1930, The Eastern Buddhist Society,
Kyoto, p. 242-247.

'3 L’Enseignement de Vimalakirti (Vimalakirtinirdesa), trad. Etienne Lamotte (Bibl.
du Muséon, Vol. 51), Louvain, 1962, p. 372.

Y Cf. L’Inde Classique, t. 11, §2381-2382. — Bodhicaryavatara, 11, v. 21: «Que sur
(tous les textes de) la bonne loi, ces perles, que sur les stizpa et sur les icones, tom-
bent en pluie sans relache fleurs, gemmes, (poudre de santal et vétements).»



LE RITUEL DU CULTE MAHAYANIQUE 175

de guirlandes de choix, d’instruments de musique, onguents, parasols
de choix, de lampes de choix, d’encens de choix, je rends le culte aux
Vainqueurs d’entre eux.

(Par l'offrande) de vétements de choix, de parfums de choix, de
coffrets de poudre a la mesure de la montagne Meru, de tout cet en-
semble excellent et varié, je rends le culte aux Vainqueurs parmi eux.

Et ces oblations sublimes et munificentes, je les voue a tous les
vainqueurs; c’est en vertu de mon attachement a la carriéere de Bhadra
que j’adore et honore par des offrandes tous les Vainqueurs.»

3. Saranagamana, prise de refuge dans le Buddha, la Loi et la Con-
grégation. C’est un acte de foi, de confiance et de recours a I’égard
des trois Joyaux. «Je prends refuge dans le Buddha, dans la Loi, dans la
Communauté» (Upali, p. 98-99). Bien des traités bouddhiques com-
mencent par la prise de refuge. La prise de refuge s’apparente a la
confession des péchés.

4. Papadesana, confession, déclaration des péchés. Cet acte inclut le
regret ou repentir (kaukrtya), la confession elle-méme et le propos de
ne plus pécher a I’avenir.

La confession se déroulait ainsi: «Chaque quinzaine, au cours de
l'uposatha, les moines étaient tenus de reconnaitre leurs manquements
aux articles du Pratimoksa (code de discipline). (A la lecture du code
de discipline, les moines fautifs signifiaient leurs manquements). A c6té
de cette coulpe publique, les bouddhistes pratiquaient aussi une sorte
de confession privée. Le coupable conscient d’une faute se présentait
devant le Buddha ou un grand disciple et, se prosternant a ses pieds,
lui disait: «J’ai commis une infraction (atyaya), 6 Maitre, quand dans
ma folie, mon égarement et ma malignité, j’ai fait telle chose. Puisse le
Maitre accepter cette infraction comme une infraction afin qu’a I’ave-
nir je parvienne a m’en abstenir». Le «confesseur» acceptait I'infrac-
tion en disant: «Puisque tu as reconnu I'infraction comme infraction et
qu’ainsi tu la répares selon la loi (yathadharmam pratikarosi), nous
’acceptons...» 3.

La confession peut étre détaillée ou sommaire comme en témoignent
les formulaires suivants:

«Tout péché de corps, de voix et d’esprit que j’ai pu commettre

' Etienne Lamotte. L’Enseignement de Vimalakirti, p. 172, note 63, avec références
suivantes aux textes du Grand Véhicule: Lalitavistara, p. 379; Suvarnabhasa, p. 30;
Gandavyiiha, p. 122; Saddharmapundarika, p. 210.



176 PIERRE PYTHON

sous I’emprise de I’attachement, de la haine et de I’égarement, je le
confesse, moi, dans sa totalité» (Bhadrac. v. 8).

«Le péché que ma sottise (bala) et mon égarement (midha) ont
accumulé, péché contre la loi naturelle, péché contre les lois de la con-
frérie, sans réserve je le confesse en présence des Protecteurs, humble-
ment prosterné. Je ne le cache pas: vous voyez comme il est; et je m’en-

N

gage, 0 mes Protecteurs, a ne plus le commettre (volontairement).»
(Bodhic. 11, 64—66).

Le formulaire de 1'Upali est plus circonstancié et fait ressortir ’am-
pleur de la responsabilité ainsi que les conséquences de la faute: -

«Je confesse toutes les fautes que j’ai commises dans I’existence
présente comme dans les autres existences au cours du flux sans début
ni terme de la transmigration; actions mauvaises que j’ai commises
moi-méme, ou que j’ai fait commettre, ou que j’ai approuvées: qu’il
s’agisse de vol touchant aux biens des monuments funéraires ou aux
biens de la Communauté, qu’il s’agisse des cinq péchés a rétribution
immédiate, qu’il s’agisse des dix voies perverses de l’acte.

Tous ces actes qui font écran sur mon dme et me rendent passible
des enfers, ou de la condition animale, ou de la condition d’esprit famé-
lique ou de renaissance chez les barbares et chez les habitants des fron-
tieres, ou chez les dieux a longue vie, ou de privation de I'intégrité de
mes organes, ou d’égarement hérétique, ou de frustration de I’avene-
ment de Buddha, tous ces actes qui recouvrent mon étre, je les dénonce
en présence et sous le regard des bienheureux Buddha, ces €tres de
connaissance, de perspicacité, de témoignage, de véracité, de sagesse;
oui, devant eux, je confesse tous mes péchés, je les révele, je ne les dis-
simule pas, et, a I’avenir, je tiendrai mon engagement» (Upali, p. 101
a 102).

5. Punyanumodana, complaisance dans le bien, «sympathie joyeuse
pour le mérite d’autrui» (A. Foucher), «se réjouir en compagnie, faire
que les autres accomplissent et pratiquent des principes excellents, se
réjouir de ce que les autres ont pu réaliser le fruit excellent» (E. Cha-
vannes, cité par La Vallée Poussin, Bouddhisme, p. 107).

L’Upali est tres bref: «Je me complais dans tous les mérites»
(p. 103)%S.

«Je me complais avec joie dans les bonnes actions (Subha) accom-

¢ P’ai commis une grosse erreur dans mon travail sur ’'Updli en traduisant: «Je me
complais dans tous mes mérites» (p. 103), alors qu’il s’agit de la complaisance dans
les mérites des autres; par conséquent la note (6) sur ce passage est un non-sens.



LE RITUEL DU CULTE MAHAYANIQUE 177

plies par tous les étres en tant qu’elles apaisent la souffrance de la
damnation; que tous ceux qui souffrent trouvent le bonheur!

Je me réjouis pour les €tres terrestres de leur délivrance de la dou-
loureuse transmigration; je me réjouis de 1’état de buddha et de bodhi-
sattva des Protecteurs du monde...» (Bodhic., 111,1-2).

«Tout ce qui, dans les dix directions, est mérite des gens: mérite des
gens sans formation (asaiksa), mérite des gens avec formation (Saiksa),
mérite des Pratyekabuddha, des Bodhisattva ainsi que tous les Buddha,
dans ce mérite global, moi, je me complais» (Bhadrac. v. 9).

6. Adhyesana, invitation aux Buddha pour qu’ils consentent a pré-
cher la loi. Un Buddha ne préche pas sans y étre invité.

«Et ces lampes du monde dans les dix régions, qui ont atteint I'illu-
mination et conquis le détachement, je les invite tous, ces protecteurs,
a faire tourner I'insurpassable roue (de la Loi)» (Bhadrac. v. 10, trad.
E. Lamotte, dans Traité, t. 1, p. 416, note 2).

«Je demande (prarthayami), les mains jointes, aux parfaits Buddha
de toutes les régions: qu’ils allument la lampe de la loi pour ceux que
Perreur fait tomber dans le malheur!» (Bodhic., III, v. 4).

7. Yacana, requéte aux Buddha pour qu’ils retardent leur nirvana,
pour qu’ils se refusent a I’extinction totale.

Adhyesana et yacana sont des rites trés semblables; seul, ’'objet de
la requéte varie: invitation a la prédication ou supplication a rester en ce
monde, pour le salut des étres.

«Et aussi ces Buddha qui veulent manifester leur Nirvana, je les
supplie, les mains jointes: qu’ils attendent (pour y entrer) un nombre
de Kalpa égal a celui des grains de poussi¢re contenus dans un champ
(de Buddha), et ce pour le bien et le bonheur du monde entier!»
(Bhadrac. v. 11, trad. E. Lamotte, Traité, t. 1, p. 417, note 1).

«Et je prie aussi ces Victorieux qui veulent entrer dans le Nirvana:
qu’ils attendent durant des Kalpa sans fin, de peur que ce monde ne
soit aveugle!» (Bodhic., 111, v. 5).

8. Parinamana, transfert du mérite en faveur des créatures, en vue
de l'obtention de I’Eveil supréme. C’est «I’effet en retour: toutes les
bonnes actions qu’on a accomplies dans les trois facons d’agir (corps,
voix, pensée), et méme toutes les sortes de mérites tels que ceux de se
repentir, exhorter et demander, se réjouir en compagnie, on en fait
revenir le bienfait sur toute la foule des étres du Dharmadhatu pour
que, tous ensemble, ils aient I'intuition de la Bodhi» (E. Chavannes,
cité par La Vallée Poussin, Bouddhisme, p. 108).

«Ma vie dans toutes mes renaissances, tous mes biens, tout mon



178 PIERRE PYTHON

mérite acquis, présent et avenir, je I’abandonne, sans retour sur moi-
méme, pour réaliser le salut de toute créature» (Bodhic., 111, 10; cf. le
cp. X entier, sans qu’il soit nécessairement de Santideva).

Tres typique de I’effet en retour est le texte-ci:

«Tout mérite que j’ai accumulé (en exercant) I’adoration, la céré-
monie d’offrande, la confession, la complaisance dans le bien, I'invita-
tion et la requéte, ce mérite global je I'infléchis en valeur d’Illumina-
tion» (Bhadrac., v. 12).

La formule de I'Upali est trés explicative; elle est, d’autre part,
animée d’un grand souffle de communion et de solidarité avec tous les
Buddha et avec leurs mérites:

«Que les bienheureux Buddha daignent encore m’accorder leur
attention! Tout ce que dans I’existence présente comme dans les autres
existences, au cours du flux sans début ni terme de la transmigration,
j’ai dispensé en fait de générosité, ne filit-ce qu'une poignée de nourri-
ture donnée a un animal, tout ce que j’ai observé en fait de préceptes
moraux, toutes les racines de mérite que je me suis acquises par une vie
de chasteté, par le soin de faire mirir les étres, par la pensée de I’Eveil,
par une connaissance éminente, que tout cela, une fois amassé, soupesé
et mis ensemble, aboutisse par transfert — transfert de mérites des plus
sublimes — au parfait et complet Eveil, point culminant. Comme les
bienheureux Buddha passés ont fait ce transfert de mérites, comme les
bienheureux Buddha futurs le feront, comme les bienheureux Buddha
présents le font, moi de méme j’opére ce transfert de mérites» (Upali,
p. 102-103).

Dans les cérémonies et rites de la liturgie journaliére, je ne ferai pas
entrer le bodhicittotpada: veeu de devenir buddha ou manifestation de
la pensée tendue vers I’Eveil. Cet acte ne se produit pas tous les jours;
il est un acte unique initiant la carriere du bodhisattva et il commande,
impreégne, sous-tend et couronne toutes les démarches du culte qui
viennent d’étre énumérées. Il mérite une place privilégiée et combien
vaste puisqu’il a I'amplitude d’une parabole délinéant toute une car-
riere'”,

7 Dans les rites tantriques, au moment ou le disciple est introduit par le maitre (aca-
rya) dans le mandala, il doit répéter a la suite du maitre la formule des engagements
communs (semblables a ceux du Grand Véhicule); mais parmi ces engagements
communs, la production de la pensée de I'Eveil est capitale et sans elle, les sept
autres rites, dits accessoires (adoration, cérémonie d’offrande, etc.) n’ont aucune
valeur et aucune efficacité. A. Macdonald a traduit cette formule:



LE RITUEL DU CULTE MAHAYANIQUE 179

Un exposé sur les actes si importants de la liturgie bouddhique ne
peut pas se conclure s’il n’est pas tenu compte d’une objection radi-
cale faite par les partisans de la Voie moyenne (Madhyamika): L’agent
n’existe pas, ni ’acte, ni le mérite, ni le secours d’un Protecteur; le
mérite de la foi dévote (bhakti) est indépendant du dieu qui en est
I’objet. Comment concilier avec cette théorie les sentiments pieux si
émouvants et certains passages de textes ou la science est subordonnée
a la moralité, ou la moralité est subordonnée a I’adoration? On peut
esquisser cette réponse, si relative soit-elle: 1’effet des actes n’existe pas,
il est illusoire (karyamoha) (cf. Bodhic., IV, 77), mais pour qui prati-
que cette illusion en en étant conscient, cette illusion est bienfaisante et
salutaire: «Il faut distinguer deux erreurs: L’Atmamoha, la croyance
au moi, mere de I’égoisme, de la passion et de la vie; le Karyamoha,
c’est-a-dire l'illusion qui décide le Miséricordieux a se faire manger
par la tigresse, I’heureuse erreur de Bhagavat quand il préche la Loi,
folie sublime qui a pour but le salut du monde et qui trouve dans la
passion de la charité, trait distinctif du Bodhisattva, son expression
immédiate.

La folie qui préside aux actes de bhakti est éminemment bienfai-
sante et salutaire: elle favorise ’humilité et détruit le sentiment du
moi... Dans l'intérét des créatures et dans le sien propre, (I’adepte du
Grand Véhicule) doit méditer sur la bonté, la grace, la providence des
Buddha; encore que le Buddha n’ait aucune «nature propre», cette

«Je prends refuge dans les Trois Joyaux;

je confesse tous et chacun de mes péchés;

je me réjouis des bonnes actions des étres.

Je concentre mon esprit sur la Bodhi (grace a laquelle on devient) un Buddha.

Jusqu’a ce que j’aie obtenu la Bodhi,

je prends refuge dans le Buddha, la Loi et la Communauté.

Pour agir au mieux de mes intéréts et de ceux d’autrui,

je vais créer en moi la résolution de la Bodhi.

Lorsque j’aurai produit la résolution de I’excellente Bodhi,

j’inviterai tous les &tres (a la connaitre).

J’accomplirai (les étapes) de I’excellente et attirante carriére de Bodhisattva,

O puissé-je devenir un Buddha pour étre utile aux étres.»

Cette citation est tirée du Rdo-rje gur (Arya-dakini-vajrapafijara-mahatantra-raja-
kalpa). (Le mandala du Manjusrimalakalpa, trad. Ariane Macdonald (Coll. Jean
Przyluski, t. III), Paris, A. Maisonneuve, 1962, p. 73).

Pour l'intégration des rites liturgiques dans le schéma d’un Sadhana (rituel de réus-
site magique), cf. A. Foucher, Etude sur I’Iconographie bouddhique de UlInde
(Thése complémentaire), Paris, E. Leroux, 1905, p. 8-10 (apergu remarquable).



180 PIERRE PYTHON

méditation porte en elle-méme son fruit. Il est trés vrai que Bouddha
est bon, propice, miséricordieux;... il est juste de confesser ses péchés
au Sauveur et de lui offrir, offrandes illusoires, des fleurs bientot fanées,
des bains imaginaires de lapis-lazuli ou I’hommage d’une pensée qui
ne croit ni a sa propre existence ni a celle du dieu (la pensée défait son
ceuvre)...

Ainsi se compléte une formule ou je vois le résumé du Bouddhisme,
le symbole de ses spéculations métaphysiques et de ses sentiments
moraux: «Siinyatakarunayor abhinnam bodhicittam», la pensée de
Bodhi est inséparable de la charité, inséparable de I'idée du vide» (La
Vallée Poussin, Bouddhisme, p. 110-111, 116).

Un Triskandha tibétain. Ce Sutra s’inscrit parfaitement dans la
ligne du rituel du Grand Véhicule tel qu’il vient d’étre exposé, et son
contenu correspond exactement a son intitulation «Les trois Cumuls
(de mérites)». Il est intitulé: 'phags-pa phun-po gsum-pa Zes-bya-ba
theg-pa Chen-po’i mdo, en sanscrit: Arya-triskandhaka-nama maha-
yana-sutra.

A quel personnage ou a quel maitre est-il attribué? La fin du Sutra
lattribue a Manjusri: «Fin du Triskandhaka, exposé par Manjusri
Kumarabhita) (82 b, L. 6).

Selon I'édition de Sde-dge, le traducteur serait Ye Ses sde (qui
vécut au VIII® siecle)'®. Ce texte, semble-t-il, n’existe qu’en tibétain.
Le Répertoire du Canon bouddhique sino-japonais signale, mais avec
un point d’interrogation, un Triskandhaka en chinois: No 1492 Cho li
fou houei kouo king, ce qui donnerait comme titre sanscrit: Sariputra-
kaukrtya-sitra, en frangais: Le Satra de Sariputra sur le repentir des
péchés'®. Le contenu, non plus, ne correspond pas au contenu du texte
tibétain. Paul Demiéville, mort, hélas! il y a quelque temps, m’avait
communiqué les renseignements suivants sur ce texte chinois: En ré-
ponse a une question de Sariputra, le Buddha expose comment il faut

'® Selon le catalogue de Tohoku: A Complete Catalogue of Tibetan Buddhist Canons,
ed. Ui-Suzuki-Kanakura-Tada, Tohoku Imperial University, Sendai, Japan, 1934,
p. 55, No 284. — Aucun traducteur n’est signalé dans le répertoire: Der Kanjur und
seine Kolophone, von F. A. Bischoff, The Selbstverlag Press, Bloomington, Indiana,
1968, Band II, p. 506.

'% Répertoire du Canon bouddhique Sino-Japonais, Fascicule annexe du Hobaogirin,
édition revisée et augmentée, par P. Demiéville, H. Durt, A. Seidel, Paris, A. Mai-
sonneuve, 1978, p. 127, No 1492,



LE RITUEL DU CULTE MAHAYANIQUE 181

faire contrition de ses péchés et émettre le veeu de Bodhisattva. Le
texte peut se diviser en cinq parties:

1. Ceux qui cherchent la Voie des Trois Véhicules doivent rendre
hommage (pizja) au Buddha, six fois jour et nuit, et confesser leurs
péchés, en déclarant qu’ils réalisent en avoir commis.

2. 1l faut faire contrition pour ses péchés, si I’on veut ne pas renaitre
dans les trois mauvaises destinées (durgati).

3. 1l faut rendre hommage au Buddha trois fois par jour, et, lors-
qu’on voit des étres qui ont planté des racines de bien, les encourager
et les approuver, en les exhortant a défléchir leurs mérites (parinamana)
au bénéfice des autres étres.

4. 11 faut enseigner a rendre hommage au Buddha six fois, en I'invi-
tant a précher.

5. En exposant le veeu de ceux qui recherchent la Voie de Buddha,
il faut défléchir au bénéfice des étres les mérites que I'on a acquis
depuis un temps sans commencement, et sauver ceux qui ne sont pas
sauvés.

A la fin du texte, exaltation du mérite qu’il y a a lire et réciter ce
Sutra du repentir des péchés.

La traduction est attribuée dans certains catalogues a Ngan Che-kao
des Han (II° s. p. C.), ce que la langue du texte rend absolument
invraisemblable, par d’autres 8 Dharmaraksa des environs de I’an 300,
ce qui I’est un peu moins. L’auteur de la notice dit que le «Sutra de
Manjusri sur le repentir des péchés», T. 459, est un texte apparenté, un
peu plus développé, dont la traduction est également attribuée a Dhar-
maraksa. T. 1491 et T. 1493, traduits au VI® sieécle, seraient eux aussi
des textes apparentés; le deuxieme existe en tibétain (Karmavaranapra-
tiprasrabdhi-satra, Tohoku Catalogue No. 219).

Ces textes chinois sont a étudier de plus prés, mais, a premiere vue,
ils ne me paraissent pas correspondre au texte tibétain.

Les textes qui précedent ou qui suivent immédiatement notre texte
dans le canon tibétain, textes trés courts, ne font pas non plus mention
de leur auteur. Ces textes ont trait 4 la commémoration (anusmrti) du
Buddha, de la Loi et de la Communauté; aux trois entrainements mo-
raux (trisiksa) relatifs a la haute conduite, au haut recueillement et a
la haute sagesse; aux trois Corps (de Buddha) (trikaya): corps de la
Loi, corps de jouissance, corps de création magique; au parfait accom-
plissement de toutes les intentions; a la protection des étres de toutes
les destinées. On peut supposer que ces textes sont des extraits de trai-
tés, destinés a un usage courant et au culte ordinaire. Le tout alors est



182 PIERRE PYTHON

de découvrir les traités d’ou ils proviennent, ce qui demande une assez
vaste connaissance de la littérature bouddhique. Il faut d’abord tra-
duire les extraits; ensuite, les grands experts nous signaleront peut-étre
les traités d’ou ils ont été tirés.

Sommaire du texte tibétain Phun-po gsum-pa®°: Ce rituel est pas-
sablement long (édition de Peking, de 108-4-2 a 117-2-8). Hommage
(namas) initial a tous les Buddha et Bodhisattva. Alors que Buddha se
trouvait au monastére «Chos-kyi-dbye» (Distinction de la Loi), il
accomplit le culte aux Buddha Tathagata de tous les temps, culte com-
prenant toutes les marques d’adoration et de vénération. Les attributs,
les actes des Tathagata, tous les éléments de la doctrine bouddhique
qu’ils incarnent sont longuement énumérés.

A T'image du culte exemplaire rendu par Buddha a tous les Tatha-
gata, les Bodhisattva et le personnage, un tel (moi), rendent le méme
culte.

Le lama de téte, au milieu d’'un monde de docteurs en science
sacrée, préside a la grande liturgie selon un rituel déterminé comprenant
les rites suivants:

entrée (gamana) en présence des Tathagata et de tous les éléments
de la Loi, puis adoration (vandana) et culte d’offrande (pujana) a
leur égard; le terme «adoration» est exprimé par de multiples syno-
nymes;

révélation (desana) de toute I'ccuvre des Tathagata et de toutes
leurs perfections de vertu;

adhésion de foi dévote (adhimukti) a toute leur activité remédiant
au mal et aux situations douloureuses des étres, et culte dévot rendu a
la téte, a la bouche, a la langue et aux paroles de ces Tathagata;

confession des péchés, a la fagon des Bodhisattva;

complaisance (anumodana) dans toute I’activité libératrice des
Tathagata a I’égard des différentes destinées, dans toutes leurs valeurs
de bien;

invitation aux Buddha (adhyesana) pour qu’ils préchent la loi et
convertissent les étres;

requéte (yacang) aux Buddha pour qu’ils ajournent leur entrée
dans le Nirvana définitif;

2% L’Analyse du Kandjour, par A. Csoma de Kords, trad. de I’anglais par L. Feer
(AMG No II), Paris 1881, p. 274, donne comme explication du titre Triskandhaka:
«Explication des trois agrégats, moralité, méditation et habileté ou sagesse». J'ai
déja écrit plus haut que cette interprétation était erronée.



LE RITUEL DU CULTE MAHAYANIQUE 183

production de la pensée de I’Eveil (bodhicittotpada), comme elle
a été produite par les Buddha et Bodhisattva: Sakyamuni, Aparimitayus,
Aksobhya, Sribhadra, Maitreya, Matisagara, Gaganagafja, Maiijusri,
Samantabhadra;

transfert des mérites (parinamana) pour 'obtention, au moment
de la mort, de la sagesse supréme, et pour le bénéfice des €tres.

Puis viennent, comme s’il s’agissait d’une seconde section, les trois
Cumuls de mérites, enseignés par Manjusri: il s’agit d’abord de toucher
la terre (bhiamisparsa) dans I’enceinte de I’Eveil, aux cOtés des Tatha-
gata, pour libérer les cinq destinées; puis les trois Cumuls: confession
des péchés (tres détaillée), complaisance dans les mérites, invitation au
Buddha, le tout couronné par le transfert des mérites. Mais I’affirma-
tion de la vacuité (Sinyata) vide tous les actes du culte de leur subs-
tance et consistance: digne conclusion d’un traité du Grand Véhicule!

En conclusion: le Triskandha désigne le rituel typique du Grand
Véhicule, mais ce rituel, qui dans ses composantes reste le méme, peut
varier dans sa forme, dans son étendue, et dans les noms des partenai-
res. Si un traité est appelé «Triskandha» (comme, par exemple, le texte
chinois signalé), cela signifie qu’il reléve du genre: rituel.

Dans cet article, je n’ai pas fait mention d’articles et d’études de
savants japonais que Monsieur le Professeur Jacques May a eu la com-
plaisance de me traduire; j’y reviendrai dans ma traduction du texte
tibétain.






	Le rituel du culte mahāyānique et le traité tibétain 'phags pa Phun po gsum pa : sanscrit Ārya-Triskandhaka

