
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 35 (1981)

Heft: 2

Artikel: Le rituel du culte mahynique et le traité tibétain 'phags pa Phun po
gsum pa : sanscrit rya-Triskandhaka

Autor: Python, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE RITUEL DU CULTE MAHÂYÂNIQUE
ET LE TRAITÉ TIBÉTAIN 'phags pa Phuh po gsumpa

(sanscrit: Ârya-Triskandhaka)1

Pierre Python

Université de Fribourg

Comme dans le sütra mahâyânique, VUpälipariprcchä, dont j'ai fait
l'édition critique et la traduction, il est question d'un Triskandhakadhar-
maparyâya, je me suis posé la question si cette expression désignait un
nom commun ou un nom propre. Dans l'hypothèse qu'il s'agisse d'un
nom propre, il s'impose de rechercher le rituel ou formulaire de culte
portant cette intitulation. Voici d'abord le passage: «L'Etre à Eveil,
par la mémoire et par l'invocation des noms de ces bienheureux Buddha
(les trente-cinq Buddha en présence de qui l'adepte bouddhiste fait sa

confession) et par la psalmodie, trois fois le jour et trois fois la nuit, du
Triskandhakadharmaparyâya, détruit toutes les bases du remords dû au
péché et atteint le recueillement.»2 Comme il existe dans le Canon
bouddhique tibétain un traité dont le titre Phuh po gsum pa correspond
exactement au sanscrit Triskandhaka, j'ai déchiffré ce texte et j'en
publierai prochainement la traduction; en seconde partie du présent
article, je présenterai le sommaire de ce traité.

Le titre de ce formulaire, tel qu'il est mentionné dans VUpäli, peut
se traduire ainsi: Exposé de la loi (dharmaparyâya) relatif aux trois
cumuls (triskandhaka, forme adjective dérivée de triskandha). Le
Éiks.asamuccaya de Sântideva cite un autre traité où il est question de
ce formulaire: «Dans VUgradatta-pariprcchä il est prescrit (au
bodhisattva), pur et revêtu de vêtements purs, d'accomplir, trois fois le jour
et trois fois la nuit, le Triskandhaka.»3 La suite du texte est importante

1 Tibetan Tripitaka, Peking Edition ...reprinted (in phototype) Ed. by Daisetz T.
Suzuki, Vol. 37 (Bka' 'gyur, Mdo sna tshogs XI), No 950. Tokyo-Kyoto, 1957.

2 Vinaya-viniscaya-Upäli-pariprcchä, éd. et tr. P. Python (Collection Jean Przyluski,
t.V), Paris, 1973, p. 39, 107. - Dans cet article, le traité sera cité sous l'abréviation:
Upâli.

3 Siksâsamuccaya, éd. C. Bendali (Bibi. Buddh. No I), St. Pétersbourg, 1902, p. 290,
1. 1-2. Cf. aussi le Bodhicaryavatâra, chap. 5, v. 98: «Trois fois le jour et trois fois la



170 PIERRE PYTHON

car elle donne la clef d'interprétation du terme triskandha: «Ici les
trois cumuls (triskandha) désignent la confession des péchés, la
complaisance dans les mérites et l'invitation aux Buddha, à cause de
l'accumulation de mérites (due à ces trois actes) (punyaräsitvät)». Ces trois
actes procurent une masse (rasi) de mérites, voilà pourquoi ils sont
appelés «les trois cumuls» (triskandha) de mérites (punya).

La littérature des Prajnâpâramitâ atteste aussi cette expression:
«Enfin les Bodhisattva, trois fois le jour et trois fois la nuit, accomplissent

régulièrement un triple exercice (triskandha): 1) Le matin, rejetant

leur manteau sur l'épaule et joignant les mains, ils rendent
hommage aux Buddha des dix régions en disant: «Moi, un tel, en présence
des Buddha actuels des dix régions, je confesse les fautes et les péchés
du corps, de la voix et de la pensée que j'ai commis durant d'innombrables

Kalpa, dans mes existences présentes et passées. Je fais le vœu
de les effacer et de ne plus les commettre.» Pendant la nuit, ils répètent
trois fois cette formule. - 2) Ils commémorent les Buddha des dix
régions et des trois temps, leurs actions, leurs qualités ainsi que celles
de leurs disciples. Ils les approuvent (anumodante) et les exhortent
(samädäpayanti). - 3) Ils supplient les Buddha actuels des dix régions
de faire tourner la roue de la loi et invitent les Buddha à rester
longtemps dans le monde, pour sauver tous les êtres. En accomplissant ce

triple exercice, les Bodhisattva gagnent des mérites immenses et se

rapprochent de l'état de Buddha. C'est pourquoi ils doivent inviter ces
derniers.»4 Cette dernière phrase affirme énergiquement la valeur
méritoire des trois actes.

Inutile de relever l'erreur de quelques interprètes qui, dans les

textes en question, glosent le terme triskandha comme signifiant les
trois agrégats de la moralité (sîla), des recueillements (samädhi) et de
la sagesse (prajnâ).5

nuit, (le bodhisattva) mettra en mouvement le Triskandha; par cet (acte) et par le
refuge dans la pensée de l'Eveil et dans les Vainqueurs, il efface les péchés qui ne
seraient pas encore effacés» (trad. Louis de la Vallée Poussin, Introduction à la
pratique des futurs Bouddhas, Paris, Librairie Bloud, 1907, p. 46). Texte sanscrit:
Bodhicaryâvatâra, éd. V. Bhattacharya (Bibi. Indica, Work No 280, Issue No 1580),
Calcutta, Asiatic Society, 1960, p. 77. - Abréviation: Bodhic.

4 Le Traité de la grande vertu de sagesse de Nâgârjuna (Mahäprajhäpäramitäsästra),
par Etienne Lamotte, t. I. Louvain, Bureaux du Muséon, 1949 (Bibi. du Muséon,
vol. 18), réimprimé 1966, p. 421-422.

5 Par exemple Marion L. Matics: «The three skandhas or «heaps of merit» are morality,

contemplation, and wisdom.» (Entering the Path of Enlightenment, The Bodhi-



LE RITUEL DU CULTE MAHÂYÂNIQUE 171

Le formulaire des Trois Cumuls de mérites dus aux trois actes
principaux n'exclut pas d'autres actes du culte, actes secondaires: «L'adoration

(vandanä) (des Buddha) est incluse dans la confession des péchés;
car, selon YUpälipariprcchä, c'est après avoir rendu hommage aux
Buddha que la confession des péchés doit s'accomplir. - La prière aux
Buddha (yäcanä) et l'invitation à ces derniers (adhyeçana) sont
synonymes. — Le culte en offrandes (püjä) n'est pas signalé car il est dit
passager (anitya), vu l'absence de ressources (vibhaväbhävät); de
même le culte en pensée et en parole n'est pas signalé, car il est notoire
par d'autres traités. Par la mention donc des trois (cumuls), on vise

l'important.»6
Ce premier aperçu sur le Triskandha permet d'aborder, maintenant,

la liste et l'ensemble des actes du culte ou de la liturgie journalière.
Ces actes seront étudiés dans leur ensemble et en général; l'étude
particulière de chaque rite serait trop longue et nécessiterait une information

détaillée dont je serais incapable.
Ce rituel conduit à la simplification de la carrière d'un bodhisattva,

carrière qui, en soi, suppose des éléments très nombreux, très divers et
très complexes; de plus, la pratique de ce rituel est accessible à tous:
«En droit, il est entendu que le Bodhisattva, avant et après son entrée
dans les Bhümi (terres ou étapes), doit cultiver la pensée de la Bodhi
par la pratique des six ou dix Päramitä (perfections de vertu). Pour
arriver au terme de sa carrière, il devra donc s'imposer de pénibles
efforts qui se prolongeront durant d'innombrables Kalpa (périodes).
En fait cependant, il semble que la culture de la pensée de la Bodhi
soit moins compliquée qu'il n'apparaît à première vue. Pour progresser

dans la carrière il suffira au Bodhisattva d'accomplir fidèlement
certains rites, auxquels les théoriciens du Mahâyâna attacheront de plus
en plus d'importance.»7

Louis de La Vallée Poussin avait déjà magistralement analysé les

aspects et les actes du culte à propos des œuvres de Sântideva: «On lit
dans le Bodhicaryavatara une série de prières qui portent des noms
techniques dont le fond comme la forme paraît essentiellement propre
aux bouddhistes et qui constituent une «méthode de repentance», un
rituel d'adoration (püjä), dès longtemps employés dans les cérémonies

caryâvatâra of the Buddhist Poet Säntideva, tr. Marion L. Matics, London, George
Allen & Unwin, 1971, p. 269, note 98 (cp. V, v. 98).)

6 Sikçâsamuccaya, p. 290,1. 3—5.
7 E. Lamotte, Le Traité de la grande vertu de sagesse, T. I, p. 415, note 1.



172 PIERRE PYTHON

d'ordination, indispensables à la vie pieuse du Bodhisattva. L'énumé-
ration de ces actes de foi et de charité se rencontre dans des livres très
divers, ce qui met hors de doute l'usage régulier qu'en faisaient les
fidèles laïcs et moines, pour développer le Bodhipranidhicitta ou
résolution d'acquérir la Bodhi, et le Bodhiprasthânacitta, c'est-à-dire l'état
d'esprit que caractérise l'acquisition commencée de la Bodhi.»

L'auteur énumère ensuite ces actes: adoration, confession,
complaisance dans les mérites, invitation et requête aux Buddha, transfert
des mérites, et il en donne une définition. Il poursuit: «Ce rituel
comporte naturellement la prise de refuge et la manifestation de la pensée
de la Bodhi...; il est intimement associé aux cérémonies d'offrande
(fleurs, fruits, parfums, joyaux, etc.). Les écoles tantriques l'ont
partiellement adopté, le complétant par un acte pieux qui résume tous les
autres et qui se trouve formulé dans le Bodhicaryävatära, bien qu'il n'y
soit pas désigné par une expression toute faite (ätmaniryätanä, âtma-
bhävaniryätanä): «Je suis sans sainteté; je suis un grand pauvre; je n'ai
rien au monde pour exprimer mon adoration. Mais pensant à moi dans
leur charité, puissent les protecteurs prendre eux-mêmes mes offrandes.
Je me donne moi-même aux Jinas, de tout mon cœur et tout entier,
ainsi qu'à leurs fils. Prenez possession de moi, êtres sublimes, je vous
adore et je veux être votre esclave (II, 7, 8).»8.

La liste des rites et des formules liturgiques varie quelque peu d'un
texte à l'autre, mais cela peut provenir soit de l'inclusion d'un rite
dans un autre, soit de la notoriété d'un rite qu'il n'est plus nécessaire
de mentionner, comme il a été dit plus haut, soit du classement d'un
rite ailleurs que dans la liste dont il ne fait pas strictement partie9.

8 Louis de La Vallée Poussin, Bouddhisme. Etudes et matériaux. Àdikarmapradîpa,
Bodhicaryâvatâratïka, Londres, Luzac, 1898, p. 106-108. - Abr.: Bouddhisme.

9 Pour l'étude de la liste des rites et du sens de chaque rite, je me réfère beaucoup
aux travaux de Louis de La Vallée Poussin (Bouddhisme, Etudes et matériaux;
commentaires des traités de Sântideva; La morale bouddhique), d'Etienne Lamotte
(surtout le Traité de la grande vertu de sagesse), de Har Dayal (The Bodhisattva
doctrine in Buddhist Sanskrit literature, London, Kegan Paul, 1931, p. 55-58), et à

L'Inde Classique, manuel des études indiennes, t. II, Paris, Impr. Nationale; Hanoi,
EFEO, 1953, § 2385-2386.

Comme sources sur ce sujet. Etienne Lamotte indique les suivantes: Bodhisattva-
prâtimoksasûtra, IHQ, VII, 1931, p. 272-273; Upälipariprcchä; les traités de Sânti-
deva; le Traité de la grande vertu de sagesse; le Dharmasamgraha; le Bhadracarï-
pranidhâna (cf. Etienne Lamotte, Traité, t. IV, p. 1880).

La Vallée Poussin mentionne aussi VÀdikarmapradîpa, le Svayambhûpurarfa, les
dictionnaires Kiao tch'eng fa chou et Fo Kiao tse tien (cités et commentés par Ed.



LE RITUEL DU CULTE MAHÂYÂNIQUE 173

Voici, par exemple, la liste du Dharmasamgraha (§ XIV): «Sept sont
les formes supérieures du culte (saptavidhänuttarapüjä), à savoir:
l'adoration (vandanä), la cérémonie d'offrande (pûjanâ), la manifestation
des péchés (päpadesanä), la complaisance dans les mérites (anumo-
dana), la production de la pensée de l'Eveil (bodhicittotpäda), le
transfert ou déflexion des mérites (parinâmana). »10

Après ces considérations générales, on peut passer en revue chaque
acte du culte en en donnant soit une description, soit une illustration
tirée des traités les plus classiques (Upälipariprcchä, Bhadracarîprani-
dhäna, Bodhicaryävatära):

1. Vandana11, vénération, adoration, louange. C'est une prosternation

révérentielle, une salutation accompagnée de toutes les marques
de respect, une louange du personnage honoré. Plusieurs termes qui la
désignent sont plus ou moins synonymes: vandanä, namaskära, pranäma
(cf. ahjalim pranamya).

Ce rite, dans VUpäli, se réduit à un seul mot: «Hommage (namas)
à Sâkyamuni...» (p. 99). Il peut s'adresser aux trois joyaux à la fois: à

Buddha, à son message, à sa communauté: «Autant il y a d'atomes
dans tous les «champs de Buddha» de l'univers, autant de fois je me
prosterne (pranamämi) devant tous les Buddha du passé, du présent et
de l'avenir, devant la Loi, devant l'excellente Congrégation» (Bodhic.
II, 24, trad. La Vallée Poussin p. 11).

Le Bhadracaripranidhäna est encore plus explicite: adoration, prise
de conscience dans la foi (adhimukti) de l'omniprésence des Buddha,
louange (stuti): «Autant il y a d'Hommes-lions Buddha) dans les
dix directions de l'univers et au cours des trois temps, autant tous, sans
en oublier aucun, je les adore en pureté de corps, de parole et de pensée.

De prosternations aussi nombreuses que les grains de poussière des

champs, je me prosterne devant ces Vainqueurs, en adhérant par la foi
à leur présence, par la vertu du Bhadracaripranidhäna.

Chavannes) (cf. La Vallée Poussin, Bouddhisme, Etudes et matériaux, p. 106,

note 5).
10 Dharmasamgraha, éd. M. Muller-H. Wenzel (Anecdota Oxoniensia, Aryan Series,

Vol. I, Part V), Oxford, 1885, § XIV, p. 3 (la liste varie suivant les manuscrits de ce

texte). - Alfred Foucher signale un office à onze membres (ekädasavidhä püjä),
cf. son Etude sur l'Iconographie bouddhique de l'Inde (Thèse complémentaire),
Paris, E. Leroux, 1905, p. 9, note 2.

11 La Vallée Poussin note: «Ce mot, de même qu'anumodanä, est féminin dans nos
textes» (Bouddhisme, Etudes et matériaux, p. 107, note 1).



174 PIERRE PYTHON

Ainsi que ces Buddha sont aussi nombreux que les grains de poussière

des champs, même dans un atome minime de poussière, et qu'ils
président parmi les Bodhisattva, de même j'adhère à ces Vainqueurs
(dont la présence) remplit intégralement le dharmadhätu.

Et ces océans de beauté sans déclin, c'est avec les mélodies d'un océan
de modes musicaux que je les loue tous, ces Vainqueurs parmi les autres,
en honorant éloquemment (bhaiyamäna) leurs qualités» (v. 1-4)12.

2. Pûjana, cérémonie d'offrande, effective ou imaginaire; culte
accompagné d'offrandes concrètes très variées, et qui se distingue du
culte relevant de la pensée et de la parole (ce culte mental et vocal
s'apparente plutôt à d'autres rites, tels que la louange, la commémoration,

etc.). Au point de vue de la terminologie mais sans trop insister
sur la nuance et la différence, le terme püjä désigne le culte dans son
sens générique, tandis que le terme pûjana désigne le culte spécifique
procédant par offrandes de toutes sortes.

Ce culte se concrétise aussi dans les soins dont est entourée l'idole
ou image (pratimä) du Buddha: bain, onction, encens. Il est aussi rendu,
et cela vaut aussi pour d'autres rites, au Sütra, au livre contenant la
parole du Buddha: la bibliolatrie bouddhique est générale, sans parler
de la bibliolatrie spéciale, dans les diverses Ecoles, à l'égard du texte
fondamental inspirant telle ou telle Ecole. Un exemple éloquent, parmi
tant d'autres: «Les fils et filles de famille qui, ayant entendu cette
exposition de la loi, y croiront, la prendront, la retiendront, la répéteront,

la pénétreront à fond, l'écriront en entier et, la renfermant dans
un volume, l'honoreront, ces fils et filles de famille rendront hommage
par le fait même aux bienheureux Buddha...»13

Que dire aussi du culte des reliques (sarïra) et des reliquaires
(stûpa) du Buddha!14

Au sujet de cette cérémonie d'offrande je ne citerai pas la formule
très prolixe du Bodhicaryävatära (II, 10-21), mais celle plus sobre du
Bhadracaripranidhäna (v. 5-7): «(Par l'offrande) de fleurs de choix,

12 Pour ce traité, se référer à l'article de Hokei Idumi: The Hymn on the Life and
Vows of Samantabhadra, with the Sanskrit Text, Bhadracaripranidhäna, dans The
Eastern Buddhist, vol. V, Numbers 2-3, April 1930, The Eastern Buddhist Society,
Kyoto, p. 242-247.

13 L'Enseignement de Vimalakirti (Vimalakîrtinirdesa), trad. Etienne Lamotte (Bibi.
du Muséon, Vol. 51), Louvain, 1962, p. 372.

14 Cf. L'Inde Classique, t. II, §2381-2382. - Bodhicaryävatära, II, v. 21: «Que sur
(tous les textes de) la bonne loi, ces perles, que sur les stupa et sur les icônes, tombent

en pluie sans relâche fleurs, gemmes, (poudre de santal et vêtements).»



LE RITUEL DU CULTE MAHÂYÂNIQUE 175

de guirlandes de choix, d'instruments de musique, onguents, parasols
de choix, de lampes de choix, d'encens de choix, je rends le culte aux
Vainqueurs d'entre eux.

(Par l'offrande) de vêtements de choix, de parfums de choix, de
coffrets de poudre à la mesure de la montagne Meru, de tout cet
ensemble excellent et varié, je rends le culte aux Vainqueurs parmi eux.

Et ces oblations sublimes et munificentes, je les voue à tous les

vainqueurs; c'est en vertu de mon attachement à la carrière de Bhadra
que j'adore et honore par des offrandes tous les Vainqueurs.»

3. Saranagamana, prise de refuge dans le Buddha, la Loi et la
Congrégation. C'est un acte de foi, de confiance et de recours à l'égard
des trois Joyaux. «Je prends refuge dans le Buddha, dans la Loi, dans la
Communauté» (Upäli, p. 98-99). Bien des traités bouddhiques
commencent par la prise de refuge. La prise de refuge s'apparente à la
confession des péchés.

4. Päpadesanä, confession, déclaration des péchés. Cet acte inclut le

regret ou repentir (kaukrtya), la confession elle-même et le propos de

ne plus pécher à l'avenir.
La confession se déroulait ainsi: «Chaque quinzaine, au cours de

Vuposatha, les moines étaient tenus de reconnaître leurs manquements
aux articles du Prätimoksa (code de discipline). (A la lecture du code
de discipline, les moines fautifs signifiaient leurs manquements). A côté
de cette coulpe publique, les bouddhistes pratiquaient aussi une sorte
de confession privée. Le coupable conscient d'une faute se présentait
devant le Buddha ou un grand disciple et, se prosternant à ses pieds,
lui disait: «J'ai commis une infraction (atyaya), ô Maître, quand dans

ma folie, mon égarement et ma malignité, j'ai fait telle chose. Puisse le
Maître accepter cette infraction comme une infraction afin qu'à l'avenir

je parvienne à m'en abstenir». Le «confesseur» acceptait l'infraction

en disant: «Puisque tu as reconnu l'infraction comme infraction et
qu'ainsi tu la répares selon la loi (yathâdharmam pratikarosi), nous
l'acceptons...»15.

La confession peut être détaillée ou sommaire comme en témoignent
les formulaires suivants:

«Tout péché de corps, de voix et d'esprit que j'ai pu commettre

15 Etienne Lamotte. L'Enseignement de Vimalakïrti, p. 172, note 63, avec références
suivantes aux textes du Grand Véhicule: Lalitavistara, p. 379; Suvarr}abhasa, p. 30;
Gatfdavyûha, p. 122; Saddharmapunqarika, p. 210.



176 PIERRE PYTHON

sous l'emprise de l'attachement, de la haine et de l'égarement, je le
confesse, moi, dans sa totalité» (Bhadrac. v. 8).

«Le péché que ma sottise (baia) et mon égarement (mûqlia) ont
accumulé, péché contre la loi naturelle, péché contre les lois de la
confrérie, sans réserve je le confesse en présence des Protecteurs, humblement

prosterné. Je ne le cache pas: vous voyez comme il est; et je m'engage,

ô mes Protecteurs, à ne plus le commettre (volontairement).»
(Bodhic. II, 64-66).

Le formulaire de VUpäli est plus circonstancié et fait ressortir
l'ampleur de la responsabilité ainsi que les conséquences de la faute:

«Je confesse toutes les fautes que j'ai commises dans l'existence
présente comme dans les autres existences au cours du flux sans début
ni terme de la transmigration; actions mauvaises que j'ai commises
moi-même, ou que j'ai fait commettre, ou que j'ai approuvées: qu'il
s'agisse de vol touchant aux biens des monuments funéraires ou aux
biens de la Communauté, qu'il s'agisse des cinq péchés à rétribution
immédiate, qu'il s'agisse des dix voies perverses de l'acte.

Tous ces actes qui font écran sur mon âme et me rendent passible
des enfers, ou de la condition animale, ou de la condition d'esprit famélique

ou de renaissance chez les barbares et chez les habitants des
frontières, ou chez les dieux à longue vie, ou de privation de l'intégrité de
mes organes, ou d'égarement hérétique, ou de frustration de l'avènement

de Buddha, tous ces actes qui recouvrent mon être, je les dénonce
en présence et sous le regard des bienheureux Buddha, ces êtres de
connaissance, de perspicacité, de témoignage, de véracité, de sagesse;
oui, devant eux, je confesse tous mes péchés, je les révèle, je ne les
dissimule pas, et, à l'avenir, je tiendrai mon engagement» (Upäli, p. 101
à 102).

5. Punyänumodanä, complaisance dans le bien, «sympathie joyeuse
pour le mérite d'autrui» (A. Foucher), «se réjouir en compagnie, faire
que les autres accomplissent et pratiquent des principes excellents, se

réjouir de ce que les autres ont pu réaliser le fruit excellent» (E.
Chavannes, cité par La Vallée Poussin, Bouddhisme, p. 107).

h'Upâli est très bref: «Je me complais dans tous les mérites»
(p. 103)16.

«Je me complais avec joie dans les bonnes actions (subha) accom-

16 J'ai commis une grosse erreur dans mon travail sur YUpäli en traduisant: «Je me
complais dans tous mes mérites» (p. 103), alors qu'il s'agit de la complaisance dans
les mérites des autres; par conséquent la note (6) sur ce passage est un non-sens.



LE RITUEL DU CULTE MAHÂYÂNIQUE 177

plies par tous les êtres en tant qu'elles apaisent la souffrance de la
damnation; que tous ceux qui souffrent trouvent le bonheur!

Je me réjouis pour les êtres terrestres de leur délivrance de la
douloureuse transmigration; je me réjouis de l'état de buddha et de bodhisattva

des Protecteurs du monde...» (Bodhic, 111,1-2).
«Tout ce qui, dans les dix directions, est mérite des gens: mérite des

gens sans formation (asaiksa), mérite des gens avec formation (saiks,a),
mérite des Pratyekabuddha, des Bodhisattva ainsi que tous les Buddha,
dans ce mérite global, moi, je me complais» (Bhadrac. v. 9).

6. Adhyes,anä, invitation aux Buddha pour qu'ils consentent à
prêcher la loi. Un Buddha ne prêche pas sans y être invité.

«Et ces lampes du monde dans les dix régions, qui ont atteint
l'illumination et conquis le détachement, je les invite tous, ces protecteurs,
à faire tourner l'insurpassable roue (de la Loi)» (Bhadrac. v. 10, trad.
E. Lamotte, dans Traité, 1.1, p. 416, note 2).

«Je demande (prärthayämi), les mains jointes, aux parfaits Buddha
de toutes les régions: qu'ils allument la lampe de la loi pour ceux que
l'erreur fait tomber dans le malheur!» (Bodhic, III, v. 4).

7. Yäcanä, requête aux Buddha pour qu'ils retardent leur nirväna,
pour qu'ils se refusent à l'extinction totale.

Adhyes.anä et yäcanä sont des rites très semblables; seul, l'objet de
la requête varie: invitation à la prédication ou supplication à rester en ce
monde, pour le salut des êtres.

«Et aussi ces Buddha qui veulent manifester leur Nirväna, je les

supplie, les mains jointes: qu'ils attendent (pour y entrer) un nombre
de Kalpa égal à celui des grains de poussière contenus dans un champ
(de Buddha), et ce pour le bien et le bonheur du monde entier!»
(Bhadrac. v. 11, trad. E. Lamotte, Traité, 1.1, p. 417, note 1).

«Et je prie aussi ces Victorieux qui veulent entrer dans le Nirvana:
qu'ils attendent durant des Kalpa sans fin, de peur que ce monde ne
soit aveugle!» (Bodhic, III, v. 5).

8. Parinâmana, transfert du mérite en faveur des créatures, en vue
de l'obtention de l'Eveil suprême. C'est «l'effet en retour: toutes les
bonnes actions qu'on a accomplies dans les trois façons d'agir (corps,
voix, pensée), et même toutes les sortes de mérites tels que ceux de se

repentir, exhorter et demander, se réjouir en compagnie, on en fait
revenir le bienfait sur toute la foule des êtres du Dharmadhätu pour
que, tous ensemble, ils aient l'intuition de la Bodhi» (E. Chavannes,
cité par La Vallée Poussin, Bouddhisme, p. 108).

«Ma vie dans toutes mes renaissances, tous mes biens, tout mon



178 PIERRE PYTHON

mérite acquis, présent et avenir, je l'abandonne, sans retour sur moi-
même, pour réaliser le salut de toute créature» (Bodhic, III, 10; cf. le

cp. X entier, sans qu'il soit nécessairement de Sântideva).
Très typique de l'effet en retour est le texte-ci:
«Tout mérite que j'ai accumulé (en exerçant) l'adoration, la

cérémonie d'offrande, la confession, la complaisance dans le bien, l'invitation

et la requête, ce mérite global je l'infléchis en valeur d'Illumination»

(Bhadrac, v. 12).
La formule de VUpäli est très explicative; elle est, d'autre part,

animée d'un grand souffle de communion et de solidarité avec tous les
Buddha et avec leurs mérites:

«Que les bienheureux Buddha daignent encore m'accorder leur
attention! Tout ce que dans l'existence présente comme dans les autres
existences, au cours du flux sans début ni terme de la transmigration,
j'ai dispensé en fait de générosité, ne fût-ce qu'une poignée de nourriture

donnée à un animal, tout ce que j'ai observé en fait de préceptes
moraux, toutes les racines de mérite que je me suis acquises par une vie
de chasteté, par le soin de faire mûrir les êtres, par la pensée de l'Eveil,
par une connaissance eminente, que tout cela, une fois amassé, soupesé
et mis ensemble, aboutisse par transfert - transfert de mérites des plus
sublimes - au parfait et complet Eveil, point culminant. Comme les
bienheureux Buddha passés ont fait ce transfert de mérites, comme les
bienheureux Buddha futurs le feront, comme les bienheureux Buddha
présents le font, moi de même j'opère ce transfert de mérites» (Upâli,
p. 102-103).

Dans les cérémonies et rites de la liturgie journalière, je ne ferai pas
entrer le bodhicittotpâda: vœu de devenir buddha ou manifestation de
la pensée tendue vers l'Eveil. Cet acte ne se produit pas tous les jours;
il est un acte unique initiant la carrière du bodhisattva et il commande,
imprègne, sous-tend et couronne toutes les démarches du culte qui
viennent d'être énumérées. Il mérite une place privilégiée et combien
vaste puisqu'il a l'amplitude d'une parabole délinéant toute une car-

• * 17nere

17 Dans les rites tantriques, au moment où le disciple est introduit par le maître (äcä-
rya) dans le mandala, il doit répéter à la suite du maître la formule des engagements
communs (semblables à ceux du Grand Véhicule); mais parmi ces engagements
communs, la production de la pensée de l'Eveil est capitale et sans elle, les sept
autres rites, dits accessoires (adoration, cérémonie d'offrande, etc.) n'ont aucune
valeur et aucune efficacité. A. Macdonald a traduit cette formule:



LE RITUEL DU CULTE MAHÂYÂNIQUE 179

Un exposé sur les actes si importants de la liturgie bouddhique ne
peut pas se conclure s'il n'est pas tenu compte d'une objection radicale

faite par les partisans de la Voie moyenne (Mâdhyamika): L'agent
n'existe pas, ni l'acte, ni le mérite, ni le secours d'un Protecteur; le
mérite de la foi dévote (bhakti) est indépendant du dieu qui en est

l'objet. Comment concilier avec cette théorie les sentiments pieux si

émouvants et certains passages de textes où la science est subordonnée
à la moralité, où la moralité est subordonnée à l'adoration? On peut
esquisser cette réponse, si relative soit-elle: l'effet des actes n'existe pas,
il est illusoire (käryamoha) (cf. Bodhic, IV, 77), mais pour qui pratique

cette illusion en en étant conscient, cette illusion est bienfaisante et
salutaire: «Il faut distinguer deux erreurs: L'Àtmamoha, la croyance
au moi, mère de l'égoïsme, de la passion et de la vie; le Käryamoha,
c'est-à-dire l'illusion qui décide le Miséricordieux à se faire manger
par la tigresse, l'heureuse erreur de Bhagavat quand il prêche la Loi,
folie sublime qui a pour but le salut du monde et qui trouve dans la
passion de la charité, trait distinctif du Bodhisattva, son expression
immédiate.

La folie qui préside aux actes de bhakti est éminemment bienfaisante

et salutaire: elle favorise l'humilité et détruit le sentiment du
moi... Dans l'intérêt des créatures et dans le sien propre, (l'adepte du
Grand Véhicule) doit méditer sur la bonté, la grâce, la providence des

Buddha; encore que le Buddha n'ait aucune «nature propre», cette

«Je prends refuge dans les Trois Joyaux;
je confesse tous et chacun de mes péchés;
je me réjouis des bonnes actions des êtres.
Je concentre mon esprit sur la Bodhi (grâce à laquelle on devient) un Buddha.
Jusqu'à ce que j'aie obtenu la Bodhi,
je prends refuge dans le Buddha, la Loi et la Communauté.
Pour agir au mieux de mes intérêts et de ceux d'autrui,
je vais créer en moi la résolution de la Bodhi.
Lorsque j'aurai produit la résolution de l'excellente Bodhi,
j'inviterai tous les êtres (à la connaître).
J'accomplirai (les étapes) de l'excellente et attirante carrière de Bodhisattva,
O puissé-je devenir un Buddha pour être utile aux êtres.»
Cette citation est tirée du Rdo-rje gur (Àrya-dâkinï-vajrapahjara-mahàtantra-raja-

kalpa). (Le mandala du Manjusrîmûlakalpa, trad. Ariane Macdonald (Coll. Jean

Przyluski, t. III), Paris, A. Maisonneuve, 1962, p. 73).
Pour l'intégration des rites liturgiques dans le schéma d'un Sâdhana (rituel de réussite

magique), cf. A. Foucher, Etude sur l'Iconographie bouddhique de l'Inde
(Thèse complémentaire), Paris, E. Leroux, 1905, p. 8-10 (aperçu remarquable).



180 PIERRE PYTHON

méditation porte en elle-même son fruit. Il est très vrai que Bouddha
est bon, propice, miséricordieux;... il est juste de confesser ses péchés
au Sauveur et de lui offrir, offrandes illusoires, des fleurs bientôt fanées,
des bains imaginaires de lapis-lazuli ou l'hommage d'une pensée qui
ne croit ni à sa propre existence ni à celle du dieu (la pensée défait son
œuvre)...

Ainsi se complète une formule où je vois le résumé du Bouddhisme,
le symbole de ses spéculations métaphysiques et de ses sentiments
moraux: «Sùnyatâkarunayor abhinnam bodhicittam», la pensée de
Bodhi est inséparable de la charité, inséparable de l'idée du vide» (La
Vallée Poussin, Bouddhisme, p. 110-111, 116).

Un Triskandha tibétain. Ce Sütra s'inscrit parfaitement dans la
ligne du rituel du Grand Véhicule tel qu'il vient d'être exposé, et son
contenu correspond exactement à son intitulation «Les trois Cumuls
(de mérites)». Il est intitulé: 'phags-pa phuh-po gsum-pa zes-bya-ba
theg-pa chen-po'i mdo, en sanscrit: Ärya-triskandhaka-näma
mahäyäna-sütra.

A quel personnage ou à quel maître est-il attribué? La fin du Sûtra
l'attribue à Manjusri: «Fin du Triskandhaka, exposé par Manjusri
Kumärabhüta) (82 b, 1. 6).

Selon l'édition de Sde-dge, le traducteur serait Ye ses sde (qui
vécut au VIIIe siècle)18. Ce texte, semble-t-il, n'existe qu'en tibétain.
Le Répertoire du Canon bouddhique sino-japonais signale, mais avec
un point d'interrogation, un Triskandhaka en chinois: No 1492 Chö li
fou houei kouo king, ce qui donnerait comme titre sanscrit: Säriputra-
kaukrtya-sütra, en français: Le Sûtra de Sâriputra sur le repentir des
péchés19. Le contenu, non plus, ne correspond pas au contenu du texte
tibétain. Paul Demiéville, mort, hélas! il y a quelque temps, m'avait
communiqué les renseignements suivants sur ce texte chinois: En
réponse à une question de Sâriputra, le Buddha expose comment il faut

18 Selon le catalogue de Tôhoku: A Complete Catalogue of Tibetan Buddhist Canons,
ed. Ui-Suzuki-Kanakura-Tada, Töhoku Imperial University, Sendai, Japan, 1934,
p. 55, No 284. - Aucun traducteur n'est signalé dans le répertoire: Der Kanjur und
seine Kolophone, von F. A. Bischoff, The Selbstverlag Press, Bloomington, Indiana,
1968, Band II, p. 506.

19 Répertoire du Canon bouddhique Sino-Japonais, Fascicule annexe du Hôbôgirin,
édition revisée et augmentée, par P. Demiéville, H. Durt, A. Seidel, Paris, A.
Maisonneuve, 1978, p. 127, No 1492.



LE RITUEL DU CULTE MAHÂYÂNIQUE 181

faire contrition de ses péchés et émettre le vœu de Bodhisattva. Le
texte peut se diviser en cinq parties:

1. Ceux qui cherchent la Voie des Trois Véhicules doivent rendre
hommage (püjä) au Buddha, six fois jour et nuit, et confesser leurs
péchés, en déclarant qu'ils réalisent en avoir commis.

2. Il faut faire contrition pour ses péchés, si l'on veut ne pas renaître
dans les trois mauvaises destinées (durgati).

3. Il faut rendre hommage au Buddha trois fois par jour, et,
lorsqu'on voit des êtres qui ont planté des racines de bien, les encourager
et les approuver, en les exhortant à défléchir leurs mérites (parinâmana)
au bénéfice des autres êtres.

4. Il faut enseigner à rendre hommage au Buddha six fois, en l'invitant

à prêcher.
5. En exposant le vœu de ceux qui recherchent la Voie de Buddha,

il faut défléchir au bénéfice des êtres les mérites que l'on a acquis
depuis un temps sans commencement, et sauver ceux qui ne sont pas
sauvés.

A la fin du texte, exaltation du mérite qu'il y a à lire et réciter ce
Sûtra du repentir des péchés.

La traduction est attribuée dans certains catalogues à Ngan Che-kao
des Han (IIe s. p. C), ce que la langue du texte rend absolument
invraisemblable, par d'autres à Dharmaraksa des environs de l'an 300,
ce qui l'est un peu moins. L'auteur de la notice dit que le «Sûtra de

Manjusri sur le repentir des péchés», T. 459, est un texte apparenté, un
peu plus développé, dont la traduction est également attribuée à
Dharmaraksa. T. 1491 et T. 1493, traduits au VIe siècle, seraient eux aussi
des textes apparentés; le deuxième existe en tibétain (Karmävaranapra-
tiprasrabdhi-sütra, Tôhoku Catalogue No. 219).

Ces textes chinois sont à étudier de plus près, mais, à première vue,
ils ne me paraissent pas correspondre au texte tibétain.

Les textes qui précèdent ou qui suivent immédiatement notre texte
dans le canon tibétain, textes très courts, ne font pas non plus mention
de leur auteur. Ces textes ont trait à la commémoration (anusmrti) du
Buddha, de la Loi et de la Communauté; aux trois entraînements
moraux (trisikça) relatifs à la haute conduite, au haut recueillement et à

la haute sagesse; aux trois Corps (de Buddha) (trikäya): corps de la
Loi, corps de jouissance, corps de création magique; au parfait
accomplissement de toutes les intentions; à la protection des êtres de toutes
les destinées. On peut supposer que ces textes sont des extraits de traités,

destinés à un usage courant et au culte ordinaire. Le tout alors est



182 PIERRE PYTHON

de découvrir les traités d'où ils proviennent, ce qui demande une assez
vaste connaissance de la littérature bouddhique. Il faut d'abord
traduire les extraits; ensuite, les grands experts nous signaleront peut-être
les traités d'où ils ont été tirés.

Sommaire du texte tibétain Phuh-po gsum-pa20: Ce rituel est
passablement long (édition de Peking, de 108-4-2 à 117-2-8). Hommage
(namas) initial à tous les Buddha et Bodhisattva. Alors que Buddha se

trouvait au monastère «Chos-kyi-dbye» (Distinction de la Loi), il
accomplit le culte aux Buddha Tathâgata de tous les temps, culte
comprenant toutes les marques d'adoration et de vénération. Les attributs,
les actes des Tathâgata, tous les éléments de la doctrine bouddhique
qu'ils incarnent sont longuement énumérés.

A l'image du culte exemplaire rendu par Buddha à tous les Tathâgata,

les Bodhisattva et le personnage, un tel (moi), rendent le même
culte.

Le lama de tête, au milieu d'un monde de docteurs en science
sacrée, préside à la grande liturgie selon un rituel déterminé comprenant
les rites suivants:

entrée (gamana) en présence des Tathâgata et de tous les éléments
de la Loi, puis adoration (vandanä) et culte d'offrande (püjanä) à

leur égard; le terme «adoration» est exprimé par de multiples
synonymes;

révélation (desanä) de toute l'œuvre des Tathâgata et de toutes
leurs perfections de vertu;

adhésion de foi dévote (adhimukti) à toute leur activité remédiant
au mal et aux situations douloureuses des êtres, et culte dévot rendu à

la tête, à la bouche, à la langue et aux paroles de ces Tathâgata;
confession des péchés, à la façon des Bodhisattva;
complaisance (anumodanâ) dans toute l'activité libératrice des

Tathâgata à l'égard des différentes destinées, dans toutes leurs valeurs
de bien;

invitation aux Buddha (adhyes.anä) pour qu'ils prêchent la loi et
convertissent les êtres;

requête (yäcanä) aux Buddha pour qu'ils ajournent leur entrée
dans le Nirväna définitif;

20 L'Analyse du Kandjour, par A. Csoma de Koros, trad, de l'anglais par L. Feer
(AMG No II), Paris 1881, p. 274, donne comme explication du titre Triskandhaka:
«Explication des trois agrégats, moralité, méditation et habileté ou sagesse». J'ai
déjà écrit plus haut que cette interprétation était erronée.



LE RITUEL DU CULTE MAHÂYÂNIQUE 183

production de la pensée de l'Eveil (bodhicittotpâda), comme elle
a été produite par les Buddha et Bodhisattva: Sâkyamuni, Aparimitäyus,
Aksobhya, Sribhadra, Maitreya, Matisägara, Gaganaganja, Manjusri,
Samantabhadra;

transfert des mérites (parinâmana) pour l'obtention, au moment
de la mort, de la sagesse suprême, et pour le bénéfice des êtres.

Puis viennent, comme s'il s'agissait d'une seconde section, les trois
Cumuls de mérites, enseignés par Manjusri: il s'agit d'abord de toucher
la terre (bhûmisparsa) dans l'enceinte de l'Eveil, aux côtés des Tathâgata,

pour libérer les cinq destinées; puis les trois Cumuls: confession
des péchés (très détaillée), complaisance dans les mérites, invitation au
Buddha, le tout couronné par le transfert des mérites. Mais l'affirmation

de la vacuité (sünyatä) vide tous les actes du culte de leur
substance et consistance: digne conclusion d'un traité du Grand Véhicule!

En conclusion: le Triskandha désigne le rituel typique du Grand
Véhicule, mais ce rituel, qui dans ses composantes reste le même, peut
varier dans sa forme, dans son étendue, et dans les noms des partenaires.

Si un traité est appelé «Triskandha» (comme, par exemple, le texte
chinois signalé), cela signifie qu'il relève du genre: rituel.

Dans cet article, je n'ai pas fait mention d'articles et d'études de
savants japonais que Monsieur le Professeur Jacques May a eu la
complaisance de me traduire; j'y reviendrai dans ma traduction du texte
tibétain.




	Le rituel du culte mahāyānique et le traité tibétain 'phags pa Phun po gsum pa : sanscrit Ārya-Triskandhaka

