Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 35 (1981)

Heft: 2

Artikel: La collection bhoutanaise du Musée d'éthnographie de Neuchatel
(Suisse)

Autor: Montmollin, Marceline de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146622

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA COLLECTION BHOUTANAISE
DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL (SUISSE)

Catalogue établi par
MARCELINE DE MONTMOLLIN,
chargée de la collection du Bhoutan

I. Historique de la collection

C’est au défunt roi du Bhoutan, S.M. Jigme Dorje Wangchuck,
que le Musée d’ethnographie de Neuchatel doit le noyau d’une col-
lection qu’enrichirent, par la suite, plusieurs membres de la famille
royale — dont l'actuel souverain, S.M. Jigme Singye — et d’autres
donateurs, parmi lesquels il convient de citer spécialement M. et M™
Fritz de Schulthess.

En 1968, alors que le Musée d’ethnographie recevait les premiéres
picces de la collection, le royaume du Bhoutan n’évoquait, pour la
plupart des Occidentaux, qu’une ferra incognita oOu, au mieux, un
«Shangri-la» encore plus secret que le Tibet voisin. En effet, rares
avaient été jusque-la les voyageurs admis a visiter le «Pays du Dragon»
(de son nom tibétain *Brug-yul) et plus rares méme leurs récits.

Cependant, depuis 1960 — date de la fermeture de ses frontieres
avec le Tibet occupé par la Chine — le Bhoutan commencait a sortir
progressivement d’un isolement séculaire, dont il mesurait le danger:
non content de resserrer ses liens avec I'Inde, il cherchait a s’introduire
sur la scéne internationale, notamment dans le but de faire reconnaitre
sa souveraineté. Cette dernicre allait étre pleinement consacrée lorsque
le Bhoutan devint membre de I’'Union postale universelle (1969), puis
des Nations Unies (1971).

Dans un tel contexte, la donation du roi répondait a une intention
précise: faire connaitre le Bhoutan en apportant le témoignage d’une
culture spécifique, encore qu’apparentée, en certains de ses aspects, a
la culture tibétaine.

Quant au choix de la Suisse et, subsidiairement, du Musée d’ethno-
graphie de Neuchatel, il résulte d’un heureux concours de circonstan-
ces. Le roi Jigme Dorje venait souvent en Suisse, ou il comptait de
chers amis, M. et M™¢ Fritz de Schulthess. Ainsi s’établirent entre les
deux pays des relations singulierement favorisées par leurs dimensions,



78 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

a peu pres équivalentes, et leur caractére montagneux. Initiateurs,
d’abord a titre privé, puis par le biais de la Fondation Pro Bhoutan, de
plusieurs projets d’aide technique — poursuivis actuellement en col-
laboration avec Helvetas et la «Coopération au développement et aide
humanitaire» — M. et M™ de Schulthess furent chargés par le roi de lui
proposer un musée qui fat disposé a consacrer une salle permanente au
Bhoutan.

Le 27 février 1968, a l’invitation de M. et M™ de Schulthess, le
professeur Jean Gabus, directeur du Musée, et moi-méme nous ren-
dimes a Zurich pour y rencontrer le roi et voir la collection qu’il desti-
nait au Musée. Bien que sans doute peu familier de semblables institu-
tions, le souverain devait posséder un sens inné de I’ethnographie:
loin de se limiter aux pieces dites de prestige, il avait su réunir une col-
lection tres variée, dans laquelle I’artisanat occupait une place impor-
tante.

Forte d’une soixantaine de piéces, la collection fut présentée au
Musée lors de I’exposition temporaire «Les Arts du Bhoutan» (novem-
bre 1968 a janvier 1969), ou figuraient en outre une trentaine d’objets
prétés par des collectionneurs privés, un monastére bhoutanais et le
Musée Rietberg a Zurich. S. M. la Reine mere Ashi Chdden nous fit
I’honneur d’assister au vernissage de cette exposition, non sans appor-
ter sa propre contribution a la collection.

Parachevant son geste, le roi Jigme Dorje me donna I’occasion
d’améliorer mes connaissances en m’invitant, au printemps 1969, a
passer trois semaines au Bhoutan — privilege d’autant plus appréciable
que le pays n’avait pas encore entrouvert ses portes au tourisme, comme
c’est le cas aujourd’hui. Ce séjour me fit mesurer la vitalité peu com-
mune d’une culture que je n’avais approchée qu’indirectement jus-
que la. Selon le veeu de mon hote, je lui adressai @ mon retour un rap-
port sur la conception qu’il me paraissait souhaitable d’appliquer a
I’aménagement du Musée national du Bhoutan, alors naissant.

Le hasard avait fait coincider cette premiere visite au Bhoutan avec
la célébration du Tsechu (7Tshes-bcu) de Paro, un festival de danses
dédié chaque année a la mémoire de Padmasambhava, le grand maitre
tantrique indien du VIII® siécle, qui passe pour avoir implanté le boud-
dhisme dans le monde tibétain, au sens large. On n’aurait pu réver
meilleure introduction a la Weltanschauung bhoutanaise, ou sans cesse
se recoupent le sacré et le profane. Aussi, lorsque le roi me demanda
ce que je désirais rapporter au Musée d’ethnographie, je n’eus aucune
hésitation: de toute évidence, le Tsechu représentait un theme fonda-



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 79

mental, qu’il convenait d’illustrer a I’aide de masques, de costumes et
d’instruments de musique.

Au fil des années, les fréquents voyages au Bhoutan de M. et M™
de Schulthess nous valurent plusieurs piéces intéressantes. La collection
était conservée dans les réserves du Musée, en attendant I’achévement
des transformations entreprises au premier étage du batiment. Au cours
des travaux, il s’avéra que la collection ne suffirait guére a remplir
I’espace qui allait lui étre dévolu. Or, le roi Jigme Dorje étant décédé
en 1972, il n’était plus possible de recourir a Iaide qu’il s’était pro-
posé de nous accorder au moment ou la salle prendrait corps. Cepen-
dant, M. et M™ de Schulthess se firent nos interpretes auprés de son
successeur, S. M. Jigme Singye, qui voulut bien doter le Musée de quel-
ques-unes des plus belles pieces de la collection.

Le 16 novembre 1974 eut lieu 'inauguration de la salle permanente
du Bhoutan. La collection y est exposée suivant une répartition théma-
tique (aspects cultuels, danses sacrées, vie domestique), quelques photo-
graphies donnant une idée du contexte.

Depuis lors, la collection a continué a s’enrichir. Ainsi, M. et M™
Christophe Frei-Pont nous ont laissé des souvenirs tangibles de leur
long séjour dans le centre du Bhoutan. Deux voyages effectués en 1979
et en 1980 m’ont permis de combler quelques lacunes.

Le rayonnement de la collection s’est récemment exercé a Oxford,
dans le cadre d’un Séminaire international de tibétologie qu’accom-
pagnait une exposition temporaire, intitulée «The Arts of Bhutan». A
la demande des organisateurs, je participai a la conception et au mon-
tage de l’exposition, qui fut présentée durant les mois de juillet et
aolit 1979 dans une salle de I’Ashmolean Museum. Mises a part les
piéces prétées par le Musée d’ethnographie, la plupart des objets expo-
sés provenaient de collections privées. Les tibétologues réunis a Oxford
furent aussi intéressés que surpris de découvrir I'existence de la collec-
tion neuchételoise.

Quelles que soient les adjonctions a venir, I’état actuel de la col-
lection justifie pleinement la publication d’un catalogue détaillé, ne
fit-ce qu’en raison du privilége unique qui est le notre. En effet, nul
autre musée étranger ne posséde, & ma connaissance, une collection
bhoutanaise de cette importance (170 piéces environ). On en mesurera
aisément la valeur a la lumiére d’une citation extraite de I'ouvrage de
David Snellgrove et Hugh Richardson, 4 Cultural History of Tibet:

«... de toute I’énorme superficie qui fut jadis le vivant domaine
de la culture et de la religion tibétaines, allant du Ladakh, a 'ouest,



80 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

aux confins des provinces chinoises du Szechuan et du Yunnan, a I’est,
de ’Himalaya, au sud, aux steppes mongoles et aux vastes terres incultes
du Tibet septentrional, seul semble survivre de nos jours le Bhoutan,
unique représentant d’une civilisation en voie de rapide disparition.»

Avant de conclure ce bref historique, qu’il me soit permis, au nom
du Musée d’ethnographie de Neuchitel, de rendre hommage a la
mémoire du défunt roi Jigme Dorje Wangchuck, fondateur de la col-
lection. Les donateurs mentionnés ci-dessus, plus particuliérement
S.M. Jigme Singye Wangchuck et M. et M™ Fritz de Schulthess, vou-
dront bien trouver ici I’expression de notre profonde gratitude.

A titre personnel, je tiens a exprimer ma reconnaissance envers
S. A.R. le prince Namgyal Wangchuck, dont le précieux appui a gran-
dement facilité mes recherches.

Je remercie aussi tous ceux dont ’amitié m’a aidée a me faire une
image de leur pays: Dasho Penjor Dorji, président de la Cour supréme;
S.E. Lyonpo Sangye Penjor, ministre des Communications et du Tou-
risme; Dasho Lam Penjor, député-ministre a la Commission de planifi-
cation; Dasho Chenkyap Dorji, directeur des foréts; Dasho Sonam
Rabgaye, chef du service topographique; Dasho Tseten Dorji, directeur
du tourisme, et last but not least, le Vén. Mynak Rinpoché, conservateur
du Musée national de Paro.

Parmi les experts suisses chargés de missions au Bhoutan, j’aimerais
citer le professeur Fritz Fischer, de I’Ecole polytechnique fédérale,
Zurich; M. Fritz Maurer, responsable du Projet de développement
rural de Bumthang, et ses collaborateurs; les délégués d’Helvetas et
de la Fondation Pro Bhutan.

Sans I’appui de M. Michael Aris, éminent «bhoutanologue» anglais,
je vois mal comment j’aurais pu songer a me spécialiser dans ce domaine.
Je lui suis redevable de nombreuses informations.

Il me reste encore a remercier le professeur Robert P. Kramers,
président de la Société suisse d’études asiatiques, et M. Jacques May,
professeur de philologie bouddhique & I’Université de Lausanne, qui
sont a l'origine de cette publication. Le professeur May a bien voulu
m’assister de ses conseils et relire mon manuscrit avec le soin qu’on
lui connait.



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 81

Conception du catalogue

En guise de préambule, il m’a paru utile d’évoquer les circonstan-
ces qui ont entouré la naissance et le développement de la collection
bhoutanaise du Musée d’ethnographie de Neuchatel.

Le lecteur trouvera ensuite une introduction a la géographie et a
I’histoire du Bhoutan, puis quelques pages consacrées aux formes d’art
non représentées dans la collection.

Quant a I’étude proprement dite de la collection bhoutanaise, son
schéma reléve moins de la logique que de la présence, en partie aléatoire,
de tel ou tel objet: aprés un chapitre génériqgue dédié aux principaux
thanka (peintures sur rouleaux), on s’étonnera peut-étre de voir traité
un sujet thématique — les danses sacrées — en fonction des masques,
costumes et instruments de musique de la collection. Objets d’autel et
théicres a libations viennent clore la section dévolue au sacré. Le do-
maine profane comprend les vétements et accessoires, les objets d’usage
courant et cérémoniel, les instruments de musique.

Si surprenantes qu’elles puissent paraitre, la classification des piéces
et la densité variable des commentaires ont obéi a un principe dé€libéré:
la mise en évidence de traits spécifiques d’une culture peu connue, en
dehors des aspects qu’elle partage avec le Tibet. (Pour ces derniers,
on consultera les ouvrages mentionnés dans la bibliographie.) Le méme
principe, rendu trés restrictif par les limites de cette publication, a
inspiré€ le choix des objets illustrés (plus du tiers de la collection).

Les derni¢res pages du catalogue contiennent l'inventaire intégral
de Ia collection et la bibliographie, complétée d’une discographie.

Les termes tibétains sont le plus souvent donnés sous deux formes:
I'une reproduisant la prononciation actuelle, 'autre la translittération
anglo-allemande. Les termes dzongkha (rdzon-ka, langue officielle du
Bhoutan) sont transcrits phonétiquement, selon les indications de
Michael Aris; dans la mesure du possible, j’ai utilisé leur forme tibé-
taine qui seule garantit une référence précise. Les termes sanskrits sont
rendus dans leur transcription classique. Pour des raisons de clarté, les
italiques ne concernent que les translittérations du tibétain.



Ll e gun F 3
o6 16 206 268
I 1 1
wy 001 0s 0
WNVSSV.T dd SdvnNndad dTVONTd Nd Sdvnda
L P,
e~ e B
. =T ™~ (
\-\P.’-\.llo’- \- N, .\ e T W
LN N ST N
/ e wduemaq @ ~ g
—- Buioysiunyg
A} 'z edeq J)
oLTs ] \
./Q _.Mow\ _-F
2 T VNVOVd N A
7 DNVOIHSVL % 2
j %
c\. .\“0 -
\ 'z Suediyse ) Y
./ u 2
'/ < 'z 3uespoydipSuem 1%
Ll - ONVH.LNNL ‘Z( esduo]
2q 1oy VSONOL e
> B zg 9si3uey a euyeund
\ \® _‘ wyse, 'z 9s1unyg Jéév
4_ oLan e r
uoyeporpy 2udry \N\. 7/ \.
o | %
2 TN 8
" .82 - . o)
~. V4 - e B <
N \. -l\.u .—
Ly g
v w 9L H3uey euny /
& o
HANI Y v /.\I./ =
l..i.:—.l. H
L -
" C,.u.%mmz;..,_
(2au) INIHD /./iL.,._ .16 206 68




M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE 83

I1. Aspect géographique du Bhoutan

Quoique lacunaires encore, la géographie et I'histoire du Bhoutan
sont suffisamment connues pour étre résumées ici. D’autres domaines,
chers a I’ethnologue, demeurent quasiment inexplorés: organisation
sociale, langues et ethnies, répartition du travail selon le sexe. L’art et
I’artisanat eux-mémes n’ont gucre €été étudiés. Aussi, devant la rareté
des sources stires concernant le Bhoutan, le chercheur se trouve par-
fois tenté d’exploiter celles — nombreuses — qui touchent le Tibet, et
c’est précisément la que se situe le nceud du probléme: quand et a quel
propos est-il 1é€gitime de se référer aux travaux des tibétologues ? La
question se pose méme a I’égard de la sphere spirituelle, bien que le
bouddhisme ait été véhiculé par des émigrés tibétains. Dans ces condi-
tions, on comprendra le laconisme, frustrant mais prudent, avec lequel
seront traités certains themes.

Compris entre la Chine (Tibet) et I'Inde, le «Pays du Dragon»
s’étend sur 46 600 km?, soit a peine plus que la superficie de la Suisse.
Les traits du relief expliquent pour une bonne part le long isolement
du royaume.

De ses deux barriéres naturelles — I’'Himalaya, au nord, et les Duars,
ou «gorges», au sud — la seconde parait avoir été la plus difficile a
franchir. En effet, plusieurs cols relativement aisés menaient au Tibet
(avant la fermeture de la frontiére) a travers le Haut Himalaya, qui
culmine au Kunla Kangri (7600 m). La zone des Duars, en revanche,
avec ses gorges profondément entaillées dans les contreforts de I’Hima-
laya, que couvre une jungle impénétrable, avait certes de quoi décou-
rager les voyageurs jusqu’a ’ouverture de la premiere voie carrossable,
en 1966. Qu’on en juge: partant de Phuntsholing (270 m), a la limite
de la plaine du Brahmapoutre, cette route escalade un versant abrupt
pour se hisser d’emblée a 2257 m !

L’isolement du Bhoutan ne pouvait étre que renforcé par la pré-
sence de deux passages privilégiés entre I'Inde et le Tibet, jouxtant
ses frontiéres occidentale et orientale: la vallée de Chumbi (Tibet) et
le corridor du Mon-yul (Arunachal Pradesh).

Protégée par le Haut Himalaya et les Duars, la région dite de
I’Himalaya central est caractérisée par une série de vallées de 2000 a
3000 m d’altitude, généralement orientées du NNO au SSE et séparées
par des chaines montagneuses atteignant 4000 a 5000 m. Cest dans
cette zone que se trouve concentré I’essentiel de la culture bhoutanaise,
dont les variantes s’articulent en fonction du relief. Les Montagnes



84 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Noires (4920 m), ligne de partage des eaux, séparent le Bhoutan occi-
dental du Bhoutan central et oriental.

La variété du relief implique celle du climat, également réparti en
trois grandes zones: tropicale jusqu’a pres de 1700 m, tempérée entre
1700 et 4000 m, alpine entre 4000 et 5200 m. De mi-mai a mi-octobre,
la mousson venue du Sud-Est frappe directement la frange sud du
pays, tandis que dans le centre, ses effets sont nuancés par I'altitude et
I’exposition.

A son tour, la diversité du climat entraine celle de la végétation,
qui va des jungles tropicales, fleuries d’orchidées, a la flore alpine, en
passant par les foréts de pins, de chénes et de rhododendrons géants.
La richesse naturelle de la faune, rehaussée par I'interdit bouddhique
qui frappe la chasse, a quelques exceptions pres, fait du Bhoutan une
vaste réserve ou cohabitent, selon I'altitude, les €léphants et les rhino-
c€ros aussi bien que les tigres et les ours, les «barrels» (sorte de mou-
flons sauvages) ou les léopards des neiges.

Le peuplement du royaume résulte de diverses migrations issues du
Tibet. Les seuls véritables autochtones seraient peut-étre représentés
aujourd’hui par quelques petites communautés établies dans la jungle,
appelées Mon-pa (d’un terme générique appliqué par les Tibétains aux
aborigenes vivant dans le sud du Tibet ou a proximité). Michael
Aris (1979) distingue, en se fondant sur un critére linguistique, trois
principaux groupes ethniques: a ’ouest, les Ngalong (sNa-slor), «Ceux
qui se sont levés le plus tot», c’est-a-dire les premiers convertis au
bouddhisme, dont les dialectes s’apparenteraient au parler de la vallée
de Chumbi (Tibet); au centre, les habitants du Bumthang et des dis-
tricts adjacents, dont la langue et les dialectes conserveraient maints
traits archaiques, disparus du tibétain actuel; a I’est, les Shachop (Sar-
phyogs-pa), ou «Orientaux», qui parlent «tsangla», une langue du
groupe tibétain considérée par les Bhoutanais comme la langue origi-
nelle du pays. Dans le sud réside une importante minorité d’origine
népalaise. A noter encore (en 1980) la présence d’environ 5000 réfu-
giés tibétains, dont plus de la moitié sont devenus citoyens bhoutanais.

George Bogle, chef de la premiere mission britannique envoyée au
Bhoutan, en 1774, par Warren Hastings, gouverneur-général de la
Compagnie des Indes orientales, décrit en ces termes les habitants du
pays (Markham 1876, 1971):

«La simplicité de leurs manieres, la rareté de leurs contacts avec
des étrangers et la vigueur de leurs sentiments religieux préservent les
Bhoutanais de maints vices auxquels s’adonnent des nations plus



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 85

policées. Le vol et les malhonnétetés de tout genre, qu’engendre la
convoitise de I’argent, leur sont inconnus. Les meurtres sont rares et,
en général, C’est la colére et non la cupidité qui les provoque» (p. 37).
[...] «Plus je vois les Bhoutanais, plus ils me plaisent. Les gens du
commun ont un heureux caractére; ils sont francs et, je crois, d’une
parfaite loyauté» (p. 51).

Lors d’une quatrieme mission britannique, en 1783, le capitaine
Samuel Turner note les caractéristiques suivantes (Turner 1800, 1971:
84-85):

«Les Booteeas [Bhoutanais] ont invariablement les cheveux noirs,
qu’ils ont coutume de couper ras. L’ceil est un trait remarquable du
visage: petit, noir, aux longs coins en pointe, comme étirés et prolongés
par des moyens artificiels. Leurs cils sont si fins qu’ils sont a peine per-
ceptibles; et le sourcil n’est que légerement ombré. C’est au-dessous
des yeux qu’est la partie la plus large du visage, plutot plat, qui se
rétrécit des pommettes au menton; un trait de physionomie qui semble
avoir pris naissance parmi les tribus tartares mais qui se remarque
beaucoup plus fortement chez les Chinois. Leur peau est remarquable-
ment lisse et la plupart d’entre eux parviennent a un age tres avanceé
avant de pouvoir arborer ne fit-ce que les premiers rudiments d’une
barbe; ils cultivent les favoris mais exhibent, au micux, une production
chétive et clairsemée. [...] Beaucoup de ces montagnards mesurent
plus de six pieds; et, dans I’ensemble, leur complexion est de plusieurs
nuances moins foncée que celle des Portugais d’Europe».

Les observations de Bogle et de Turner n’ont rien perdu de leur
actualité, ou peu s’en faut (les cheveux sont un peu plus longs, les vols
moins «inconnus» ).

Le Bhoutan est aujourd’hui le seul pays indépendant a avoir pour
religion d’Etat le bouddhisme du Mahayana («Grand Véhicule») ou,
plus précisément, du Vajrayana («Véhicule de Diamant»), communé-
ment appelé bouddhisme tantrique ou lamaisme. L’école dominante,
celle des Drukpa-kargyu ("Brug-pa bka’-brgyud), a inspiré le nom de
«Pays du Dragon», soit Drugyul (" Brug-yul).

Estimée a 1280 000 ames en 1979, la population est répartie sur
une quinzaine de districts, tous centrés sur un dzong (rdzon), «forte-
resse» a la fois monastere et siege administratif. De la provient le nom
de dzongkha (rdzon-ka) appliqué a la langue officielle, ou «langue
des dzong». Version policée d’un dialecte de l'ouest, cette langue
jadis administrative (et orale) est aujourd’hui enseignée dans I'en-
semble du royaume. L’ancienne langue littéraire, le tibétain classique



86 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

(chos-skad), a été adaptée de fagon a assimiler cet idiome sous forme
écrite. A cbdté des caracteres tibétains dbu-can, les Bhoutanais utilisent
leur propre écriture cursive (rgyug-yig).

Les plus fortes densités occupent le centre et 'extréme sud d’un
territoire, au reste, sous-peuplé. A part Thimphu, la capitale récemment
construite (15000 a 20 000 habitants), I’habitat demeure le plus
souvent dispersé. La ville de Phuntsholing, a la frontiere de 1'Inde, doit
son développement a la route qui gagne les vallées de Paro et de Thim-
phu, dans l'ouest. Deux autres routes relient la plaine indienne au
Bhoutan central et occidental, alors qu’une transversale passe de vallée
en vallée.

Dans I’'Himalaya central, les maisons des couches aisées de la popu-
lation sont faites d’assises de pierre et d’éléments de bois; elles comp-
tent, en moyenne, trois étages. Le toit, a deux pans couverts de bardeaux,
est surélevé de manieére a ménager un espace aéré, utilis€é comme grenier.
Les fenétres, rarement vitrées, sont fermées par des volets coulissants
et s’inscrivent dans un arc trilobé qui vient s’appuyer sur une colon-
nette sculptée. Cadres, linteaux et frises en bois se prétent a toutes
sortes de décors ouvragés et peints, dans lesquels les Bhoutanais excel-
lent. Pour les maisons plus simples, les murs consistent en grandes
briques de boue séchée, mais ’ensemble conserve un aspect singuliére-
ment coquet. Prouesse technique remarquable: aucun élément en fer
— donc pas le moindre clou — n’entre dans la construction d’une demeure
traditionnelle. L’étable, réservée au petit bétail, se trouve au rez-de-
chaussée, les pieces d’habitation au premier étage. La cuisine est spa-
cieuse, mais enfumée, en I’absence de cheminée. Chaque maison possede,
sinon une chapelle, du moins un autel domestique.

L’ouverture des routes a introduit des changements dans le choix
des matériaux; ainsi, la tole peinte, plus économique, a tendance a
remplacer les bardeaux, tandis que le ciment se substitue a la boue
séchée ou a la pierre. Néanmoins, le style traditionnel reste de rigueur.

A cOté de cette architecture élégante, dont les lignes ne sont pas
sans rappeler I’horizontalité de la Renaissance, on remarque ici et la,
notamment aux abords des routes, des masures faites de lamelles de
bambou nattées, qui souvent abritent des immigrants d’origine népalaise.

Paysans a 95 %, les Bhoutanais tirent le plus clair de leurs ressources
de I'agriculture et de I’élevage. Riz, mais, pomme de terre, légumes et
arbres fruitiers croissent dans les vallées centrales jusqu’a prés de
3000 m. Le blé et l'orge s’accommodent d’une altitude plus élevée
(3800 m), ou le zébu fait place au yak et au dzo (mdzo), hybride du



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 87

bovin jaune chinois («kirko») et du yak. La zone du yak proprement
dite va de 3800 a plus de 4500 m; de petits groupes de pasteurs ("brog-
pa) y menent une vie semi-nomade, utilisant des tentes en laine de
yak et plusieurs habitations permanentes, et cultivent encore par places
lorge, le sarrasin, le millet et le colza. La frange sud du pays se préte
a la culture de la canne a sucre, du riz, des agrumes et de la cardamome.
Il est question d’y implanter le thé.

L’artisanat occupe une place essentielle dans I’économie domesti-
que. En regle générale, les objets d’usage courant sont encore manu-
facturés a domicile. Or, aussi longtemps qu’un artisanat quelconque
répond avant tout aux besoins indigeénes, il ne peut étre que de qualité.
Certes, on assiste depuis quelques années a une évolution, sans doute
regrettable, destinée a satisfaire, peut-étre, les touristes, peu nombreux
encore, ou les Bhoutanais «modernistes», rares eux aussi. Néanmoins,
la famille royale a parfaitement conscience de la valeur de I’artisanat
traditionnel, qu’elle tient a préserver et a encourager.

L’étude de la collection nous permettra d’examiner les diverses
formes de I’artisanat bhoutanais, dont la qualité exceptionnelle n’avait
pas €chappé, au début du siecle, a J. C. White (premier Agent politique
britannique pour le Sikkim, le Bhoutan et les affaires tibétaines), qui
notait ce qui suit, a propos des artisans patronnés par les hauts dignitai-
res du royaume (White 1909, 1971: 299-300):

«... Ces hommes ne sont pas payés a la piéce et ne sont pas obligés
de faire un nombre fixe d’heures de travail ou de travailler si I’esprit
n’y est pas et, par conséquent, ils mettent leur Ame dans ce qu’ils font,
avec pour résultat des pieces qui témoignent encore d’une splendide
individualité et d’une excellente finition. Il ne se trouve jamais deux
pieces tout a fait semblables, et chaque artisan laisse son empreinte sur
son ceuvre. [...] Je n’ai rien vu du Tibet qui se puisse comparer en
quoi que ce soit avec la production du Bhoutan. Peut-étre le milieu
tibétain ne pousse-t-il pas a une telle perfection; les gens [y] sont plus
serviles et moins indépendants, condition toujours préjudiciable au
travail de qualité, de quelque espéce qu’il soit».

A noter que, par rapport au Tibet, le Bhoutan a I’avantage de dis-
poser d’une extraordinaire variété de mati¢res premieres, propres a
artisanat, qui vont de l'ivoire a la laine de yak, en passant par la soie,
la corne de rhinocéros, le bambou, ’ardoise ou la laque, sans parler de
la profusion du bois.

Quant a l'industrie, elle se limite actuellement a quelques conser-
veries de fruits, une fabrique d’allumettes, une cimenterie. Principale



88 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

richesse naturelle — et protection contre I’érosion — les foréts couvrent
pres des deux tiers du territoire, mais leur exploitation ne fait que com-
mencer, vu la rareté des voies de communication. Les ressources miniéres
offrent des perspectives intéressantes: gisements de dolomite, gypse,
chaux, graphite, charbon, cuivre, zinc et plomb. L’énergie nécessaire
au développement est virtuellement abondante en ce pays de neiges
¢ternelles; un premier barrage permettra prochainement d’exporter
en Inde une partie de I’énergie produite. Il y a peu, I'industrie la plus
prospere était celle des timbres-poste, expédiés aux philatélistes du
monde entier. Aujourd’hui, la principale source de devises provient
du tourisme, si limité soit-il.

I11. Aspect historique

Le cadre géographique du Bhoutan étant posé, il est temps d’en
venir a I’histoire, dont les débuts sont encore assez obscurs. En effet,
les premiers rapports substantiels d’origine occidentale datent du XVIII®
siecle. Quant aux sources locales, elles commencent seulement a devenir
accessibles, tout en posant I’épineux probleme de la distinction entre
le mythe et 'histoire proprement dite. C’est a cette tache que s’est
attelé Michael Aris, le meilleur connaisseur du Bhoutan parmi les
tibétologues occidentaux, qui vient de faire paraitre une ceuvre de
pionnier (Aris 1979).

Les données de la préhistoire se limitent, pour I'instant, a I’analyse
d’une hache de pierre polie (Aris 1979: XXIII), remontant au dernier
age de la pierre (2000-1500 av. J.-C. ?) et probablement associée a
un peuple d’agriculteurs. Les groupes, dits Mon-pa, mentionnés plus
haut, en seraient-ils les lointains descendants ? Rien ne permet encore
de I’affirmer.

Certains éléments semblent attester I'existence de liens avec le
Tibet des le VII® siecle de notre ére. Ainsi, c’est au roi Songtsengampo
(Sron-btsan sGam-po, r. env. 627 a 649) qu’est attribuée la fondation
des deux plus anciens temples du Bhoutan, ceux de Kichu (sKyer-chu),
dans la vallée de Paro (sPa-gro), et de Jampa (Byams-pa), dans la
province du Bumthang. En effet, selon la littérature tibétaine, le souve-
rain aurait fait édifier douze temples destinés a «clouer au sol» la
démone Srin-mo, qui s’opposait a la premiére propagation du boud-
dhisme au Tibet; son pied et son genou gauches seraient précisément
«maitrisés» par les deux temples bhoutanais, situés sur la limite méridio-
nale d’un schéma géomantique (Aris 1979: 16).



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 89

Plusieurs temples, notamment ceux de Paro Taktsang (sPa-gro
sTag-tshan) et de Kujé (sKu-rjes), au Bumthang, sont traditionnelle-
ment liés au passage de Padmasambhava, le célebre maitre tantrique
indien du VIII® siecle, auquel le bouddhisme doit, dit-on, de s’étre
implanté dans ’aire tibétaine et au Bhoutan, en particulier. Le souvenir
de Guru Rin-po-che, le «Trés Précieux Maitre», survit aussi dans la
légende du Raja de Sindhu, roitelet indien (?) réfugié¢ au Bumthang et
converti au bouddhisme par Padmasambhava (Aris 1979: 43-59).

Les persécutions infligées aux bouddhistes sous le régne de Lang-
darma (Glan Dar-ma) et le démembrement du royaume tibétain apres
son assassinat (842) ont sans doute provoqué des migrations de réfugiés
au Bhoutan. Quoi qu’il en soit, on sait que des la fin du XI° siecle,
lors de la renaissance du bouddhisme au Tibet, d’illustres Tibétains
visitent le pays, parmi lesquels Mar-pa (1012-1097), fondateur de
l'ordre des Kargyupa (bKa’-brgyud-pa), et son disciple Milarépa
(Mi-la Ras-pa, 1040—1123), 'un des plus grands saints et poétes du
Tibet. Plusieurs tendances se trouvent alors représentées, mais elles
seront €clipsées par I’école Drukpa-kargyu (Brug-pa bka’-brgyud),
introduite au Bhoutan par Phajo Drukgom Shigpo (Pha-jo ’'Brug-
sgom Zig-po, 1208—1276).

Aux XIV® et XV siecles, 'afflux des sages tibétains se poursuit
avec, notamment, le célebre saint constructeur de ponts suspendus
Thangtong Gyalpo (Thar-ston rgyal-po, 1385-1464), dont le souvenir
est perpétué par le temple-stipa de Dungtsé (Zlum-rtse), pres de Paro,
et le saint «fou» Drukpa Kunlé (’Brug-pa Kun-legs, 1455-1529),
dont la vie est encore chantée par les bardes d’aujourd’hui. Autre
personnage exceptionnel, mais bhoutanais (tenu pour un ancétre de la
famille royale), Pémalingpa (Pad-ma Glin-pa, 1450—1521) passe pour
le plus grand «découvreur de trésors» (gter-ston) du Bhoutan — ces
«trésors» (gter-ma) étant des textes sacrés, traditionnellement attri-
bués a Padmasambhava, qui les aurait cachés pour le bénéfice des géné-
rations a venir.

L’histoire méme du Bhoutan en tant qu’Etat constitué commence
en 1616, a l'arrivée d’un réfugié tibétain, Ngawang Namgyél (Nag-
dban rNam-rgyal, 1594—-1651 ?), fondateur d’une théocratiec qui va
durer pres de trois siécles. Auparavant (Aris 1979), les vallées de I'est
semblent avoir été régies par des clans se réclamant d’un ancétre com-
mun, le prince Tsangma (g7sari-ma), frére des deux derniers rois tibé-
tains; celles du centre, par une aristocratie laique, et celles de I'ouest,



90 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

par des descendants de maitres spirituels des écoles Nyingmapa (rNir-
ma-pa) ou Drukpa.

Appartenant au clan des rGya de Ralung (Tibet) et descendant
direct d’'un frére du fondateur de I’école Drukpa-kargyu, Ngawang
Namgyé€l quitte le monastere de Ralung, a la suite de rivalités internes,
et vient s’établir dans I’ouest du Bhoutan, avec lequel les hiérarques
de son monastére entretiennent depuis quelques siecles des contacts
réguliers. Le Shabdrung (Zabs-drusn, terme honorifique signifiant «aux
pieds de») unifie dans une large mesure le territoire du Bhoutan* actuel,
qui prendra le nom de Drugyul ('Brug-yul), soit «Pays du Dragon»
ou «Pays des Drukpa» dont I’hégémonie est définitivement consacrée
par rapport aux autres écoles bouddhistes.

Grace a ses talents extraordinairement variés, le chef de la jeune
théocratie repousse plusieurs invasions tibétaines, notamment a ’heure
ou les armées mongoles du 5° Dalai-lama cherchent a étendre la sphére
d’influence du Tibet, en méme temps que celle des Gelukpa (dGe-
lugs-pa), tenants de I’église officielle de Lhasa. Dans les intervalles de
paix, il construit de nombreux dzong, développe I’agriculture, I'irriga-
tion, les transports, le commerce et l'industrie, et promulgue une 1égis-
lation inspirée des édits du roi Songtsengampo.

A la fin de son regne, qui dure 35 ans, le Shabdrung institue un
double systéme de gouvernement, remettant le pouvoir temporel a un
Dési (sDe-srid), ou «régent», et confiant la direction des monasteres
de I’Etat au Je Khenpo (rJe mKhan-po), «abbé supérieur». En 1651,
a I’dge de 58 ans, il se retire dans ses appartements et entre en médita-
tion. Sa mort, survenue a une date indéterminée, est tenue secréte
pendant une cinquantaine d’années, probablement pour €viter de com-
promettre la stabilité de la théocratie par une succession disputée (le
méme subterfuge sera utilisé a la mort du 5° Dalai-lama). Ce «secret»
a été récemment mis en évidence par Michael Aris (Aris 1978, 1979).

Faute de descendants capables d’assumer cette charge, la succes-
sion du premier Shabdrung a la téte de la théocratie fut assurée par une
série d’incarnations, dites de 1’«esprit» (Thugs-sprul) — aprés un
premier incarné de la «parole» (gSun-sprul) — de Ngawang Namgyél.
Cependant, leur autorité demeura toute nominale, le pouvoir effectif
€tant exercé par les Dési et gouverneurs de province.

* «Bhoutan» semble dériver de I'expression sanskrite Bhotanta, signifiant «fin du
Tibet», «confins du Tibet», anglicisée sous forme de «Bootan, Bhotan, Bhutan»,
etc. (Singh, N. 1978; Aris 1979).



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 91

Dans la premiere moitié du XVIII® siecle, profitant de 1’affaiblisse-
ment de ’'empire moghol, le Bhoutan impose sa suzeraineté au Cooch
Bihar (NO du Bengale) puis, en partie, au royaume d’Ahom (NO de
I’Assam), ce qui va provoquer de sérieux affrontements avec les Britan-
niques. En effet, la Compagnie des Indes orientales cherche a gagner
I’ensemble du Bengale, et c’est ainsi qu’éclate la premiére guerre anglo-
bhoutanaise (1772—-1773). En conséquence, le Bhoutan doit céder le
Cooch Bihar. Envoyées par Warren Hastings, plusieurs missions britan-
niques (Bogle en 1774; Hamilton en 1776 et 1777; Turner en 1783)
tentent d’obtenir le libre passage des marchandises a travers le territoire
bhoutanais, en direction du Tibet. En 1826, la conquéte de 1I’Assam,
par les Anglais, déclenche une nouvelle série de conflits, qui culminent
en 1865 avec la seconde guerre anglo-bhoutanaise. Le traité signé au
terme de celle-ci oblige les Bhoutanais a abandonner leurs prétentions
sur les zones de plaine, au Bengale et en Assam, de méme que sur les
collines & I'est de Darjeeling (Kalimpong) et la région de Dewangiri
(SE du Bhoutan). En compensation, les Britanniques s’engagent a
verser un subside annuel a la théocratie.

Quant aux relations du Bhoutan avec le Tibet, elles sont marquées
par des hostilités intermittentes. Néanmoins, les tentatives d’invasion
entreprises par les Tibétains aux XVII® et XVIII® siécles échouent tou-
tes, sans exception. Trait significatif, 'ordre des Gelukpa n’a jamais
obtenu droit de cité sous le régne des Shabdrung, ce qui souligne assez
I'indépendance du Bhoutan a I’égard de Lhasa.

Des le début du XIX€® siecle, un modus vivendi s’établit entre les
deux théocraties, sans doute en raison de la menace commune que
représentent les Britanniques. Cette entente demeure passive: les Tibé-
tains n’interviennent pas lors des deux guerres anglo-bhoutanaises et,
de leur c6té, les Bhoutanais restent neutres durant la guerre anglo-
tibétaine de 1888—1889.

Caractérisé par de constantes luttes intestines, le XIX° siecle s’achéve
avec le rétablissement de l'unité du pays sous la poigne d’Ugyen
Wangchuck (U-rgyan dBan-phyug), gouverneur virtuellement auto-
nome des provinces centrales et orientales. Cet homme clairvoyant
joue, dans le destin du Bhoutan, un réle décisif dont les conséquences
se sont fait sentir récemment encore: face au conflit d’influences qui se
dessine toujours plus nettement a propos du Tibet, il sent que I’heure
est venue d’opter pour l'une ou l'autre des puissances rivales, s’il
veut éviter la mainmise étrangére. Le gouvernement des Indes britan-
niques cherche a imposer au Tibet ’'ouverture d’une voie commerciale



92 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

— vieux réve de Warren Hastings — notamment pour contrecarrer le
pouvoir croissant de la Russie; d’autre part, la Chine exerce sa suze-
raineté sur le Tibet. Dans ce contexte, Ugyen Wangchuck choisit la
Grande-Bretagne, qu’il assiste activement en qualité de médiateur
lors du traité (1906) qui suit 'expédition Younghusband a Lhasa. En
reconnaissance de ses bons offices, il recoit le titre de «Knight Com-
mander of the Indian Empire».

Elu a l'unanimité par les principaux dignitaires civils et religieux,
le 17 décembre 1907 Sir Ugyen Wangchuck devient le premier Druk
Gyalpo (’Brug rGyal-po), ou «Dragon-Roi», du Bhoutan. L’avéne-
ment de la dynastie des Wangchuck ne transforme pas fondamentale-
ment les structures de la théocratie. Depuis longtemps déja, Shabdrung
et Dési n’exergaient plus qu’un pouvoir théorique sur les gouverneurs
de province. Le systtme de succession par incarnations implique, en
effet, de longues régences qui favorisent les rivalités. Le dernier Shab-
drung meurt en 1903, le dernier Dési en 1907. En accédant au trone,
Sir Ugyen Wangchuck vient, en quelque sorte, concrétiser un état de
fait.

Les Britanniques voient d’un il favorable la fondation d’une
monarchie héréditaire, capable d’assurer la stabilité politique de cet
Etat-tampon. En 1910, I’accord suivant est signé entre les deux gou-
vernements: versement d’une contribution annuelle au Bhoutan, non-
ingérence dans les affaires du royaume qui accepte, en revanche, de se
«laisser guider» dans le domaine des affaires étrangeres.

En 1926, a la mort du premier Druk Gyalpo, son fils Jigme (’Jigs-
med) lui succéde et poursuit d’une main ferme la tache entreprise,
tout en introduisant une certaine modernisation (ouverture d’écoles et
de dispensaires). Il entretient des relations cordiales avec les Britanni-
ques et leur accorde un soutien actif durant la Seconde Guerre mondiale.
Au lendemain de l'indépendance de I'Inde, un nouveau traité est
passé entre les deux pays (1949): le Bhoutan obtient la rétrocession
de la région de Dewangiri et une augmentation substantielle du subside
annuel; il accepte de continuer a se laisser guider par I'Inde en ce qui
concerne les affaires étrangeres.

Le régne de Jigme Wangchuck se termine en 1952, alors que les
voisins du Bhoutan sont en pleine période de mutation. Le nouveau
souverain, Jigme Dorje Wangchuck (*Jigs-med rDo-rje dBan-phyug),
fait preuve, en ces circonstances, d’'une sagesse au moins égale a celle
de son grand-pere, Sir Ugyen. Conscient des risques que comporte une
trop grande disparité face au monde qui I’entoure, le «Pére du Bhoutan



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 93

moderne» engage son royaume sur la voie d’une modernisation assez
pondérée pour rester harmonieuse. Il est assisté dans son ceuvre par son
beau-frere, Jigme Dorje, dont I’assassinat, en avril 1964, provoque
une crise grave et donne lieu aux hypothéses les plus variées quant au
motif de cet acte.

En 1960, la fermeture des frontiéres avec le Tibet occupé par les
Chinois oblige le Bhoutan a s’ouvrir au sud, privé qu’il se trouve des
€changes économiques et culturels traditionnellement entretenus avec
son voisin du nord. L’Inde, pour sa part, mesure 'intérét stratégique
de ce petit Etat-tampon, d’ou la construction de routes, I’envoi d’ex-
perts militaires et ’octroi d’une aide technique appréciable.

Durant les vingt ans de régne du roi Jigme Dorje, le Bhoutan se
transforme a maints égards, passant graduellement d’une monarchie
absolue a une monarchie constitutionnelle, d’'une économie de troc a
une économie de marché, de I’éducation monastique a I’éducation
laique (plus de 20 000 Bhoutanais fréquentent I’école en 1979), de la
médecine indigéne a la médecine occidentale (en 1979, huit hopitaux et
trente-six dispensaires), sans parler du développement de ’agriculture,
de I’élevage et de la petite industrie.

En 1972, 4gé de 46 ans seulement, ce souverain éclairé meurt subite-
ment a Nairobi, laissant le trone a son fils, Jigme Singye (Jigs-med
Ser-ge). Couronné en 1974, a I’dge de 18 ans, ce dernier semble décidé
a poursuivre la sage politique de son pere. Les «passages» mentionnés
ci-dessus paraissent s’effectuer en douceur, tout en respectant, dans la
mesure du possible, le riche patrimoine culturel du Bhoutan.

1V. Aspects de art du Bhoutan

Une breéve incursion dans le domaine des dzong, monastéres et
temples s’avere indispensable avant d’aborder 1’étude de la collection,
ou sont illustrés quelques aspects seulement de I’art du Bhoutan.

Les dzong marquent le paysage bhoutanais a la maniere d’un blason.
Certes, le Tibet et le Ladakh ne manquent pas de prestigieux monasteres
fortifiés, mais leur architecture, par ailleurs distincte, prend une tout
autre résonance dans l’environnement transhimalayen. Si I’architec-
ture des dzong bhoutanais compte maints éléments tibétains — notam-
ment les murs légerement inclinés vers l'intérieur — ou indiens — par
exemple, les fenétres a encadrement trilobé — la combinaison de tels
emprunts lui donne un caractére propre. A cet égard, le climat a sans
doute joué un role déterminant: considérablement plus humide qu’au



94 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Tibet et au Ladakh, il a rendu nécessaire 1’adjonction de toits a la cou-
verture en terrasse des batiments tibétains. Corollaire évident, la relative
abondance des foréts a permis I'utilisation accrue du bois, aussi bien
dans la construction que dans I’ornementation. Autre trait particulier,
la couleur éclate partout ou elle trouve un champ d’application: sur
les poutres et les chapiteaux, les portes et les cadres de fenétres, les
murs et les plafonds, au point que si le Bhoutan devait étre décrit en
peu de mots, la premicre expression qui viendrait a I'esprit serait
«royaume de la couleur» — un royaume dont les costumes traditionnels
et la nature mé€me contribuent a enrichir une palette étonnamment
contrastée.

Les premiers dzong furent élevés a I’époque de Shabdrung Ngawang
Namgyél (XVII®¢ s.). Ils incarnaient en quelque sorte les trois aspects
de la théocratie naissante: monastique, administratif et défensif. Leur
structure se développe autour de la haute tour centrale, utsé (dbu-rtse)
qui abrite le temple principal. Les batiments qui ferment la ou les cours
sont réservés aux temples secondaires, au logement des moines et aux
services administratifs du district. L’ensemble revét l’allure d’une
forteresse massive, dont le caractére religieux se manifeste par les
«bannieres de victoire» (rgyal-mtshan) — cylindres de métal doré
ornant les toits — et par la bande rouge ceignant le haut des murs blan-
chis a la chaux. Comme pour les maisons, les bardeaux de la toiture
sont de plus en plus remplacés par de la tole peinte en vert ou en rouge.
Tous les éléments entrant dans la construction sont assemblés — rappe-
lons-le — sans I’aide d’un seul clou.

En principe, les monastéres sont de dimensions moins imposantes
que les dzong. Les temples peuvent appartenir a un village; ils sont
isolés ou groupés.

Temples, monasteres et dzong renferment des peintures murales
dédiées aux themes des traditions Drukpa et Nyingmapa. Si certaines
s’apparentent au style du Tibet oriental (Khams), d’autres présentent
des traits spécifiquement bhoutanais, tels que la richesse du décor floral,
inspiré d’une nature prodigue, ou I’application de rehauts a la poudre
d’or. Les plus anciennes peintures connues (XIII*-XIV® s.) ornent les
murs du temple de Can-sgan-kha, a proximité de Thimphu; Lauf (1972:
96) y distingue encore l'influence prépondérante de I'art bouddhique
tardif du Bengale. Cependant, le critere d’ancienneté intéresse davan-
tage I'historien que I'amateur d’art: quoique de la premiére moitié du
XIX¢ siecle, les peintures du temple-stupa de Dungtsé (Zlum-rtse)
sont d’'une finesse exceptionnelle, et celles, trés récentes, du nouveau



b

- . .

sy

B

¢




96 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

temple de Kichu (sKyer-chu) soulignent assez le haut niveau de la
tradition picturale patronnée par la famille royale.

L’art des thanka (thani-ka), ou «images» (le plus souvent peintes
sur une toile susceptible d’étre enroulée), pourrait étre mieux repré-
senté dans la collection du Musée. Ce qui, toutefois, lui fait le plus
crucllement défaut est un spécimen de thanka «appliqué» (gos-sku),
technique dans laquelle les Bhoutanais excellent. Il s’agit d’un procédé
fondé sur le principe de la mosaique, la composition étant obtenue par
I’assemblage de diverses piéces de soie, de couleur et de forme appro-
priées, qui sont appliquées et brodées sur une toile de plus ou moins
grande dimension. Modele du genre (ill. p. 95), le gigantesque thanka
(20 m x 30 m env.) déroulé lors du festival annuel ou Tsechu (Tshes-
bcu) de Paro représente Padmasambhava entouré de ses formes princi-
pales. Cet exemplaire ancien a trouvé tout derniérement sa réplique
dans le grand thanka «appliqué» exécuté pour le dzong de Tongsa
(Kron-sar). On connait aussi des thanka entierement brodés.

La statuaire adopte souvent des proportions beaucoup plus grandes
que nature. Dans ce cas, elle recourt d’ordinaire a l'argile peinte et
dorée (rdza-sku), ou couverte de minces plaques de métal (a I’excep-
tion du visage doré). Pour les bronzes, le procédé le plus courant con-
siste a utiliser un mode¢le en argile, partagé en deux avant la cuisson, de
maniére a disposer de deux moules; la technique de la «cire perdue»
semble moins répandue (Singh, M. 1968). Le sens décoratif des Bhou-
tanais s’exprime a merveille dans les somptueux portiques ou les nimbes
abritant les statues des divinités importantes: les éléments de bronze ou
de bois dorés dessinent des rinceaux ou s’inscrivent divers motifs
bouddhiques, des dragons et des garuda (phénix).

Ce court apergu ne saurait rendre justice aux trésors de I’art bhou-
tanais, dont le recensement et I’étude restent a faire. Il est encore plus
urgent d’en entreprendre, sinon la restauration, du moins la préserva-
tion. En I’espace de dix ans, en effet, des peintures admirables se sont
gravement détériorées sous ’effet des infiltrations d’eau dues au mau-
vais état d’une toiture. Ailleurs, des peintures vieilles de plusieurs
siecles ont été barbouillées pour faire place a des compositions nouvelles.
Certes, ’obsession occidentale de I’«antique» est étrangére a un art
sacré, et fonctionnel, qui n’a pas pour premier objectif de plaire a
I’esthete, mais de servir de support a la méditation bouddhique. On
peut espérer, toutefois, que le Gouvernement prendra les mesures qui
s’'imposent pour conserver les témoignages d’une civilisation dont le
Bhoutan demeure le seul dépositaire a part entiere.



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 97

V. Catalogue descriptif

Les principaux thanka

L’art des thanka releve du sacré. Essentiellement fonctionnel, il
obéit aux régles canoniques de l'iconographie traditionnelle. Au reste,
le mot «art» n’existe pas dans le monde du bouddhisme tibétain, ou
I’expression «science de la construction» couvre toutes les formes d’art
appliqué, architecture comprise. D’aprés Marco Pallis (1974), la pein-
ture proprement dite serait congue comme une sorte d’écriture: ne
pouvant obtenir un thanka, il se vit proposer par un moine le texte
traitant du méme théme ! D’un chef-d’ceuvre, on ne dira pas qu’il est
«beau», mais «bien fait», ajoutant peut-étre que l’artiste a recu ses
instructions «directement de son lama au ciel» (Pallis 1974: 349). Le
talent s’exprime donc dans un cadre précis, la part de créativité ne
s’exercant que dans les détails (fonds de paysage, notamment). L’ar-
tiste ne signe que trés exceptionnellement son ceuvre, et s’il le fait,
c’est pour souligner sa piété et non son talent.

Les thanka (than-ka), ou «images», servent de supports a la médi-
tation; ils peuvent orner un autel domestique ou les parois d’un temple,
voire méme, en certaines occasions, un mur extérieur. Il s’agit ordinai-
rement de peintures sur toile de coton, rarement sur soie, les thanka
appliqués et brodés étant peu nombreux. La partie peinte est montée
sur un cadre d’étoffe (le plus souvent un brocart frappé de motifs
chinois) dont le bord intérieur est pourvu de deux bandes, 'une rouge,
lautre jaune — «arc-en-ciel» manifestant le rayonnement spirituel de
I'image. Dans la section inférieure du cadre, assimilée a la Terre, figure
couramment un carré de tissu distinct, qui symbolise a la fois I’Eau
primordiale et la «porte» du thanka (tharn-sgo), franchie dans la médi-
tation; la partie supérieure représente le Ciel, ’ensemble passant pour
une projection du Cosmos. Le cadre est maintenu au sommet par une
baguette passée dans I'ourlet, tandis qu’a la base, un baton fixé de
méme et terminé par deux bouterolles de métal ou de bois, permet
d’enrouler le thanka pour le transporter ou le conserver lorsqu’il n’est
pas utilisé. La peinture peut étre protégée par un léger voile de soie.
Enfin, deux rubans, rouges ou jaunes, pendent librement devant le
thanka.

Les peintres bhoutanais (moines, pour la plupart) semblent recourir
a des techniques analogues a celles qui prévalent dans I'aire tibétaine.
Tendu sur un cadre de bois, le rectangle de toile de coton ou de soie



98 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

recoit un fond de chaux additionnée de colle animale, comprenant
plusieurs couches polies a I’aide d’une spatule ou d’un coquillage;
I’épaisseur doit €tre suffisante pour obtenir une surface non poreuse,
sans toutefois géner I’enroulement du thanka. La composition est ensuite
centrée et structurée selon les proportions canoniques et les regles ico-
nométriques. Les motifs commencent par &tre grossiérement dessinés
au fusain ou a I’encre indienne, a partir de la figure centrale; I'artiste
exécute au pinceau les lignes définitives, couvrant toutes traces de des-
sin. Il s’épargnera fréquemment du travail en recourant a des poncifs
ou a la xylographie. La peinture est appliquée d’abord sur les principaux
champs, puis progressivement aux détails. Parures, ornements, inscrip-
tions éventuelles sont ajoutés en dernier lieu, parfois a la poudre d’or.
Les pigments sont le plus souvent d’origine végétale ou minérale; les
tons sont renforcés ou éclaircis a la chaux mélée de colle.

Le thanka achevé est consacré par aspersion d’eau lustrale sur la
réflexion de la peinture dans un miroir, tandis qu’au verso sont inscrites
les trois syllabes sacrées Om, Ah, Him, correspondant & la purification
du corps, de la parole et de I’esprit.

Les thanka 68.4.1 et 68.4.2 (ill. p. 101 et p. 105) proviennent d’une
série d’environ trente pieces appartenant au trésor monastique de
Tashichho Dzong (bKra-$is chos-rdzon), a Thimphu. Ces thanka étaient
exposés, lors de certains rituels, dans la grande salle de réunion du
monasteére. L’ensemble (’Brug-pa bka’-brgyud gser-’phren) était
dédié a la lignée des hiérarques tibétains de 1’école Drukpa-kargyu
('Brug-pa bka’-brgyud), dont la branche moyenne (Bar-’brug) est
devenue I’église officielle du Bhoutan.

Ces peintures reflétent le souci, commun aux autorités ecclésiasti-
ques et politiques, de commémorer les origines illustres de la théocratie
bhoutanaise instituée au XVII® siecle par Shabdrung Ngawang Namgyé¢l
(Zabs-drun Nag-dbar rNam-rgyal). Manifestement, les considérations
religieuses ’ont emporté sur les sentiments hérités des nombreuses
(et vaines) invasions tibétaines, au point que les personnages repré-
sentés font aujourd’hui partie intégrante du patrimoine bhoutanais.

Fortuit ou délibéré, le choix des deux thanka extraits de la série de
Tashichho Dzong s’est révélé particulierement heureux des qu’ont €té
identifiées (par des lamas bhoutanais) les figures centrales, dépourvues
d’inscriptions, a I’encontre de la plupart des autres. Il s’agit, en effet,
de Tsangpa Gyaré Yeshé Dorjé (gTsari-pa rGya-ras Ye-Ses rDo-rje),
fondateur de I’école Drukpa, et de Péma Karpo (Pad-ma dKar-po),



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 99

qui passe pour l'incarnation de ce dernier et précéde immédiatement
Shabdrung Ngawang Namgyél dans cette lignée d’incarnés.

Né en 1161 dans le clan des rGya de Ralung (Ra-lun, au sud-ouest
de Lhasa), Tsangpa Gyaré étudie auprés de divers maitres, parmi les-
quels Ling Répa (Glin Ras-pa Pad-ma rDo-rje, 1128—-1188), disciple
de T'un des fondateurs de 1'ordre Kargyupa (bKa’-brgyud-pa, «Ceux
de la tradition orale»). Il méne une vie d’ascete, pratique la méditation,
acquiert des facultés suprahumaines, fonde des monasteres, notamment
celui de Druk ("Brug), qui donnera son nom a I’école Drukpa. Druk
signifie a la fois «tonnerre» et «dragon», le tonnerre étant assimilé€ au
grondement du dragon dans le ciel; or, la 1égende veut que le dragon-
tonnerre ait salué la consécration du monastére.

Obéissant a son désir, les 5 000 disciples de Tsangpa Gyaré se dis-
persent au Tibet, en Chine et en Inde, de sorte qu’«il n’y avait aucun
lieu a dix-huit journées de vol d’un vautour ou ne se fussent trouvés
des disciples appartenant a I’école *Brug-pa’» (Blue Annals, p. 669).
La popularité de cette école, empreinte de tolérance et d’humilité,
engendra un dicton célebre: «La moiti€¢ des gens sont des Drukpa; la
moiti€ des Drukpa sont des mendiants; la moitié des mendiants sont
des saints» (Aris 1979: 172).

Tsangpa Gyaré meurt en 1211. «Le jour de la crémation, une
voute en arc-en-ciel apparut et une pluie de fleurs tomba. Les 21 arti-
culations de sa colonne vertébrale se muerent en 21 images d’Avalo-
kiteSvara» (Blue Annals, p. 670) — reliques qu’emportera au Bhoutan
le premier Shabdrung.

Figure principale du second thanka, I’«Omniscient» Péma Karpo
(Kun-mkhyen Pad-ma dKar-po, 1527-1592) fut I'un des plus grands
érudits de son temps. Eminent maitre et historien, il rédige en douze
tomes I'essentiel de la tradition Kargyupa. Ses liens avec les princes-
abbés de Ralung ne se réclament pas du sang, car il appartient a une
famille noble du Kong-po (SE de Lhasa), mais d’une «filiation spiri-
tuelle», qui fait de lui une incarnation de Tsangpa Gyaré. Le litige
auquel donne lieu, a la mort de Péma Karpo, la reconnaissance d’une
nouvelle incarnation aura pour conséquence ’exil de Shabdrung Nga-
wang Namgyél ('un des deux «prétendants») et 'avenement de la
théocratie bhoutanaise.

La composition des deux thanka obéit au méme schéma. Le person-
nage central, plus grand que les autres, trone en position du lotus devant
une table basse couverte d’objets cultuels. Coiffé du chapeau rouge
des Drukpa, il porte une robe drapée sur un gilet. Deux disciples lui



100 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

présentent des offrandes. Le trone se détache sur un buisson de rhodo-
dendrons caractéristiques de la flore bhoutanaise.

Au sommet des thanka figure I’entité divine incorporelle (Vajrad-
hara, Amitabha) a l'origine des révélations obtenues et transmises par
les mahasiddha, les Parfaits (tib. grub-chen), qui occupent le registre
supérieur. Issus de castes diverses, pratiquant les métiers les plus variés,
ces sages tantriques indiens, possesseurs de facultés suprahumaines
(skr. siddhi), illustrent par leurs vies exemplaires la possibilité d’ac-
céder a I'expérience immédiate de la Réalité ultime. Leur présence ici
évoque les chaines initiatiques a travers lesquelles ont été véhiculés, de
maitre a disciple, les enseignements du bouddhisme tantrique compo-
sant la tradition Drukpa-kargyu.

On reconnait la plupart des mahasiddha a leur chignon de yogin,
leurs parures et vétements indiens, leur semi-nudité, la peau animale
qui, souvent, leur sert de siege. La corbeille placée a coté de certains
d’entre eux symbolise la nourriture spirituelle des textes sacrés (jadis
conservés dans des corbeilles, comme l'indique le terme sanskrit de
Tripitaka, ou «Trois Corbeilles», appliqué aux trois sections du Canon
bouddhique).

Le registre inférieur est consacré a des hiérarques Drukpa, parmi
lesquels douze descendants collatéraux de Tsangpa Gyaré, fondateur de
la lignée des princes-abbés de Ralung, soit les célebres neuf Sengé
(Seri-ge), ou «Lions», et les incarnations des Trois Protecteurs du
Tibet: Avalokitesvara, Manjusri et Vajrapani (Stein 1972b, tableau
généalogique, p. 10; et Blue Annals, p. 671-672).

Thanka 68.4.1.(ill. p. 101)

1.1. gTsan-pa rGya-ras Ye-ses rDo-rje (Yeshé Dorjé, «celui, vétu de coton, du clan
des Gya du Tsang» — allusion a ses origines et a la «chaleur mystique» (grum-
mo) qui lui permet de se vétir 1égérement), 1161-1211 (I = 1¢" hiérarque), incar-
nation de Naropa (6.2.) et fondateur de I’école Drukpa; abrité sous un Parasol
d’honneur, la main droite prenant la terre a témoin (bhumispar$amudra), la
gauche, en méditation (dhyana), tenant le Vase de Vie (voir détails p. 98-99).

2.1. Vajradhara (tib. rDo-rje-’chan), Buddha primordial des Kargyupa; bleu foncé,
tenant croisés sur sa poitrine le vajra (foudre-diamant, tib. rdo-rje) et la clo-
chette, dans le geste de I’embrassement (prajnalinganabhinaya) symbolisant la
fusion de la Sagesse et des Moyens menant a la connaissance du Vide, ou Réalité
ultime.

3.1. sNari-ba bDud-’dul Sems-dpa’ (Nangwa Dudiil Sempa); d’aprés son nom, il
s’agirait d’un bodhisattva «vainqueur de Mara» (bDud-’dul), soit du Mal; bleu
foncé, un vajra dans la main droite, il fait de la gauche le geste du don (varada).












102 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Mahasiddha:

4.1. Sa-ra-ha (VIII® s. ?), «celui qui a tiré la fleche» de la non-dualité dans le cceur
de la dualité (pour laquelle le sujet et 'objet sont des entités ultimes); vieillard
barbu a la téte chenue, il contemple la fléche libératrice de l'illusion. Passe pour
le premier des mahasiddha.

5.1. kLu-sgrub (Ludrup), skr. Nagarjuna, disciple de Saraha et/ou fondateur de la
«Voie moyenne» (Madhyamika), dont le texte de base lui aurait été remis par
les serpents Naga — d’ou leur présence dans sa chevelure. Sans doute plusieurs
mahasiddha ont-il repris, au cours des siecles, le nom de I'illustre sage du début
de notre eére. Le Nagarjuna reproduit ici pourrait émaner d’'un phénoméne de
superposition.

6.1. Lu-yi-pa, le «mangeur d’entrailles de poissons» (tib. Na’i-rgyu-ma za-ba ou
Na’i-rgyu lto-gsol-ba).

7.1. Di-gi-pa, ou Tengi-pa, disciple de Luyipa; monde du riz pour sa maitresse.

8.1. Byan-sems bLo-gros Rin-chen («le bodhisattva» Lodrdo Rinchen); identification
incertaine.

9.1. Ma-tan-ki, appuyé sur son baton de berger; non identifié.

10.1. Su-ma-ti, tenant une coupe crinienne et un couperet; identification incertaine.

11.1. Sifi-lo-pa, faisant le geste de I’apaisement (abhaya); non identifié.

12.1. Than-lod-pa (Thanglopa), cultivateur, assis devant sa hutte de bambou, trans-
pose mentalement ses activités manuelles sur le plan spirituel.

Disciples de Tsangpa Gyaré:

13.1. dBu-ri-ba (Uriwa), alias Lo-ras-pa (Lorépa), 1187-1250, fondateur de la
branche inférieure des Drukpa (sMad-’Brug); construit un monastere au Bhou-
tan (Bumthang). Présente une offrande sur une écharpe cérémonielle.

I4.1. Pa-ri-ba (Pariwa); porte un disque représentant la Roue de la Loi, qu’il fait
tourner du geste de ’enseignement (dharmacakra-mudra).

Hiérarques:

15.1. Khams-gsum Chos-kyi rGyal-po rGod-tshan-pa (Gotshangpa, «Roi religieux du
Triple Monde»), alias mGon-po rDo-rje (Gompo Dorjé), 1189-1258, fonda-
teur de la branche supérieure des Drukpa (sTod-’brug); vétu d’une robe jaune,
la main droite en charité (varada), la gauche apaisante (abhaya).

16.1. Sans-rgyas dBon-chen Ras-pa (Sangyé, «le Grand Neveu vétu de coton»), alias
Dharma Sen-ge, 1177-1237 (1), neveu et fils spirituel de Tsangpa Gyaré,
maitre de (I15.1.); abbé de Ralung en 1211, fondateur de la branche «moyenne»
(Bar-"brug) des Drukpa.

17.1. Chos-rje gZo-nu Sen-ge («le Hiérarque» Zhonu Sengé), 1200-1266 (III),
neveu de Tsangpa Gyaré et cousin de (16.1.); abbé de Druk en 1232.

18.1. Ni-ma Sen-ge, 1251-1287 (IV), neveu de (16.1.) et de (17.1.); abbé en 1266.

19.1, rDor-glin-pa, alias Seri-ge Ses-rab, vers 1230?7—-12707; neveu de (18.1.) et frére
de (20.1.); abbé non pas de Ralung, mais de Bar-’brog rDo-rje-glinn (fondé
par (15.1.)).



20.1.

21.1.

22.1.

DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 103

mTshan-ldan sPos-(s)kya-pa (Tsenden Pokyapa), «le Possesseur de signes» de
Pokya), alias Seri-ge Rin-chen, 1258-1313 (V); fonde le monastere de sPos-
skya. N’ayant pas de neveu, «accomplit rite sur femme» pour avoir un fils
(Stein 1972b).

mTshan-ldan bCu-gsum-pa («le Treizieme Possesseur de signes»), alias Sen-
ge rGyal-po, 1289-1325 ou 1326 (VI), fils de (20.1.); abbé en 1313, chapelain
du roi mongol Togan temiir. Tient un livre.

‘Jam-dbyans Ye-S$es Rin-chen (Yeshé Rinchen «le Manjudri»), 1364-1415
(X); incarnation de Manjusri, bodhisattva de la Sagesse, I'un des trois Protec-
teurs du Tibet.

Thanka 68.4.2. (ill. p. 105)

1.2.

2.2,

3.2.

4.2.

5.2.

6.2.

7.2,

8.2,

9.2.

Kun-mkhyen Pad-ma dKar-po («I’'Omniscient» Péma Karpo), 1527-1592,
incarnation de Tsangpa Gyaré (1.1.); les deux mains font le geste de I'argu-
mentation (vitarka-mudra). A la base du trone, au-dessus de la Roue de la Loi,
figure la dédicace suivante: dPal-rgyal-ba’i dBan-po («Glorieux Seigneur des
Victorieux») (voir détails p. 99).

Amitabha (tib. *Od-dpag-med, Opamé), Buddha de la Lumiére infinie, I'un des
cinq Tathagata, ou Buddha cosmiques; rouge, les mains en méditation (dhyana).

Mahasiddha:

Dom-bhi He-ru-ka, roi du Magadha, devenu yogin. Chevauche le tigre qui le
ramene dans son royaume apres douze ans de retraite dans la forét; de la main
droite, il brandit un serpent, tandis que sa compagne porte une coupe cranienne.
Karna-ri-pa, alias Arya-deva «avec un ceil»; disciple de Nagarjuna (5.1.). Ayant
atteint la libération du Samsara (cycle des morts et des renaissances), il s’éleve
dans les airs et donne son il gauche, accédant au désir d’'une femme. Porte le
vajra et la clochette, outre son sceptre «magique» (skr. khatvanga).

Ti-li-pa, alias Tilopa, 988-1069; disciple de Nagarjuna (5.1.) et premier maitre,
inspiré par Vajradhara (2.1.), de la lignée spirituelle aboutissant aux Kargyupa.
La jambe gauche maintenue par son cordon de méditation, il fait de la main
droite le geste de I'argumentation, tandis que la gauche présente un poisson
évoquant un épisode de sa vie (voir ci-apres).

Na’-ro-pa, ou Naropa (1016—1100), 2° maitre de la lignée de (5.2.), abbé de
I'université de Nalanda. En quéte de Tilopa (5.2.), il le découvre en train de
faire rétir un poisson vivant, a I'indignation des ermites qui I’entourent (acte
de destruction symbolique des habitudes mentales); Tilopa ressuscite le poisson
et prend Naropa pour disciple. Ce dernier sera le maitre du Tibétain Mar-pa, le
fondateur de I'ordre Kargyupa.

Bi-na-sa, tenant une coupe cranienne dans la main droite, la gauche €tant en
charité (varada); non identifié.

La-wa-pa, semble appartenir a la lignée de Luyipa (6.1.), Tengipa (7.1.) et
Indrabhuti (9.2.); tient un sceptre «magique».

Anta-bu-ti, alias Indrabhiti, roi d’Uddyana et grand maitre de la fin du VII* s
ou de la fin du IX®-début X° s. (il y eut probablement deux Indrabhutl) conffe
du turban royal, il fait le geste de I’argumentation.



104 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

10.2. S‘a-wa-ri-pa, le «chasseur», disciple de Saraha (4.1.) et de Nagarjuna (5.1.);
ceint de plumes de paon, il porte un arc et une fleche.

11.2. Mi’-tri-pa, ou Maitripa, 1007-1084 ou 1010-1087, maitre de Marpa et d’Atida
(I'un des initiateurs de la seconde propagation du bouddhisme au Tibet); coiffé
du bonnet de pandit.

12.2. Ti-phu-pa, disciple de Maitripa (11.2.).

Disciples de Péma Karpo:

13.2. Yon-tan Ye-ses (Yonten Yeshé), porteur de la Roue de la Loi.
14.2. dGe-slon Rin-chen rNam-rgyal («le moine» Rinchen Namgyél), porteur d’une
conque.

Hiérarques:

15.2. Kun-dga’ Sen-ge, 1314-1347 (VII), incarnation de Tsangpa Gyaré et fils de
(21.1.).

16.2. bLo-gros Sen-ge (Lodro Sengé), 1345-1390 (VIII), incarnation de son pére
(15.2.).

17.2. Ses-rab Sen-ge, 1371-1392 (IX), dernier des Sengé.

18.2. mKhan-chen rDo-rje Rin-chen («le Grand Abbé» Dorjé Rinchen); non identi-
fié.

19.2. Nam-mkha’ Pad-bzan (Namkha Pézang), 1398-1425 (XI), «Fou» (smyon-pa)
de Ralung (épithéte donnée a un type de saints poétes et chanteurs), incarnation
de Vajrapani; chasseur et faiseur de miracles, paré d’une couronne de feuillage
(a la maniére des paysans bhoutanais, en été) et muni d’un arc et d’une fleche.

20.2. Ses-rab bZan-po, 1400—1438 (XII), incarnation d’Avalokite$vara, le bodhi-
sattva de la Compassion qui, avec Manjusri et Vajrapani, forme la triade des
Protecteurs du Tibet.

21.2. mNam-ma’i mKhyen-rtse rTog-ldan, forme incorrecte de mNam-ma’i mKhyen-
brise rTogs-ldan (?), «I'Incomparable Kyentsé, possesseur de connaissance»;
vieillard aux cheveux blancs, dans I'attitude de méditation (dhyana); non iden-
tifié.

22.2. Grub-chen bLo-gros mChog-ldan («le mahasiddha Lodrd Chogden) soit, peut-
étre, le «traducteur» (lo-tsa-ba) mChog-ldan, maitre de gZo-nu Sen-ge (17.1.).

(Les noms figurant sur les deux thanka sont le plus souvent suivis de la dédicace
«la-na-mo», signifiant <hommage a».)









) _.‘,“ _1.\*%‘.4 Nﬁm & 2 o -
24 ®




106 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Exécuté en 1980 au Centre artisanal de Thimphu, le thanka 80.10.16
(ill. p. 107) est dédié a Shabdrung Ngawang Namgyél (Zabs-drun Nag-
dban rNam-rgyal, 1594—-1651?), figure dominante de I’histoire bhouta-
naise (cf. p. 89-90).

Appartenant au clan des rGya de Ralung, descendant d’un frere
de Tsangpa Gyaré (thanka 68.4.1) et petit-fils du dix-septieéme prince-
abbé de Ralung, Ngawang Namgyél se consacre des sa petite enfance
aux €tudes religieuses et a la méditation, tout en pratiquant avec talent
la peinture et la sculpture. A treize ans, il succede a son grand-pere.
Cependant, au fil des années, son régne puis sa vie méme sont de plus
en plus menacés par un puissant seigneur, le Dési du Tsang (gTsan
sDe-srid), qui conteste sa qualité d’incarnation de Péma Karpo (than-
ka 68.4.2) au bénéfice d’un autre prétendant, Pasam Wangpo (dPag-
bsam dBan-po). Pis encore, le Dési s’appréte a s’emparer de la pré-
cieuse relique a l'image d’Avalokitesvara, trouvée dans l'une des
vertebres de Tsangpa Gyaré, dont les princes-abbés de Ralung sont
les dépositaires. Une vision du dharmapala Mahakala, «Gardien de la
Loi» a téte de corbeau (téte ornant aujourd’hui la couronne des monar-
ques bhoutanais) convainc le Shabdrung de s’exiler vers le sud, ou
I'attend, selon la prophétie, un «royaume religieux». En 1616, il gagne
ainsi le «Pays du Sud» — le Bhoutan — suivant en cela les traces de
nombreux réfugiés tibétains. Sa forte personnalité, et I’accueil qui lui
est réservé par les communautés Drukpa, vont permettre a Ngawang
Namgy¢l de fonder une théocratie durable.

Rien ne saurait mieux illustrer la grandeur du premier Shabdrung
que ce décret, qu’il fait graver en 1639 sur un sceau de bois, utilisé
actuellement encore pour authentifier certains documents officiels:

«Je fais tourner la Roue des deux Lois, spirituelle et temporelle.
Je suis le refuge supréme de tous. Je suis le souverain spirituel des
glorieux Drukpa. Je triomphe de tous ceux qui cherchent a fausser I’en-
seignement des Drukpa. Comme la déesse de la Science, j’appose le
sceau de la perfection sur tout écrit. Je suis la source sacrée des pré-
ceptes moraux. Je suis a l'origine de pensées infinies. Je confonds
ceux qui sont dans I’erreur. J’inspire la faculté de la controverse. Ou
est ’homme qui ne tremblerait point devant moi ? J’anéantis les hor-
des des €tres maléfiques. Ou est ’'homme assez fort pour s’opposer a
mon pouvoir ? J’ai le verbe puissant pour exposer la religion. Je con-
nais toutes les sciences. Je suis la manifestation divine dont parlent les

Etres supérieurs. Je suis le destructeur des fausses incarnations» (Rahul
1971: 24-25).



bt )
Sompv - —
LERES e Te 0w




108 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Reconnaissable a sa longue barbe, Zabs-drun Nag-dbar'z rINam-
rgyal (Shabdrung Ngawang Namgyél) si¢ge au centre duthanka 80.10.16,
la main droite prenant la terre a témoin (bhumispar$a mudra), la gau-
che tenant le Vase de Vie. Richement ornementé, le dais qui I’abrite
est couronné par un garuda — oiseau mythique — flanqué de Naga et de
dragons; ’ensemble repose sur des éléphants, des lions des neiges et
des béliers que chevauchent deux porteurs du Joyau flamboyant.

Autour du Shabdrung figurent les principaux maitres de la tradition
des Kargyupa; nous nous contenterons de les énumérer ici en renvoyant
le lecteur aux commentaires des thanka 68.4.1, 68.4.2 et 78.15., plus
complexes. Au sommet, on reconnait Vajradhara (2.1.) et les maha-
siddha Tilopa, tenant un poisson (5.2.) et Naropa, tenant un coquil-
lage (6.2.) En bas, Mar-pa (5.3.) est représenté entre Mi-la Ras-pa
(Milarépa), la main droite derriere I'oreille (6.3.) et Dvags-po Lha-
rje, alias sGam-po-pa (8.3.)

Réplique du thanka 73.12.13, qui nous fut volé en 1976, le thanka
78.15. (ill. p. 111), peint au Bhoutan a la demande du Musée, ne pos-
sede pas de cadre d’étoffe et n’a certainement pas été consacré. Le
fait qu’il soit dédié a un maitre Drukpa bhoutanais le rend particuliere-
ment digne d’intérét.

La composition s’articule en deux registres répartis autour du per-
sonnage central. Le registre supérieur retrace les origines de la tradition
des Kargyupa, dont se réclame notamment I’école Drukpa. On y voit,
au milieu, le Buddha primordial Vajradhara (cf. thanka 68.4.1), entouré
des maitres indiens et tibétains qui constituent les premiers maillons de
cette chaine initiatique. La partie inférieure est consacrée aux principaux
dharmapala (chos-skyon), «gardiens de la Loi bouddhique» des Druk-
pa, et aux déités tutélaires locales. Leur identification fut facilitée par
les inscriptions (non reproduites sur cet exemplaire) qui figuraient sur
le thanka volé, et que Michael Aris avait analysées; 1’orthographe a
été rectifiée dans la mesure du possible. Nous devons I'identification
des trois dignitaires Drukpa au Vén. Mynak Rinpoché, directeur du
Musée national du Bhoutan.

Si déroutant que cela puisse paraitre a un esprit occidental, la com-
passion qui anime les dharmapala leur fait revétir un aspect terrifiant:
visage grimagant orné du troisieme ceil, crocs redoutables, chevelure
en désordre, couronne de cinq cranes humains, attributs sanglants...
L’initié sait toutefois reconnaitre dans la couronne de cranes les cinq
obstacles a sa Libération que sont la colére, ’orgueil, le désir, la jalou-



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 109

sie et I'ignorance (de la Loi); il sait aussi reconnaitre en elle les cinq
Sagesses qui vont lui permettre de les dominer. Les armes elles-mémes
sont «utilisées» en ce sens.

Quant aux dé€ités tutélaires — anciens «démons» (btsan) locaux

convertis en protecteurs du bouddhisme — elles adoptent en général
I’allure de farouches guerriers casqués, vétus d’'une armure et brandis-
sant une arme.

Thanka 78.15. (ill. p. 111)

1.3,

2.3.

3.3.

4.3.
5.3

6.3.

7.3.

8.3.

9.3.

10.3.

‘Jam-mGon Nag-dbar rGyal-mtshan, XVII® s.; maitre de plusieurs rJe mKhan-
po (Jé Khenpo, «Abbés supérieurs» de la communauté monastique du Bhou-
tan). Visite le centre et ’est du Tibet, ou il séjourne quelque temps en qualité
de maitre du roi de Dergé (sDe-dge). Coiffé du chapeau des Drukpa, il «argu-
mente» de la main droite, tandis que la gauche tient le Vase de Vie. Devant lui,
sur une table basse, un vajra accompagné de la cloche, une coupe sur pied et un
bol a couvercle.

Vajradhara (tib. rDo-rje-’chan), Buddha primordial des Kargyupa (cf. thanka
68.4.1 (2.1.)).

Ti-lo-pa, premier maitre de la lignée, directement inspiré par Vajradhara (2.3.);
tient un poisson (cf. 5.2.).

Na’-ro-pa, ou Naropa, 2° maitre (cf. 6.2.).

Mar-pa, 1012-1097, 3° maitre et premier Tibétain de la lignée; fondateur de
I'ordre des Kargyupa. Se rend a trois reprises en Inde pour y obtenir I’enseigne-
ment de Naropa (4.3.); séjourne également au Bhoutan (Bumthang). Traduit
de nombreux textes sanskrits.

Mi-la Ras-pa (Milarépa), ou Mila «vétu de coton», 1040—-1123, 4° maitre; le
plus grand saint et poéte du Tibet, trés populaire au Bhoutan (un épisode de sa
vie est représenté lors des festivals de danses sacrées). Possédant le grum-mo
(cf. 1.1.), il médite des années durant dans des grottes de la région du Mont-
Everest sans ressentir le froid. Mila tient sa main droite derriére 'oreille, geste
accompagnant son chant (et pratiqué aujourd’hui encore par les bardes bhou-
tanais), en méme temps que symbole de son inspiration poétique et religieuse.
Ras-chun-pa (Réchungpa), 1084-1161, disciple favori de Milarépa (6.3.); des
textes (gter-ma) qu’il aurait cachés passent pour avoir €té «découverts» par
Tsangpa Gyaré (1.1.). Coiffé d’un bonnet blanc a longs pans, il fait le méme
geste que son maitre et tient une corne de cervidé dans la main gauche.

Dvags-po Lha-rje, aliassGam-po-pa, 1079-1153, disciple de Milarépa et 5° maitre
de la lignée des Kargyupa. Son disciple Phag-mo-gru-pa sera le maitre de Ling
Répa qui, a son tour, transmettra la tradition a Tsangpa Gyaré (I1.1.). Gampopa
porte des vétements monastiques et tient un livre.

rGyal-ba Sa’-kya Rin-chen, 9 Jé Khenpo (cf. 1.3.), régne de 1746 a 1757,
grand érudit, il est aussi le premier abbé du monastére de Pha-jo-Idin (Phacho-
ding), au-dessus de Thimphu, qu’il reconstruit sur d’anciennes fondations.

rle Nag-dbar ’Phrin-las (Jé Ngawang Thinlé), 11° J¢é Khenpo, r. 1762—1769.



110

11.3.

12.3.

13.3.

14.3.

15.3.

16.3.
17.3.

18.3.

19.3.

20.3.

21.3.
22.3.

23.3.

24.3.
25.3.

M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Dharmapala et déités tutélaires locales:

rNam-thos-sras (Namthosé), skr. VaiSravana, dieu de la richesse et gardien du
Nord, I'un des rares dharmapala d’aspect paisible; de couleur jaune, chevau-
chant un lion, il tient une banniére et une mangouste symbolisant la richesse
(ennemie des serpents Naga, elle s’empare des «trésors» qu’ils détiennent).
dPal-chen Ma-nin, forme de Mahakala (tib. mGon-po); environné de flammes,
piétine un corps et tient un cceur humain (?).

dPal-ldan Lha-mo, la «Glorieuse Déesse» protectrice; de couleur bleue, elle
chevauche une mule, assise sur la dépouille d’'un démon; parmi ses attributs, un
glaive, un sceptre orné de trois tétes de mort, un crane, un phurbu (poignard
magique), un sac de poisons, deux dés déterminant la vie des hommes.
Tshe-rin-ma, la premicre des «Cinq sceurs de longue vie» appartenant a la suite
de Lha-mo (13.3.); blanche et d’aspect paisible, elle tient un vajra et le Vase
de Vie.

gYu ’Gron-ma (Yudréonma, gYu = «turquoise», pierre porte-bonheur par excel-
lence); d’aspect paisible, la déesse tient un tambour.

Ba-yod (Bayo) et

mGon-grags-pa (Gondrakpa), non identifiés, appartiennent au méme type de
protecteurs.

sGo-mo, archer bleu foncé, pourvu d’«yeux» sur les mains et les jambes, che-
vauchant une mule; I'un des deux gardiens flanquant la porte du mgon-khan
(chapelle tantrique) de Simtokha (Srin-mo rdo-kha), le plus ancien dzong du
Bhoutan.

rGyal-po (Gyélpo), «Roi», de couleur rouge, montant un €éléphant et armé d’un
couteau et d’un lasso; peut-étre le chef des six «guerriers» suivants, qui chevau-
chent une mule, et portent casque et armure.

dGe-snan (Gényen), rouge, tenant un cceur humain dans la main gauche; pro-
tecteur de Simtokha et gardien du mgon-khan avec (18.3.).

sPun-mi-btsan (Pungmitsen), rouge, armé d’une lance et d’un lasso.

rDo-rje Thos-dgos (Dorjé Thogo), rouge foncé, tenant une lance et un cceur
humain (?); avec une compagne.

Hu'm-ras mGon-po (Humré Gonpo), bleu, armé d’une lance et d’un lasso;
protecteur de Paro.

sDan-dkar-btsan (Dangkar Tsen), rouge vif, avec lance et crochet (?).
Khyun-bdud (Khyungdu), bleu, protecteur de Ha (vallée du Bhoutan occiden-
tal); manifestement «oublié» par le peintre et ajouté en derniére heure !









- Ay
e

E

L Ica
5‘!(* >

s sy~

|

—

4
,
-
"




112 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Masques, costumes et instruments de musique du cham

Le cham (‘cham), ou danse sacrée, s’inscrit sans doute dans le
prolongement de rites pré-bouddhiques de fécondité et d’exorcisme,
sur lesquels s’est greffé I'apport des maitres tantriques indiens. La
premiere danse bouddhique aurait été interprétée par Padmasambhava
lors de la cérémonie consacrant la pose de la pierre angulaire de Samyé
(bSam-yas), le plus ancien monasteére tibétain, fondé vers 747. Si
maints observateurs occidentaux, notamment Waddell, ont vu dans le
cham des danses du «diable» ou de «démons», des témoignages tout
récents permettent enfin de le placer dans I’éclairage qui lui appartient,
et dans sa connotation bhoutanaise (Mynak R. Tulku 1980; Aris 1976
et 1980).

A cet égard, le Bhoutan constitue un terrain d’études privilégié par
rapport aux autres régions bouddhistes de I’Himalaya — sans parler du
Tibet, dont les traditions religieuses sont, pour le moins, gravement
menacées. En effet, le gouvernement bhoutanais et la famille royale
soutiennent activement les festivals sacrés organisés tant dans la capitale
que dans les districts du dernier Etat autonome ou le bouddhisme
lamaiste survive en qualité de religion officielle. Paralléelement a ces
cérémonies grandioses, temples et monastéres continuent a célébrer
leur propre festival, comme ailleurs dans ’Himalaya.

Loin de se limiter a un spectacle haut en couleur, le cham représente
une bénédiction pour la foule, venue de loin a la ronde. Les danses ont,
en méme temps, un role édifiant: elles rappellent les principes fonda-
mentaux du bouddhisme et manifestent la puissance du Dharma (Lo1
bouddhique). Mais, en certains de ses aspects, le cham est bien autre
chose encore: une forme concréte de méditation, la visualisation d’un
symbole, qui, pour étre efficace, ne saurait se borner a une simple per-
formance physique. Ainsi, avant de paraitre sur l’aire de danse, le
moine-danseur accomplit, a 'intérieur du temple, la «génération de la
déité en lui-méme» (bdag-bskyed), la danse étant considérée comme
la «génération extérieure» ou «frontale» (mdun-bskyed) de la déité
incarnée (Aris 1976: 615). Les deux phases mettent en ceuvre la créa-
tion, suivie de la dissolution d’un mandala (diagramme cosmique)
spécifique. La danse rituelle fait expressément partie des «moyens»
aboutissant a la connaissance de la Réalité ultime.

La destruction du mal (ou de I’ego) forme le théme dominant du
cham rituel (dansé par des moines). Si les déités revétent une apparence
terrifiante, c’est que les forces hostiles ne sont pas toujours maitrisables,



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 113

dans 'optique du bouddhisme tantrique, par des moyens pacifiques.
Le point culminant du drame correspond au meurtre rituel d’une figu-
rine de péte, dans laquelle le mal a été préalablement concentré. Cet
acte de magie sympathique reléve de la compassion — une compassion
exprimée avec une violence qui peut heurter la sensibilité occidentale,
d’ou les interprétations «diaboliques» mentionnées ci-dessus. A noter
que le principe conscient de la figurine expiatoire n’est pas censé périr
sous le poignard des déités, mais se trouve «libéré» pour gagner un
paradis — une maniere de concilier, peut-étre, un sacrifice d’origine
pré-bouddhique avec les concepts du bouddhisme, qui interdisent de
prendre la vie.

Maintes danses, le plus souvent de caractére didactique, sont exé-
cutées par des professionnels laics. Nombre d’entre elles se réclament
d’une tradition purement bhoutanaise (a I’encontre des précédentes),
associée a I’éminent terton Pémalingpa (grer-ston Pad-ma Glin-pa,
1450-1521). Ces danses lui auraient été révélées lors d’une vision du
Paradis céleste de Padmasambhava. D’autres, inspirées du Livre des
morts tibétain (Bar-do Thos-grol), mettent en scéne le Jugement pré-
sidé par Yama (tib. gSin-rje), le Seigneur de la mort, assisté de son
jury a tétes animales. D’autres encore évoquent des personnages histo-
riques (Milarépa, Tsangpa Gyaré).

La place d’honneur revient toutefois a Padmasambhava: son appa-
rition, entourée de ses huit principales manifestations, constitue le
sommet du festival annuel, dit Tsechu (Tshes-bcu, «Dixieme jour»,
anniversaire de sa naissance), qui lui est consacré, en divers mois de
I’année, par plusieurs dzong et monastéres du Bhoutan. La nuit pré-
cédente, les moines de Paro déroulent du toit d’'un batiment 'immense
et splendide thanka «appliqué» (ill. p. 95) qui livre a la foule des
fideles une premicere vision de Padmasambhava et de ses huit formes —
vision tenue pour «libératrice», comme I'indique la désignation méme du
thanka, thongd6l (mthon-’grol), soit «libération par la vue». A Dissue
des cérémonies religieuses (comprenant notamment 1’aspersion symbo-
lique du thanka), les moines déploient horizontalement cette piece de
soie monumentale avant de I’enrouler au rythme du gong. (Pour une
description détaillée du Tsechu, cf. Montmollin 1981.)

Les danses sont masquées, a quelques exceptions pres dont, par
exemple, la danse des «Chapeaux noirs» (¢va-nag), inspirée de celle
qu’aurait interprétée en 842 le moine tibétain Pelgyi Dorje (dPal-gyi
rDo-rje) alors qu’il s’apprétait a assassiner le roi anti-bouddhiste
Langdarma (Glan Dar-ma), celle des héros (dpa’-bo) célestes du



114 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Paradis de Padmasambhava ou encore, le «Chant religieux» des anciens
gardes du corps de Shabdrung Ngawang Namgyél. Les masques sont en
bois, en papier maché ou, pour Padmasambhava, en bronze doré. De
dimensions variées, selon I'importance de la déité ou du personnage
représentés, ils sont portés de telle facon que le danseur puisse voir a
travers le nez, les yeux ou la bouche. Les couleurs correspondent a
I'iconographie traditionnelle. Un masque neuf doit étre purifié et con-
sacré par un lama avant de se produire en public. Certains exemplaires,
particuliérement sacrés, sont vieux de plusieurs siécles.

Les costumes des moines-danseurs ne se distinguent guére de ceux
des autres régions lamaistes, tandis que les costumes des laics sont pro-
prement bhoutanais et donc extrémement colorés.

Le cham se déroule a la mani¢re d’'une pantomime; seuls quelques
personnages ajoutent parfois la parole au geste; ainsi, le chant de Mila-
répa assure la conversion d’un chasseur impie. La chorégraphie se
fonde sur des gestes et des évolutions strictement codifiés, ayant tous
un sens précis; ils sont numérotés et mémorisés par les danseurs et les
musiciens de I'orchestre monastique ou laic. Parfois, les danseurs ryth-
ment eux-mémes leurs pas a 'aide de tambours a manche (ria-chun),
de petits tambours a boules fouettantes (da-ma-ru), de cloches (dril-
bu) ou de cymbales (rol-mo), tous dotés d’une valeur symbolique.

Outre ces instruments, I'orchestre monastique comprend, selon les
cas: hautbois (rgya-glin), trompes (rkarn-glin), trompes télescopiques
(dun-chen), conques (dur-dkar), grands tambours a manche (ria),
timbale (?), grande cloche (dril-bu), gong (‘khar-rna). Les hautbois
donnent la ligne mélodique, les grandes trompes la pédale de tonique
(augmentée de pres d’un demi-ton), alors que les effets rythmiques
sont du ressort des tambours et cymbales. A ’écoute d’une telle musi-
que, on éprouve une sensation de pénétration irrésistible, atteignant au
tréfonds de I'étre. Au reste, «le but de la musique demeure stricte-
ment pratique, a savoir l'ordonnance des composants du véhicule
psycho-physique humain de telle maniére que ’homme puisse se mettre
a I'unisson du monde secret, autrement inaudible, qui parle de I’Eveil
et de la voie qui y mene» (Pallis 1974: 415).

Le masque du cerf (sa-’bag) 73.12.1 (ill. p. 115), en bois sculpté
et peint en brun-rouge, doit son aspect farouche aux «flammes» doré€es
qu’ll émet de ses naseaux et de sa gueule et dont sont ourlés ses sour-
cils et ses joues. Il anime une danse laique, dite Péling shadzam (Pad-
ma Glin-pa sa-dzam?). Lors d’une vision céleste, le grand terton bhou-






116 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

tanais Pémalingpa aurait obtenu de Padmasambhava la révélation de
cette danse destinée a triompher du mal. Elle est exécutée par quatre
danseurs, parés d’une collerette sur leur torse nu et vétus d’'une ample
jupe faite de plusieurs pans de soie jaune imprimée de pois multicolores.

Les rkan-glin au timbre étrange introduisent la danse des cerfs, que
rythment cymbales et tambours. Armés de glaives, les danseurs pour-
fendent des ennemis invisibles dans les six directions de I’espace, tantot
martelant le sol du pas du «foudre» (rdo-rje), tantot s’agenouillant et
ployant le haut du corps de tout cOté, au point d’effleurer la terre de
leurs bois. Au moment de quitter 'aire de danse, ils lévent la main
gauche dans le geste de I’apaisement (abhaya-mudra), signifiant ainsi
P’accomplissement de leur tache. A Paro, la danse des cerfs précede le
Jugement des morts (Rak-$a’i dmar-’cham).

Le méme masque apparait dans une autre danse laique, celle du
«cerf et des chiens courants» (§a-ba Sa-khyi), qui évoque un épisode
de la vie de Milarépa. Poursuivi par deux chiens, le cerf prend refuge
aupres de 'ermite. A tour de réle, la béte traquée, les chiens, le domes-
tique et le chasseur lui-méme seront subjugués par le son du damaru
et le chant de Milarépa. Le chasseur, Génpo Dorje (mGon-po rDo-rje),
deviendra un grand saint du bouddhisme.

Dans ce cas, le danseur incarnant le cerf porte sur sa jupe jaune une
veste de brocart bleu, ornée de deux reliquaires (ga’u). Entre les bois
du masque flotte un lambeau d’étoffe rouge. Apres s’étre agenouillé
devant I’ermite, le cerf se redresse et, les bras levés, semble prendre la
foule a témoin de ses erreurs passées.

Les deux costumes accompagnant le masque du cerf manquent a la
collection.

Les «clowns» (laics) portant le masque et le costume 73.12.2 (ill.
p. 117) sont appelés a-tsa-ra, forme tibétaine du sanskrit acarya, signi-
fiant «maitre». Ils personnifient les sages indiens qui, jadis, propagérent
le bouddhisme dans les pays himalayens et au Tibet. De toute évidence,
le masque de bois sculpté accuse une origine étrangere, avec son grand
nez busqué, ses moustaches et son teint rougeatre. On ne s’explique
guere le glissement qui a fait passer les atsara du réle de maitres a celui
de bouffons, parodiant les gestes les plus sacrés. Peut-étre s’agit-il de
rappeler, en les tournant en dérision, que les rites continuent & appar-
tenir au monde (illusoire) des formes, dont il convient précis€ément de
se libérer. Ou encore, comme le supposent Snellgrove et Richardson
(1968), serait-ce un indice de la facon dont les maitres indiens étaient






118 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

considérés par la plupart des Tibétains ? Quoi qu’il en soit, les atsara
se livrent a toutes sortes d’intermedes burlesques, pimentés de scenes
grivoises ou s’exhibent des travestis. L’humour légendaire des Bhou-
tanais y trouve son compte — phénomene de soupape rendu sans doute
nécessaire par une atmosphere de haute tension spirituelle et émotion-
nelle. L’attitude des spectateurs demeure ambigué: s’ils se rient des
clowns, ils n’en éprouvent pas moins une certaine crainte, mélée de
respect, a I’égard de ces «maitres» aussi étranges qu’étrangers.

A noter que les atsara sont également chargés de recueillir les oboles
destinées a couvrir en partie les frais du festival et d’empécher la foule
de se répandre sur I’aire de danse.

Bien que les atsara interviennent dans d’autres cham, au Tibet et
dans ’Himalaya (Waddell 1971; Lucas 1962), ils semblent avoir acquis
au Bhoutan une dimension originale due a leur importance fonction-
nelle et numérique, et a leur costume spécifique.

Associ€ au masque, un bonnet a oreilles, en feutrine rouge, laisse
échapper des «meches de cheveux» (cordons revétus de tissu bleu)
— allusion a la coiffure des sages de 'Inde. Le costume comprend une
veste, un pantalon et une ceinture. La veste a col chale, droite et croisée,
se porte sur un ample pantalon a pont, sans équivalent dans le vétement
masculin traditionnel; tous deux sont coupés dans du tissu de coton a
rayures multicolores, propre au Bhoutan. Des pieces de feutre rouge,
jaune et vert soulignent 'aspect clownesque du personnage. La cein-
ture est en cuir bleu foncé clouté.

Ancienne et tres usée, la veste d’atsara 77.4.4 (ill. p. 119) provient
de la région du Bumthang (Bhoutan central). Cette picce exception-
nelle illustre une technique dans laquelle les Bhoutanais sont passés
maitres, le décor appliqué et brodé (tshem-sgrub, «obtenu en cou-
sant»). Fond et motifs sont découpés dans un fin lainage, puis assem-
blés sans rempli, par un simple surjet rehaussé¢ au point de bourdon.

Au milieu du dos, une Roue de la Loi cernée de fleurs porte en son
moyeu la spirale a trois branches, symbole du mouvement qui ’anime.
Les huit rayons évoquent 1’Octuple Sentier qui mene a la suppression
de la douleur, selon la doctrine exposée par le Buddha Sakyamuni.
Alternant avec des fleurs ornées d’une perle, quatre monstres-gardiens
(ci-mi-’dra) couronnés d’un joyau flamboyant crachent des rinceaux
qu’ils retiennent de leurs mains. Ces motifs sont entourés d’une frise
de méandres, dite «grande muraille de Chine» (rGya-nag Icags-ri). Sur
le devant de la veste, deux dragons rouges se mélent a des rinceaux que
I’on retrouve sur les manches, avec des décors floraux.









M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE 121

Provenant aussi du Bumthang, le masque 77.4.3 (ill. p. 120) n’a
pas €t¢ identifié. En bois sculpté, il présente un visage au teint jaune
verdatre, sommé d’une téte de mort indiquant qu’il s’agit sans doute
d’un protecteur mineur.

Le masque 77.4.1 (ill. p. 120), en bois sculpté, a la méme origine.
D’apres Michael Aris, ce visage noirci et tourmenté appartiendrait au
«vieil homme» (rgad-po) apparaissant en compagnie de la «vieille
femme» (rgad-mo) au festival d’automne de Jampa Lhakhang ("Byams-
pa lha-khan) et, peut-étre, au Tsechu de Kujé (sKu-rjes). Le «vieil
homme» serait une sorte de bouffon — distinct des atsara — tantot jovial,
tantot irrité (Levy, discographie).

Littéralement «fliites chinoises», les gyaling (rgya-glin) 68.4.5 et 6
(ill. p. 122) sont, en réalité, des instruments a anche double entrant
dans la catégorie des hautbois. Comme dans le cas de nos hautbois
médiévaux, I'anche souple vibre librement dans la cavité buccale, les
levres du musicien étant pressées contre le disque («pirouette») a
travers lequel passe ’embouchure.

Dans I'orchestre monastique, nous I'avons dit, le gyaling donne la
ligne mélodique; toujours joué par paire, il est également utilisé dans
les processions.

Trait particulier de ces exemplaires anciens, le corps conique est en
ivoire, et non en bois; il comporte six trous non équidistants, outre un
septieme pour le pouce. Pavillon et anneaux ouvragés sont en argent
partiellement doré, rehaussé de quelques turquoises et coraux. A noter
la chaine ornée du Nceud de Vie, I'un des «huit symboles de bon augu-
re», ou tashitagyé (bkra-sis rtags brgyad).

L’étui de cymbales 68.4.10c (ill. p. 123) mérite I’attention au vu
de sa rareté dans les collections tibétaines. En bois revétu de toile peinte
en rouge, il est orné de quatre signes «shou», diagrammes chinois de
longévité, et, sur le pourtour, de dessins non identifiés (monstres
ailés (?) peut-étre dérivés de la chauve-souris porte-bonheur, d’inspi-
ration chinoise, elle aussi). Quatre bandes de laiton portant des motifs
floraux complétent 'ornementation de cet étui, qui témoigne du souci
de perfection appliqué a des objets dont I'importance pourrait paraitre
secondaire.

Les cymbales 68.4.10 a et b, a larges bosses, sont du type rol-mo,
distinct des cymbales dites sil-sfian, a petites bosses et moins lourdes.









124 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Littéralement «conque blanche», le dungkar (dun-dkar) 73.12.4
(ill. p. 125) est une conque marine, entiérement revétue d’argent par-
tiellement doré. En dehors de son emploi dans I’orchestre monastique,
elle ponctue les activités des moines en les appelant, par exemple, a se
rendre aux offices. Comme le hautbois, elle est jouée par paire.

La richesse de son ornementation fait de cette piéce — unique, a
notre connaissance — le joyau de la collection bhoutanaise. Ourlé de
flammes et de perles, le tablier (qui dirige et amplifie le son) présente
au centre le dragon, druk (brug), embléme du Bhoutan (Drugyul,
"Brug-yul). Parmi les rinceaux épars et dans les griffes de cet animal
fabuleux, des cartouches de turquoises, de lapis-lazuli et de coraux
soulignent son role bénéfique en dessinant des motifs floraux et des
symboles de bon augure (le Nceud et le Vase de Vie, les Poissons d’or,
la Roue de la Loi). Les boucles de suspension semblent jaillies du cceur
de deux lotus. Sur les anneaux épousant la forme du coquillage, on
remarque des feuilles de lotus, puis des pétales ornés de pierres et des
symboles auspicieux (Parasol d’honneur et Noeud de Vie). Décorant
le pavillon, une Roue de la Loi rappelle que la conque passe pour
émettre le «son du Dharma».

En I'absence d’informations précises sur les techniques utilisées, on
se contentera d’admirer ce chef-d’ceuvre de l'orfévrerie bhoutanaise,
ou se trouvent conjugués les arts du travail au repoussé, de la ciselure,
de la gravure, de la dorure et du sertissage. Signalons que les divers
¢léments en argent sont assujettis a I’aide d’une cire noire locale, dite
lachu en dzongkha.

Objets d’autel (ill. p. 127)

Bien que les pieces illustrées ici n’aient rien de spécifiquement
bhoutanais, leur intérét tient au fait qu’elles forment un ensemble.

D’exécution récente, les aiguiéres (bum-pa) 68.4.26 et 68.4.27
permettent d’apprécier la qualité qu’ont su préserver les orfevres d’au-
jourd’hui. L’aiguiere, en argent partiellement doré, comprend deux
parties: le vase proprement dit et I’aspersoir amovible.

Le vase présente un col étroit, a moitié masqué par une sorte de bol
renversé, qui fait office de collerette. Le goulot est issu d’une gueule
de makara, monstre marin ou «dragon aquatique» (chu-srin), d’inspi-
ration indienne, symbolisant le pouvoir de I’eau génératrice de vie.

La tige de I’aspersoir — qui manque a la plupart des exemplaires de






126 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

collections — s’insére dans le col du vase. Sur une feuille d’argent ourlée
de flammes, les huit symboles auspicieux entourent un caractere lan-
tsha, variante ornementale d’une ancienne écriture indienne. L’en-
semble du décor s’appuie sur une planchette revétue de toile rouge,
dans I’épaisseur de laquelle sont fichées des plumes de paon. C’est
avec ces plumes que l'officiant asperge d’eau sainte les mains des
fideles, les offrandes ou le miroir utilisé pour «laver» symboliquement
un thanka. Selon Olschak (1973: 47), le paon passe pour résister a
n’importe quel poison, d’ou I'utilisation de son plumage a des fins
purificatrices.

Plus anciens, les trois objets placés entre les aiguieres semblent
sortis d’'un méme atelier. La petite aiguiére 68.4.28 reprend la forme
fondamentale des vases précédents, mais comporte une anse et un cou-
vercle couronné d’un bouton de lotus.

Le bol a couvercle 68.4.19, en argent partiellement doré, est loti-
forme; orné de pétales de lotus, il porte sur son couvercle un bouton
de cette méme fleur, symbole de pureté. Ce type de bol a offrandes
contient normalement de I’eau de vie (arrak) additionnée de safran,
ou des grains de riz cru.

Reproduisant la forme (réduite) d’un crane humain (thod-pa), le
bol 68.4.16 possede un couvercle et un support. Finement ciselé, le
couvercle est sommé d’un demi-vajra, ou sceptre de diamant (rdo-rje)
posé au centre d’un double vajra, base de I’'Univers dans la cosmogonie
bouddhique. Le support triangulaire présente trois tétes de mort (sym-
bolisant notamment le présent, le passé et l’avenir), auréolées de
flammes; des caracteres lan-tsha y figurent aussi.

Substitut d’'un crane humain, ce bol est réservé a I’eau sainte ou a
I'alcool additionné de safran (assimilé a I’élixir d’immortalité, skr.
amrta).

En argent repoussé et de facture récente, les bols a offrandes
(mchod-tin) 68.4.17 sont au nombre de sept, comme le veut l'usage;
placés sur I'autel d’'un temple ou d’une chapelle domestique, ils sont
régulicrement remplis de riz ou d’eau.

La lampe votive (mchod-sdon) 68.4.18, en argent, serait banale
sans l'inscription gravée autour de la base, en une écriture a peine lisible
et d’une orthographe capricieuse. Michael Aris a pu déchiffrer que
cette lampe coita la somme de 18 matram (ancienne monnaie bhou-
tanaise) au donateur, un certain Tendzin, dont I’acte méritoire fut ainsi
diment comptabilisé ! L’orifice ménagé au centre de la lampe a beurre
permet de fixer une méche de coton montée sur un batonnet.












130 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Théieres a libations (ill. p. 128 et 129)

Quoique les exemplaires en cuivre ne manquent pas, dans les col-
lections tibétaines, la théiére (ja-’bin) 68.4.25 mérite d’€tre illustrée
en raison de la richesse exceptionnelle de son ornementation.

Le cuivre est en partie couvert de décors en argent ajouré: sur la
base et le col, on note les huit symboles auspicieux; sur la panse, deux
médaillons portant au centre une spirale a trois branches; sur le cou-
vercle, un bouton de lotus. L’anse, en laiton, reproduit un dragon; le
goulot sort de la gueule d’un makara — cet animal fabuleux déja cité a
propos des aiguieres.

Maintes cérémonies religicuses sont accompagnées de libations de
thé. Avant de remplir les bols des moines, I'officiant répand en ['air et
sur le sol quelques gouttes de thé en offrande aux génies des lieux.

Plus rare, la théiére en terre cuite (sa’i ja-’bin) 79.10.1 repose
sur une base légerement convexe. L’ornementation se réduit aux péta-
les de lotus incisés sur la panse. Le col s’évase pour recevoir un cou-
vercle a peine bombé. On retrouve a 1'anse une version simplifiée du
dragon et, a I'origine du goulot, le makara, dont la «trompe» est, ici,
clairement visible.

Selon notre informateur bhoutanais, chaque ménage possédait jadis
une théiere de ce type. Actuellement, son usage se limite aux libations
consacrant le mariage (au besoin, le monastére voisin prétera la théicre
qui convient).

Vétements et accessoires

En dépit de son ouverture progressive au monde moderne, le Bhou-
tan demeure fidéle au mode d’habillement traditionnel, qu’une ordon-
nance royale impose, par ailleurs, a tous les fonctionnaires.

Les hommes portent le kho, les femmes le kira (termes dzongkha),
tels que les présentent deux mannequins (ill. p. 131).

Le kira 80.10.1 comprend trois pieces de coton juxtaposées de
facon a obtenir la hauteur voulue. Appelé gno-shom kushuthara (srio-
sams sku-$u tha-ras), le décor est intégralement tissé en soie multico-
lore sur fond bleu. Les motifs, d’une richesse exceptionnelle, sont
empruntés au monde animal (tortue, papillon, créte de coq), végétal
(aréquier) ou céleste (étoile); d’autres relévent de I’histoire (grande
muraille de Chine) ou de la géométrie sacrée. Drapé autour du corps
et retenu aux épaules par deux agrafes (dz. koma), le kira est fermé






132 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

par une ceinture 73.12.31, kera, tissée dans le méme style. La veste
(en satin d’importation) et I’écharpe 80.10.2, khap-né, sont de rigueur
pour se rendre au dzong.

Le collier 80.10.13 comprend des perles de corail, des agates (gzi),
des boules et des dorje incrustés de turquoises. S’il était authentique,
ce collier vaudrait une fortune ! Il s’agit d’'une imitation acquise au
bazar de Thimphu. Porté par paire, le bracelet 80.7.a appartient a un
modele ancien; il est orné d’une perle de corail et de quatre turquoises.

Le kho 68.4.74, a col chile et manches chauve-souris, est coupé
dans quatre pieces de soie brute a fond jaune, ou alternent des bandes
de motifs rouges et verts (luri-ser-ma). La soie indigene provient de
cocons sauvages.

Le ceinturon 68.4.48, ou kochap, étroitement serré, ménage suf-
fisamment d’ampleur sur la poitrine pour que puissent s’y loger divers
objets, tels qu’une boite a bétel ou un bol a thé. Tant la hauteur que
la blancheur des manchettes rabattues attestent la qualité du porteur.
Les bottes cérémonielles 68.4.47, ou «bottes d’assemblée» (tshogs-
lham), sont a tige ouverte montée sur semelle de cuir; la tige, revétue
de satin, de brocart et de feutrine, est maintenue par des jarretiéres
(lham-sgrog). Le sabre 68.4.51 (dz. patang ben, soit «sabre d’argent»)
est également d’usage cérémoniel.

Comme les femmes, les hommes ne sont pas admis au dzong sans
une écharpe, assimilable, dans leur cas, a un chdle (80.10.5). La cou-
leur indique le statut du porteur: jaune safran pour le roi et le Jé Khenpo
(rJe-mKhan-po, abbé supérieur), orange pour les ministres, rouge
pour les dasho (drag-sos, dignitaires), etc., le commun des mortels se
contentant d’'une écharpe blanche.

Le tissu 68.4.69 (ill. p. 133) présente, sur fond blanc, un décor de
type kushuthara (sku-su tha-ras). La piéce entiere, en toile de coton,
a les dimensions d’un kira; toutefois, I’adjonction d’une doublure
suggere un autre usage (nappe, couverture ou tapis). Parmi les nom-
breux motifs tissés en soie, on reconnait la grande muraille de Chine
aux méandres complexes. Les rayures marquent 'une des bordures.

Le métier a tisser indigéne, oblique, est a chaine continue, dessinant
un triangle entre deux poutres, placées sur un bati vertical, et la poi-
trinicre attachée a la ceinture de la tisserande. Il comporte plusieurs
rangs de lisses, un couteau en bois pour tasser les fils de trame, une
navette. Il faut compter plus de deux mois pour tisser un kira ordinaire
et de neuf a onze mois dans le cas d’un kushuthara.



i E,w_a HH

=

SIEI ﬁ I » M

R e e S —

§r qmumn 10 GHRN SN T 0 CHMPNGRN ! 1 CRNEGHEI Y 0 SUNNSEDN ¥ 1 SNNGNENER 3 4 nous

- i




134 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Le méme métier se préte au tissage de la soie brute, du coton et de
la laine. Signalons, a ce propos, les épaisses couvertures de laine du
Bumthang, dites yatha (ya-khra), dont les motifs floraux seraient trahis
par une illustration en noir et blanc.

Destinée a contenir des noix d’arec et des feuilles de bétel, la
boite 79.10.6 (ill. p. 133), dite chaka, est rectangulaire comme le veut
'usage. Le couvercle est orné d’un motif composite: une Roue de la
Loi posée sur un lotus, flanquée des Poissons d’or et surmontée du
Parasol d’honneur, soit quatre des huit symboles auspicieux. Les deux
gazelles évoquent la premiére prédication du Buddha Sakyamuni, dans
le parc de Sarnath, prés de Bénares. La base de la boite est incisée de
diagrammes de longévité («shou») entourés d’un décor floral.

Complément indispensable de la précédente, la boite 79.10.7 (ill.
p. 133), dite time, ronde et bombée, conserve a I'intérieur des traces de
la chaux que I'amateur de bétel mélange a une noix d’arec, débitée
en tranches, pour la préparation d’une chique roulée dans une feuille
de bétel. Les quatre gazelles visibles sur le couvercle indiquent que les
deux boites forment une paire. Ces accessoires semblent appartenir en
propre au Bhoutan.

Les agrafes 79.10.8 (ill. p. 133), dites koma, retiennent aux épaules
le drapé du kira, le vétement des Bhoutanaises. Cette paire ancienne,
en argent partiellement doré, a pour motif central un lotus rehaussé
d’une turquoise et placé sur un double vajra (sceptre de diamant).
L’envers est pourvu d’une barrette aux pointes rabattues. Une chaine
de Nceuds de Vie peut étre fixée aux anneaux.

Chaque région du Bhoutan a son chapeau de vannerie, de forme et
de couleur variées.

En forme de cone aplati, le chapeau 68.4.42 (ill. p. 135) comporte
deux couches de vannerie a deux nappes enchevétrées. La couche infé-
rieure est tissée de larges brins non teints, la couche supérieure de brins
fins polychromes. Les couleurs correspondent a celles des étoffes tradi-
tionnelles (rouge, bleu, vert et jaune). Un cercle revétu de satin et une
bride assurent le maintien du chapeau sur la téte du porteur.

De structure pyramidale, le chapeau 68.13.1 (ill. p. 135) est fait de
trois couches: la premiére, tissée en carreau a trois éléments, sert de
base a une couche de feuilles que vient couvrir la troisiéme, réplique de
la couche inférieure, mais exécutée avec des brins beaucoup plus fins.
Muni d’une bride, ce chapeau repose directement sur la téte du por-
teur, a I’encontre du précédent.






136 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

La plupart des vanneries bhoutanaises sont exécutées en lamelles de
bambou.

Propre aux groupes de pasteurs (‘brog-pa) habitant la région de
Merag Sag-stengs (NE du Bhoutan), le bonnet en poil de yak 79.6.1
(1ll. p. 135) est pourvu de cinq «méches» le long desquelles la pluie
ruisselle sans mouiller la téte du porteur. Les poils de yak, feutrés, sont
parfaitement imperméables.

Les mémes pasteurs portent une «queue» 79.6.2 (ill. p. 135), tenant
lieu de si¢ge, qu’ils appellent «dunlop» en raison de la piece de cham-
bre a air parfois utilisée pour la confectionner. L’exemplaire de la col-
lection consiste en deux disques de feutre, I'un en poil de yak, I'autre
en laine grége, cousus ensemble et bordés d’un cordon noir et grege.
La queue proprement dite est formée de brins de laine tordus.

La couverture en poil de yak 73.12.12 (ill. p. 135) se compose de
quatre bandes noires a rayures blanches, tissées sur un métier tres étroit.
Quatre flocs de poils blancs, rouges et noirs ornent les extrémités de
cette étoffe rugueuse dont les bergers se couvrent pour se protéger de
la pluie.

Objets d’usage domestique

La corbeille a couvercle 68.4.37 (ill. p. 137), ou «corbeille a nourri-
ture» (dz. bangchung) comporte deux couches de vannerie tissée, I'une
a brins non teints, I'autre a brins polychromes. L’ajustement précis
des deux parties assure une fermeture hermétique. Au début de ce
siecle, J. Claude White (1971) en admirait la texture soignée et allait
méme jusqu’a prétendre que la corbeille était étanche au point de pou-
voir contenir un liquide — ce qui n’est pas le cas aujourd’hui. La «cote»
du bangchung lui vaut d’€tre représenté dans la collection Harrer,
recueillie au Tibet, aussi bien que dans la maison d’un de nos amis
ladakhi, aux environs de Leh ! '

En bois clair, orné de cercles rouges et noirs et laqué noir a I'inté-
rieur, le plat a couvercle 68.4.22 (ill. p. 137) forme deux récipients a
riz (dz. dem).

Aux yeux des Bhoutanais, la valeur du bol en bois de loupe (dza
phor-pa) 79.10.3 (ill. p. 137) tient moins a la feuille d’argent dont il
est doublé qu’a la qualité de son bois. A en croire notre informateur
indigene, la chute d’'une goutte d’eau «spéciale» provoquerait sur un
tronc d’arbre l’excroissance que nous appelons loupe; cette derniere
aurait la propri€té de se briser au contact d’un poison, d’ou son intérét!






138 M.DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Utilisé pour le thé au beurre ou le riz au safran servi avec le thé, le
bol en ivoire (ba-so phor-pa) 73.12.18 (ill. p. 137), est encore un exem-
ple de l'interprétation d’une forme classique, dans le monde tibétain,
en une matiere premiére insolite. L’argent qui revét l'intérieur est
remplacé par de I'or dans le cas de rares exemplaires, non représentés
dans la collection. Une bague en argent ouvragé entoure la base du bol.

Tourné en bois clair, le bol a couvercle 68.4.20 (ill. p. 137), dit
phop kaptochen, est laqué a l'intérieur; il est destiné a la consomma-
tion du curry, de condiments ou du thé.

En bois noirci, cerclé de laiton, le pot a couvercle 73.12.19 (ill.
p. 139) est utilisé pour le beurre ou la tsampa (rtsam-pa), farine rétie
que I’on ajoute parfois au thé.

Appelé palang, le cylindre de bambou revétu de fibres de canne
68.4.36 (ill. p. 139) tient lieu de récipient a biére. Un trou ménagé dans
le noeud supérieur permet de boire a I’aide d’une paille.

Le jadung, récipient de bois cerclé de laiton 79.10.2 (ill. p. 139)
présente deux orifices, I'un étant couvert par une planchette coulissante.
Selon notre informateur bhoutanais, un maitre ne se déplagait pas, jadis,
sans un serviteur portant a I’épaule un jadung de bois ou d’argent,
dont il gottait le contenu (eau, biére ou alcool fort) pour éviter tout
risque d’empoisonnement.

Coulé en bronze, le vase 73.12.6 (ill. p. 139), dit trochung, est orné
de divers motifs: sur la panse, des pétales de lotus; sur le col, les huit
symboles de bon augure alternant avec huit symboles de richesse. La
base, convexe, repose sur un cercle de vannerie.

D’usage domestique et rituel, le trochung est utilisé pour préparer
et servir la biere d’orge. Placés dans le filtre, les grains fermentés sont
ébouillantés puis pressés a 1’aide d’un pilon de bambou 80.10.18 (ill.
p. 139), qui fait également office de louche.

La lampe 73.12.7 (ill. p. 139), en bronze coulé, demeure d’usage
courant, I’électricité €tant encore trés rare au Bhoutan. Appelée
lawang, elle est alimentée a I’huile ou au beurre. Son décor comporte
six diagrammes de longévité ressortissant a deux formes fondamentales,
d’origine chinoise: 1'une ronde, I’autre oblongue, basées 1'une et
I’autre sur le caractere «shou» («longue vie»).



e

y o’oﬂ*ﬁ% Hhede
e =3

-




g T v




M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE 141

Objets d’usage cérémoniel

Trois cornes a libations évoquent la richesse de la faune bhouta-
naise. Leur usage n’est plus, aujourd’hui, que cérémoniel.

La corne de buffle 68.4.32 (ill. p. 140) provient d’une espece sau-
vage, connue sous le nom de mahé. Faconnée et ornée de laiton, cette
corne est fermée, comme les autres, par une planchette collée a la cire
(lachu). Autrefois, elle était couramment utilisée comme récipient a
eau.

A proprement parler, la «corne» 68.4.31 (ill. p. 140) est une «dé-
fense» a libations, puisque fagonnée en ivoire ! Revétue d’argent par-
tiellement doré, elle posseéde un couvercle lotiforme. La perfection de
son décor floral et géométrique place cette piece d’orfevrerie parmi
les chefs-d’ceuvre de la collection. Elle était réservée aux libations
d’eau de vie (arrak).

La corne de buffle 73.12.17 (ill. p. 140) appartient a une espece
plus petite que le mahé, dite bamen; considéré comme sacré, ce buffle
(rare) se rencontre dans I’est du Bhoutan. Les ornements en laiton
reproduisent, dans une version simplifiée, la structure décorative de
I’exemplaire précédent. La corne de bamen était destinée aux libations
de bicre.

Equipement et armes de parade représentent un aspect important
de la culture bhoutanaise.

En peau de buffle peinte en noir et rouge, le bouclier 68.4.45 (ill.
p. 142), dit dali, rappelle I’époque o les guerres se livraient a coups de
fleches.

Revétu de soie bleue frappée de diagrammes de longévité, le casque
68.4.46 (ill. p. 142), appelé chab sham, comporte un rembourrage de
tissu armé de cotte de mailles. On prétait a la bordure tressée multico-
lore la vertu d’arréter les fleches.

Le sabre 77.4.5 (ill. p. 143) se distingue de celui que porte le man-
nequin (ill. p. 131) par sa poignée, habillée d’une peau de crapaud et
par son fourreau revétu de peau laquée rouge et noire. Le ceinturon de
cuir ne conserve plus que la doublure du tissu rouge qui le garnissait.
Il est orné d’appliques et d’un fermoir en argent repoussé, cisel€ et en
partie ajouré.






o “}“:é_.‘ b T 1"‘(

i




144 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

L’ornementation du stylet 68.4.50 (ill. p. 145), ou tsepthsa, releve
d’'une finesse sans égale dans la collection. En argent partiellement
doré et ajouré, le décor du fourreau et de la poignée comprend les huit
symboles auspicieux, rehaussés de turquoises (dont certaines man-
quent); sur le pommeau, on reconnait le Parasol d’honneur et les Pois-
sons d’or.

Appelé dosum, le couteau 68.4.49 (ill. p. 145) représente, en quel-
que sorte, un modele réduit du sabre 68.4.51 (ill. p. 131). Enroulée
autour de la poignée, une chainette en argent la couvre entierement;
le pommeau, en argent doré et ajouré, porte le motif du Parasol d’hon-
neur. Quant au fourreau de bois, il est gainé d’argent et de peau noire.

Le tapis de selle 68.4.78 (ill. p. 146), dit gahio, témoigne de la qua-
lité de la broderie bhoutanaise. Sur un fond de feutrine rouge se détache
la spirale centrale vers laquelle convergent deux lotus ornés des Trois
Joyaux du bouddhisme: le Buddha, le Dharma (Loi), le Sanngha (Com-
munauté religieuse). Des franges multicolores masquent en partie une
bordure a carreaux.

Comme le souligne son nom chibs-sga, la selle 68.4.79 (ill. p. 147)
n’est pas un exemplaire ordinaire, chibs étant le terme honorifique du
«cheval» (rta). Le bois peint disparait sous une profusion d’ornements
de bronze doré, travaillé en filigrane, ou dragons et rinceaux s’entre-
mélent. Maintenu par quatre boutons de lotus en argent, le coussinet
de soie grenat est frappé de I’embléme royal (la Roue de la Loi en-
tourée de dragons); trés probablement, la selle faisait partie des biens
du souverain bhoutanais.

Tir a I’arc (ill. p. 149)

Sport national du Bhoutan, le tir a I’'arc oppose deux équipes de dix
a trente-cinq archers environ. Deux cibles, placées a quelque 120 m de
distance 'une de l’autre, sont alternativement utilisées, de jeu en jeu.
Chacun des adversaires tire a tour de réle deux fléches qui peuvent lui
valoir cinq points, si I'une d’elles se fiche dans le champ des cercles
concentriques, deux points pour un impact en tout autre lieu de la plan-
che, et un point si elle se plante dans le sol a moins d’une longueur de
fleche de la cible. Une bonne touche (cinq ou deux points) est saluée
par des cris et des sauts de joie, tandis que le héros recoit une écharpe
de soie, qu’il passe a sa ceinture. Le score d’un jeu ne tient compte



o
e o Py ety AR A AP A ALK B, Py B A P T

X BT e s i ol R T

‘m
i









148 M.DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

que de la meilleure fleche de chaque équipe. La manche se termine des
que se trouve €gal€ le score convenu au départ (quinze points lors du
tir a I’arc organisé les 11 et 12 novembre 1980 a Byakar, au Bum-
thang).

Les exhortations lancées par ’archer pour «diriger» sa fleche s’en-
tendent de loin a la ronde. Plus efficaces, peut-étre, sont les gestes de
ses camarades signalant le point d’impact de sa premiere fleche. A vrai
dire, le spectateur profane se demande s’il n’a pas subitement perdu
ses propres facultés visuelles tant est rapide et sans effort apparent le
décochement vers un but a peine distinct!

Pour corser le jeu, les équipes disposent de deux groupes de jeunes
filles qui se contentent, pour commencer, de chanter et de danser avant
de se mettre a lancer des quolibets de plus en plus grivois aux archers
adverses, tandis que les leurs n’ont droit qu’a des louanges.

Aucun élément ne permet d’établir un lien entre la pratique bhou-
tanaise du tir a I’arc et son application dans le bouddhisme zen. En
fait, les moines du Bhoutan sont censés s’abstenir de tels exercices. En
revanche, nous avons constaté que I’arc est frappé d’un tabou inter-
disant le contact d’une femme, sous peine de devoir subir une purifica-
tion. Par ailleurs, une cérémonie accompagne I'ouverture des jeux: le
mar-chan («beurre-biere»). A l'issue d’un repas composé de riz et de
thé au beurre, un officiant répand sur la terre et dans I’espace quelques
gouttes de biere contenue dans un vase de bronze (trochung, voir
73.12.6) et prononce une invocation (smon-lam) a laquelle les partici-
pants répondent par des exclamations (ki-so) assimilées a la voix de la
déité protectrice subjuguant le mal. (Des cris identiques saluent les tirs
réussis.) Apres des libations de bicere, ’hdte d’honneur touche de la
main une banniere (rten-dar), symbole de la déité, dont les archers
effleureront leurs arcs. Ces observations, étayées par des informations
dues au Vén. Mynak Rinpoché, soulevent maintes questions auxquelles
nous espérons pouvoir répondre un jour.

De méme que I’arc photographié in situ (ill. p. 149), 'arc 68.4.44
(dz. tapzhu) se compose de deux pieces de bambou. Il est accompagné
du carquois 68.4.43 (soré), en vannerie, et de six fleches (dha) dont
le ft de roseau (rema) comporte un empennage de plumes de faisan
(kalij, Gennaeus leucomelanus melanotus); les pointes de fer sont
fixées a l'aide de cire (lachu). (Les informations touchant les fleches
sont extraites de I’article de Rosner 1967: 422-23.)






150 M.DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Instruments de musique profane (ill. p. 151)

Le piwang (pi-wan) 68.4.8 appartient a un type de viele trés cou-
rant au Tibet et en Chine. L’exemplaire de la collection bhoutanaise a
la particularité de posséder une caisse de résonance en ivoire, et non en
bois. La table est tendue de peau peinte en bleu. Sur le manche revétu
d’argent se détachent des lotus dorés, finement ciselés. L’archet de
laiton est inséparable: entre ses crins passe 'une des quatre cordes de
I'instrument. Un batonnet enduit de cire sert a frotter les cordes.

Souvent joué en solo, le piwang peut aussi accompagner un chant,
D’apreés Michael Aris, il serait spécialement associ€é aux palefreniers
des écuries royales.

Littéralement «doux son», le dranyen (sgra-siian) 69.4.4 est un
luth a sept cordes (son correspondant tibétain n’en compte pas plus de
six). Selon Levy (discographie), ces cordes sont censées représenter
les sept déesses d’offrandes. La corde centrale est accordée a la toni-
que. Le joueur utilise un plectre en os.

L’instrument est en bois. La table de peau peinte en vert est ornée
d’un lotus émergeant des eaux. L’extrémité du manche adopte la forme
d’un dragon.

Le dranyen peut étre joué en solo ou accompagner un chant. Il
intervient dans les danses sacrées lors du «Chant religieux» évoquant
la mémoire de Shabdrung Ngawang Namgyél, fondateur de la théocra-
tie bhoutanaise.



L=






M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE 153

VI. Inventaire de la collection bhoutanaise du Musée

d’ethnographie de Neuchitel (Suisse) — décembre 1980

68.4.1

68.4.2

68.43 ¢t 4

68.4.5¢et6

68.4.7

68.4.8

68.4.9

68.4.10a—

68.4.11

68.4.12

68.4.13

68.4.14

68.4.15

Thanka (than-ka) représentant des hiérarques tibétains de I'ordre
'Brug-pa bka’-brgyud-pa et des mahasiddha (grub-chen); figure cen-
trale: gTsan-pa rGya-ras Ye-$es rDo-rje (1161-1211), fondateur de
l'ordre; au sommet: Vajradhara (rDo-rje-’chan). Gouache sur coton;
cadre de brocart. Surface peinte: 107 x 70 cm; I'ensemble: 200 X
113 cm. Ill. coul. p. 101.

Thanka (than-ka) représentant des hiérarques tibétains de I'ordre
’Brug-pa bka’-brgyud-pa et des mahasiddha (grub-chen); figure cen-
trale: Kun-mkhyen Pad-ma dKar-po (1527-1592), I'«Omniscient»,
éminent maitre et historien ’Brug-pa, incarnation de gTsan-pa rGya-
ras Ye-$es rDo-rje; au sommet: Amitabha ("Od-dpag-med). Gouache
sur coton; cadre de brocart. Surface peinte: 110 x 70 cm; I’ensemble:
200 x 105 cm. Il p. 105.

Deux trompes (duri-chen) télescopiques. Cuivre, ornements en laiton.
L.: 168 cm et 175 cm; @ ouv.: 11,5 cm.

Paire de hautbois (rgya-glin). lvoire, argent, laiton, turquoises et
coraux. L.: 58 cm; @ ouv.: 13 cm. Ill. p. 122.

Petit tambour en sablier (da-ma-ru), a boules fouettantes. Bois, peau,
tissu, argent. 10,5 X 8 cm.

Viele (pi-warn) a 4 cordes. Caisse de résonance en ivoire; archet en
laiton. Peau, bois, argent partiellement doré. H.: 63 cm; @ caisse de
résonance: 13 cm. Ill. p. 151.

Clochette (dril-bu) ornée de 8 syllabes tibétaines et de 10 Roues de la
Loi (khor-lo) stylisées; manche surmonté d’une téte de Vairocana
(tib. rNam-par snari-mdzad), couronnée d’'un demi-vajra (rdo-rje).
Bronze. H.: 17 cm; @: 8 cm.

Paire de cymbales (rol-mo) a laniére. Métal. &: 27,5-28 cm; h.:
6,5 cm. Etui en bois revétu de toile peinte en rouge avec décors dorés;
appliques en laiton ajouré. @: 31,5 cm; h.: 13 cm. Il p. 123.

Chapelet (‘phren-ba). 107 perles: 98 noires, 7 rouges et une grosse
perle-fermoir en ivoire; 7 laniéres de cuir avec anneaux-compteurs en
argent. L.: 103 cm.

Vajra, ou sceptre de «diamant» (rdo-rje), a 4 pointes rabattues sur
I’axe. Laiton. L.: 13 cm. )

Statuette représentant le Buddha Sakyamuni dans la pose du «témoi-
gnage» (bhumisparsa-mudra). Bronze doré; cheveux bleus, lévres rou-
ges. H.: 19,5 cm.

Reliquaire portatif (ga’u), vide. Cuivre, bois et argent. 18 X 13,5 X
6 cm.

Petit reliquaire (ga’u), vide. Argent. 10 x 9,5 X 2 cm.



154 M.DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

68.4.16a—
68.4.17a—¢
68.4.18
68.4.19
68.4.20
68.4.21
68.4.22
68.4.23
68.4.24
68.4.25

68.4.26 et 27

68.4.28
68.4.29

68.4.30

68.4.31
68.4.32 et 33
68.4.34
68.4.35
68.4.36
68.4.37
68.4.38
68.4.39

68.4.40 et 41
68.4.42

Bol en forme (réduite) de crane (thod-pa), avec couvercle et support
triangulaire. Argent et or. H.: 11 cm. IlL p. 127.

7 bols a offrandes (mchod-tin). Argent repoussé. H.: 5,5 cm; @ ouv.:
9-9,5 cm. 1L p. 127.

Lampe votive (mchod-sdorn), & beurre. Coupe sur pied, en argent. H.:
10 cm; @ ouv.: 8 cm. Il p. 127.

Bol a couvercle, lotiforme. Argent et argent doré. H.: 10 cm; @ ouv.:
7,5 cm. 1L p. 127.

Bol a couvercle (dz. phop kaptochen = «bol couvert»). Bois clair,
intérieur laqué noir. H.: 7,5 cm; @ ouv.: 9,5 cm. IIL. p. 137.

Bol a couvercle (dz. phop kaptochen = «bol couvert»). Bois laqué
noir. H.: 7,5 cm; @ ouv.: 9 cm.

Plat a couvercle (dz. dem). Bois clair; intérieur laqué noir; cercles
concentriques rouge, noir, rouge. H.: 7,5 cm; @ ouv.: 16 cm. IlL p. 137.
Bol (dz. phop, phor-pa). Bois, intérieur argent. Sceau de cire aux armes
du roi. H.: 4 cm; @ ouv.: 10,5 cm.

Lampe a huile (dz. lawang). Bronze. H.: 7 cm; 1.: 21 cm.

Théiere (ja-’birr) a libations. Anse en forme de dragon (brug);
goulot issu d’une gueule de makara. Cuivre, argent et laiton. H.:
36 cm; envergure max.: 39 cm. Ill. p. 128.

Paire d’aiguiéres (bum-pa) avec aspersoir amovible. Argent partielle-
ment doré, plumes de paon, bois et tissu. H.: 49 cm; envergure max.:
17 cm. Il p. 127.

Petite aiguiere. Argent partiellement doré. H.: 16 cm. Il p. 127.
Ardoise sculptée (rdo-lha = «pierre-dieu»), représentant le Buddha
Sékyamuni et deux disciples; au sommet, Garuda, 2 Naga et 2 makara.
Peinture polychrome et dorée. 51 x 47,5 cm.

Xylographe pour I'impression d’un rlun-rta («cheval du vent») sur
une banniére de priere ou une feuille de papier. Bois noirci. 21,5 X
18,5 cm.

«Corne» a libations, en ivoire (dz. ro chu). Ivoire, argent et bois. L.:
41 cm. IIL. p. 140.

Deux cornes a libations, provenant d’un buffle sauvage (dz. mahé).
Laiton, bois et cuir. L.: 76 et 68 cm. Il p. 140.

Gourde (dz. palang). Bambou et vannerie polychrome. H.: 37,5 cm;
@:9-9,5 cm.

Gourde (dz. palang). Bambou et vannerie polychrome. H.: 35 cm;
@: 10 cm.

Gourde (dz. palang). Bambou et vannerie rouge et verte. H.: 40 cm;
@: 8-8,5 cm. Il p. 139.

Petite corbeille ronde, a couvercle (dz. bangchung = «corbeile a nour-
riture»). Vannerie polychrome. H.: 7 cm; @: 17 cm. Ill. p. 137.
Corbeille & couvercle, de forme cubique. Vannerie polychrome. H.:
18 cm; 1.: 20 cm.

Corbeille. Vannerie polychrome. H.: 24 cm; ouv.: 22 X 23,5 cm.

Deux vases. Bois et vannerie polychrome. H.: 21 et 23 cm.

Chapeau (dz. beylo), en forme de cone aplati. Vannerie polychrome.
H.: 7 cm; @ ouv.: 32 cm. IIL. p. 135.



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 155

68.4.43a-h
68.4.44
68.4.45
68.4.46
68.4.47a—d
68.4.48
68.4.49a-b
68.4.50a-b
68.4.51a-b
68.4.52
68.4.53-56
68.4.57-60
68.4.61
68.4.62
68.4.63-65
68.4.66

Carquois (dz. soré). Vannerie polychrome. H.: 83 cm. 6 fleches (dz.
dha). Roseau (dz. rema), plumes de faisan (dz. kalij, Gennaeus leu-
comelanus melanotus), fer. L.: 82,5-83 cm. Ill. p. 149.

Arc (dz. tapzhu). 2 piéces de bambou (dz. shusi), bridées de laiton.
La corde manque. L.: 171 cm.

Bouclier (dz. dali). Peau peinte en noir et rouge, ornée de 4 boutons
de lotus en laiton. ¢ 45 cm. Il p. 142.

Casque (dz. chab sham). Soie rembourrée et armée d’une picce de
cotte de mailles. @: 20 cm. IIL. p. 142.

Bottes cérémonielles (tshogs-lham = «bottes d’assemblée»). Tige
ouverte, en tissu; semelles de cuir. H.: 47 cm; 1. semelles: 26 cm. Jar-
retieres (lham-sgrog, dz. lhamjho) de coton, motifs polychromes. L.:
119 cm (franges comprises). Il p. 131.

Ceinturon (dz. kochap). Cuir revétu de tissu rouge; appliques et an-
neaux en argent partiellement doré. Manque le ruban brodé (dz. losi)
normalement attaché a un anneau. L.: 101 cm. 1L p. 131.

Couteau (dz. dosum). Lame a gouttiére; métal. L.: 34,5 cm. Fourreau
en bois, cuir et argent. L.: 28 cm. Ill. p. 145.

Stylet (dz. tseptsha). Lame a section en carrelet; métal. L.: 33 cm.
Fourreau en bois, laiton et argent doré. L.: 27 cm. Ill. p. 145.

Sabre avec fourreau d’argent (dz. patang ben = «sabre argent»).
Métal, argent partiellement doré. L. sabre: 87,5 cm. L. fourreau: 75 cm.
I p. 131.

Piece de lainage, de type yatha (ya-khra). Laine peignée apres tissage;
décors tissés polychromes; franges a une extrémité. 354 X 47 cm.
Quatre picces de soie brute, de type menshimata (smad-si-dmar-khra),
pour la confection d’'un kho (vétement masculin). Bandes de décors
géométriques jaunes sur fond rouge. 280 X 48 cm; 268 X 47 cm;
276 x 48,5 cm; 247 x 17 cm.

Quatre picces de soie brute, de type adhamata (a-dha-dmar-khra),
pour la confection d’un kho (vétement masculin). Rayures rouges,
bleues, vertes et jaunes. 274 x 47,5 cm; 272 X 47,5 cm; 290 X 25 cm;
271 x 48 cm.

Ceinture (dz. kera, skad-ra) de kira (vétement féminin). Piece de
coton a longues franges; décors géométriques polychromes, tissés sur
fond jaune. 256 x 45 cm.

Ceinture (dz. kera, skad-ra) de kira (vétement féminin). Piece de
coton a longues franges; décors géométriques polychromes, tiss€s sur
fond jaune. 256 x 43 cm.

Trois picces de coton grossier, de type mentha (man-tha), pour la
confection d’un kira (vétement féminin). Rayures noires, rouges,
jaunes et vertes (bleues sur la troisitme pi¢ce), formant une bordure;
fond a rayures noires, blanches et rouges avec décors tissés. Franges
non coupées. 280 X 48 cm; 280 x 48 cm; 286 X 48 cm.

Echarpe (dz. khap-né) portée par les femmes. Soie brute a longues
franges; fond brun-grenat a rayures bleues, blanches, vertes, mauves et
noires; motifs tissés. 270 x 48 cm.



156 M.DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

68.4.67

68.4.68

68.4.69

68.4.70-73

68.4.74-77

68.4.78

68.4.79a-b

68.4.80

68.13.1

68.13.2

68.13.3 et 4

69.4.1

69.4.2

69.4.3

Ceinture (dz. kera, skad-ra) de kira (vétement féminin). Piece de
coton jaune, couverte de motifs géométriques tissés en soie brune et
mauve; franges 4 une extrémité, l'autre étant dépourvue de décor.
282 x 52,5 cm.

Ceinture (dz. kera, skad-ra) de kira (vétement féminin). Piéce de
coton jaune, couverte de motifs géométriques tissés en soie bleue et
rouge-mauve; franges a une extrémité, I'autre €tant dépourvue de
décor. 284 X 54 cm.

Nappe, couverture ou tapis, de type kushuthara (sku-S$u-tha-ras).
Pourrait étre un kira (vétement féminin) sans la présence d’une dou-
blure. Coton blanc, motifs polychromes tissés en soie, bordures de
rayures bleues, rouges, jaunes et vertes; courtes franges aux deux autres
extrémités. 250 x 136 cm. Il coul. p. 133.

Quatre pieces de soie brute, de type ahékapor (‘a’i-ka-spur), pour la
confection d’un kho (vétement masculin). Alternance de bandes de
motifs blancs et de motifs jaunes tissés en relief sur fond rouge, sépa-
rées par de fines rayures polychromes. 270 X 49 cm; 270 X 52 cm;
268 x 48 cm; 268 x 23 cm.

Quatre pieces de soie brute, de type lungserma (luni-ser-ma), utilisées
pour la confection d’'un kho (vétement masculin). Alternance de
bandes de motifs rouges et de motifs verts tissés en relief sur fond
jaune, séparées par de fines rayures polychromes. 282 x 49 cm; 284 x
50 cm; 278 x 47 cm; 276 x 24 cm. IlL. p. 131.

Tapis de selle (dz. gahio). Tissu feutré rouge, bordé de jaune. Spirale
et décor floral richement brodés. Rembourrage et doublure kaki avec
bordure a carreaux. 109 x 68 cm. Ill. p. 146.

Selle (dz. chip-ga, chibs-sga). Bois peint en bleu; ornements de bronze
doré€ en filigrane; sangles de cuir; coussinet de soie grenat. 68 X 25 cm.
IIl. p. 147, Couverture de cheval. Tapis noué, probablement tibétain,
doublé de tissu écru. 122 x 66 cm.

Baratte (/don-mo) utilisée pour la préparation du thé au beurre.
Cylindre de bois, avec couvercle et batteur. H. récipient: 51 cm; @
base: 20 cm. L. batteur: 116 cm.

Chapeau (dz. beylo), de forme pyramidale. 2 couches de vannerie
posées sur et sous une couche de cotylédons de bambou. H.: 12 cm;
1. cotés: 23 cm. Ill. p. 135.

Petit sac, de forme cylindrique. Soie polychrome, fils dorés, cordonnet
mauve. H.: 10 cm; @ fond: 14,5 cm.

Deux écharpes cérémonielles (kha-btags). Soie blanche. 161 X 47 cm;
160 x 49 cm.

Costume de danse sacrée, porté par une déité tutélaire. Soie doublée;
fond bleu foncé, larges bandes jaunes et brunes, motifs polychromes
rehaussés de fils d’or et d’argent. 160 x 136 cm.

Collerette, complétant le costume précédent. Méme tissu, avec rubans
rouges appliqués. 55,5 x 64,5 cm.

Masque de déité tutélaire. Forme irritée, 3¢ ceil, couronne de 5 tétes
de mort. Papier maché, fond bleu foncé. 17,5 x 34,5 cm.



69.4.4

69.4.5
69.4.6

15421

73.12.2a—¢

73.12.3a-b

73.12.4

73.12.5

73.12.6a—

73.12.7a-b

73.12.8a—

73.12.9

73.12.10 et 11

312,12

73.12.13

DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 157

Luth (sgra-snan) a 7 cordes. Extrémité du manche en forme de dragon.
Bois, peau; plectre en os. L.: 95 cm. Ill, p. 151.
Corbeille. Vannerie ovale, polychrome. H.: 10 cm; grand ©: 25,5 cm.

Petit panier a couvercle. Vannerie polychrome. H.: 14 cm; @ max.:
20,5 cm.

Masque du cerf ($a-’bag). Bois sculpté et peint en brun-rouge, orné
de «flammes». Bois du cerf peints en blanc. Intérieur toilé. H.: 51 cm
(bois compris). Ill. p. 115.

Masque et costume de clown (g-tsa-ra = «maitre»). Ill. p. 117.

a) masque: bois peint, fond rouge, traits noirs; 4 cordons bleus figurant
des meches de cheveux. 27 x 19 cm.

b) bonnet a oreilles, en feutrine rouge; doublé toile. @: 28 cm.

c) veste a col chile, droite et croisée, 3 manches chauve-souris; coton
rayé polychrome, motifs géométriques tissés; feutre rouge, vert et
jaune; doublure de coton vert. H.: 63 cm.

d) pantalon a pont; coton rayé polychrome et feutre rouge, vert et
jaune; doublé de coton blanc. Tour de taille: 90 cm; 1.: 102 cm.

e) ceinture de cuir bleu foncé doublé coton; cloutée. L.: 86 cm; larg.:
5 cm.

Tambour (r7a) a manche. 2 membranes sur cadre circulaire en bois

peint de 8 tétes de mort. J: 50 cm; h. totale: 116 cm. Baguette en

bois rougi, forme de faucille. L.: 73 cm.

Conque (duri-dkar = «conque blanche»). Conque marine enticrement

revétue d’argent partiellement doré; tablier richement orn€, avec

cartouches de turquoises, corail et lapis-lazuli. Conque: 23 X 11 cm;

tablier: 41 x 24 cm. IlL coul. p. 125.

Parure de téte (dz. dungsap). 6 chainettes en argent partent du motif

central (rosace de perles imitant la turquoise) et se rejoignent a I’an-

neau-fermoir. L. chainettes: 20 cm.

Vase a biére (dz. trochung). Large ouverture et base convexe; bronze.

@ 17 cm; h.: 9 cm. Support: anneau de vannerie tressée. @ 9 cm.

Filtre (pour ’orge mise a macérer) en vannerie cylindrique. © 9,5 cm;

h.: 11,5 cm. 1L p. 139.

Lampe (dz. lawang) a huile. Bronze cuivré. H.: 6 cm; 1.: 21 cm. Méche

en franges de soie. L.: 16 cm. Ill. p. 139.

Selle (rta-sga). Bois, lambeaux de cuir et de peau de crapaud, appli-

ques de métal; coussinet de coton noir. H.: 26 cm; l.: 55,5 cm. Etriers

en fer. H.: 14 cm.

Casque. Etoffe polychrome, rembourrée et armée de plaquettes métal-

liques. H.: 23 cm.

Deux napperons. Motifs géométriques de soie polychrome, assemblés

en «patchwork». 40 x 40 cm; 22 X 23 cm.

Couverture tissée en poil de yak brun-noir. Faite de 4 bandes étroites

a rayures blanches. Flocs en poil de yak blanc, noir et rouge aux 4

coins. 141 x 89 cm. Il p. 135.

Thanka volé au Musée en 1976. Voir réplique 78.15.



158 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

73.12.14

73,12,15

73.12.16

73.12.17

73.12.18

73.12,18

73.12.20a-b

73.12.21

73.12.22
731223

73.12.24

73.12:25

73.12.26

73.12.27

73.12.28a-b

73.12.29

13.12.30

73.12.31

77.4.1

77.4.2

Thanka (than-ka) représentant Padmasambhava. Gouache sur coton;
cadre de soie. Surface peinte: 30 X 26 cm; I’ensemble: 65 X 46 cm.
Thanka (tharn-ka) représentant Rahula sous sa forme irritée (Drarn-
sron Chen-po gZa’-bdud) et 4 dakini. Traits or sur fond noir. Pein-
ture sur coton; cadre de soie. Surface peinte: 57 X 41 cm; I’ensemble:
89 x 54 cm.

Thanka (than-ka) des 5 Tathagatha (Rigs-lna) représentés en union
(yab-yum) avec leurs parédres (prajna, ses-rab). Au sommet: Vajra-
sattva (rDo-rje Sems-dpa’); au centre du mandala: Amitabha ('Od-
dpag-med). Gouache sur coton; cadre de pieces de soie hétéroclites.
Surface peinte: 38-39 cm X 26—27 cm; 'ensemble: 72 X 48-52 cm.
Corne a libations (dz. bamen rachung) provenant d’un buffle (bamen)
considéré comme sacré. Laiton, bois et cuir. L.: 50 cm; base: 15,5 X
11 cm. 1L p. 140.

Bol en ivoire (ba-so phor-pa). Intérieur argent. H.: 4 cm; @ ouv.:
10,5 cm. Il p. 137.

Pot a couvercle. Bois noirci cerclé de laiton, laniere de cuir. H.: 22 cm;
@ base: 12,5 cm; @ ouv.: 19 cm. Il p. 139.

Plat a couvercle (dz. dem). Bois, intérieur laqué noir. @: 19,5 cm; h.:
9 cm.

Poignard (phur-bu). Lame triangulaire; pommeau tricéphale a I'image
de Hayagriva (rTa-mgrin). Fer. L.: 37,5 cm.

Stapa (mchod-rten) votif. Bronze doré. H.: 22 cm; @ base: 9,5 cm.
Grelots de mule sur collier en cuir. Bronze. L.: 125 cm; @ grelots:
env. 3,5 cm.

Monstre (ci-mi-’dra = «qui ne ressemble a rien»). Panneau de bois
sculpté, ajouré et peint. 27 X 89 cm.

Moule a offrandes (srog-par = «imprimeur de vie»). Bois incisé¢ et
noirci, a 6 pans. 38 x 3 cm.

Tablette votive (tsha-tsha) a I'image du buddha Aksobhya (Mi-
bskyod-pa). Argile crue. 5 X 3,5 X 1,5 cm.

Stapa (mchod-rten) votif sous forme de tsha-tsha. Argile crue. H.:
5,5 cm; @ base: 5 cm.

Paire de fibules (dz. thingkhab), de type ancien. Se portent avec le
kira (vétement féminin). Argent partiellement doré. L.: 15 cm; @
boucles: 5,5 cm.

Bracelet. Anneau ouvert, en argent léger; grosse perle imitation corail
et 4 perles imitation turquoise. 10 x 10 cm.

Vétement féminin (dz. kira), de type gnoshom (srio-sams). Coton
noir tissé de motifs géométriques polychromes; bordures a rayures
polychromes; franges latérales. 263 x 144 cm.

Ceinture (dz. kera, skad-ra), de type étroit, assortie au kira précédent.
270 x 7 cm (franges comprises). Ill. p. 131.

Masque du «vieil homme» (rgad-po). Bois sculpté et noirci, aux traits
tourmentés. H.: 24,5 cm; larg. max.: 21 cm. Il p. 120.

Masque de clown (a-tsa-ra). Bois sculpté, peint en brun-rouge avec
traits noirs. H.: 21,5 cm; larg. max.: 19,5 cm.



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 159

77.4.3 Masque (non identifi¢). Bois sculpté; fond jaune verdatre avec traits
noirs, ocre et verts; bordure frontale bleue. Sommé d’une téte de
mort. H.: 27,5 cm; larg. max.: 18 cm. Ill. p. 120.

77.4.4 Veste de clown (a-tsa-ra). Droite et croisée, a col chéle et manches
chauve-souris; lainage, décor polychrome, appliqué et brodé (tshem-
sgrub); motifs principaux: Roue de la Loi et 4 monstres-gardiens
(ci-mi-’dra). H.: 51 cm; larg. épaules: 75 cm; . manches: 42 cm. Il
coul. p. 119,

77.4.5a— Sabre (dz. patang). Poignée revétue de peau de crapaud; métal. L.:
57 cm. Fourreau de bois recouvert d’argent et de peau laquée rouge et
noire. L.: 48,5 cm. Ceinturon (dz. kochap) de cuir habillé de tissu;
appliques en argent. L.: 93 cm. Ill. p. 143.

77.4.6 Fragment de cotte de mailles. Fer. 27 X 35 cm.

78.14.1a— Baratte (/dori-mo) utilisée pour la préparation du thé au beurre.
Cylindre de bois et couvercle garnis de laiton. H.: 64 cm; © base:
11,5-12 cm. Batteur en bois; extrémité supérieure revétue de laiton.
L.: 75,5 cm.

78.14.2 Seau a beurre. Récipient cylindrique, monoxyle; base et bord supérieur
cerclés de vannerie; cordelette de suspension. H.: 26 cm; @ base:
15,5 cm.

78.14.3a-b Seau a lait, avec couvercle. Douves de bois sur base circulaire, cerclées
de baguettes. H.: 44 cm; ¢ base: 24,5 cm; @ couvercle: 24,5 cm.

78.14.4 Mesure. Récipient cylindrique, monoxyle, cerclé de deux rubans de
fer. Languette de suspension en cuir. H.: 13 cm; 0 base: 18,5 cm.

78.14.5a-b Boite, ronde et pansue, avec couvercle. Bois clair, tourné, orné de
diagrammes de longévité (shou) peints en bleu clair. H.: 14,5 cm;
@ max.: 10,5 cm.

78.14.6a-b Idem. Motifs floraux peints en rose, vert, blanc et beige. H.: 13 cm;
@ max.: 12 cm.

78.14.7 Plat a couvercle (dz. dem). Bois de loupe (dz. dza); intérieur laqué
noir; cercles concentriques rouge, noir, rouge. H.: 20 cm; @ max.:
20 cm.

78.14.8 Bol. Bois clair, tourné. H.: 3,5 cm; @ ouv.: 10 cm.

78.14.9 Bol. Bois tourné, foncé et verni. H.: 3,5 cm; @ ouv.: 10 cm.

78.14.10 Ornement de harnais. Etoffe a décor floral appliqué; courroie de cuir;

anneau et pendentif en laiton; rondelle de bois. L. bandes d’étoffe:
34,5 et 36,5 cm.

78.15. Réplique du thanka 73.12.13, volé au Musée en 1976. Figure princi-
pale: *Jam-mGon Nag-dban rGyal-mishan, maitre bhoutanais ('Brug-
pa) du XVII® s., entouré de 2 rJe mKhan-po; registre supérieur:
Vajradhara (rDo-rje-’chan) et les principaux maitres indiens et tibé-
tains dont se réclame la tradition des bKa’-brgyud-pa, registre inférieur:
dharmapala (chos-skyor) et déités tutélaires locales. 90 x 64 cm. Ill.
p. 111.

79.6.1 Bonnet en poil de yak, pourvu de 5 méches permettant a la pluie de
ruisseler sans toucher le visage. ©: 21,5 cm. Il p. 135.



160 M.DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

79.6.2

79.40.1

79.10.2

79.10.3

79.10.4a—b

79.10.5

79.10.6

79.10.7

79.10.8a-b

80.1.

80.7.a—b

80.10.1

80.10.2

80.10.3

80.10.4

80.10.5

80.10.6

«Queue» tenant lieu de siege (pour les bergers, 'brog-pa). Disque de
feutre, en poil de yak et en laine; brins de laine tordus. @ siége:
13 cm; 1. brins: 29,5 cm; attache double: 53 cm. IIL p. 135.

Théi¢re en terre cuite (sa’i ja-’bin). Base convexe; anse en forme de
dragon (’brug); goulot issu d’une gueule de makara. H.: 20 cm; @
max.: 21 cm. Ill. p. 129.

Gourde (dz. jadung). Cylindre de bois, cerclé de trois rubans de laiton.
Courroie de suspension en cuir. H.: 22 cm; @ base: 12 cm; @ ouv.:
9,5-10 cm. IIL. p. 139.

Bol en bois de loupe (dza phor-pa). Intérieur argent. H.: 5 cm; @
ouv.: 13 cm. IlL p. 137.

Boite a beurre (dz. sipa), avec couvercle. Lamelles de bambou cousues
et montées sur base ovale en bois. H.: 7,5 cm; base: 14,5 x 7 cm.
Batteur (ja-dkrug) pour le thé au beurre. Branche a4 4 ramifications
reliées par du fil noir. L.: 56,5 cm.

Boite a bétel (dz. chaka), rectangulaire. Argent partiellement doré.
10 x 6,5 X 4 cm. Il coul. p. 133.

Boite a chaux (dz. time), ronde. Argent partiellement doré; petite
turquoise. H.: 4 cm; @: 6 cm. Ill. coul. p. 133.

Paire d’agrafes (dz. koma), portées avec le kira (vétement féminin).
Rondes, légérement bombées; argent partiellement doré, agrémenté
de petites turquoises. Au verso: barrette aux pointes rabattues et
anneaux (permettant de relier les agrafes par une chaine). : env.
6 cm. Il coul. p. 133.

Bonnet en poil de yak, pourvu de 5 meches permettant a la pluie de
ruisseler sans toucher le visage. @: 21 cm.

Paire de bracelets. Anneaux ouverts, en argent léger; sur chacun, 5
chatons sertis de corail et turquoise (en partie authentiques). 6,5 X
7 x 2,2 cm. IIL. p. 131.

Vétement féminin (dz. kira), de type gnoshom kushuthara (sro-$ams
sku-$u tha-ras). Coton bleu tissé de motifs en soie polychrome; bordu-
res a rayures polychromes; franges latérales. 245 x 136 cm. Ill. p. 131.
Echarpe (dz. khap-né) portée par les femmes pour se rendre au dzong
(rdzon). Coton rouge plié longitudinalement en trois; motifs tissés en
soie et en fil argent et or; bordures a décor géométrique polychrome;
longues franges aux extrémités. 221 x 20,5 cm. Ill. p. 131.

Ceinture (dz. kera, skad-ra) de kira (vétement féminin). Fond en
laine verte; décor tissé en soie polychrome et fil d’or; longues franges
aux extrémités. 307 X 8 cm.

Ceinture (dz. kera, skad-ra) de kho (vétement masculin). Coton a
fines rayures polychromes. 237 X 6 cm.

Echarpe portée par les hommes pour se rendre au dzong (rdzon).
Soie sauvage écrue; ébauche de franges a une extrémité. 369 x 83 cm.
Il p. 131.

Echarpe en laine (dz. galban). Motifs polychromes tissés sur fond
noir; franges aux extrémités. 182 x 21,5 cm.



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 161

80.10.7

80.10.8

80.10.9

80.10.10a-b

80.10.11

80.10.12

80.10.13

80.10.14

80.10.15

80.10.16

80.10.17

80.10.18

80.10.19

80.10.20

80.10.21

Couverture (dz. dem khyeb), de type yatha (ya-khra), a fond noir.
Laine; motifs tissés polychromes; sur trois cotés, bordure de méandres
(rGya-nag Icags-ri, «Muraille de Chine»); franges aux extrémités.
293 x 51 cm.

Piéce de lainage, de type yatha (ya-khra). Laine peignée aprés tissage;
motifs tissés et rayures polychromes. 283 x 43,5 cm.

Bande de lainage a carreaux, de type matha (dmar-khra). Carreaux
bleu foncé, bordeaux et verts, et lignes jaunes et blanches; franges aux
extrémités. Entre dans la confection d’un kho (vétement masculin).
218 x 22,5 cm.

Bottes (lham). Tige ouverte, en toile noire et feutrine verte et rouge
avec applique de brocart; semelles de cuir. H.: 54 cm; 1. semelles: 31
et 29 cm.

Chapeau (dz. beylo), en forme de cone aplati. Vannerie polychrome.
H.: 6 cm; @ ouv.: 27,5 cm.

Chapeau (dz. beylo), en forme de cone aplati. Vannerie polychrome.
H.: 8 cm; @ ouv.: 28 cm.

Collier comprenant 12 perles de corail et 13 agates (gzi), 2 vajra
dorés ornés de turquoises et 2 boules en métal doré et ajouré (imita-
tion). L.: 65 cm. Il p. 131.

Bracelet (dz. dob-chu). Anneau ouvert, en métal argenté et partielle-
ment doré; motifs floraux incisés; extrémités ornées de deux pastilles
de cire rouge imitant des rubis. 7 X 5 cm.

Reliquaire (ga’u). Boite ronde, en argent, avec applique lotiforme
ornée, a l'origine, d’'une pierre semi-précieuse (manquante); laniére
de coton passée dans les anneaux de la base et du couvercle. H.: 2,3 cm;
@: 8,2 cm.

Thanka (thar-ka) représentant Zabs-drun Nag-dbar rNam-rgyal
(1594-1651?), fondateur de la théocratie bhoutanaise, entouré des
cinq principaux maitres de la tradition ’Brug-pa bka’-brgyud: Tilopa,
Naropa, Mar-pa, Mi-la Ras-pa et sGam-po-pa; au sommet, Vajra-
dhara (rDo-rje-’charn). Gouache sur coton; cadre de brocart. Surface
peinte: 66 X 49 cm; ’ensemble: 117 x 75 cm. Ill. p. 107.

Mesure (dz. chandé). Cylindre de métal noirci, renforcé de deux cer-
cles et de quatre montants; anneau de suspension avec fragment de
laniére de cuir. H.: 8 cm; @ ouv.: 10 cm.

Pilon-louche (dz. kuchu) a biére, complément du vase (dz. trochung)
73.12.6. Racine (collet) de bambou noircie. L.: 32 cm. Ill. p. 139.
Passoire a thé (dz. jachun). Entonnoir de vannerie, avec manche en
lamelle de bambou. @ ouv.: 11-12 ¢cm; 1. manche: 14 cm.

Fromage blanc (dz. churpi). Treize cubes de fromage de yak, enfilés
sur un cordon de laine de yak. Cubes: env. 2,3 cm de cOté.

Grande louche (dz. chujo). Cuivre; manche en bois noirci et laiton;
anneau de suspension en fer. H. louche: 12 cm; & ouv.: env. 18 cm.
L. manche: 26 cm.



162 M.DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

VII. Bibliographie

ABHAYADATTA. 1979. Buddha’s Lions. The lives of the eighty-four Siddhas. Trad.:
J. B. Robinson. Berkeley: Dharma Publishing.

ARIS, Michael V. 1976. The admonition of the thunderbolt cannonball, and its place
in the Bhutanese New Year festival. Bulletin of the School of Oriental and African
Studies (University of London) XXXIX: 601-35.

ARIS, Michael V. 1979. Bhutan. The early history of a Himalayan kingdom. War-
minster: Aris & Phillips.

ARIS, Michael V. 1980. Sacred dances of Bhutan. Natural History 89: 38—46.

BACOT, Jacques. 1971. Milarépa. Ses méfaits, ses épreuves, son illumination. Paris:
Fayard.

BELL, Sir Charles. 1970. The religion of Tibet. Oxford: Oxford University Press.

BLUE ANNALS. Cf. ROERICH.

BOGLE, George. Cf. MARKHAM.

DENWOOD, Philip T. 1974. Bhutan and its architecture. Revue du Musée de I'Homme
XIV: 337-46.

ERACLE, Jean. 1970. L’art des thanka et le bouddhisme tantrique. Geneve: Musée
d’ethnographie.

FAR EASTERN ECONOMIC REVIEW. Asia Yearbooks 1978, 1979.

FISCHER, Fritz, 1976. Bhutan: The importance of the forests for a continuous devel-
opment of human ecology in high mountain conditions. Zurich: Ecole Polytech-
nique Fédérale.

FREMANTLE, Francesca, et TRUNGPA, Chogyam. 1975. The Tibetan book of the
dead. Berkeley: Shambala.

GOVINDA, Lama Anagarika. 1960. Les fondements de la mystique tibétaine. Paris:
Albin Michel.

GRUNWEDEL, Albert. 1916. Die Geschichten der vierundachtzig Zauberer. Baessler-
Archiv 5.

GUENTHER, Herbert V. 1973. The royal song of Saraha. Berkeley: Shambala.

GUENTHER, Herbert V. 1975. The life and teaching of Naropa. Oxford: Oxford
University Press.

HAAB, Armin. 1969. Bhutan, Fiirstenstaat am Gétterthron. Giitersloh: Mohn.

HOFFMANN, Helmut. 1956. Die Religionen Tibets. Fribourg/Munich: Karl Alber.

HUMMEL, Siegbert. 1962. Die lamaistischen Kultplastiken im Linden-Museum. Tri-
bus 11: 15-68.

HUMMEL, Siegbert. 1964. Profane und religiose Gegenstinde aus Tibet und der
lamaistischen Umwelt im Linden-Museum. Tribus 13: 31-138.

HUMMEL, Siegbert. 1967. Die lamaistischen Malereien und Bilddrucke im Linden-
Museum. Tribus 16: 35-195.

HUMMEL, Siegbert. 1976. Die Tibet-Sammlung des Linden-Museums. Tribus 25:
83-125.

JASCHKE, H. A. 1972. A Tibetan-English dictionary. Londres: Routledge & Kegan
Paul.

KARAN, Pradyumna P. 1967. Bhutan: A physical and cultural geography. Lexington:
Kentucky University Press.



DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 163

KUENSEL. Hebdomadaire publi¢ par le Département de l'information. Thimphu
(Bhoutan).

LAUF, Detlef I. 1972, 1973, 1975. Vorldufiger Bericht iiber die Geschichte und Kunst
einiger lamaistischer Tempel und Kloster in Bhutan. Ethnologische Zeitschrift
Ziirich II: 79-110; II: 41-85; II: 55-104.

LAUF, Detlef 1. 1973. L’héritage du Tibet. Berne: Kiimmerly & Frey.

LAUF, Detlef 1. 1975. Geheimlehren tibetischer Totenbiicher. Fribourg en Brisgau:
Aurum Verlag.

LUCAS, Heinz. 1962. Lamaistische Masken, der Tanz der Schreckensgitter. Kassel:
Erich Roth-Verlag.

MACDONALD, Ariane, et IMAEDA, Yoshiro (éd.). 1977. Essais sur Uart tibétain.
Paris: J. Maisonneuve.

MARKHAM, Clements R. (éd.). 1971. Narratives of the mission of George Bogle to
Tibet and of the journey of Thomas Manning to Lhasa. New Delhi: Manjusri.

MEHRA, G. N. 1974. Bhutan, land of the peaceful dragon. Delhi: Vikas.

de MONTMOLLIN, Marceline. 1980. Une intéressante acquisition: un phur-bu ou
«poignard magique». Ville de Neuchdtel, Bibliothéques et Musées 1979: 143-47.

de MONTMOLLIN, Marceline. 1981. Bhoutan. Guide ARTOU. Geneve: Olizane.

MYNAK, R., Tulku. 1980. The sacred dance-drama of Bhutan. New York: Asia So-
ciety.

de NEBESKY-WOIJKOWITZ, René. 1976. Tibetan religious dances. 1.a Haye: Mouton.

OLSCHAK, Blanche C. 1966. L’art du tissage au Bhoutan. Palette 24: 3-8.

OLSCHAK, Blanche C. 1973. Mystic art of ancient Tibet. Londres: Allen & Unwin.

OLSCHAK, Blanche C. 1979. Ancient Bhutan. Bale: Birkhauser.

OLSCHAK, Blanche C., et GANSSER, U. et A. 1969. Bhutan, Land der verborgenen
Schitze. Berne: Hallwag.

OLSON, Eleanor. 1950, 1971. Catalogue of the Tibetan collection and other lamaist
articles in the Newark Museum. Newark: Newark Museum.

PALLIS, Marco. 1974. Peaks and lamas. Londres: The Woburn Press.

RAHUL, Ram. 1971. Modern Bhutan. Delhi: Vikas.

ROERICH, George N. 1976. The Blue Annals. Delhi: Motilal Banarsidass.

ROSE, Leo E. 1977. The politics of Bhutan. New York: Cornell University Press.

ROSNER, V. 1967. Archery in Bhutan. Anthropos 62: 419-32.

SINGH, Madanjeet. 1968. Himalayan Art. Londres: Macmillan.

SINGH, Nagendra. 1978. Bhutan, a kingdom in the Himalayas. A study of the land,
its people and their government. New Delhi: Thomson Press.

SNELLGROVE, David L. 1957. Buddhist Himalaya. Oxford: Cassirer.

SNELLGROVE, David L., et RICHARDSON, Hugh E. 1968. A cultural history of
Tibet. Londres.

STEIN, R. A. 1972a. Tibetan civilization. Londres: Faber and Faber.

STEIN, R. A. 1972b. Vie et chants de ’Brug-pa Kun-legs le yogin. Paris: G.-P. Mai-
sonneuve et Larose.

TUCCI, Giuseppe. 1949. Tibetan painted scrolls. Rome: Libreria Dello Stato.

TUCKCI, Giuseppe. 1967. Tibet, land of snows. Londres: Elek.

TURNER, Samuel. 1971. An account of an embassy to the court of the Teshoo Lama
in Tibet, containing a narrative of a journey through Bootan, and part of Tibet.
New Delhi: Manjusri.



164 M.DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

VANDOR, Ivan. 1976. La musique du bouddhisme tibétain. Paris: Buchet/Chastel.

WADDELL, L. Austine. 1971. The buddhism of Tibet or lamaism. Cambridge: W.
Heffer and Sons.

WHITE, J. Claude. 1971. Sikhim & Bhutan. Twenty-one years on the North-East Fron-
tier. Delhi: Vivek.

DISCOGRAPHIE

Tibetan buddhist rites from the monasteries of Bhutan, enregistrés par John LEVY.

Lyrichord Discs Inc., 141 Perry Street, New York. N. Y. 10014.

— Vol. 1: Rituals of the Drukpa order from Thimphu and Punakha (Lyrichord stereo
LLST 7255)

— Vol. 2: Sacred dances and rituals of the Nyingmapa and Drukpa orders from Nyi-
malung and Tongsa (Lyrichord stereo LLST 7256)

— Vol. 3: Temple rituals and public ceremonies (Lyrichord stereo LLST 7257)

— Vol. 4: Tibetan and Bhutanese instrumental and folk music (Lyrichord stereo LLST
7258).

Zu Gast beim Koénig von Bhutan. Lieder, Volksmusik und Ténze. Enregistrement:

A. TRABER (ex libris stereo EL 12 163).



p.

o

*

*

*

o

o T

- R-R-R-E-E KR

82

.101

.105
.107

111

115
117
.119
.120

122

.123
s e
127
.128
: 129
.131
.133

.135
. 137
. 139

.140

142

.143

145

. 146

147

. 149

151

DU MUSEE D’ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 165

VIII. Table des illustrations (* = couleur)

Carte du Bhoutan

Grand thanka (thongdol, mthorn-"grol) de Paro (in situ,
1969)

Thanka dédié a Tsangpa Gyaré Yeshé Dorjé (gTsan-pa rGya-
ras Ye-$es rDo-rje)

Thanka dédié a Péma Karpo (Kun-mkhyen Pad-ma dKar-po)
Thanka dédié a Shabdrung Ngawang Namgyél (Zabs-drur
Nag-dban rNam-rgyal)

Thanka dédié a Jamgon Ngawang Gyaltshen (Jam-mGon
Nag-dbar rGyal-mtshan)

Masque du cerf

Clown (atsara, a-tsa-ra)

Veste de clown (atsara, a-tsa-ra)

Masque couronné d’une téte de mort (non identifi¢) et mas-
que du «vieil homme» (rgad-po)

Paire de hautbois (gyaling, rgya-glirn)

Cymbales (rol-mo) et étui

Conque (dun-dkar)

Objets d’autels

Théiere en cuivre

Théiere en terre cuite

Mannequins représentant un couple bhoutanais

Tissu (kushuthara, sku-su tha-ras); boite a bétel (chaka);
boite a chaux (time); paire d’agrafes (koma)

Deux chapeaux de vannerie; bonnet de berger et «queue»;
couverture

Corbeille, plat et bol a couvercle; bol en ivoire; bol en bois
Pot a couvercle; récipient en bambou revétu de vannerie
(palang); récipient en bois (jadung); vase a biere (trochung)
et pilon-louche; lampe a huile

Trois cornes a libations

Bouclier et casque

Sabre avec ceinturon

Stylet et couteau

Tapis de selle

Selle (chibs-sga)

Carquois et fleches devant une photographie in situ

Viele (piwang, pi-wan); luth (dranyen, sgra-sfian)






M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE 167

TABLE DES MATIERES

p.
L. Historique de la collection et ............... ... ........ 77
conception du catalogue ............ .. .. .. i, 81
II.  Aspect géographique du Bhoutan ....................... 83
I,  ASpoct BISIOVIGHE wos om0 somimms s ssamans sansns s 4mans 3 88
IV.  Aspects de art du Bhoutan ..................cccouuun.. 93
V. Catnlogue deseFiptf . ionusvvannns csammunsssmnus s samns s s 97
Les principauxthanka ............. ... ... ... 97
Masques, costumes et instruments de musique du cham .... 112
OBIEIS ATIBIS v 5icn vmmmmos cmmmms o sommms s cdsass 5 SRBES & 124
‘Eh&iEces & [IBalinS «: susussssonunss smnnms s semmus senmus 130
Vétements et acCesSOITes . ........ovvuieeiineennneenn. 130
Objets d’usage domestique ................ ... 136
Objets d’usage cérémoniel .................... ..., 141
Tiralarc ... e 144
Instruments de musique profane ........................ 150
VI Inventaire ............. .. .iuiiiiiiiee e 153
VIL.  Bibliographie ............ . ... i uiuiiiiineeenaeennannn 162
VIIL. Table des illustrations .. ..........coouviveneanininnenann. 165
Carte Walter Hugentobler, Neuchétel: p. 82

Photographies Alain Germond, Neuchatel: p. 122, 123, 127, 129,

131, 135, 137, 139, 140, 142, 145, 147

Jean-Jacques Grezet, Neuchitel: p. 101, 105, 119,
125,133

Walter Hugentobler, Neuchitel: p. 107, 111, 115,

117, 120, 128, 135, 143, 146, 149, 151
Marceline de Montmollin, Auvernier: p. 95

Monica de Schulthess, Cham: p. 149 (arriére-plan)

Maquette Roland Kaehr, Neuchatel






	La collection bhoutanaise du Musée d'éthnographie de Neuchâtel (Suisse)

