
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 35 (1981)

Heft: 2

Artikel: La collection bhoutanaise du Musée d'éthnographie de Neuchâtel
(Suisse)

Autor: Montmollin, Marceline de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146622

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA COLLECTION BHOUTANAISE
DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL (SUISSE)

Catalogue établi par
Marceline de Montmollin,

chargée de la collection du Bhoutan

/. Historique de la collection

C'est au défunt roi du Bhoutan, S. M. Jigme Dorje Wangchuck,
que le Musée d'ethnographie de Neuchâtel doit le noyau d'une
collection qu'enrichirent, par la suite, plusieurs membres de la famille
royale - dont l'actuel souverain, S. M. Jigme Singye - et d'autres
donateurs, parmi lesquels il convient de citer spécialement M. et Mme

Fritz de Schulthess.
En 1968, alors que le Musée d'ethnographie recevait les premières

pièces de la collection, le royaume du Bhoutan n'évoquait, pour la

plupart des Occidentaux, qu'une terra incognita ou, au mieux, un
«Shangri-la» encore plus secret que le Tibet voisin. En effet, rares
avaient été jusque-là les voyageurs admis à visiter le «Pays du Dragon»
(de son nom tibétain 'Brug-yul) et plus rares même leurs récits.

Cependant, depuis 1960 - date de la fermeture de ses frontières
avec le Tibet occupé par la Chine - le Bhoutan commençait à sortir
progressivement d'un isolement séculaire, dont il mesurait le danger:
non content de resserrer ses liens avec l'Inde, il cherchait à s'introduire
sur la scène internationale, notamment dans le but de faire reconnaître
sa souveraineté. Cette dernière allait être pleinement consacrée lorsque
le Bhoutan devint membre de l'Union postale universelle (1969), puis
des Nations Unies (1971).

Dans un tel contexte, la donation du roi répondait à une intention
précise: faire connaître le Bhoutan en apportant le témoignage d'une
culture spécifique, encore qu'apparentée, en certains de ses aspects, à

la culture tibétaine.
Quant au choix de la Suisse et, subsidiairement, du Musée d'ethnographie

de Neuchâtel, il résulte d'un heureux concours de circonstances.

Le roi Jigme Dorje venait souvent en Suisse, où il comptait de
chers amis, M. et Mme Fritz de Schulthess. Ainsi s'établirent entre les
deux pays des relations singulièrement favorisées par leurs dimensions,



78 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

à peu près équivalentes, et leur caractère montagneux. Initiateurs,
d'abord à titre privé, puis par le biais de la Fondation Pro Bhoutan, de

plusieurs projets d'aide technique - poursuivis actuellement en
collaboration avec Helvetas et la «Coopération au développement et aide
humanitaire» - M. et Mme de Schulthess furent chargés par le roi de lui
proposer un musée qui fût disposé à consacrer une salle permanente au
Bhoutan.

Le 27 février 1968, à l'invitation de M. et Mme de Schulthess, le

professeur Jean Gabus, directeur du Musée, et moi-même nous
rendîmes à Zurich pour y rencontrer le roi et voir la collection qu'il destinait

au Musée. Bien que sans doute peu familier de semblables institutions,

le souverain devait posséder un sens inné de l'ethnographie:
loin de se limiter aux pièces dites de prestige, il avait su réunir une
collection très variée, dans laquelle l'artisanat occupait une place importante.

Forte d'une soixantaine de pièces, la collection fut présentée au
Musée lors de l'exposition temporaire «Les Arts du Bhoutan» (novembre

1968 à janvier 1969), où figuraient en outre une trentaine d'objets
prêtés par des collectionneurs privés, un monastère bhoutanais et le
Musée Rietberg à Zurich. S. M. la Reine mère Ashi Chöden nous fit
l'honneur d'assister au vernissage de cette exposition, non sans apporter

sa propre contribution à la collection.
Parachevant son geste, le roi Jigme Dorje me donna l'occasion

d'améliorer mes connaissances en m'invitant, au printemps 1969, à

passer trois semaines au Bhoutan - privilège d'autant plus appréciable
que le pays n'avait pas encore entrouvert ses portes au tourisme, comme
c'est le cas aujourd'hui. Ce séjour me fit mesurer la vitalité peu
commune d'une culture que je n'avais approchée qu'indirectement jusque

là. Selon le vœu de mon hôte, je lui adressai à mon retour un
rapport sur la conception qu'il me paraissait souhaitable d'appliquer à

l'aménagement du Musée national du Bhoutan, alors naissant.
Le hasard avait fait coïncider cette première visite au Bhoutan avec

la célébration du Tsechu (Tshes-bcu) de Paro, un festival de danses
dédié chaque année à la mémoire de Padmasambhava, le grand maître
tantrique indien du VIIIe siècle, qui passe pour avoir implanté le
bouddhisme dans le monde tibétain, au sens large. On n'aurait pu rêver
meilleure introduction à la Weltanschauung bhoutanaise, où sans cesse

se recoupent le sacré et le profane. Aussi, lorsque le roi me demanda
ce que je désirais rapporter au Musée d'ethnographie, je n'eus aucune
hésitation: de toute évidence, le Tsechu représentait un thème fonda-



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 79

mental, qu'il convenait d'illustrer à l'aide de masques, de costumes et
d'instruments de musique.

Au fil des années, les fréquents voyages au Bhoutan de M. et Mme

de Schulthess nous valurent plusieurs pièces intéressantes. La collection
était conservée dans les réserves du Musée, en attendant l'achèvement
des transformations entreprises au premier étage du bâtiment. Au cours
des travaux, il s'avéra que la collection ne suffirait guère à remplir
l'espace qui allait lui être dévolu. Or, le roi Jigme Dorje étant décédé

en 1972, il n'était plus possible de recourir à l'aide qu'il s'était
proposé de nous accorder au moment où la salle prendrait corps. Cependant,

M. et Mme de Schulthess se firent nos interprètes auprès de son

successeur, S. M. Jigme Singye, qui voulut bien doter le Musée de

quelques-unes des plus belles pièces de la collection.
Le 16 novembre 1974 eut lieu l'inauguration de la salle permanente

du Bhoutan. La collection y est exposée suivant une répartition thématique

(aspects cultuels, danses sacrées, vie domestique), quelques
photographies donnant une idée du contexte.

Depuis lors, la collection a continué à s'enrichir. Ainsi, M. et Mme

Christophe Frei-Pont nous ont laissé des souvenirs tangibles de leur
long séjour dans le centre du Bhoutan. Deux voyages effectués en 1979

et en 1980 m'ont permis de combler quelques lacunes.
Le rayonnement de la collection s'est récemment exercé à Oxford,

dans le cadre d'un Séminaire international de tibétologie qu'accompagnait

une exposition temporaire, intitulée «The Arts of Bhutan». A
la demande des organisateurs, je participai à la conception et au montage

de l'exposition, qui fut présentée durant les mois de juillet et
août 1979 dans une salle de l'Ashmolean Museum. Mises à part les

pièces prêtées par le Musée d'ethnographie, la plupart des objets exposés

provenaient de collections privées. Les tibétologues réunis à Oxford
furent aussi intéressés que surpris de découvrir l'existence de la collection

neuchâteloise.
Quelles que soient les adjonctions à venir, l'état actuel de la

collection justifie pleinement la publication d'un catalogue détaillé, ne
fût-ce qu'en raison du privilège unique qui est le nôtre. En effet, nul
autre musée étranger ne possède, à ma connaissance, une collection
bhoutanaise de cette importance (170 pièces environ). On en mesurera
aisément la valeur à la lumière d'une citation extraite de l'ouvrage de
David Snellgrove et Hugh Richardson, A Cultural History of Tibet:

«... de toute l'énorme superficie qui fut jadis le vivant domaine
de la culture et de la religion tibétaines, allant du Ladakh, à l'ouest,



80 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

aux confins des provinces chinoises du Szechuan et du Yunnan, à l'est,
de l'Himalaya, au sud, aux steppes mongoles et aux vastes terres incultes
du Tibet septentrional, seul semble survivre de nos jours le Bhoutan,
unique représentant d'une civilisation en voie de rapide disparition.»

Avant de conclure ce bref historique, qu'il me soit permis, au nom
du Musée d'ethnographie de Neuchâtel, de rendre hommage à la
mémoire du défunt roi Jigme Dorje Wangchuck, fondateur de la
collection. Les donateurs mentionnés ci-dessus, plus particulièrement
S. M. Jigme Singye Wangchuck et M. et Mme Fritz de Schulthess,
voudront bien trouver ici l'expression de notre profonde gratitude.

A titre personnel, je tiens à exprimer ma reconnaissance envers
S. A. R. le prince Namgyal Wangchuck, dont le précieux appui a
grandement facilité mes recherches.

Je remercie aussi tous ceux dont l'amitié m'a aidée à me faire une
image de leur pays: Dasho Penjor Dorji, président de la Cour suprême;
S. E. Lyonpo Sangye Penjor, ministre des Communications et du
Tourisme; Dasho Lam Penjor, député-ministre à la Commission de planification;

Dasho Chenkyap Dorji, directeur des forêts; Dasho Sonam
Rabgaye, chef du service topographique; Dasho Tseten Dorji, directeur
du tourisme, et last but not least, le Vén. Mynak Rinpoché, conservateur
du Musée national de Paro.

Parmi les experts suisses chargés de missions au Bhoutan, j'aimerais
citer le professeur Fritz Fischer, de l'Ecole polytechnique fédérale,
Zurich; M. Fritz Maurer, responsable du Projet de développement
rural de Bumthang, et ses collaborateurs; les délégués d'Helvetas et
de la Fondation Pro Bhutan.

Sans l'appui de M. Michael Aris, eminent «bhoutanologue» anglais,
je vois mal comment j'aurais pu songer à me spécialiser dans ce domaine.
Je lui suis redevable de nombreuses informations.

Il me reste encore à remercier le professeur Robert P. Kramers,
président de la Société suisse d'études asiatiques, et M. Jacques May,
professeur de philologie bouddhique à l'Université de Lausanne, qui
sont à l'origine de cette publication. Le professeur May a bien voulu
m'assister de ses conseils et relire mon manuscrit avec le soin qu'on
lui connaît.



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 81

Conception du catalogue

En guise de préambule, il m'a paru utile d'évoquer les circonstances

qui ont entouré la naissance et le développement de la collection
bhoutanaise du Musée d'ethnographie de Neuchâtel.

Le lecteur trouvera ensuite une introduction à la géographie et à

l'histoire du Bhoutan, puis quelques pages consacrées aux formes d'art
non représentées dans la collection.

Quant à l'étude proprement dite de la collection bhoutanaise, son
schéma relève moins de la logique que de la présence, en partie aléatoire,
de tel ou tel objet: après un chapitre générique dédié aux principaux
thanka (peintures sur rouleaux), on s'étonnera peut-être de voir traité
un sujet thématique — les danses sacrées - en fonction des masques,
costumes et instruments de musique de la collection. Objets d'autel et
théières à libations viennent clore la section dévolue au sacré. Le
domaine profane comprend les vêtements et accessoires, les objets d'usage
courant et cérémoniel, les instruments de musique.

Si surprenantes qu'elles puissent paraître, la classification des pièces
et la densité variable des commentaires ont obéi à un principe délibéré:
la mise en évidence de traits spécifiques d'une culture peu connue, en
dehors des aspects qu'elle partage avec le Tibet. (Pour ces derniers,
on consultera les ouvrages mentionnés dans la bibliographie.) Le même
principe, rendu très restrictif par les limites de cette publication, a

inspiré le choix des objets illustrés (plus du tiers de la collection).
Les dernières pages du catalogue contiennent l'inventaire intégral

de la collection et la bibliographie, complétée d'une discographie.

Les termes tibétains sont le plus souvent donnés sous deux formes:
l'une reproduisant la prononciation actuelle, l'autre la translittération
anglo-allemande. Les termes dzongkha (rdzon-ka, langue officielle du
Bhoutan) sont transcrits phonétiquement, selon les indications de
Michael Aris; dans la mesure du possible, j'ai utilisé leur forme
tibétaine qui seule garantit une référence précise. Les termes sanskrits sont
rendus dans leur transcription classique. Pour des raisons de clarté, les

italiques ne concernent que les translittérations du tibétain.



rpt CHINE (Tibet)

I'vNEPAC"---,
—0> v,v...'

Ut BHOUTANM G
T 5 A

INDELH O T• "^. .—-^. « AÌ3
BANGLADESH ,._/INDF.

i j„' i

> i 5

Kunla Kangn 7600 rr

Q Phari Dz
/ V.v. \I Lingshi Dz

\~~. ^/>*A"«^ / ^4 Ligne MacMahori

2'
J Tawang Dz. ^*

Ci a S3
KURTO

/
Tash

Yangtsé« .j Punakha DzTashichho TONGSA
Thi SHAR* I

BUMTHANGSimtokha DzParu Tongsa Dz
Rinn

Wangdiphodrang Dz

4 / Tashigang Dz.

TASHIGANG

MONGAR

I f
DAGANA «

Daga Dz

tsholing

¦ Dewangiri • * /.- s'

DUARS DE L' ASSAMDUARS DU BENGALE
100 km
-J

92"



M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE 83

//. Aspect géographique du Bhoutan

Quoique lacunaires encore, la géographie et l'histoire du Bhoutan
sont suffisamment connues pour être résumées ici. D'autres domaines,
chers à l'ethnologue, demeurent quasiment inexplorés: organisation
sociale, langues et ethnies, répartition du travail selon le sexe. L'art et
l'artisanat eux-mêmes n'ont guère été étudiés. Aussi, devant la rareté
des sources sûres concernant le Bhoutan, le chercheur se trouve parfois

tenté d'exploiter celles - nombreuses - qui touchent le Tibet, et
c'est précisément là que se situe le nœud du problème: quand et à quel
propos est-il légitime de se référer aux travaux des tibétologues La
question se pose même à l'égard de la sphère spirituelle, bien que le
bouddhisme ait été véhiculé par des émigrés tibétains. Dans ces conditions,

on comprendra le laconisme, frustrant mais prudent, avec lequel
seront traités certains thèmes.

Compris entre la Chine (Tibet) et l'Inde, le «Pays du Dragon»
s'étend sur 46 600 km2, soit à peine plus que la superficie de la Suisse.

Les traits du relief expliquent pour une bonne part le long isolement
du royaume.

De ses deux barrières naturelles - l'Himalaya, au nord, et les Duars,
ou «gorges», au sud - la seconde paraît avoir été la plus difficile à

franchir. En effet, plusieurs cols relativement aisés menaient au Tibet
(avant la fermeture de la frontière) à travers le Haut Himalaya, qui
culmine au Kunla Kangri (7600 m). La zone des Duars, en revanche,
avec ses gorges profondément entaillées dans les contreforts de l'Himalaya,

que couvre une jungle impénétrable, avait certes de quoi décourager

les voyageurs jusqu'à l'ouverture de la première voie carrossable,
en 1966. Qu'on en juge: partant de Phuntsholing (270 m), à la limite
de la plaine du Brahmapoutre, cette route escalade un versant abrupt
pour se hisser d'emblée à 2257 m

L'isolement du Bhoutan ne pouvait être que renforcé par la
présence de deux passages privilégiés entre l'Inde et le Tibet, jouxtant
ses frontières occidentale et orientale: la vallée de Chumbi (Tibet) et
le corridor du Mon-yul (Arunachal Pradesh).

Protégée par le Haut Himalaya et les Duars, la région dite de

l'Himalaya central est caractérisée par une série de vallées de 2000 à

3000 m d'altitude, généralement orientées du NNO au SSE et séparées

par des chaînes montagneuses atteignant 4000 à 5000 m. C'est dans
cette zone que se trouve concentré l'essentiel de la culture bhoutanaise,
dont les variantes s'articulent en fonction du relief. Les Montagnes



84 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Noires (4920 m), ligne de partage des eaux, séparent le Bhoutan
occidental du Bhoutan central et oriental.

La variété du relief implique celle du climat, également réparti en
trois grandes zones: tropicale jusqu'à près de 1700 m, tempérée entre
1700 et 4000 m, alpine entre 4000 et 5200 m. De mi-mai à mi-octobre,
la mousson venue du Sud-Est frappe directement la frange sud du

pays, tandis que dans le centre, ses effets sont nuancés par l'altitude et
l'exposition.

A son tour, la diversité du climat entraîne celle de la végétation,
qui va des jungles tropicales, fleuries d'orchidées, à la flore alpine, en
passant par les forêts de pins, de chênes et de rhododendrons géants.
La richesse naturelle de la faune, rehaussée par l'interdit bouddhique
qui frappe la chasse, à quelques exceptions près, fait du Bhoutan une
vaste réserve où cohabitent, selon l'altitude, les éléphants et les rhinocéros

aussi bien que les tigres et les ours, les «barrels» (sorte de mouflons

sauvages) ou les léopards des neiges.
Le peuplement du royaume résulte de diverses migrations issues du

Tibet. Les seuls véritables autochtones seraient peut-être représentés
aujourd'hui par quelques petites communautés établies dans la jungle,
appelées Mon-pa (d'un terme générique appliqué par les Tibétains aux
aborigènes vivant dans le sud du Tibet ou à proximité). Michael
Aris (1979) distingue, en se fondant sur un critère linguistique, trois
principaux groupes ethniques: à l'ouest, les Ngalong (sNa-sloh), «Ceux
qui se sont levés le plus tôt», c'est-à-dire les premiers convertis au
bouddhisme, dont les dialectes s'apparenteraient au parler de la vallée
de Chumbi (Tibet); au centre, les habitants du Bumthang et des
districts adjacents, dont la langue et les dialectes conserveraient maints
traits archaïques, disparus du tibétain actuel; à l'est, les Shachop (Sar-
phyogs-pa), ou «Orientaux», qui parlent «tsangla», une langue du

groupe tibétain considérée par les Bhoutanais comme la langue originelle

du pays. Dans le sud réside une importante minorité d'origine
népalaise. A noter encore (en 1980) la présence d'environ 5000 réfugiés

tibétains, dont plus de la moitié sont devenus citoyens bhoutanais.
George Bogie, chef de la première mission britannique envoyée au

Bhoutan, en 1774, par Warren Hastings, gouverneur-général de la
Compagnie des Indes orientales, décrit en ces termes les habitants du

pays (Markham 1876, 1971):
«La simplicité de leurs manières, la rareté de leurs contacts avec

des étrangers et la vigueur de leurs sentiments religieux préservent les
Bhoutanais de maints vices auxquels s'adonnent des nations plus



DU MUSEE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 85

policées. Le vol et les malhonnêtetés de tout genre, qu'engendre la
convoitise de l'argent, leur sont inconnus. Les meurtres sont rares et,
en général, c'est la colère et non la cupidité qui les provoque» (p. 37).
[...] «Plus je vois les Bhoutanais, plus ils me plaisent. Les gens du
commun ont un heureux caractère; ils sont francs et, je crois, d'une
parfaite loyauté» (p. 51).

Lors d'une quatrième mission britannique, en 1783, le capitaine
Samuel Turner note les caractéristiques suivantes (Turner 1800, 1971:
84-85):

«Les Booteeas [Bhoutanais] ont invariablement les cheveux noirs,
qu'ils ont coutume de couper ras. L'œil est un trait remarquable du
visage: petit, noir, aux longs coins en pointe, comme étirés et prolongés
par des moyens artificiels. Leurs cils sont si fins qu'ils sont à peine
perceptibles; et le sourcil n'est que légèrement ombré. C'est au-dessous
des yeux qu'est la partie la plus large du visage, plutôt plat, qui se

rétrécit des pommettes au menton; un trait de physionomie qui semble
avoir pris naissance parmi les tribus tartares mais qui se remarque
beaucoup plus fortement chez les Chinois. Leur peau est remarquablement

lisse et la plupart d'entre eux parviennent à un âge très avancé
avant de pouvoir arborer ne fût-ce que les premiers rudiments d'une
barbe; ils cultivent les favoris mais exhibent, au mieux, une production
chétive et clairsemée. [...] Beaucoup de ces montagnards mesurent
plus de six pieds; et, dans l'ensemble, leur complexion est de plusieurs
nuances moins foncée que celle des Portugais d'Europe».

Les observations de Bogie et de Turner n'ont rien perdu de leur
actualité, ou peu s'en faut (les cheveux sont un peu plus longs, les vols
moins «inconnus»).

Le Bhoutan est aujourd'hui le seul pays indépendant à avoir pour
religion d'Etat le bouddhisme du Mahâyâna («Grand Véhicule») ou,
plus précisément, du Vajrayâna («Véhicule de Diamant»), communément

appelé bouddhisme tantrique ou lamaïsme. L'école dominante,
celle des Drukpa-kargyu ('Brug-pa bka'-brgyud), a inspiré le nom de

«Pays du Dragon», soit Drugyul ÇBrug-yul).
Estimée à 1 280 000 âmes en 1979, la population est répartie sur

une quinzaine de districts, tous centrés sur un dzong (rdzon), «forteresse»

à la fois monastère et siège administratif. De là provient le nom
de dzongkha (rdzoh-ka) appliqué à la langue officielle, ou «langue
des dzong». Version policée d'un dialecte de l'ouest, cette langue
jadis administrative (et orale) est aujourd'hui enseignée dans
l'ensemble du royaume. L'ancienne langue littéraire, le tibétain classique



86 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

(chos-skad), a été adaptée de façon à assimiler cet idiome sous forme
écrite. A côté des caractères tibétains dbu-can, les Bhoutanais utilisent
leur propre écriture cursive (rgyug-yig).

Les plus fortes densités occupent le centre et l'extrême sud d'un
territoire, au reste, sous-peuplé. A part Thimphu, la capitale récemment
construite (15 000 à 20 000 habitants), l'habitat demeure le plus
souvent dispersé. La ville de Phuntsholing, à la frontière de l'Inde, doit
son développement à la route qui gagne les vallées de Paro et de Thimphu,

dans l'ouest. Deux autres routes relient la plaine indienne au
Bhoutan central et occidental, alors qu'une transversale passe de vallée
en vallée.

Dans l'Himalaya central, les maisons des couches aisées de la population

sont faites d'assises de pierre et d'éléments de bois; elles comptent,

en moyenne, trois étages. Le toit, à deux pans couverts de bardeaux,
est surélevé de manière à ménager un espace aéré, utilisé comme grenier.
Les fenêtres, rarement vitrées, sont fermées par des volets coulissants
et s'inscrivent dans un arc trilobé qui vient s'appuyer sur une colon-
nette sculptée. Cadres, linteaux et frises en bois se prêtent à toutes
sortes de décors ouvragés et peints, dans lesquels les Bhoutanais excellent.

Pour les maisons plus simples, les murs consistent en grandes
briques de boue séchée, mais l'ensemble conserve un aspect singulièrement

coquet. Prouesse technique remarquable: aucun élément en fer

- donc pas le moindre clou - n'entre dans la construction d'une demeure
traditionnelle. L'étable, réservée au petit bétail, se trouve au rez-de-
chaussée, les pièces d'habitation au premier étage. La cuisine est
spacieuse, mais enfumée, en l'absence de cheminée. Chaque maison possède,
sinon une chapelle, du moins un autel domestique.

L'ouverture des routes a introduit des changements dans le choix
des matériaux; ainsi, la tôle peinte, plus économique, a tendance à

remplacer les bardeaux, tandis que le ciment se substitue à la boue
séchée ou à la pierre. Néanmoins, le style traditionnel reste de rigueur.

A côté de cette architecture élégante, dont les lignes ne sont pas
sans rappeler l'horizontalité de la Renaissance, on remarque ici et là,
notamment aux abords des routes, des masures faites de lamelles de
bambou nattées, qui souvent abritent des immigrants d'origine népalaise.

Paysans à 95 %, les Bhoutanais tirent le plus clair de leurs ressources
de l'agriculture et de l'élevage. Riz, maïs, pomme de terre, légumes et
arbres fruitiers croissent dans les vallées centrales jusqu'à près de
3000 m. Le blé et l'orge s'accommodent d'une altitude plus élevée
(3800 m), où le zébu fait place au yak et au dzo (mdzo), hybride du



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 87

bovin jaune chinois («kirko») et du yak. La zone du yak proprement
dite va de 3800 à plus de 4500 m; de petits groupes de pasteurs ('brog-
pa) y mènent une vie semi-nomade, utilisant des tentes en laine de

yak et plusieurs habitations permanentes, et cultivent encore par places
l'orge, le sarrasin, le millet et le colza. La frange sud du pays se prête
à la culture de la canne à sucre, du riz, des agrumes et de la cardamome.
Il est question d'y implanter le thé.

L'artisanat occupe une place essentielle dans l'économie domestique.

En règle générale, les objets d'usage courant sont encore
manufacturés à domicile. Or, aussi longtemps qu'un artisanat quelconque
répond avant tout aux besoins indigènes, il ne peut être que de qualité.
Certes, on assiste depuis quelques années à une évolution, sans doute
regrettable, destinée à satisfaire, peut-être, les touristes, peu nombreux
encore, ou les Bhoutanais «modernistes», rares eux aussi. Néanmoins,
la famille royale a parfaitement conscience de la valeur de l'artisanat
traditionnel, qu'elle tient à préserver et à encourager.

L'étude de la collection nous permettra d'examiner les diverses
formes de l'artisanat bhoutanais, dont la qualité exceptionnelle n'avait
pas échappé, au début du siècle, à J. C. White (premier Agent politique
britannique pour le Sikkim, le Bhoutan et les affaires tibétaines), qui
notait ce qui suit, à propos des artisans patronnés par les hauts dignitaires

du royaume (White 1909, 1971: 299-300):
«... Ces hommes ne sont pas payés à la pièce et ne sont pas obligés

de faire un nombre fixe d'heures de travail ou de travailler si l'esprit
n'y est pas et, par conséquent, ils mettent leur âme dans ce qu'ils font,
avec pour résultat des pièces qui témoignent encore d'une splendide
individualité et d'une excellente finition. Il ne se trouve jamais deux
pièces tout à fait semblables, et chaque artisan laisse son empreinte sur
son œuvre. [...] Je n'ai rien vu du Tibet qui se puisse comparer en
quoi que ce soit avec la production du Bhoutan. Peut-être le milieu
tibétain ne pousse-t-il pas à une telle perfection; les gens [y] sont plus
serviles et moins indépendants, condition toujours préjudiciable au
travail de qualité, de quelque espèce qu'il soit».

A noter que, par rapport au Tibet, le Bhoutan a l'avantage de

disposer d'une extraordinaire variété de matières premières, propres à

l'artisanat, qui vont de l'ivoire à la laine de yak, en passant par la soie,
la corne de rhinocéros, le bambou, l'ardoise ou la laque, sans parler de
la profusion du bois.

Quant à l'industrie, elle se limite actuellement à quelques conserveries

de fruits, une fabrique d'allumettes, une cimenterie. Principale



88 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

richesse naturelle - et protection contre l'érosion - les forêts couvrent
près des deux tiers du territoire, mais leur exploitation ne fait que
commencer, vu la rareté des voies de communication. Les ressources minières
offrent des perspectives intéressantes: gisements de dolomite, gypse,
chaux, graphite, charbon, cuivre, zinc et plomb. L'énergie nécessaire
au développement est virtuellement abondante en ce pays de neiges
éternelles; un premier barrage permettra prochainement d'exporter
en Inde une partie de l'énergie produite. U y a peu, l'industrie la plus
prospère était celle des timbres-poste, expédiés aux philatélistes du
monde entier. Aujourd'hui, la principale source de devises provient
du tourisme, si limité soit-il.

III. Aspect historique

Le cadre géographique du Bhoutan étant posé, il est temps d'en
venir à l'histoire, dont les débuts sont encore assez obscurs. En effet,
les premiers rapports substantiels d'origine occidentale datent du XVIIIe
siècle. Quant aux sources locales, elles commencent seulement à devenir
accessibles, tout en posant l'épineux problème de la distinction entre
le mythe et l'histoire proprement dite. C'est à cette tâche que s'est
attelé Michael Aris, le meilleur connaisseur du Bhoutan parmi les

tibétologues occidentaux, qui vient de faire paraître une œuvre de

pionnier (Aris 1979).
Les données de la préhistoire se limitent, pour l'instant, à l'analyse

d'une hache de pierre polie (Aris 1979: XXIII), remontant au dernier
âge de la pierre (2000-1500 av. J.-C. et probablement associée à

un peuple d'agriculteurs. Les groupes, dits Mon-pa, mentionnés plus
haut, en seraient-ils les lointains descendants Rien ne permet encore
de l'affirmer.

Certains éléments semblent attester l'existence de liens avec le
Tibet dès le VIIe siècle de notre ère. Ainsi, c'est au roi Songtsengampo
(Sron-btsan sGam-po, r. env. 627 à 649) qu'est attribuée la fondation
des deux plus anciens temples du Bhoutan, ceux de Kichu (sKyer-chu),
dans la vallée de Paro (sPa-gro), et de Jampa (Byams-pa), dans la
province du Bumthang. En effet, selon la littérature tibétaine, le souverain

aurait fait édifier douze temples destinés à «clouer au sol» la
dèmone Srin-mo, qui s'opposait à la première propagation du
bouddhisme au Tibet; son pied et son genou gauches seraient précisément
«maîtrisés» par les deux temples bhoutanais, situés sur la limite méridionale

d'un schéma géomantique (Aris 1979: 16).



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 89

Plusieurs temples, notamment ceux de Paro Taktsang (sPa-gro
sTag-tshah) et de Kujé (sKu-rjes), au Bumthang, sont traditionnellement

liés au passage de Padmasambhava, le célèbre maître tantrique
indien du VIIIe siècle, auquel le bouddhisme doit, dit-on, de s'être
implanté dans l'aire tibétaine et au Bhoutan, en particulier. Le souvenir
de Guru Rin-po-che, le «Très Précieux Maître», survit aussi dans la
légende du Râja de Sindhu, roitelet indien réfugié au Bumthang et
converti au bouddhisme par Padmasambhava (Aris 1979: 43-59).

Les persécutions infligées aux bouddhistes sous le règne de Lang-
darma (Gian Dar-ma) et le démembrement du royaume tibétain après
son assassinat (842) ont sans doute provoqué des migrations de réfugiés
au Bhoutan. Quoi qu'il en soit, on sait que dès la fin du XIe siècle,
lors de la renaissance du bouddhisme au Tibet, d'illustres Tibétains
visitent le pays, parmi lesquels Mar-pa (1012-1097), fondateur de
l'ordre des Kargyupa (bKa'-brgyud-pa), et son disciple Milarépa
(Mi-la Ras-pa, 1040-1123), l'un des plus grands saints et poètes du
Tibet. Plusieurs tendances se trouvent alors représentées, mais elles
seront éclipsées par l'école Drukpa-kargyu ÇBrug-pa bka'-brgyud),
introduite au Bhoutan par Phajo Drukgom Shigpo (Pha-jo Brug-
sgom Zig-po, 1208-1276).

Aux XIVe et XVe siècles, l'afflux des sages tibétains se poursuit
avec, notamment, le célèbre saint constructeur de ponts suspendus
Thangtong Gyalpo (Than-stoh rgyal-po, 1385-1464), dont le souvenir
est perpétué par le temple-stüpa de Dungtsé (Zlum-rtse), près de Paro,
et le saint «fou» Drukpa Kunlé ÇBrug-pa Kun-legs, 1455-1529),
dont la vie est encore chantée par les bardes d'aujourd'hui. Autre
personnage exceptionnel, mais bhoutanais (tenu pour un ancêtre de la
famille royale), Pémalingpa (Pad-ma Glih-pa, 1450-1521) passe pour
le plus grand «découvreur de trésors» (gter-ston) du Bhoutan - ces
«trésors» (gter-ma) étant des textes sacrés, traditionnellement attribués

à Padmasambhava, qui les aurait cachés pour le bénéfice des
générations à venir.

L'histoire même du Bhoutan en tant qu'Etat constitué commence
en 1616, à l'arrivée d'un réfugié tibétain, Ngawang Namgyél (Nag-
dbah rNam-rgyal, 1594-1651 fondateur d'une théocratie qui va
durer près de trois siècles. Auparavant (Aris 1979), les vallées de l'est
semblent avoir été régies par des clans se réclamant d'un ancêtre commun,

le prince Tsangma (gTsah-ma), frère des deux derniers rois
tibétains; celles du centre, par une aristocratie laïque, et celles de l'ouest,



90 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

par des descendants de maîtres spirituels des écoles Nyingmapa (rNih-
ma-pa) ou Drukpa.

Appartenant au clan des rGya de Ralung (Tibet) et descendant
direct d'un frère du fondateur de l'école Drukpa-kargyu, Ngawang
Namgyél quitte le monastère de Ralung, à la suite de rivalités internes,
et vient s'établir dans l'ouest du Bhoutan, avec lequel les hiérarques
de son monastère entretiennent depuis quelques siècles des contacts
réguliers. Le Shabdrung (Zabs-druh, terme honorifique signifiant «aux
pieds de») unifie dans une large mesure le territoire du Bhoutan* actuel,
qui prendra le nom de Drugyul ÇBrug-yul), soit «Pays du Dragon»
ou «Pays des Drukpa» dont l'hégémonie est définitivement consacrée

par rapport aux autres écoles bouddhistes.
Grâce à ses talents extraordinairement variés, le chef de la jeune

théocratie repousse plusieurs invasions tibétaines, notamment à l'heure
où les armées mongoles du 5e Dalai-lama cherchent à étendre la sphère
d'influence du Tibet, en même temps que celle des Gelukpa (dGe-
lugs-pa), tenants de l'église officielle de Lhasa. Dans les intervalles de

paix, il construit de nombreux dzong, développe l'agriculture, l'irrigation,

les transports, le commerce et l'industrie, et promulgue une
législation inspirée des édits du roi Songtsengampo.

A la fin de son règne, qui dure 35 ans, le Shabdrung institue un
double système de gouvernement, remettant le pouvoir temporel à un
Dési (sDe-srid), ou «régent», et confiant la direction des monastères
de l'Etat au Je Khenpo (rJe mKhan-po), «abbé supérieur». En 1651,
à l'âge de 58 ans, il se retire dans ses appartements et entre en méditation.

Sa mort, survenue à une date indéterminée, est tenue secrète
pendant une cinquantaine d'années, probablement pour éviter de

compromettre la stabilité de la théocratie par une succession disputée (le
même subterfuge sera utilisé à la mort du 5e Dalaï-lama). Ce «secret»
a été récemment mis en évidence par Michael Aris (Aris 1978, 1979).

Faute de descendants capables d'assumer cette charge, la succession

du premier Shabdrung à la tête de la théocratie fut assurée par une
série d'incarnations, dites de l'«esprit» (Thugs-sprul) - après un
premier incarné de la «parole» (gSuh-sprul) - de Ngawang Namgyél.
Cependant, leur autorité demeura toute nominale, le pouvoir effectif
étant exercé par les Dési et gouverneurs de province.

* «Bhoutan» semble dériver de l'expression sanskrite Bhotânta, signifiant «fin du
Tibet», «confins du Tibet», anglicisée sous forme de «Bootan, Bhotan, Bhutan»,
etc. (Singh, N. 1978; Aris 1979).



DU MUSEE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 91

Dans la première moitié du XVIIIe siècle, profitant de l'affaiblissement

de l'empire moghol, le Bhoutan impose sa suzeraineté au Cooch
Bihar (NO du Bengale) puis, en partie, au royaume d'Ahom (NO de

l'Assam), ce qui va provoquer de sérieux affrontements avec les Britanniques.

En effet, la Compagnie des Indes orientales cherche à gagner
l'ensemble du Bengale, et c'est ainsi qu'éclate la première guerre anglo-
bhoutanaise (1772-1773). En conséquence, le Bhoutan doit céder le
Cooch Bihar. Envoyées par Warren Hastings, plusieurs missions britanniques

(Bogie en 1774; Hamilton en 1776 et 1777; Turner en 1783)
tentent d'obtenir le libre passage des marchandises à travers le territoire
bhoutanais, en direction du Tibet. En 1826, la conquête de l'Assam,
par les Anglais, déclenche une nouvelle série de conflits, qui culminent
en 1865 avec la seconde guerre anglo-bhoutanaise. Le traité signé au
terme de celle-ci oblige les Bhoutanais à abandonner leurs prétentions
sur les zones de plaine, au Bengale et en Assam, de même que sur les
collines à l'est de Darjeeling (Kalimpong) et la région de Dewangiri
(SE du Bhoutan). En compensation, les Britanniques s'engagent à

verser un subside annuel à la théocratie.
Quant aux relations du Bhoutan avec le Tibet, elles sont marquées

par des hostilités intermittentes. Néanmoins, les tentatives d'invasion
entreprises par les Tibétains aux XVIIe et XVIIIe siècles échouent toutes,

sans exception. Trait significatif, l'ordre des Gelukpa n'a jamais
obtenu droit de cité sous le règne des Shabdrung, ce qui souligne assez

l'indépendance du Bhoutan à l'égard de Lhasa.
Dès le début du XIXe siècle, un modus vivendi s'établit entre les

deux théocraties, sans doute en raison de la menace commune que
représentent les Britanniques. Cette entente demeure passive: les Tibétains

n'interviennent pas lors des deux guerres anglo-bhoutanaises et,
de leur côté, les Bhoutanais restent neutres durant la guerre anglo-
tibétaine de 1888-1889.

Caractérisé par de constantes luttes intestines, le XIXe siècle s'achève
avec le rétablissement de l'unité du pays sous la poigne d'Ugyen
Wangchuck (U-rgyan dBah-phyug), gouverneur virtuellement
autonome des provinces centrales et orientales. Cet homme clairvoyant
joue, dans le destin du Bhoutan, un rôle décisif dont les conséquences
se sont fait sentir récemment encore: face au conflit d'influences qui se
dessine toujours plus nettement à propos du Tibet, il sent que l'heure
est venue d'opter pour l'une ou l'autre des puissances rivales, s'il
veut éviter la mainmise étrangère. Le gouvernement des Indes britanniques

cherche à imposer au Tibet l'ouverture d'une voie commerciale



92 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

- vieux rêve de Warren Hastings - notamment pour contrecarrer le
pouvoir croissant de la Russie; d'autre part, la Chine exerce sa
suzeraineté sur le Tibet. Dans ce contexte, Ugyen Wangchuck choisit la
Grande-Bretagne, qu'il assiste activement en qualité de médiateur
lors du traité (1906) qui suit l'expédition Younghusband à Lhasa. En
reconnaissance de ses bons offices, il reçoit le titre de «Knight
Commander of the Indian Empire».

Elu à l'unanimité par les principaux dignitaires civils et religieux,
le 17 décembre 1907 Sir Ugyen Wangchuck devient le premier Druk
Gyalpo ÇBrug rGyal-po), ou «Dragon-Roi», du Bhoutan. L'avènement

de la dynastie des Wangchuck ne transforme pas fondamentalement

les structures de la théocratie. Depuis longtemps déjà, Shabdrung
et Dési n'exerçaient plus qu'un pouvoir théorique sur les gouverneurs
de province. Le système de succession par incarnations implique, en
effet, de longues régences qui favorisent les rivalités. Le dernier
Shabdrung meurt en 1903, le dernier Dési en 1907. En accédant au trône,
Sir Ugyen Wangchuck vient, en quelque sorte, concrétiser un état de
fait.

Les Britanniques voient d'un œil favorable la fondation d'une
monarchie héréditaire, capable d'assurer la stabilité politique de cet
Etat-tampon. En 1910, l'accord suivant est signé entre les deux
gouvernements: versement d'une contribution annuelle au Bhoutan, non-
ingérence dans les affaires du royaume qui accepte, en revanche, de se
«laisser guider» dans le domaine des affaires étrangères.

En 1926, à la mort du premier Druk Gyalpo, son fils Jigme ÇJigs-
med) lui succède et poursuit d'une main ferme la tâche entreprise,
tout en introduisant une certaine modernisation (ouverture d'écoles et
de dispensaires). Il entretient des relations cordiales avec les Britanniques

et leur accorde un soutien actif durant la Seconde Guerre mondiale.
Au lendemain de l'indépendance de l'Inde, un nouveau traité est
passé entre les deux pays (1949): le Bhoutan obtient la rétrocession
de la région de Dewangiri et une augmentation substantielle du subside
annuel; il accepte de continuer à se laisser guider par l'Inde en ce qui
concerne les affaires étrangères.

Le règne de Jigme Wangchuck se termine en 1952, alors que les
voisins du Bhoutan sont en pleine période de mutation. Le nouveau
souverain, Jigme Dorje Wangchuck ÇJigs-med rDo-rje dBah-phyug),
fait preuve, en ces circonstances, d'une sagesse au moins égale à celle
de son grand-père, Sir Ugyen. Conscient des risques que comporte une
trop grande disparité face au monde qui l'entoure, le «Père du Bhoutan



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 93

moderne» engage son royaume sur la voie d'une modernisation assez

pondérée pour rester harmonieuse. Il est assisté dans son œuvre par son
beau-frère, Jigme Dorje, dont l'assassinat, en avril 1964, provoque
une crise grave et donne lieu aux hypothèses les plus variées quant au
motif de cet acte.

En 1960, la fermeture des frontières avec le Tibet occupé par les
Chinois oblige le Bhoutan à s'ouvrir au sud, privé qu'il se trouve des

échanges économiques et culturels traditionnellement entretenus avec
son voisin du nord. L'Inde, pour sa part, mesure l'intérêt stratégique
de ce petit Etat-tampon, d'où la construction de routes, l'envoi
d'experts militaires et l'octroi d'une aide technique appréciable.

Durant les vingt ans de règne du roi Jigme Dorje, le Bhoutan se

transforme à maints égards, passant graduellement d'une monarchie
absolue à une monarchie constitutionnelle, d'une économie de troc à

une économie de marché, de l'éducation monastique à l'éducation
laïque (plus de 20 000 Bhoutanais fréquentent l'école en 1979), de la
médecine indigène à la médecine occidentale (en 1979, huit hôpitaux et
trente-six dispensaires), sans parler du développement de l'agriculture,
de l'élevage et de la petite industrie.

En 1972, âgé de 46 ans seulement, ce souverain éclairé meurt subitement

à Nairobi, laissant le trône à son fils, Jigme Singye ÇJigs-med
Seh-ge). Couronné en 1974, à l'âge de 18 ans, ce dernier semble décidé
à poursuivre la sage politique de son père. Les «passages» mentionnés
ci-dessus paraissent s'effectuer en douceur, tout en respectant, dans la
mesure du possible, le riche patrimoine culturel du Bhoutan.

IV. Aspects de l'art du Bhoutan

Une brève incursion dans le domaine des dzong, monastères et
temples s'avère indispensable avant d'aborder l'étude de la collection,
où sont illustrés quelques aspects seulement de l'art du Bhoutan.

Les dzong marquent le paysage bhoutanais à la manière d'un blason.
Certes, le Tibet et le Ladakh ne manquent pas de prestigieux monastères
fortifiés, mais leur architecture, par ailleurs distincte, prend une tout
autre résonance dans l'environnement transhimalayen. Si l'architecture

des dzong bhoutanais compte maints éléments tibétains - notamment

les murs légèrement inclinés vers l'intérieur - ou indiens - par
exemple, les fenêtres à encadrement trilobé - la combinaison de tels

emprunts lui donne un caractère propre. A cet égard, le climat a sans
doute joué un rôle déterminant: considérablement plus humide qu'au



94 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Tibet et au Ladakh, il a rendu nécessaire l'adjonction de toits à la
couverture en terrasse des bâtiments tibétains. Corollaire évident, la relative
abondance des forêts a permis l'utilisation accrue du bois, aussi bien
dans la construction que dans l'ornementation. Autre trait particulier,
la couleur éclate partout où elle trouve un champ d'application: sur
les poutres et les chapiteaux, les portes et les cadres de fenêtres, les

murs et les plafonds, au point que si le Bhoutan devait être décrit en

peu de mots, la première expression qui viendrait à l'esprit serait
«royaume de la couleur» - un royaume dont les costumes traditionnels
et la nature même contribuent à enrichir une palette étonnamment
contrastée.

Les premiers dzong furent élevés à l'époque de Shabdrung Ngawang
Namgyél (XVIIe s.). Ils incarnaient en quelque sorte les trois aspects
de la théocratie naissante: monastique, administratif et défensif. Leur
structure se développe autour de la haute tour centrale, utsé (dbu-rtse)
qui abrite le temple principal. Les bâtiments qui ferment la ou les cours
sont réservés aux temples secondaires, au logement des moines et aux
services administratifs du district. L'ensemble revêt l'allure d'une
forteresse massive, dont le caractère religieux se manifeste par les
«bannières de victoire» (rgyal-mtshan) - cylindres de métal doré
ornant les toits - et par la bande rouge ceignant le haut des murs blanchis

à la chaux. Comme pour les maisons, les bardeaux de la toiture
sont de plus en plus remplacés par de la tôle peinte en vert ou en rouge.
Tous les éléments entrant dans la construction sont assemblés -
rappelons-le - sans l'aide d'un seul clou.

En principe, les monastères sont de dimensions moins imposantes
que les dzong. Les temples peuvent appartenir à un village; ils sont
isolés ou groupés.

Temples, monastères et dzong renferment des peintures murales
dédiées aux thèmes des traditions Drukpa et Nyingmapa. Si certaines
s'apparentent au style du Tibet oriental (Khams), d'autres présentent
des traits spécifiquement bhoutanais, tels que la richesse du décor floral,
inspiré d'une nature prodigue, ou l'application de rehauts à la poudre
d'or. Les plus anciennes peintures connues (XIIIe-XIVe s.) ornent les

murs du temple de Cah-sgah-kha, à proximité de Thimphu; Lauf (1972:
96) y distingue encore l'influence prépondérante de l'art bouddhique
tardif du Bengale. Cependant, le critère d'ancienneté intéresse davantage

l'historien que l'amateur d'art: quoique de la première moitié du
XIXe siècle, les peintures du temple-stupa de Dungtsé (Zlum-rtse)
sont d'une finesse exceptionnelle, et celles, très récentes, du nouveau



**U»!
V

f$P&

«

l,\

y

f W*i

«

«ce

A

^

-11

ai

i*c> Iff!
"?TT

^ i :^ W. j
BnLk..«Jf

By—

W. «

US. ¦+¦ i l*W

1 /\ 1 iyu "u ' x _ » -^i^jy»
««ä3-



96 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

temple de Kichu (sKyer-chu) soulignent assez le haut niveau de la
tradition picturale patronnée par la famille royale.

L'art des thanka (than-ka), ou «images» (le plus souvent peintes
sur une toile susceptible d'être enroulée), pourrait être mieux représenté

dans la collection du Musée. Ce qui, toutefois, lui fait le plus
cruellement défaut est un spécimen de thanka «appliqué» (gos-sku),
technique dans laquelle les Bhoutanais excellent. Il s'agit d'un procédé
fondé sur le principe de la mosaïque, la composition étant obtenue par
l'assemblage de diverses pièces de soie, de couleur et de forme appropriées,

qui sont appliquées et brodées sur une toile de plus ou moins
grande dimension. Modèle du genre (ill. p. 95), le gigantesque thanka
(20 m x 30 m env.) déroulé lors du festival annuel ou Tsechu (Tshes-
bcu) de Paro représente Padmasambhava entouré de ses formes principales.

Cet exemplaire ancien a trouvé tout dernièrement sa réplique
dans le grand thanka «appliqué» exécuté pour le dzong de Tongsa
(Kroh-sar). On connaît aussi des thanka entièrement brodés.

La statuaire adopte souvent des proportions beaucoup plus grandes
que nature. Dans ce cas, elle recourt d'ordinaire à l'argile peinte et
dorée (rdza-sku), ou couverte de minces plaques de métal (à l'exception

du visage doré). Pour les bronzes, le procédé le plus courant
consiste à utiliser un modèle en argile, partagé en deux avant la cuisson, de
manière à disposer de deux moules; la technique de la «cire perdue»
semble moins répandue (Singh, M. 1968). Le sens décoratif des Bhoutanais

s'exprime à merveille dans les somptueux portiques ou les nimbes
abritant les statues des divinités importantes: les éléments de bronze ou
de bois dorés dessinent des rinceaux où s'inscrivent divers motifs
bouddhiques, des dragons et des garuda (phénix).

Ce court aperçu ne saurait rendre justice aux trésors de l'art
bhoutanais, dont le recensement et l'étude restent à faire. Il est encore plus
urgent d'en entreprendre, sinon la restauration, du moins la préservation.

En l'espace de dix ans, en effet, des peintures admirables se sont
gravement détériorées sous l'effet des infiltrations d'eau dues au mauvais

état d'une toiture. Ailleurs, des peintures vieilles de plusieurs
siècles ont été barbouillées pour faire place à des compositions nouvelles.
Certes, l'obsession occidentale de l'«antique» est étrangère à un art
sacré, et fonctionnel, qui n'a pas pour premier objectif de plaire à

l'esthète, mais de servir de support à la méditation bouddhique. On
peut espérer, toutefois, que le Gouvernement prendra les mesures qui
s'imposent pour conserver les témoignages d'une civilisation dont le
Bhoutan demeure le seul dépositaire à part entière.



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 97

V. Catalogue descriptif

Les principaux thanka

L'art des thanka relève du sacré. Essentiellement fonctionnel, il
obéit aux règles canoniques de l'iconographie traditionnelle. Au reste,
le mot «art» n'existe pas dans le monde du bouddhisme tibétain, où
l'expression «science de la construction» couvre toutes les formes d'art
appliqué, architecture comprise. D'après Marco Pallis (1974), la peinture

proprement dite serait conçue comme une sorte d'écriture: ne
pouvant obtenir un thanka, il se vit proposer par un moine le texte
traitant du même thème D'un chef-d'œuvre, on ne dira pas qu'il est
«beau», mais «bien fait», ajoutant peut-être que l'artiste a reçu ses
instructions «directement de son lama au ciel» (Pallis 1974: 349). Le
talent s'exprime donc dans un cadre précis, la part de créativité ne
s'exerçant que dans les détails (fonds de paysage, notamment). L'artiste

ne signe que très exceptionnellement son œuvre, et s'il le fait,
c'est pour souligner sa piété et non son talent.

Les thanka (than-ka), ou «images», servent de supports à la
méditation; ils peuvent orner un autel domestique ou les parois d'un temple,
voire même, en certaines occasions, un mur extérieur. Il s'agit ordinairement

de peintures sur toile de coton, rarement sur soie, les thanka
appliqués et brodés étant peu nombreux. La partie peinte est montée
sur un cadre d'étoffe (le plus souvent un brocart frappé de motifs
chinois) dont le bord intérieur est pourvu de deux bandes, l'une rouge,
l'autre jaune - «arc-en-ciel» manifestant le rayonnement spirituel de
l'image. Dans la section inférieure du cadre, assimilée à la Terre, figure
couramment un carré de tissu distinct, qui symbolise à la fois l'Eau
primordiale et la «porte» du thanka (thah-sgo), franchie dans la
méditation; la partie supérieure représente le Ciel, l'ensemble passant pour
une projection du Cosmos. Le cadre est maintenu au sommet par une
baguette passée dans l'ourlet, tandis qu'à la base, un bâton fixé de
même et terminé par deux bouterolles de métal ou de bois, permet
d'enrouler le thanka pour le transporter ou le conserver lorsqu'il n'est
pas utilisé. La peinture peut être protégée par un léger voile de soie.
Enfin, deux rubans, rouges ou jaunes, pendent librement devant le
thanka.

Les peintres bhoutanais (moines, pour la plupart) semblent recourir
à des techniques analogues à celles qui prévalent dans l'aire tibétaine.
Tendu sur un cadre de bois, le rectangle de toile de coton ou de soie



98 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

reçoit un fond de chaux additionnée de colle animale, comprenant
plusieurs couches polies à l'aide d'une spatule ou d'un coquillage;
l'épaisseur doit être suffisante pour obtenir une surface non poreuse,
sans toutefois gêner l'enroulement du thanka. La composition est ensuite
centrée et structurée selon les proportions canoniques et les règles ico-
nométriques. Les motifs commencent par être grossièrement dessinés

au fusain ou à l'encre indienne, à partir de la figure centrale; l'artiste
exécute au pinceau les lignes définitives, couvrant toutes traces de dessin.

Il s'épargnera fréquemment du travail en recourant à des poncifs
ou à la xylographie. La peinture est appliquée d'abord sur les principaux
champs, puis progressivement aux détails. Parures, ornements, inscriptions

éventuelles sont ajoutés en dernier lieu, parfois à la poudre d'or.
Les pigments sont le plus souvent d'origine végétale ou minérale; les

tons sont renforcés ou éclaircis à la chaux mêlée de colle.
Le thanka achevé est consacré par aspersion d'eau lustrale sur la

réflexion de la peinture dans un miroir, tandis qu'au verso sont inscrites
les trois syllabes sacrées Om, Ah, Hüm, correspondant à la purification
du corps, de la parole et de l'esprit.

Les thanka 68.4.1 et 68.4.2 (ill. p. 101 et p. 105) proviennent d'une
série d'environ trente pièces appartenant au trésor monastique de

Tashichho Dzong (bKra-Hs chos-rdzoh), à Thimphu. Ces thanka étaient
exposés, lors de certains rituels, dans la grande salle de réunion du
monastère. L'ensemble ÇBrug-pa bka'-brgyud gser-'phreh) était
dédié à la lignée des hiérarques tibétains de l'école Drukpa-kargyu
ÇBrug-pa bka'-brgyud), dont la branche moyenne (Bar-'brug) est
devenue l'église officielle du Bhoutan.

Ces peintures reflètent le souci, commun aux autorités ecclésiastiques

et politiques, de commémorer les origines illustres de la théocratie
bhoutanaise instituée au XVIIe siècle par Shabdrung Ngawang Namgyél
(Zabs-druh Nag-dbah rNam-rgyal). Manifestement, les considérations
religieuses l'ont emporté sur les sentiments hérités des nombreuses
(et vaines) invasions tibétaines, au point que les personnages
représentés font aujourd'hui partie intégrante du patrimoine bhoutanais.

Fortuit ou délibéré, le choix des deux thanka extraits de la série de
Tashichho Dzong s'est révélé particulièrement heureux dès qu'ont été
identifiées (par des lamas bhoutanais) les figures centrales, dépourvues
d'inscriptions, à rencontre de la plupart des autres. Il s'agit, en effet,
de Tsangpa Gyaré Yeshé Dorjé (gTsah-pa rGya-ras Ye-Ées rDo-rje),
fondateur de l'école Drukpa, et de Péma Karpo (Pad-ma dKar-po),



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 99

qui passe pour l'incarnation de ce dernier et précède immédiatement
Shabdrung Ngawang Namgyél dans cette lignée d'incarnés.

Né en 1161 dans le clan des rGya de Ralung (Ra-luh, au sud-ouest
de Lhasa), Tsangpa Gyaré étudie auprès de divers maîtres, parmi
lesquels Ling Répa (Glih Ras-pa Pad-ma rDo-rje, 1128-1188), disciple
de l'un des fondateurs de l'ordre Kargyupa (bKa'-brgyud-pa, «Ceux
de la tradition orale»). Il mène une vie d'ascète, pratique la méditation,
acquiert des facultés suprahumaines, fonde des monastères, notamment
celui de Druk ÇBrug), qui donnera son nom à l'école Drukpa. Druk
signifie à la fois «tonnerre» et «dragon», le tonnerre étant assimilé au
grondement du dragon dans le ciel; or, la légende veut que le dragon-
tonnerre ait salué la consécration du monastère.

Obéissant à son désir, les 5 000 disciples de Tsangpa Gyaré se

dispersent au Tibet, en Chine et en Inde, de sorte qu'«il n'y avait aucun
lieu à dix-huit journées de vol d'un vautour où ne se fussent trouvés
des disciples appartenant à l'école 'Brug-pa'» (Blue Annals, p. 669).
La popularité de cette école, empreinte de tolérance et d'humilité,
engendra un dicton célèbre: «La moitié des gens sont des Drukpa; la
moitié des Drukpa sont des mendiants; la moitié des mendiants sont
des saints» (Aris 1979: 172).

Tsangpa Gyaré meurt en 1211. «Le jour de la crémation, une
voûte en arc-en-ciel apparut et une pluie de fleurs tomba. Les 21
articulations de sa colonne vertébrale se muèrent en 21 images
d'Avalokitesvara» (Blue Annals, p. 670) - reliques qu'emportera au Bhoutan
le premier Shabdrung.

Figure principale du second thanka, l'«Omniscient» Péma Karpo
(Kun-mkhyen Pad-ma dKar-po, 1527-1592) fut l'un des plus grands
érudits de son temps. Eminent maître et historien, il rédige en douze
tomes l'essentiel de la tradition Kargyupa. Ses liens avec les princes-
abbés de Ralung ne se réclament pas du sang, car il appartient à une
famille noble du Kong-po (SE de Lhasa), mais d'une «filiation
spirituelle», qui fait de lui une incarnation de Tsangpa Gyaré. Le litige
auquel donne lieu, à la mort de Péma Karpo, la reconnaissance d'une
nouvelle incarnation aura pour conséquence l'exil de Shabdrung
Ngawang Namgyél (l'un des deux «prétendants») et l'avènement de la
théocratie bhoutanaise.

La composition des deux thanka obéit au même schéma. Le personnage

central, plus grand que les autres, trône en position du lotus devant
une table basse couverte d'objets cultuels. Coiffé du chapeau rouge
des Drukpa, il porte une robe drapée sur un gilet. Deux disciples lui



100 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

présentent des offrandes. Le trône se détache sur un buisson de
rhododendrons caractéristiques de la flore bhoutanaise.

Au sommet des thanka figure l'entité divine incorporelle (Vajradhara,

Amitâbha) à l'origine des révélations obtenues et transmises par
les mahàsiddha, les Parfaits (tib. grub-chen), qui occupent le registre
supérieur. Issus de castes diverses, pratiquant les métiers les plus variés,
ces sages tantriques indiens, possesseurs de facultés suprahumaines
(skr. siddhi), illustrent par leurs vies exemplaires la possibilité
d'accéder à l'expérience immédiate de la Réalité ultime. Leur présence ici
évoque les chaînes initiatiques à travers lesquelles ont été véhiculés, de
maître à disciple, les enseignements du bouddhisme tantrique composant

la tradition Drukpa-kargyu.
On reconnaît la plupart des mahàsiddha à leur chignon de yogin,

leurs parures et vêtements indiens, leur semi-nudité, la peau animale
qui, souvent, leur sert de siège. La corbeille placée à côté de certains
d'entre eux symbolise la nourriture spirituelle des textes sacrés (jadis
conservés dans des corbeilles, comme l'indique le terme sanskrit de

Tripitaka, ou «Trois Corbeilles», appliqué aux trois sections du Canon
bouddhique).

Le registre inférieur est consacré à des hiérarques Drukpa, parmi
lesquels douze descendants collatéraux de Tsangpa Gyaré, fondateur de

la lignée des princes-abbés de Ralung, soit les célèbres neuf Sengé
(Seh-ge), ou «Lions», et les incarnations des Trois Protecteurs du
Tibet: Avalokitesvara, Manjusrï et Vajrapâni (Stein 1972b, tableau
généalogique, p. 10; et Blue Annals, p. 671-672).

Thanka 68.4.1.Ç\\\. p. 101)

1.1. gTsan-pa rGya-ras Ye-ses rDo-rje (Yeshé Dorjé, «celui, vêtu de coton, du clan
des Gya du Tsang» - allusion à ses origines et à la «chaleur mystique» (gtum-
mo) qui lui permet de se vêtir légèrement), 1161-1211 (I 1er hiérarque),
incarnation de Näropa (6.2.) et fondateur de l'école Drukpa; abrité sous un Parasol
d'honneur, la main droite prenant la terre à témoin (bhümisparsamudrä), la
gauche, en méditation (dhyäna), tenant le Vase de Vie (voir détails p. 98-99).

2.1. Vajradhara (tib. rDo-rje-'chan), Buddha primordial des Kargyupa; bleu foncé,
tenant croisés sur sa poitrine le vajra (foudre-diamant, tib. rdo-rje) et la
clochette, dans le geste de l'embrassement (prajnälinganäbhinaya) symbolisant la
fusion de la Sagesse et des Moyens menant à la connaissance du Vide, ou Réalité
ultime.

3.1. sNan-ba bDud-'dul Sems-dpa' (Nangwa Dudiil Sempa); d'après son nom, il
s'agirait d'un bodhisattva «vainqueur de Mära» (bDud-'dul), soit du Mal; bleu
foncé, un vajra dans la main droite, il fait de la gauche le geste du don (varada).



3.1. 2.1. 4.1.

6.1. 7.1.

8.1. 5.1.

9.1. 10.1.

1.1.

13.1. 14.1.

12.1. U.l.

16.1. 15.1.

17.1. 18.1.

21.1. 19.1. 20.1. 22.1.



At

*Vi

wI«fN*
«S

/ ^ V' N

WV ft»

lA

*3fc' "?

Sï*

Ejrîv

>
«iw

JA
S

—^ i.

I I>1
^WgV /4i»» «a

:
¦

«
^x

tgLW

¦W



2.1.

n U

6.1. 7.1.

¦

16.1.

1.1.

14.1.

4 M ^8^

15.1.
S

U.l.

18.1.

20.1.



102 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Mahàsiddha:

4.1. Sa-ra-ha (VIIIe s. «celui qui a tiré la flèche» de la non-dualité dans le cœur
de la dualité (pour laquelle le sujet et l'objet sont des entités ultimes); vieillard
barbu à la tête chenue, il contemple la flèche libératrice de l'illusion. Passe pour
le premier des mahàsiddha.

5.1. kLu-sgrub (Ludrup), skr. Nâgârjuna, disciple de Saraha et/ou fondateur de la
«Voie moyenne» (Mâdhyamika), dont le texte de base lui aurait été remis par
les serpents Näga - d'où leur présence dans sa chevelure. Sans doute plusieurs
mahàsiddha ont-il repris, au cours des siècles, le nom de l'illustre sage du début
de notre ère. Le Nâgârjuna reproduit ici pourrait émaner d'un phénomène de

superposition.
6.1. Lu-yi-pa, le «mangeur d'entrailles de poissons» (tib. Na'i-rgyu-ma za-ba ou

Na'i-rgyu lto-gsol-ba).
7.1. Di-gi-pa, ou Tehgi-pa, disciple de Lûyipa; monde du riz pour sa maîtresse.
8.1. Byah-sems bLo-gros Rin-chen («le bodhisattva» Lodrö Rinchen); identification

incertaine.
9.1. Ma-tah-ki, appuyé sur son bâton de berger; non identifié.

10.1. Su-ma-ti, tenant une coupe crânienne et un couperet; identification incertaine.
11.1. Sih-lo-pa, faisant le geste de l'apaisement (abhaya); non identifié.
12.1. Thah-lod-pa (Thanglöpa), cultivateur, assis devant sa hutte de bambou, trans¬

pose mentalement ses activités manuelles sur le plan spirituel.

Disciples de Tsangpa Gyaré:

13.1. dBu-ri-ba (Uriwa), alias Lo-ras-pa (Lorépa), 1187-1250, fondateur de la
branche inférieure des Drukpa (sMad-'Brug); construit un monastère au Bhoutan

(Bumthang). Présente une offrande sur une écharpe cérémonielle.
14.1. Pa-ri-ba (Pariwa); porte un disque représentant la Roue de la Loi, qu'il fait

tourner du geste de l'enseignement (dharmacakra-mudrä).

Hiérarques:

15.1. Khams-gsum Chos-kyi rGyal-po rGod-tshah-pa (Götshangpa, «Roi religieux du
Triple Monde»), alias mGon-po rDo-rje (Gömpo Dorjé), 1189-1258, fondateur

de la branche supérieure des Drukpa (sTod-'brug); vêtu d'une robe jaune,
la main droite en charité (varada), la gauche apaisante (abhaya).

16.1. Sans-rgyas dBon-chen Ras-pa (Sangyé, «le Grand Neveu vêtu de coton»), alias
Dharma Seh-ge, 1177-1237 (II), neveu et fils spirituel de Tsangpa Gyaré,
maître de (15.1.); abbé de Ralung en 1211, fondateur de la branche «moyenne»
(Bar-'brug) des Drukpa.

17.1. Chos-rje gZo-nu Seh-ge («le Hiérarque» Zhönu Sengé), 1200—1266 (III),
neveu de Tsangpa Gyaré et cousin de (16.1.); abbé de Druk en 1232.

18.1. Ni-ma Seh-ge, 1251-1287 (IV), neveu de (16.1.) et de (17.1.); abbé en 1266.
19.1. rDor-glih-pa, alias Seh-ge Ses-rab, vers 12307-1270?; neveu de (18.1.) et frère

de (20.1.); abbé non pas de Ralung, mais de Bar-'brog rDo-rje-glin (fondé
par (15./.)).



DU MUSEE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 103

20.1. mTshan-ldan sPos-(s)kya-pa (Tsenden Pökyapa), «le Possesseur de signes» de

Pökya), alias Seh-ge Rin-chen, 1258-1313 (V); fonde le monastère de sPos-
skya. N'ayant pas de neveu, «accomplit rite sur femme» pour avoir un fils
(Stein 1972b).

21.1. mTshan-ldan bCu-gsum-pa («le Treizième Possesseur de signes»), alias Sen¬

ge rGyal-po, 1289-1325 ou 1326 (VI), fils de (20.1.); abbé en 1313, chapelain
du roi mongol Togan temiir. Tient un livre.

22.1. 'Jam-dbyahs Ye-èes Rin-chen (Yeshé Rinchen «le Manjuéri»), 1364-1415
(X); incarnation de Manjusrï, bodhisattva de la Sagesse, l'un des trois Protecteurs

du Tibet.

Thanka 68.4.2. (ill. p. 105)

1.2. Kun-mkhyen Pad-ma dKar-po («l'Omniscient» Péma Karpo), 1527-1592,
incarnation de Tsangpa Gyaré (1.1.); les deux mains font le geste de
l'argumentation (vitarka-mudrâ). A la base du trône, au-dessus de la Roue de la Loi,
figure la dédicace suivante: dPal-rgyal-ba'i dBah-po («Glorieux Seigneur des

Victorieux») (voir détails p. 99).
2.2. Amitâbha (tib. 'Od-dpag-med, opamé), Buddha de la Lumière infinie, l'un des

cinq Tathâgata, ou Buddha cosmiques; rouge, les mains en méditation (dhyâna).

Mahàsiddha:

3.2. Dom-bhi He-ru-ka, roi du Magadha, devenu yogin. Chevauche le tigre qui le
ramène dans son royaume après douze ans de retraite dans la forêt; de la main
droite, il brandit un serpent, tandis que sa compagne porte une coupe crânienne.

4.2. Karna-ri-pa, aliasÀrya-deva «avec un œil»; disciple de Nâgârjuna (5.1.). Ayant
atteint la libération du Samsära (cycle des morts et des renaissances), il s'élève
dans les airs et donne son œil gauche, accédant au désir d'une femme. Porte le

vajra et la clochette, outre son sceptre «magique» (skr. khatvânga).
5.2. Ti-li-pa, alias Tilopa, 988-1069; disciple de Nâgârjuna (5.1.) et premier maître,

inspiré par Vajradhara (2.1.), de la lignée spirituelle aboutissant aux Kargyupa.
La jambe gauche maintenue par son cordon de méditation, il fait de la main
droite le geste de l'argumentation, tandis que la gauche présente un poisson
évoquant un épisode de sa vie (voir ci-après).

6.2. Na'-ro-pa, ou Näropa (1016-1100), 2e maître de la lignée de (5.2.), abbé de
l'université de Nälandä. En quête de Tilopa (5.2.), il le découvre en train de
faire rôtir un poisson vivant, à l'indignation des ermites qui l'entourent (acte
de destruction symbolique des habitudes mentales); Tilopa ressuscite le poisson
et prend Näropa pour disciple. Ce dernier sera le maître du Tibétain Mar-pa, le
fondateur de l'ordre Kargyupa.

7.2. Bi-na-sa, tenant une coupe crânienne dans la main droite, la gauche étant en
charité (varada); non identifié.

8.2. La-wa-pa, semble appartenir à la lignée de Lüyipa (6.1.), Tengipa (7.1.) et

Indrabhüti (9.2.); tient un sceptre «magique».
9.2. Anta-bu-ti, alias Indrabhüti, roi d'Uddyäna et grand maître de la fin du VIIe s.,

ou de la fin du IXe-début Xe s. (il y eut probablement deux Indrabhüti); coiffé
du turban royal, il fait le geste de l'argumentation.



104 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

10.2. Sa-wa-ri-pa, le «chasseur», disciple de Saraha (4.1.) et de Nâgârjuna (5.1.);
ceint de plumes de paon, il porte un arc et une flèche.

11.2. Mi'-tri-pa, ou Maitrïpa, 1007-1084 ou 1010-1087, maître de Marpa et d'Atea
(l'un des initiateurs de la seconde propagation du bouddhisme au Tibet); coiffé
du bonnet de pandit.

12.2. Ti-phu-pa, disciple de Maitrïpa (11.2.).

Disciples de Péma Karpo:

13.2. Yon-tan Ye-ies (Yönten Yeshé), porteur de la Roue de la Loi.
14.2. dGe-sloh Rin-chen rNam-rgyal («le moine» Rinchen Namgyél), porteur d'une

conque.

Hiérarques:

15.2. Kun-dga' Seh-ge, 1314-1347 (VII), incarnation de Tsangpa Gyaré et fils de

(21.1.).
16.2. bLo-gros Seh-ge (Lodrö Sengé), 1345-1390 (VIII), incarnation de son père

(15.2.).
17.2. Ses-rab Seh-ge, 1371-1392 (IX), dernier des Sengé.
18.2. mKhan-chen rDo-rje Rin-chen («le Grand Abbé» Dorjé Rinchen); non identi¬

fié.
19.2. Nam-mkha' Pad-bzah (Namkha Pézang), 1398-1425 (XI), «Fou» (smyon-pa)

de Ralung (épithète donnée à un type de saints poètes et chanteurs), incarnation
de Vajrapâni; chasseur et faiseur de miracles, paré d'une couronne de feuillage
(à la manière des paysans bhoutanais, en été) et muni d'un arc et d'une flèche.

20.2. Ses-rab bZah-po, 1400-1438 (XII), incarnation d'Avalokitesvara, le bodhi¬
sattva de la Compassion qui, avec Manjusrï et Vajrapâni, forme la triade des
Protecteurs du Tibet.

21.2. mNam-ma'i mKhyen-rtse rTog-ldan, forme incorrecte de mNam-ma'i mKhyen-
brtse rTogs-ldan «l'Incomparable Kyentsé, possesseur de connaissance»;
vieillard aux cheveux blancs, dans l'attitude de méditation (dhyâna); non identifié.

22.2. Grub-chen bLo-gros mChog-ldan («le mahàsiddha Lodrö Chogden) soit, peut-
être, le «traducteur» (lo-tsa-ba) mChog-ldan, maître de gZo-nu Seh-ge (17.1.).

(Les noms figurant sur les deux thanka sont le plus souvent suivis de la dédicace
«la-na-mo», signifiant «hommage à».)



4.2. 2.2. 3.2.

5.2. 6.2.

7.2. 8.2.

9.2.

1.2.

10.2.

14.2. 13.2.

11.2. 12.2.

18.2. 16.2. 15.2. 17.2.

19.2. 20.2. 21.2. 22.2.



fr- ^^p^jtap* *fr>

"

Lk \
m



'É
2.2. »Û

1
A O ^^^\\ lk 5.2.

^ts*>

¦¦i/ >wflBifâiVf4fcBHH|| M/!
if >i*'^*s

ft* •

^mV '^
fi li1.2. 1 ¥fcfl ¦?;

'1^' i / 1

i
1 ^v k

Y«? '^^Jv 13.2* ff«

>
11.2.

\ 8 '-"£

/ >>o a ^¦Bar^BrH

1.<c -

rSf ¦V" M
o

19.2.
Mm

20.

1

"^T~?r



106 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Exécuté en 1980 au Centre artisanal de Thimphu, le thanka 80.10.16
(ill. p. 107) est dédié à Shabdrung Ngawang Namgyél (Zabs-druh Nag-
dbah rNam-rgyal, 1594-1651?), figure dominante de l'histoire bhoutanaise

(cf. p. 89-90).
Appartenant au clan des rGya de Ralung, descendant d'un frère

de Tsangpa Gyaré (thanka 68.4.1) et petit-fils du dix-septième prince-
abbé de Ralung, Ngawang Namgyél se consacre dès sa petite enfance
aux études religieuses et à la méditation, tout en pratiquant avec talent
la peinture et la sculpture. A treize ans, il succède à son grand-père.
Cependant, au fil des années, son règne puis sa vie même sont de plus
en plus menacés par un puissant seigneur, le Dési du Tsang (gTsah
sDe-srid), qui conteste sa qualité d'incarnation de Péma Karpo (thanka

68.4.2) au bénéfice d'un autre prétendant, Pasam Wangpo (dPag-
bsam dBah-po). Pis encore, le Dési s'apprête à s'emparer de la
précieuse relique à l'image d'Avalokitesvara, trouvée dans l'une des
vertèbres de Tsangpa Gyaré, dont les princes-abbés de Ralung sont
les dépositaires. Une vision du dharmapâla Mahàkàla, «Gardien de la
Loi» à tête de corbeau (tête ornant aujourd'hui la couronne des monarques

bhoutanais) convainc le Shabdrung de s'exiler vers le sud, où
l'attend, selon la prophétie, un «royaume religieux». En 1616, il gagne
ainsi le «Pays du Sud» - le Bhoutan - suivant en cela les traces de
nombreux réfugiés tibétains. Sa forte personnalité, et l'accueil qui lui
est réservé par les communautés Drukpa, vont permettre à Ngawang
Namgyél de fonder une théocratie durable.

Rien ne saurait mieux illustrer la grandeur du premier Shabdrung
que ce décret, qu'il fait graver en 1639 sur un sceau de bois, utilisé
actuellement encore pour authentifier certains documents officiels:

«Je fais tourner la Roue des deux Lois, spirituelle et temporelle.
Je suis le refuge suprême de tous. Je suis le souverain spirituel des

glorieux Drukpa. Je triomphe de tous ceux qui cherchent à fausser
l'enseignement des Drukpa. Comme la déesse de la Science, j'appose le

sceau de la perfection sur tout écrit. Je suis la source sacrée des

préceptes moraux. Je suis à l'origine de pensées infinies. Je confonds
ceux qui sont dans l'erreur. J'inspire la faculté de la controverse. Où
est l'homme qui ne tremblerait point devant moi J'anéantis les hordes

des êtres maléfiques. Où est l'homme assez fort pour s'opposer à

mon pouvoir J'ai le verbe puissant pour exposer la religion. Je connais

toutes les sciences. Je suis la manifestation divine dont parlent les
Etres supérieurs. Je suis le destructeur des fausses incarnations» (Rahul
1971: 24-25).



IlP*

fa\A

«¦>¦ %&¦

j- m

a

»
(Si

Ff«wo*,f?_ ^if^- r<5
¦it;

SS r^&̂

r?^è
v<

r;

à»
t" X ;

tfffi ^4c£-. ¦ j

¦^f*s>ir

i -:
^.

<y ;

VK

ge< •v



108 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Reconnaissable à sa longue barbe, Zabs-druh Nag-dbah rNam-
rgyal (Shabdrung Ngawang Namgyél) siège au centre du thanka 80.10.16,
la main droite prenant la terre à témoin (bhümisparsa mudrâ), la gauche

tenant le Vase de Vie. Richement ornementé, le dais qui l'abrite
est couronné par un garuda - oiseau mythique - flanqué de Nâga et de

dragons; l'ensemble repose sur des éléphants, des lions des neiges et
des béliers que chevauchent deux porteurs du Joyau flamboyant.

Autour du Shabdrung figurent les principaux maîtres de la tradition
des Kargyupa; nous nous contenterons de les énumérer ici en renvoyant
le lecteur aux commentaires des thanka 68.4.1, 68.4.2 et 78.15., plus
complexes. Au sommet, on reconnaît Vajradhara (2.1.) et les
mahàsiddha Tilopa, tenant un poisson (5.2.) et Näropa, tenant un coquillage

(6.2.) En bas, Mar-pa (5.3.) est représenté entre Mi-la Ras-pa
(Milarépa), la main droite derrière l'oreille (6.3.) et Dvags-po Lha-
rje, alias sGam-po-pa (8.3.)

Réplique du thanka 73.12.13, qui nous fut volé en 1976, le thanka
78.15. (ill. p. 111), peint au Bhoutan à la demande du Musée, ne
possède pas de cadre d'étoffe et n'a certainement pas été consacré. Le
fait qu'il soit dédié à un maître Drukpa bhoutanais le rend particulièrement

digne d'intérêt.
La composition s'articule en deux registres répartis autour du

personnage central. Le registre supérieur retrace les origines de la tradition
des Kargyupa, dont se réclame notamment l'école Drukpa. On y voit,
au milieu, le Buddha primordial Vajradhara (cf. thanka 68.4.1), entouré
des maîtres indiens et tibétains qui constituent les premiers maillons de

cette chaîne initiatique. La partie inférieure est consacrée aux principaux
dharmapâla (chos-skyoh), «gardiens de la Loi bouddhique» des Drukpa,

et aux déités tutélaires locales. Leur identification fut facilitée par
les inscriptions (non reproduites sur cet exemplaire) qui figuraient sur
le thanka volé, et que Michael Aris avait analysées; l'orthographe a

été rectifiée dans la mesure du possible. Nous devons l'identification
des trois dignitaires Drukpa au Vén. Mynak Rinpoché, directeur du
Musée national du Bhoutan.

Si déroutant que cela puisse paraître à un esprit occidental, la
compassion qui anime les dharmapâla leur fait revêtir un aspect terrifiant:
visage grimaçant orné du troisième œil, crocs redoutables, chevelure
en désordre, couronne de cinq crânes humains, attributs sanglants...
L'initié sait toutefois reconnaître dans la couronne de crânes les cinq
obstacles à sa Libération que sont la colère, l'orgueil, le désir, la jalou-



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 109

sie et l'ignorance (de la Loi); il sait aussi reconnaître en elle les cinq
Sagesses qui vont lui permettre de les dominer. Les armes elles-mêmes
sont «utilisées» en ce sens.

Quant aux déités tutélaires — anciens «démons» (btsan) locaux
convertis en protecteurs du bouddhisme - elles adoptent en général
l'allure de farouches guerriers casqués, vêtus d'une armure et brandissant

une arme.

Thanka 78.15. (ill. p. 111)

1.3. 'Jam-mGon Nag-dbah rGyal-mtshan, XVIIe s.; maître de plusieurs rje mKhan-

po (Je Khenpo, «Abbés supérieurs» de la communauté monastique du Bhoutan).

Visite le centre et l'est du Tibet, où il séjourne quelque temps en qualité
de maître du roi de Dergé (sDe-dge). Coiffé du chapeau des Drukpa, il
«argumente» de la main droite, tandis que la gauche tient le Vase de Vie. Devant lui,
sur une table basse, un vajra accompagné de la cloche, une coupe sur pied et un
bol à couvercle.

2.3. Vajradhara (tib. rDo-rje-'chah), Buddha primordial des Kargyupa (cf. thanka
68.4.1 (2.1.)).

3.3. Ti-lo-pa, premier maître de la lignée, directement inspiré par Vajradhara (2.3.);
tient un poisson (cf. 5.2.).

4.3. Na'-ro-pa, ou Näropa, 2e maître (cf. 6.2.).
5.3. Mar-pa, 1012-1097, 3e maître et premier Tibétain de la lignée; fondateur de

l'ordre des Kargyupa. Se rend à trois reprises en Inde pour y obtenir l'enseignement

de Näropa (4.3.); séjourne également au Bhoutan (Bumthang). Traduit
de nombreux textes sanskrits.

6.3. Mi-la Ras-pa (Milarépa), ou Mila «vêtu de coton», 1040-1123, 4e maître; le

plus grand saint et poète du Tibet, très populaire au Bhoutan (un épisode de sa

vie est représenté lors des festivals de danses sacrées). Possédant le gtum-mo
(cf. 1.1.), il médite des années durant dans des grottes de la région du Mont-
Everest sans ressentir le froid. Mila tient sa main droite derrière l'oreille, geste

accompagnant son chant (et pratiqué aujourd'hui encore par les bardes
bhoutanais), en même temps que symbole de son inspiration poétique et religieuse.

7.3. Ras-chuh-pa (Réchungpa), 1084-1161, disciple favori de Milarépa (6.3.); des
textes (gter-ma) qu'il aurait cachés passent pour avoir été «découverts» par
Tsangpa Gyaré (1.1.). Coiffé d'un bonnet blanc à longs pans, il fait le même
geste que son maître et tient une corne de cervidé dans la main gauche.

8.3. Dvags-po Lha-rje, aliassGam-po-pa, 1079-1153, disciple de Milarépa et 5e maître
de la lignée des Kargyupa. Son disciple Phag-mo-gru-pa sera le maître de Ling
Répa qui, à son tour, transmettra la tradition à Tsangpa Gyaré (1.1.). Gampopa
porte des vêtements monastiques et tient un livre.

9.3. rGyal-ba Sa'-kya Rin-chen, 9e Je Khenpo (cf. 1.3.), règne de 1746 à 1757;

grand érudit, il est aussi le premier abbé du monastère de Pha-jo-ldih (Phachö-
ding), au-dessus de Thimphu, qu'il reconstruit sur d'anciennes fondations.

10.3. rJe Nag-dbah 'Phrin-las (Je Ngawang Thinlé), 11e Je Khenpo, r. 1762-1769.



110 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Dharmapâla et déités tutélaires locales:

11.3. rNam-thos-sras (Namthöse), skr. Vaiàravana, dieu de la richesse et gardien du
Nord, l'un des rares dharmapâla d'aspect paisible; de couleur jaune, chevauchant

un lion, il tient une bannière et une mangouste symbolisant la richesse
(ennemie des serpents Nâga, elle s'empare des «trésors» qu'ils détiennent).

12.3. dPal-chen Ma-nih, forme de Mahâkâla (tib. mGon-po); environné de flammes,
piétine un corps et tient un cœur humain

13.3. dPal-ldan Lha-mo, la «Glorieuse Déesse» protectrice; de couleur bleue, elle
chevauche une mule, assise sur la dépouille d'un démon; parmi ses attributs, un
glaive, un sceptre orné de trois têtes de mort, un crâne, un phurbu (poignard
magique), un sac de poisons, deux dés déterminant la vie des hommes.

14.3. Tshe-rih-ma, la première des «Cinq sœurs de longue vie» appartenant à la suite
de Lha-mo (13.3.); blanche et d'aspect paisible, elle tient un vajra et le Vase
de Vie.

15.3. gYu 'Gron-ma (Yudrönma, gYu «turquoise», pierre porte-bonheur par excel¬

lence); d'aspect paisible, la déesse tient un tambour.
16.3. Ba-yod (Bayö) et
17.3. mGon-grags-pa (Gondrakpa), non identifiés, appartiennent au même type de

protecteurs.
18.3. sGo-mo, archer bleu foncé, pourvu d'«yeux» sur les mains et les jambes, che¬

vauchant une mule; l'un des deux gardiens flanquant la porte du mgon-khah
(chapelle tantrique) de Simtokha (Srin-mo rdo-kha), le plus ancien dzong du
Bhoutan.

19.3. rGyal-po (Gyélpo), «Roi», de couleur rouge, montant un éléphant et armé d'un
couteau et d'un lasso; peut-être le chef des six «guerriers» suivants, qui chevauchent

une mule, et portent casque et armure.
20.3. dGe-shan (Gényen), rouge, tenant un cœur humain dans la main gauche; pro¬

tecteur de Simtokha et gardien du mgon-khah avec (18.3.).
21.3. sPun-mi-btsan (Pungmitsen), rouge, armé d'une lance et d'un lasso.
22.3. rDo-rje Thos-dgos (Dorjé Thögö), rouge foncé, tenant une lance et un cœur

humain (?); avec une compagne.
23.3. Hu'm-ras mGon-po (Humré Gonpo), bleu, armé d'une lance et d'un lasso;

protecteur de Paro.
24.3. sDah-dkar-btsan (Dangkar Tsen), rouge vif, avec lance et crochet
25.3. Khyuh-bdud (Khyungdu), bleu, protecteur de Ha (vallée du Bhoutan occiden¬

tal); manifestement «oublié» par le peintre et ajouté en dernière heure



5.3. 3.3. 2.3. 4.3. 6.3.

8.3. 7.3.

10.3.

1.3.

9.3.

11.3. 12.3. 13.3. 14.3.

25.3.

20.3. 18.3. 15.3. 19.3. 16.3.

17.3. 21.3. 22.3. 23.3. 24.3.



w r*
^

s

If/ m•&/--,

¦*'• *s

ivi b>

''i
¦-»,

¦^
¦"¦%

;

'"

^ ¦

fr '""»3 T

W v::„.i aWrf*^
-¦v,,;;



r*
A>

k3.3.V \K *N?

v^ h*r/s
>^! £4L i)

'< r^

n K

.•*?

10.3. 3

K\wmt¦auç ^*
2$asu

¦ -f
•e

*f 111.3. 14

a
25 3

*v* M

20 3 18 19 16.3ï•as

^—*

S

s• ;

17. 22.3. 24.3..3
«TÎT-L u

b

V



112 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Masques, costumes et instruments de musique du cham

Le cham Çcham), ou danse sacrée, s'inscrit sans doute dans le
prolongement de rites pré-bouddhiques de fécondité et d'exorcisme,
sur lesquels s'est greffé l'apport des maîtres tantriques indiens. La
première danse bouddhique aurait été interprétée par Padmasambhava
lors de la cérémonie consacrant la pose de la pierre angulaire de Samyé
(bSam-yas), le plus ancien monastère tibétain, fondé vers 747. Si

maints observateurs occidentaux, notamment Waddell, ont vu dans le
cham des danses du «diable» ou de «démons», des témoignages tout
récents permettent enfin de le placer dans l'éclairage qui lui appartient,
et dans sa connotation bhoutanaise (Mynak R. Tulku 1980; Aris 1976
et 1980).

A cet égard, le Bhoutan constitue un terrain d'études privilégié par
rapport aux autres régions bouddhistes de l'Himalaya - sans parler du
Tibet, dont les traditions religieuses sont, pour le moins, gravement
menacées. En effet, le gouvernement bhoutanais et la famille royale
soutiennent activement les festivals sacrés organisés tant dans la capitale
que dans les districts du dernier Etat autonome où le bouddhisme
lamaïste survive en qualité de religion officielle. Parallèlement à ces
cérémonies grandioses, temples et monastères continuent à célébrer
leur propre festival, comme ailleurs dans l'Himalaya.

Loin de se limiter à un spectacle haut en couleur, le cham représente
une bénédiction pour la foule, venue de loin à la ronde. Les danses ont,
en même temps, un rôle édifiant: elles rappellent les principes
fondamentaux du bouddhisme et manifestent la puissance du Dharma (Loi
bouddhique). Mais, en certains de ses aspects, le cham est bien autre
chose encore: une forme concrète de méditation, la visualisation d'un
symbole, qui, pour être efficace, ne saurait se borner à une simple
performance physique. Ainsi, avant de paraître sur l'aire de danse, le
moine-danseur accomplit, à l'intérieur du temple, la «génération de la
déité en lui-même» (bdag-bskyed), la danse étant considérée comme
la «génération extérieure» ou «frontale» (mdun-bskyed) de la déité
incarnée (Aris 1976: 615). Les deux phases mettent en œuvre la création,

suivie de la dissolution d'un mandala (diagramme cosmique)
spécifique. La danse rituelle fait expressément partie des «moyens»
aboutissant à la connaissance de la Réalité ultime.

La destruction du mal (ou de l'ego) forme le thème dominant du
cham rituel (dansé par des moines). Si les déités revêtent une apparence
terrifiante, c'est que les forces hostiles ne sont pas toujours maîtrisables,



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 113

dans l'optique du bouddhisme tantrique, par des moyens pacifiques.
Le point culminant du drame correspond au meurtre rituel d'une figurine

de pâte, dans laquelle le mal a été préalablement concentré. Cet
acte de magie sympathique relève de la compassion - une compassion
exprimée avec une violence qui peut heurter la sensibilité occidentale,
d'où les interprétations «diaboliques» mentionnées ci-dessus. A noter
que le principe conscient de la figurine expiatoire n'est pas censé périr
sous le poignard des déités, mais se trouve «libéré» pour gagner un
paradis — une manière de concilier, peut-être, un sacrifice d'origine
pré-bouddhique avec les concepts du bouddhisme, qui interdisent de
prendre la vie.

Maintes danses, le plus souvent de caractère didactique, sont
exécutées par des professionnels laïcs. Nombre d'entre elles se réclament
d'une tradition purement bhoutanaise (à rencontre des précédentes),
associée à l'éminent terton Pémalingpa (gter-ston Pad-ma Glih-pa,
1450-1521). Ces danses lui auraient été révélées lors d'une vision du
Paradis céleste de Padmasambhava. D'autres, inspirées du Livre des

morts tibétain (Bar-do Thos-grol), mettent en scène le Jugement présidé

par Yama (tib. gSin-rje), le Seigneur de la mort, assisté de son
jury à têtes animales. D'autres encore évoquent des personnages
historiques (Milarépa, Tsangpa Gyaré).

La place d'honneur revient toutefois à Padmasambhava: son
apparition, entourée de ses huit principales manifestations, constitue le
sommet du festival annuel, dit Tsechu (Tshes-bcu, «Dixième jour»,
anniversaire de sa naissance), qui lui est consacré, en divers mois de
l'année, par plusieurs dzong et monastères du Bhoutan. La nuit
précédente, les moines de Paro déroulent du toit d'un bâtiment l'immense
et splendide thanka «appliqué» (ill. p. 95) qui livre à la foule des
fidèles une première vision de Padmasambhava et de ses huit formes -
vision tenue pour «libératrice», comme l'indique la désignation même du
thanka, thongdöl (mthoh-'grol), soit «libération par la vue». A l'issue
des cérémonies religieuses (comprenant notamment l'aspersion symbolique

du thanka), les moines déploient horizontalement cette pièce de
soie monumentale avant de l'enrouler au rythme du gong. (Pour une
description détaillée du Tsechu, cf. Montmollin 1981.)

Les danses sont masquées, à quelques exceptions près dont, par
exemple, la danse des «Chapeaux noirs» (tva-nag), inspirée de celle
qu'aurait interprétée en 842 le moine tibétain Pelgyi Dorje (dPal-gyi
rDo-rje) alors qu'il s'apprêtait à assassiner le roi anti-bouddhiste
Langdarma (Gian Dar-ma), celle des héros (dpa'-bo) célestes du



114 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Paradis de Padmasambhava ou encore, le «Chant religieux» des anciens
gardes du corps de Shabdrung Ngawang Namgyél. Les masques sont en
bois, en papier mâché ou, pour Padmasambhava, en bronze doré. De
dimensions variées, selon l'importance de la déité ou du personnage
représentés, ils sont portés de telle façon que le danseur puisse voir à

travers le nez, les yeux ou la bouche. Les couleurs correspondent à

l'iconographie traditionnelle. Un masque neuf doit être purifié et
consacré par un lama avant de se produire en public. Certains exemplaires,
particulièrement sacrés, sont vieux de plusieurs siècles.

Les costumes des moines-danseurs ne se distinguent guère de ceux
des autres régions lamaïstes, tandis que les costumes des laïcs sont
proprement bhoutanais et donc extrêmement colorés.

Le cham se déroule à la manière d'une pantomime; seuls quelques
personnages ajoutent parfois la parole au geste; ainsi, le chant de Milarépa

assure la conversion d'un chasseur impie. La chorégraphie se

fonde sur des gestes et des évolutions strictement codifiés, ayant tous
un sens précis; ils sont numérotés et mémorisés par les danseurs et les
musiciens de l'orchestre monastique ou laïc. Parfois, les danseurs
rythment eux-mêmes leurs pas à l'aide de tambours à manche (rha-chuh),
de petits tambours à boules fouettantes (da-ma-ru), de cloches (dril-
bu) ou de cymbales (rol-mo), tous dotés d'une valeur symbolique.

Outre ces instruments, l'orchestre monastique comprend, selon les

cas: hautbois (rgya-glih), trompes (rkah-glih), trompes télescopiques
(duh-chen), conques (duh-dkar), grands tambours à manche (ma),
timbale grande cloche (dril-bu), gong Çkhar-rha). Les hautbois
donnent la ligne mélodique, les grandes trompes la pédale de tonique
(augmentée de près d'un demi-ton), alors que les effets rythmiques
sont du ressort des tambours et cymbales. A l'écoute d'une telle musique,

on éprouve une sensation de pénétration irrésistible, atteignant au
tréfonds de l'être. Au reste, «le but de la musique demeure strictement

pratique, à savoir l'ordonnance des composants du véhicule
psycho-physique humain de telle manière que l'homme puisse se mettre
à l'unisson du monde secret, autrement inaudible, qui parle de l'Eveil
et de la voie qui y mène» (Pallis 1974: 415).

Le masque du cerf (ia-'bag) 73.12.1 (ill. p. 115), en bois sculpté
et peint en brun-rouge, doit son aspect farouche aux «flammes» dorées

qu'il émet de ses naseaux et de sa gueule et dont sont ourlés ses sourcils

et ses joues. Il anime une danse laïque, dite Péling shadzam (Padma

Glih-pa ia-dzam?). Lors d'une vision céleste, le grand terton bhou-



/
1 /

¦



116 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

tanais Pémalingpa aurait obtenu de Padmasambhava la révélation de
cette danse destinée à triompher du mal. Elle est exécutée par quatre
danseurs, parés d'une collerette sur leur torse nu et vêtus d'une ample
jupe faite de plusieurs pans de soie jaune imprimée de pois multicolores.

Les rkah-glih au timbre étrange introduisent la danse des cerfs, que
rythment cymbales et tambours. Armés de glaives, les danseurs
pourfendent des ennemis invisibles dans les six directions de l'espace, tantôt
martelant le sol du pas du «foudre» (rdo-rje), tantôt s'agenouillant et
ployant le haut du corps de tout côté, au point d'effleurer la terre de
leurs bois. Au moment de quitter l'aire de danse, ils lèvent la main
gauche dans le geste de l'apaisement (abhaya-mudrâ), signifiant ainsi
l'accomplissement de leur tâche. A Paro, la danse des cerfs précède le
Jugement des morts (Rak-ia'i dmar-'cham).

Le même masque apparaît dans une autre danse laïque, celle du
«cerf et des chiens courants» (ia-ba ia-khyi), qui évoque un épisode
de la vie de Milarépa. Poursuivi par deux chiens, le cerf prend refuge
auprès de l'ermite. A tour de rôle, la bête traquée, les chiens, le domestique

et le chasseur lui-même seront subjugués par le son du damaru
et le chant de Milarépa. Le chasseur, Gônpo Dorje (mGon-po rDo-rje),
deviendra un grand saint du bouddhisme.

Dans ce cas, le danseur incarnant le cerf porte sur sa jupe jaune une
veste de brocart bleu, ornée de deux reliquaires (ga'u). Entre les bois
du masque flotte un lambeau d'étoffe rouge. Après s'être agenouillé
devant l'ermite, le cerf se redresse et, les bras levés, semble prendre la
foule à témoin de ses erreurs passées.

Les deux costumes accompagnant le masque du cerf manquent à la
collection.

Les «clowns» (laïcs) portant le masque et le costume 73.12.2 (ill.
p. 117) sont appelés a-tsa-ra, forme tibétaine du sanskrit âcàrya, signifiant

«maître». Ils personnifient les sages indiens qui, jadis, propagèrent
le bouddhisme dans les pays himalayens et au Tibet. De toute évidence,
le masque de bois sculpté accuse une origine étrangère, avec son grand
nez busqué, ses moustaches et son teint rougeâtre. On ne s'explique
guère le glissement qui a fait passer les atsara du rôle de maîtres à celui
de bouffons, parodiant les gestes les plus sacrés. Peut-être s'agit-il de
rappeler, en les tournant en dérision, que les rites continuent à appartenir

au monde (illusoire) des formes, dont il convient précisément de
se libérer. Ou encore, comme le supposent Snellgrove et Richardson
(1968), serait-ce un indice de la façon dont les maîtres indiens étaient



ê
§j

m
m•»*

tf

ï



118 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

considérés par la plupart des Tibétains Quoi qu'il en soit, les atsara
se livrent à toutes sortes d'intermèdes burlesques, pimentés de scènes

grivoises où s'exhibent des travestis. L'humour légendaire des Bhoutanais

y trouve son compte — phénomène de soupape rendu sans doute
nécessaire par une atmosphère de haute tension spirituelle et émotionnelle.

L'attitude des spectateurs demeure ambiguë: s'ils se rient des

clowns, ils n'en éprouvent pas moins une certaine crainte, mêlée de

respect, à l'égard de ces «maîtres» aussi étranges qu'étrangers.
A noter que les atsara sont également chargés de recueillir les oboles

destinées à couvrir en partie les frais du festival et d'empêcher la foule
de se répandre sur l'aire de danse.

Bien que les atsara interviennent dans d'autres cham, au Tibet et
dans l'Himalaya (Waddell 1971; Lucas 1962), ils semblent avoir acquis
au Bhoutan une dimension originale due à leur importance fonctionnelle

et numérique, et à leur costume spécifique.
Associé au masque, un bonnet à oreilles, en feutrine rouge, laisse

échapper des «mèches de cheveux» (cordons revêtus de tissu bleu)
- allusion à la coiffure des sages de l'Inde. Le costume comprend une
veste, un pantalon et une ceinture. La veste à col châle, droite et croisée,
se porte sur un ample pantalon à pont, sans équivalent dans le vêtement
masculin traditionnel; tous deux sont coupés dans du tissu de coton à

rayures multicolores, propre au Bhoutan. Des pièces de feutre rouge,
jaune et vert soulignent l'aspect clownesque du personnage. La ceinture

est en cuir bleu foncé clouté.
Ancienne et très usée, la veste d'atsara 77.4.4 (ill. p. 119) provient

de la région du Bumthang (Bhoutan central). Cette pièce exceptionnelle

illustre une technique dans laquelle les Bhoutanais sont passés
maîtres, le décor appliqué et brodé (tshem-sgrub, «obtenu en
cousant»). Fond et motifs sont découpés dans un fin lainage, puis assemblés

sans rempli, par un simple surjet rehaussé au point de bourdon.
Au milieu du dos, une Roue de la Loi cernée de fleurs porte en son

moyeu la spirale à trois branches, symbole du mouvement qui l'anime.
Les huit rayons évoquent l'Octuple Sentier qui mène à la suppression
de la douleur, selon la doctrine exposée par le Buddha Sâkyamuni.
Alternant avec des fleurs ornées d'une perle, quatre monstres-gardiens
(ci-mi-'dra) couronnés d'un joyau flamboyant crachent des rinceaux
qu'ils retiennent de leurs mains. Ces motifs sont entourés d'une frise
de méandres, dite «grande muraille de Chine» (rGya-nag lcags-ri). Sur
le devant de la veste, deux dragons rouges se mêlent à des rinceaux que
l'on retrouve sur les manches, avec des décors floraux.



&m^ m« efr.* * *« «* FW9J

A
- ''£

S&
*-.

ro
SC= 3 /Si

h 0 0»» fflSöS *¦ §fr f^
ft *

% ^^



' * Vs s
*



M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE 121

Provenant aussi du Bumthang, le masque 77.4.3 (ill. p. 120) n'a
pas été identifié. En bois sculpté, il présente un visage au teint jaune
verdâtre, sommé d'une tête de mort indiquant qu'il s'agit sans doute
d'un protecteur mineur.

Le masque 77.4.1 (ill. p. 120), en bois sculpté, a la même origine.
D'après Michael Aris, ce visage noirci et tourmenté appartiendrait au
«vieil homme» (rgad-po) apparaissant en compagnie de la «vieille
femme» (rgad-mo) au festival d'automne de Jampa Lhakhang ÇByams-
pa ïha-khah) et, peut-être, au Tsechu de Kujé (sKu-rjes). Le «vieil
homme» serait une sorte de bouffon - distinct des atsara - tantôt jovial,
tantôt irrité (Levy, discographie).

Littéralement «flûtes chinoises», les gyaling (rgya-glih) 68.4.5 et 6

(ill. p. 122) sont, en réalité, des instruments à anche double entrant
dans la catégorie des hautbois. Comme dans le cas de nos hautbois
médiévaux, l'anche souple vibre librement dans la cavité buccale, les
lèvres du musicien étant pressées contre le disque («pirouette») à

travers lequel passe l'embouchure.
Dans l'orchestre monastique, nous l'avons dit, le gyaling donne la

ligne mélodique; toujours joué par paire, il est également utilisé dans
les processions.

Trait particulier de ces exemplaires anciens, le corps conique est en
ivoire, et non en bois; il comporte six trous non équidistants, outre un
septième pour le pouce. Pavillon et anneaux ouvragés sont en argent
partiellement doré, rehaussé de quelques turquoises et coraux. A noter
la chaîne ornée du Nœud de Vie, l'un des «huit symboles de bon augure»,

ou tashitagyé (bkra-iis rtags brgyad).

Uétui de cymbales 68.4.10c (ill. p. 123) mérite l'attention au vu
de sa rareté dans les collections tibétaines. En bois revêtu de toile peinte
en rouge, il est orné de quatre signes «shou», diagrammes chinois de

longévité, et, sur le pourtour, de dessins non identifiés (monstres
ailés peut-être dérivés de la chauve-souris porte-bonheur, d'inspiration

chinoise, elle aussi). Quatre bandes de laiton portant des motifs
floraux complètent l'ornementation de cet étui, qui témoigne du souci
de perfection appliqué à des objets dont l'importance pourrait paraître
secondaire.

Les cymbales 68.4.10 a et b, à larges bosses, sont du type rol-mo,
distinct des cymbales dites sil-snan, à petites bosses et moins lourdes.



^4,
fr ^*m

¦



.:» i1'*-«#-.

&:3ÄS

//

\

^«¦^M



124 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Littéralement «conque blanche», le dungkar (duh-dkar) 73.12.4
(ill. p. 125) est une conque marine, entièrement revêtue d'argent
partiellement doré. En dehors de son emploi dans l'orchestre monastique,
elle ponctue les activités des moines en les appelant, par exemple, à se
rendre aux offices. Comme le hautbois, elle est jouée par paire.

La richesse de son ornementation fait de cette pièce - unique, à

notre connaissance - le joyau de la collection bhoutanaise. Ourlé de
flammes et de perles, le tablier (qui dirige et amplifie le son) présente
au centre le dragon, druk Çbrug), emblème du Bhoutan (Drugyul,
'Brug-yul). Parmi les rinceaux épars et dans les griffes de cet animal
fabuleux, des cartouches de turquoises, de lapis-lazuli et de coraux
soulignent son rôle bénéfique en dessinant des motifs floraux et des

symboles de bon augure (le Nœud et le Vase de Vie, les Poissons d'or,
la Roue de la Loi). Les boucles de suspension semblent jaillies du cœur
de deux lotus. Sur les anneaux épousant la forme du coquillage, on
remarque des feuilles de lotus, puis des pétales ornés de pierres et des

symboles auspicieux (Parasol d'honneur et Nœud de Vie). Décorant
le pavillon, une Roue de la Loi rappelle que la conque passe pour
émettre le «son du Dharma».

En l'absence d'informations précises sur les techniques utilisées, on
se contentera d'admirer ce chef-d'œuvre de l'orfèvrerie bhoutanaise,
où se trouvent conjugués les arts du travail au repoussé, de la ciselure,
de la gravure, de la dorure et du sertissage. Signalons que les divers
éléments en argent sont assujettis à l'aide d'une cire noire locale, dite
lachu en dzongkha.

Objets d'autel (ill. p. 127)

Bien que les pièces illustrées ici n'aient rien de spécifiquement
bhoutanais, leur intérêt tient au fait qu'elles forment un ensemble.

D'exécution récente, les aiguières (bum-pa) 68.4.26 et 68.4.27
permettent d'apprécier la qualité qu'ont su préserver les orfèvres
d'aujourd'hui. L'aiguière, en argent partiellement doré, comprend deux
parties: le vase proprement dit et l'aspersoir amovible.

Le vase présente un col étroit, à moitié masqué par une sorte de bol
renversé, qui fait office de collerette. Le goulot est issu d'une gueule
de makara, monstre marin ou «dragon aquatique» (chu-srin), d'inspiration

indienne, symbolisant le pouvoir de l'eau génératrice de vie.
La tige de l'aspersoir - qui manque à la plupart des exemplaires de



ftë-A

-*
Ê^ fis;S £^ k ^

S'• - IH

l>
*L

OK ?- •

?TÄTräffA«

J Bfc

;vp>
.*

&M**¦
¦v'

^>
N

îï'v s^U£ *C%

V'?*> ttë
o Kl

St
>

S^f
ß̂£ri

¦^



126 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

collections - s'insère dans le col du vase. Sur une feuille d'argent ourlée
de flammes, les huit symboles auspicieux entourent un caractère lah-
tsha, variante ornementale d'une ancienne écriture indienne.
L'ensemble du décor s'appuie sur une planchette revêtue de toile rouge,
dans l'épaisseur de laquelle sont fichées des plumes de paon. C'est
avec ces plumes que l'officiant asperge d'eau sainte les mains des
fidèles, les offrandes ou le miroir utilisé pour «laver» symboliquement
un thanka. Selon Olschak (1973: 47), le paon passe pour résister à

n'importe quel poison, d'où l'utilisation de son plumage à des fins
purificatrices.

Plus anciens, les trois objets placés entre les aiguières semblent
sortis d'un même atelier. La petite aiguière 68.4.28 reprend la forme
fondamentale des vases précédents, mais comporte une anse et un
couvercle couronné d'un bouton de lotus.

Le bol à couvercle 68.4.19, en argent partiellement doré, est loti-
forme; orné de pétales de lotus, il porte sur son couvercle un bouton
de cette même fleur, symbole de pureté. Ce type de bol à offrandes
contient normalement de l'eau de vie (arrak) additionnée de safran,
ou des grains de riz cru.

Reproduisant la forme (réduite) d'un crâne humain (thod-pa), le
bol 68.4.16 possède un couvercle et un support. Finement ciselé, le
couvercle est sommé d'un demi-vajra, ou sceptre de diamant (rdo-rje)
posé au centre d'un double vajra, base de l'Univers dans la cosmogonie
bouddhique. Le support triangulaire présente trois têtes de mort
(symbolisant notamment le présent, le passé et l'avenir), auréolées de
flammes; des caractères lah-tsha y figurent aussi.

Substitut d'un crâne humain, ce bol est réservé à l'eau sainte ou à

l'alcool additionné de safran (assimilé à l'élixir d'immortalité, skr.
amrta).

En argent repoussé et de facture récente, les bols à offrandes
(mchod-tih) 68.4.17 sont au nombre de sept, comme le veut l'usage;
placés sur l'autel d'un temple ou d'une chapelle domestique, ils sont
régulièrement remplis de riz ou d'eau.

La lampe votive (mchod-sdoh) 68.4.18, en argent, serait banale
sans l'inscription gravée autour de la base, en une écriture à peine lisible
et d'une orthographe capricieuse. Michael Aris a pu déchiffrer que
cette lampe coûta la somme de 18 matram (ancienne monnaie
bhoutanaise) au donateur, un certain Tendzin, dont l'acte méritoire fut ainsi
dûment comptabilisé L'orifice ménagé au centre de la lampe à beurre
permet de fixer une mèche de coton montée sur un bâtonnet.



-vV"¦-. ti-
v-;

»«•SI

tr



*&®

VMH
TOk

r^ ^r T-^*

K«* "*>-n
»

* jßy



»

wr.!pjS^*

1'

'-.: S



130 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Théières à libations (ill. p. 128 et 129)

Quoique les exemplaires en cuivre ne manquent pas, dans les
collections tibétaines, la théière (ja-'bih) 68.4.25 mérite d'être illustrée
en raison de la richesse exceptionnelle de son ornementation.

Le cuivre est en partie couvert de décors en argent ajouré: sur la
base et le col, on note les huit symboles auspicieux; sur la panse, deux
médaillons portant au centre une spirale à trois branches; sur le
couvercle, un bouton de lotus. L'anse, en laiton, reproduit un dragon; le

goulot sort de la gueule d'un makara - cet animal fabuleux déjà cité à

propos des aiguières.
Maintes cérémonies religieuses sont accompagnées de libations de

thé. Avant de remplir les bols des moines, l'officiant répand en l'air et
sur le sol quelques gouttes de thé en offrande aux génies des lieux.

Plus rare, la théière en terre cuite (sa'i ja-'bih) 79.10.1 repose
sur une base légèrement convexe. L'ornementation se réduit aux pétales

de lotus incisés sur la panse. Le col s'évase pour recevoir un
couvercle à peine bombé. On retrouve à l'anse une version simplifiée du
dragon et, à l'origine du goulot, le makara, dont la «trompe» est, ici,
clairement visible.

Selon notre informateur bhoutanais, chaque ménage possédait jadis
une théière de ce type. Actuellement, son usage se limite aux libations
consacrant le mariage (au besoin, le monastère voisin prêtera la théière
qui convient).

Vêtements et accessoires

En dépit de son ouverture progressive au monde moderne, le Bhoutan

demeure fidèle au mode d'habillement traditionnel, qu'une ordonnance

royale impose, par ailleurs, à tous les fonctionnaires.
Les hommes portent le kho, les femmes le kira (termes dzongkha),

tels que les présentent deux mannequins (ill. p. 131).
Le kira 80.10.1 comprend trois pièces de coton juxtaposées de

façon à obtenir la hauteur voulue. Appelé gno-shom kushuthara (sho-
iams sku-s"u tha-ras), le décor est intégralement tissé en soie multicolore

sur fond bleu. Les motifs, d'une richesse exceptionnelle, sont
empruntés au monde animal (tortue, papillon, crête de coq), végétal
(aréquier) ou céleste (étoile); d'autres relèvent de l'histoire (grande
muraille de Chine) ou de la géométrie sacrée. Drapé autour du corps
et retenu aux épaules par deux agrafes (dz. koma), le kira est fermé



\g 1

\\im

#

X

¦.V-'*II

*.

m



132 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

par une ceinture 73.12.31, kera, tissée dans le même style. La veste
(en satin d'importation) et Yécharpe 80.10.2, khap-né, sont de rigueur
pour se rendre au dzong.

Le collier 80.10.13 comprend des perles de corail, des agates (gzi),
des boules et des dorje incrustés de turquoises. S'il était authentique,
ce collier vaudrait une fortune Il s'agit d'une imitation acquise au
bazar de Thimphu. Porté par paire, le bracelet 80.7.a appartient à un
modèle ancien; il est orné d'une perle de corail et de quatre turquoises.

Le kho 68.4.74, à col châle et manches chauve-souris, est coupé
dans quatre pièces de soie brute à fond jaune, où alternent des bandes
de motifs rouges et verts (luh-ser-ma). La soie indigène provient de

cocons sauvages.
Le ceinturon 68.4.48, ou kochap, étroitement serré, ménage

suffisamment d'ampleur sur la poitrine pour que puissent s'y loger divers
objets, tels qu'une boîte à bétel ou un bol à thé. Tant la hauteur que
la blancheur des manchettes rabattues attestent la qualité du porteur.
Les bottes cérémonielles 68.4.47, ou «bottes d'assemblée» (tshogs-
Iham), sont à tige ouverte montée sur semelle de cuir; la tige, revêtue
de satin, de brocart et de feutrine, est maintenue par des jarretières
(lham-sgrog). Le sabre 68.4.51 (dz. patang ben, soit «sabre d'argent»)
est également d'usage cérémoniel.

Comme les femmes, les hommes ne sont pas admis au dzong sans
une écharpe, assimilable, dans leur cas, à un châle (80.10.5). La couleur

indique le statut du porteur: jaune safran pour le roi et le Je Khenpo
(rJe-mKhan-po, abbé supérieur), orange pour les ministres, rouge
pour les dasho (drag-sos, dignitaires), etc., le commun des mortels se

contentant d'une écharpe blanche.

Le tissu 68.4.69 (ill. p. 133) présente, sur fond blanc, un décor de

type kushuthara (sku-iu tha-ras). La pièce entière, en toile de coton,
a les dimensions d'un kira; toutefois, l'adjonction d'une doublure
suggère un autre usage (nappe, couverture ou tapis). Parmi les
nombreux motifs tissés en soie, on reconnaît la grande muraille de Chine
aux méandres complexes. Les rayures marquent l'une des bordures.

Le métier à tisser indigène, oblique, est à chaîne continue, dessinant
un triangle entre deux poutres, placées sur un bâti vertical, et la poi-
trinière attachée à la ceinture de la tisserande. Il comporte plusieurs
rangs de lisses, un couteau en bois pour tasser les fils de trame, une
navette. Il faut compter plus de deux mois pour tisser un kira ordinaire
et de neuf à onze mois dans le cas d'un kushuthara.



.: I 1 mmM\

¦
• ^

1

M

I* * *

¦MM

aiUMMICfti«

I
imnWHiiil

A
i.'.:-

1 ' i » u

:»
¦**!

IJii Iff m

'¦«¦««¦¦WI»«»««

;JBi

'•%:

n s

a im

ni iB|

^ ii i

min

;ii::

I

il

*
Hr-«

-



134 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Le même métier se prête au tissage de la soie brute, du coton et de
la laine. Signalons, à ce propos, les épaisses couvertures de laine du
Bumthang, dites yatha (ya-khra), dont les motifs floraux seraient trahis
par une illustration en noir et blanc.

Destinée à contenir des noix d'arec et des feuilles de bétel, la
boîte 79.10.6 (ill. p. 133), dite chaka, est rectangulaire comme le veut
l'usage. Le couvercle est orné d'un motif composite: une Roue de la
Loi posée sur un lotus, flanquée des Poissons d'or et surmontée du
Parasol d'honneur, soit quatre des huit symboles auspicieux. Les deux
gazelles évoquent la première prédication du Buddha Sâkyamuni, dans
le parc de Sârnâth, près de Bénarès. La base de la boîte est incisée de

diagrammes de longévité («shou») entourés d'un décor floral.
Complément indispensable de la précédente, la boîte 79.10.7 (ill.

p. 133), dite time, ronde et bombée, conserve à l'intérieur des traces de
la chaux que l'amateur de bétel mélange à une noix d'arec, débitée
en tranches, pour la préparation d'une chique roulée dans une feuille
de bétel. Les quatre gazelles visibles sur le couvercle indiquent que les

deux boîtes forment une paire. Ces accessoires semblent appartenir en

propre au Bhoutan.
Les agrafes 79.10.8 (ill. p. 133), dites koma, retiennent aux épaules

le drapé du kira, le vêtement des Bhoutanaises. Cette paire ancienne,
en argent partiellement doré, a pour motif central un lotus rehaussé
d'une turquoise et placé sur un double vajra (sceptre de diamant).
L'envers est pourvu d'une barrette aux pointes rabattues. Une chaîne
de Nœuds de Vie peut être fixée aux anneaux.

Chaque région du Bhoutan a son chapeau de vannerie, de forme et
de couleur variées.

En forme de cône aplati, le chapeau 68.4.42 (ill. p. 135) comporte
deux couches de vannerie à deux nappes enchevêtrées. La couche
inférieure est tissée de larges brins non teints, la couche supérieure de brins
fins polychromes. Les couleurs correspondent à celles des étoffes
traditionnelles (rouge, bleu, vert et jaune). Un cercle revêtu de satin et une
bride assurent le maintien du chapeau sur la tête du porteur.

De structure pyramidale, le chapeau 68.13.1 (ill. p. 135) est fait de

trois couches: la première, tissée en carreau à trois éléments, sert de
base à une couche de feuilles que vient couvrir la troisième, réplique de
la couche inférieure, mais exécutée avec des brins beaucoup plus fins.
Muni d'une bride, ce chapeau repose directement sur la tête du
porteur, à rencontre du précédent.



>:¦

§:::';

"C "W*-"^ --'"V"^

œâa

-

.:



136 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

La plupart des vanneries bhoutanaises sont exécutées en lamelles de
bambou.

Propre aux groupes de pasteurs Çbrog-pa) habitant la région de

Merag Sag-stengs (NE du Bhoutan), le bonnet en poil de yak 79.6.1
(ill. p. 135) est pourvu de cinq «mèches» le long desquelles la pluie
ruisselle sans mouiller la tête du porteur. Les poils de yak, feutrés, sont
parfaitement imperméables.

Les mêmes pasteurs portent une «queue» 79.6.2 (ill. p. 135), tenant
lieu de siège, qu'ils appellent «dunlop» en raison de la pièce de chambre

à air parfois utilisée pour la confectionner. L'exemplaire de la
collection consiste en deux disques de feutre, l'un en poil de yak, l'autre
en laine grège, cousus ensemble et bordés d'un cordon noir et grège.
La queue proprement dite est formée de brins de laine tordus.

La couverture en poil de yak 73.12.12 (ill. p. 135) se compose de

quatre bandes noires à rayures blanches, tissées sur un métier très étroit.
Quatre flocs de poils blancs, rouges et noirs ornent les extrémités de

cette étoffe rugueuse dont les bergers se couvrent pour se protéger de
la pluie.

Objets d'usage domestique

La corbeille à couvercle 68.4.37 (ill. p. 137), ou «corbeille à nourriture»

(dz. bangchung) comporte deux couches de vannerie tissée, l'une
à brins non teints, l'autre à brins polychromes. L'ajustement précis
des deux parties assure une fermeture hermétique. Au début de ce
siècle, J. Claude White (1971) en admirait la texture soignée et allait
même jusqu'à prétendre que la corbeille était étanche au point de pouvoir

contenir un liquide - ce qui n'est pas le cas aujourd'hui. La «cote»
du bangchung lui vaut d'être représenté dans la collection Harrer,
recueillie au Tibet, aussi bien que dans la maison d'un de nos amis
ladakhi, aux environs de Leh

En bois clair, orné de cercles rouges et noirs et laqué noir à l'intérieur,

le plat à couvercle 68.4.22 (ill. p. 137) forme deux récipients à

riz (dz. dem).
Aux yeux des Bhoutanais, la valeur du bol en bois de loupe (dza

phor-pa) 79.10.3 (ill. p. 137) tient moins à la feuille d'argent dont il
est doublé qu'à la qualité de son bois. A en croire notre informateur
indigène, la chute d'une goutte d'eau «spéciale» provoquerait sur un
tronc d'arbre l'excroissance que nous appelons loupe; cette dernière
aurait la propriété de se briser au contact d'un poison, d'où son intérêt!



Ä

mo^&^a^
* S

%

^&ftEZS
J-lUfPiWrWU -

":;r":":

tlii hii'eß*

5., \ —»^» V '



138 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Utilisé pour le thé au beurre ou le riz au safran servi avec le thé, le
bol en ivoire (ba-so phor-pa) 73.12.18 (ill. p. 137), est encore un exemple

de l'interprétation d'une forme classique, dans le monde tibétain,
en une matière première insolite. L'argent qui revêt l'intérieur est

remplacé par de l'or dans le cas de rares exemplaires, non représentés
dans la collection. Une bague en argent ouvragé entoure la base du bol.

Tourné en bois clair, le bol à couvercle 68.4.20 (ill. p. 137), dit
phop kaptochen, est laqué à l'intérieur; il est destiné à la consommation

du curry, de condiments ou du thé.

En bois noirci, cerclé de laiton, le pot à couvercle 73.12.19 (ill.
p. 139) est utilisé pour le beurre ou la tsampa (rtsam-pa), farine rôtie
que l'on ajoute parfois au thé.

Appelé palang, le cylindre de bambou revêtu de fibres de canne
68.4.36 (ill. p. 139) tient lieu de récipient à bière. Un trou ménagé dans
le nœud supérieur permet de boire à l'aide d'une paille.

Le jadung, récipient de bois cerclé de laiton 79.10.2 (ill. p. 139)
présente deux orifices, l'un étant couvert par une planchette coulissante.
Selon notre informateur bhoutanais, un maître ne se déplaçait pas, jadis,
sans un serviteur portant à l'épaule un jadung de bois ou d'argent,
dont il goûtait le contenu (eau, bière ou alcool fort) pour éviter tout
risque d'empoisonnement.

Coulé en bronze, le vase 73.12.6 (ill. p. 139), dit trochung, est orné
de divers motifs: sur la panse, des pétales de lotus; sur le col, les huit
symboles de bon augure alternant avec huit symboles de richesse. La
base, convexe, repose sur un cercle de vannerie.

D'usage domestique et rituel, le trochung est utilisé pour préparer
et servir la bière d'orge. Placés dans le filtre, les grains fermentes sont
ébouillantés puis pressés à l'aide d'un pilon de bambou 80.10.18 (ill.
p. 139), qui fait également office de louche.

La lampe 73.12.7 (ill. p. 139), en bronze coulé, demeure d'usage
courant, l'électricité étant encore très rare au Bhoutan. Appelée
lawang, elle est alimentée à l'huile ou au beurre. Son décor comporte
six diagrammes de longévité ressortissant à deux formes fondamentales,
d'origine chinoise: l'une ronde, l'autre oblongue, basées l'une et
l'autre sur le caractère «shou» («longue vie»).



.—

13B0
'^Avwiju^vv1^

Rs «

•

*

•w ^m



\



M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE 141

Objets d'usage cérémoniel

Trois cornes à libations évoquent la richesse de la faune bhoutanaise.

Leur usage n'est plus, aujourd'hui, que cérémoniel.
La corne de buffle 68.4.32 (ill. p. 140) provient d'une espèce

sauvage, connue sous le nom de mahé. Façonnée et ornée de laiton, cette
corne est fermée, comme les autres, par une planchette collée à la cire
(lachu). Autrefois, elle était couramment utilisée comme récipient à

eau.
A proprement parler, la «corne» 68.4.31 (ill. p. 140) est une

«défense» à libations, puisque façonnée en ivoire Revêtue d'argent
partiellement doré, elle possède un couvercle lotiforme. La perfection de

son décor floral et géométrique place cette pièce d'orfèvrerie parmi
les chefs-d'œuvre de la collection. Elle était réservée aux libations
d'eau de vie (arrak).

La corne de buffle 73.12.17 (ill. p. 140) appartient à une espèce
plus petite que le mahé, dite bamen; considéré comme sacré, ce buffle
(rare) se rencontre dans l'est du Bhoutan. Les ornements en laiton
reproduisent, dans une version simplifiée, la structure décorative de

l'exemplaire précédent. La corne de bamen était destinée aux libations
de bière.

Equipement et armes de parade représentent un aspect important
de la culture bhoutanaise.

En peau de buffle peinte en noir et rouge, le bouclier 68.4.45 (ill.
p. 142), dit dali, rappelle l'époque où les guerres se livraient à coups de
flèches.

Revêtu de soie bleue frappée de diagrammes de longévité, le casque
68.4.46 (ill. p. 142), appelé chab sham, comporte un rembourrage de
tissu armé de cotte de mailles. On prêtait à la bordure tressée multicolore

la vertu d'arrêter les flèches.

Le sabre 77.4.5 (ill. p. 143) se distingue de celui que porte le
mannequin (ill. p. 131) par sa poignée, habillée d'une peau de crapaud et

par son fourreau revêtu de peau laquée rouge et noire. Le ceinturon de
cuir ne conserve plus que la doublure du tissu rouge qui le garnissait.
Il est orné d'appliques et d'un fermoir en argent repoussé, ciselé et en
partie ajouré.



Ir

*v

¦¦¦;
L

:

:

•.

**



m

:

1 1

¦¦

LJ

m. » *s

V...



144 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

L'ornementation du stylet 68.4.50 (ill. p. 145), ou tsepthsa, relève
d'une finesse sans égale dans la collection. En argent partiellement
doré et ajouré, le décor du fourreau et de la poignée comprend les huit
symboles auspicieux, rehaussés de turquoises (dont certaines
manquent); sur le pommeau, on reconnaît le Parasol d'honneur et les Poissons

d'or.
Appelé dosum, le couteau 68.4.49 (ill. p. 145) représente, en quelque

sorte, un modèle réduit du sabre 68.4.51 (ill. p. 131). Enroulée
autour de la poignée, une chaînette en argent la couvre entièrement;
le pommeau, en argent doré et ajouré, porte le motif du Parasol d'honneur.

Quant au fourreau de bois, il est gaîné d'argent et de peau noire.

Le tapis de selle 68.4.78 (ill. p. 146), dit gahio, témoigne de la qualité

de la broderie bhoutanaise. Sur un fond de feutrine rouge se détache
la spirale centrale vers laquelle convergent deux lotus ornés des Trois
Joyaux du bouddhisme: le Buddha, le Dharma (Loi), le Sangha
(Communauté religieuse). Des franges multicolores masquent en partie une
bordure à carreaux.

Comme le souligne son nom chibs-sga, la selle 68.4.79 (ill. p. 147)
n'est pas un exemplaire ordinaire, chibs étant le terme honorifique du
«cheval» (rta). Le bois peint disparaît sous une profusion d'ornements
de bronze doré, travaillé en filigrane, où dragons et rinceaux s'entremêlent.

Maintenu par quatre boutons de lotus en argent, le coussinet
de soie grenat est frappé de l'emblème royal (la Roue de la Loi
entourée de dragons); très probablement, la selle faisait partie des biens
du souverain bhoutanais.

Tir à l'arc (ill. p. 149)

Sport national du Bhoutan, le tir à l'arc oppose deux équipes de dix
à trente-cinq archers environ. Deux cibles, placées à quelque 120 m de
distance l'une de l'autre, sont alternativement utilisées, de jeu en jeu.
Chacun des adversaires tire à tour de rôle deux flèches qui peuvent lui
valoir cinq points, si l'une d'elles se fiche dans le champ des cercles
concentriques, deux points pour un impact en tout autre lieu de la planche,

et un point si elle se plante dans le sol à moins d'une longueur de
flèche de la cible. Une bonne touche (cinq ou deux points) est saluée

par des cris et des sauts de joie, tandis que le héros reçoit une écharpe
de soie, qu'il passe à sa ceinture. Le score d'un jeu ne tient compte



iilC

M

ttIII!

\y
.*



w T

M :*

M

m

t^:-."-..

^<*r*15 «

At*
ß^a.db »5 C

if
4? i

,f ;.^
tr

^TT
r
*w ^R

1 Rfc afes

3* &



ss*&JX-</*>&
¦

" :m•iX
¦ ^3

£•*";
¦¦

Äfl¦ -tfi-fi iiUÉt, jr»



148 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

que de la meilleure flèche de chaque équipe. La manche se termine dès

que se trouve égalé le score convenu au départ (quinze points lors du
tir à l'arc organisé les 11 et 12 novembre 1980 à Byakar, au
Bumthang).

Les exhortations lancées par l'archer pour «diriger» sa flèche
s'entendent de loin à la ronde. Plus efficaces, peut-être, sont les gestes de

ses camarades signalant le point d'impact de sa première flèche. A vrai
dire, le spectateur profane se demande s'il n'a pas subitement perdu
ses propres facultés visuelles tant est rapide et sans effort apparent le
décochement vers un but à peine distinct!

Pour corser le jeu, les équipes disposent de deux groupes de jeunes
filles qui se contentent, pour commencer, de chanter et de danser avant
de se mettre à lancer des quolibets de plus en plus grivois aux archers
adverses, tandis que les leurs n'ont droit qu'à des louanges.

Aucun élément ne permet d'établir un lien entre la pratique
bhoutanaise du tir à l'arc et son application dans le bouddhisme zen. En
fait, les moines du Bhoutan sont censés s'abstenir de tels exercices. En
revanche, nous avons constaté que l'arc est frappé d'un tabou
interdisant le contact d'une femme, sous peine de devoir subir une purification.

Par ailleurs, une cérémonie accompagne l'ouverture des jeux: le
mar-chah («beurre-bière»). A l'issue d'un repas composé de riz et de
thé au beurre, un officiant répand sur la terre et dans l'espace quelques
gouttes de bière contenue dans un vase de bronze (trochung, voir
73.12.6) et prononce une invocation (smon-lam) à laquelle les participants

répondent par des exclamations (ki-so) assimilées à la voix de la
déité protectrice subjuguant le mal. (Des cris identiques saluent les tirs
réussis.) Après des libations de bière, l'hôte d'honneur touche de la
main une bannière (rten-dar), symbole de la déité, dont les archers
effleureront leurs arcs. Ces observations, étayées par des informations
dues au Vén. Mynak Rinpoché, soulèvent maintes questions auxquelles
nous espérons pouvoir répondre un jour.

De même que l'arc photographié in situ (ill. p. 149), Vare 68.4.44
(dz. tapzhu) se compose de deux pièces de bambou. Il est accompagné
du carquois 68.4.43 (soré), en vannerie, et de six flèches (dha) dont
le fût de roseau (rema) comporte un empennage de plumes de faisan
(kalij, Gennaeus leucomelanus melanotus); les pointes de fer sont
fixées à l'aide de cire (lachu). (Les informations touchant les flèches
sont extraites de l'article de Rosner 1967: 422-23.)



/UHU*
<W*ftM«*JIM0

!»

"^

»."-.

\
i *"

CI v - ¦ *

o
^./'.' :

4#

#y
•*i

mm?
¦¦•>



150 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

Instruments de musique profane (ill. p. 151)

Le piwang (pi-wah) 68.4.8 appartient à un type de vièle très courant

au Tibet et en Chine. L'exemplaire de la collection bhoutanaise a

la particularité de posséder une caisse de résonance en ivoire, et non en
bois. La table est tendue de peau peinte en bleu. Sur le manche revêtu
d'argent se détachent des lotus dorés, finement ciselés. L'archet de
laiton est inséparable: entre ses crins passe l'une des quatre cordes de
l'instrument. Un bâtonnet enduit de cire sert à frotter les cordes.

Souvent joué en solo, le piwang peut aussi accompagner un chant.
D'après Michael Aris, il serait spécialement associé aux palefreniers
des écuries royales.

Littéralement «doux son», le dranyen (sgra-shan) 69.4.4 est un
luth à sept cordes (son correspondant tibétain n'en compte pas plus de

six). Selon Levy (discographie), ces cordes sont censées représenter
les sept déesses d'offrandes. La corde centrale est accordée à la tonique.

Le joueur utilise un plectre en os.
L'instrument est en bois. La table de peau peinte en vert est ornée

d'un lotus émergeant des eaux. L'extrémité du manche adopte la forme
d'un dragon.

Le dranyen peut être joué en solo ou accompagner un chant. Il
intervient dans les danses sacrées lors du «Chant religieux» évoquant
la mémoire de Shabdrung Ngawang Namgyél, fondateur de la théocratie

bhoutanaise.



—

MV •- W





M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE 153

VI. Inventaire de la collection bhoutanaise du Musée
d'ethnographie de Neuchâtel (Suisse) — décembre 1980

68.4.1 Thanka (thah-ka) représentant des hiérarques tibétains de l'ordre
'Brug-pa bka'-brgyud-pa et des mahàsiddha (grub-chen); figure
centrale: gTsah-pa rGya-ras Ye-ies rDo-rje (1161-1211), fondateur de

l'ordre; au sommet: Vajradhara (rDo-rje-'chah). Gouache sur coton;
cadre de brocart. Surface peinte: 107 x 70 cm; l'ensemble: 200 x
113 cm. III. coul. p. 101.

68.4.2 Thanka (thah-ka) représentant des hiérarques tibétains de l'ordre
'Brug-pa bka'-brgyud-pa et des mahàsiddha (grub-chen); figure
centrale: Kun-mkhyen Pad-ma dKar-po (1527-1592), l'«Omniscient»,
eminent maître et historien 'Brug-pa, incarnation de gTsah-pa rGya-
ras Ye-ies rDo-rje; au sommet: Amitâbha ÇOd-dpag-med). Gouache
sur coton; cadre de brocart. Surface peinte: 110 x 70 cm; l'ensemble:
200 x 105 cm. 111. p. 105.

68.4.3 et 4 Deux trompes (duh-chen) télescopiques. Cuivre, ornements en laiton.
L.: 168 cm et 175 cm; 0 ouv.: 11,5 cm.

68.4.5 et 6 Paire de hautbois (rgya-glih). Ivoire, argent, laiton, turquoises et
coraux. L.: 58 cm; 0 ouv.: 13 cm. 111. p. 122.

68.4.7 Petit tambour en sablier (da-ma-ru), à boules fouettantes. Bois, peau,
tissu, argent. 10,5 x 8 cm.

68.4.8 Vièle (pi-wah) à 4 cordes. Caisse de résonance en ivoire; archet en
laiton. Peau, bois, argent partiellement doré. H.: 63 cm; 0 caisse de
résonance: 13 cm. 111. p. 151.

68.4.9 Clochette (dril-bu) ornée de 8 syllabes tibétaines et de 10 Roues de la
Loi (khor-lo) stylisées; manche surmonté d'une tête de Vairocana
(tib. rNam-par snah-mdzad), couronnée d'un demi-vajra (rdo-rje).
Bronze. H.: 17 cm; 0: 8 cm.

68.4.10a-c Paire de cymbales (rol-mo) à lanière. Métal. 0: 27,5-28 cm; h.:
6,5 cm. Etui en bois revêtu de toile peinte en rouge avec décors dorés;
appliques en laiton ajouré. 0: 31,5 cm; h.: 13 cm. 111. p. 123.

68.4.11 Chapelet ('phreh-ba). 107 perles: 98 noires, 7 rouges et une grosse
perle-fermoir en ivoire; 7 lanières de cuir avec anneaux-compteurs en

argent. L.: 103 cm.
68.4.12 Vajra, ou sceptre de «diamant» (rdo-rje), à 4 pointes rabattues sur

l'axe. Laiton. L.: 13 cm.
68.4.13 Statuette représentant le Buddha Sâkyamuni dans la pose du «témoi¬

gnage» (bhümisparsa-mudrä). Bronze doré; cheveux bleus, lèvres rouges.

H.: 19,5 cm.
68.4.14 Reliquaire portatif (ga'u), vide. Cuivre, bois et argent. 18 x 13,5 X

6 cm.
68.4.15 Petit reliquaire (ga'u), vide. Argent. 10 x 9,5 x 2 cm.



154 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

68.4.16a-c Bol en forme (réduite) de crâne (thod-pa), avec couvercle et support
triangulaire. Argent et or. H.: 11 cm. III. p. 127.

68.4.17a-g 7 bols à offrandes (mchod-tih). Argent repoussé. H.: 5,5 cm; 0 ouv.:
9-9,5 cm. 111. p. 127.

68.4.18 Lampe votive (mchod-sdoh), à beurre. Coupe sur pied, en argent. H.:
10 cm; 0 ouv.: 8 cm. IU. p. 127.

68.4.19 Bol à couvercle, lotiforme. Argent et argent doré. H.: 10 cm; 0 ouv.:
7,5 cm. 111. p. 127.

68.4.20 Bol à couvercle (dz. phop kaptochen «bol couvert»). Bois clair,
intérieur laqué noir. H.: 7,5 cm; 0 ouv.: 9,5 cm. 111. p. 137.

68.4.21 Bol à couvercle (dz. phop kaptochen «bol couvert»). Bois laqué
noir. H.: 7,5 cm; 0 ouv.: 9 cm.

68.4.22 Plat à couvercle (dz. dem). Bois clair; intérieur laqué noir; cercles
concentriques rouge, noir, rouge. H.: 7,5 cm; 0 ouv.: 16 cm. III. p. 137.

68.4.23 Bol (dz. phop, phor-pa). Bois, intérieur argent. Sceau de cire aux armes
du roi. H.: 4 cm; 0 ouv.: 10,5 cm.

68.4.24 Lampe à huile (dz. lawang). Bronze. H.: 7 cm; 1.: 21 cm.
68.4.25 Théière (ja-'bih) à libations. Anse en forme de dragon Çbrug);

goulot issu d'une gueule de makara. Cuivre, argent et laiton. H.:
36 cm; envergure max.: 39 cm. 111. p. 128.

68.4.26 et 27 Paire d'aiguières (bum-pa) avec aspersoir amovible. Argent partielle¬
ment doré, plumes de paon, bois et tissu. H.: 49 cm; envergure max.:
17 cm. IU. p. 127.

68.4.28 Petite aiguière. Argent partiellement doré. H.: 16 cm. IH. p. 127.
68.4.29 Ardoise sculptée (rdo-lha «pierre-dieu»), représentant le Buddha

Sâkyamuni et deux disciples; au sommet, Garuda, 2 Nâga et 2 makara.
Peinture polychrome et dorée. 51 x 47,5 cm.

68.4.30 Xylographe pour l'impression d'un rluh-rta («cheval du vent») sur
une bannière de prière ou une feuille de papier. Bois noirci. 21,5 x
18,5 cm.

68.4.31 «Corne» à libations, en ivoire (dz. ro chu). Ivoire, argent et bois. L.:
41 cm. 111. p. 140.

68.4.32 et 33 Deux cornes à libations, provenant d'un buffle sauvage (dz. mahé).
Laiton, bois et cuir. L.: 76 et 68 cm. 111. p. 140.

68.4.34 Gourde (dz. palang). Bambou et vannerie polychrome. H.: 37,5 cm;
0: 9-9,5 cm.

68.4.35 Gourde (dz. palang). Bambou et vannerie polychrome. H.: 35 cm;
0:10 cm.

68.4.36 Gourde (dz. palang). Bambou et vannerie rouge et verte. H.: 40 cm;
0: 8-8,5 cm. 111. p. 139.

68.4.37 Petite corbeille ronde, à couvercle (dz. bangchung «corbeile à nour¬
riture»). Vannerie polychrome. H.: 7 cm; 0: 17 cm. 111. p. 137.

68.4.38 Corbeille à couvercle, de forme cubique. Vannerie polychrome. H.:
18 cm; L: 20 cm.

68.4.39 Corbeille. Vannerie polychrome. H.: 24 cm; ouv.: 22 x 23,5 cm.
68.4.40 et 41 Deux vases. Bois et vannerie polychrome. H.: 21 et 23 cm.
68.4.42 Chapeau (dz. beylo), en forme de cône aplati. Vannerie polychrome.

H.: 7 cm; 0 ouv.: 32 cm. IU. p. 135.



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 155

68.4.43a-h Carquois (dz. soré). Vannerie polychrome. H.: 83 cm. 6 flèches (dz.
dha). Roseau (dz. rema), plumes de faisan (dz. kalij, Gennaeus leu-
comelanus melanotus), fer. L.: 82,5-83 cm. 111. p. 149.

68.4.44 Arc (dz. tapzhu). 2 pièces de bambou (dz. shusi), bridées de laiton.
La corde manque. L.: 171 cm.

68.4.45 Bouclier (dz. dali). Peau peinte en noir et rouge, ornée de 4 boutons
de lotus en laiton. 0 45 cm. IU. p. 142.

68.4.46 Casque (dz. chab sham). Soie rembourrée et armée d'une pièce de
cotte de mailles. 0: 20 cm. IU. p. 142.

68.4.47a-d Bottes cérémonielles (tshogs-lham «bottes d'assemblée»). Tige
ouverte, en tissu; semelles de cuir. H.: 47 cm; 1. semelles: 26 cm.
Jarretières (lham-sgrog, dz. lhamjho) de coton, motifs polychromes. L.:
119 cm (franges comprises). IU. p. 131.

68.4.48 Ceinturon (dz. kochap). Cuir revêtu de tissu rouge; appliques et an¬

neaux en argent partiellement doré. Manque le ruban brodé (dz. losi)
normalement attaché à un anneau. L.: 101 cm. IU. p. 131.

68.4.49a-b Couteau (dz. dosum). Lame à gouttière; métal. L.: 34,5 cm. Fourreau
en bois, cuir et argent. L.: 28 cm. IU. p. 145.

68.4.50a-b Stylet (dz. tseptsha). Lame à section en carrelet; métal. L.: 33 cm.
Fourreau en bois, laiton et argent doré. L.: 27 cm. IU. p. 145.

68.4.5la-b Sabre avec fourreau d'argent (dz. patang ben «sabre argent»).
Métal, argent partiellement doré. L. sabre: 87,5 cm. L. fourreau: 75 cm.
m. p. 131.

68.4.52 Pièce de lainage, de type yatha (ya-khra). Laine peignée après tissage;
décors tissés polychromes; franges à une extrémité. 354 x 47 cm.

68.4.53—56 Quatre pièces de soie brute, de type menshimata (smad-si-dmar-khra),
pour la confection d'un kho (vêtement masculin). Bandes de décors
géométriques jaunes sur fond rouge. 280 x 48 cm; 268 x 47 cm;
276 x 48,5 cm; 247 x 17 cm.

68.4.57-60 Quatre pièces de soie brute, de type adhamata (a-dha-dmar-khra),
pour la confection d'un kho (vêtement masculin). Rayures rouges,
bleues, vertes et jaunes. 274 x 47,5 cm; 272 x 47,5 cm; 290 x 25 cm;
271 x 48 cm.

68.4.61 Ceinture (dz. kera, skad-ra) de kira (vêtement féminin). Pièce de

coton à longues franges; décors géométriques polychromes, tissés sur
fond jaune. 256 x 45 cm.

68.4.62 Ceinture (dz. kera, skad-ra) de kira (vêtement féminin). Pièce de
coton à longues franges; décors géométriques polychromes, tissés sur
fond jaune. 256 x 43 cm.

68.4.63-65 Trois pièces de coton grossier, de type mentha (man-tha), pour la
confection d'un kira (vêtement féminin). Rayures noires, rouges,
jaunes et vertes (bleues sur la troisième pièce), formant une bordure;
fond à rayures noires, blanches et rouges avec décors tissés. Franges
non coupées. 280 x 48 cm; 280 x 48 cm; 286 x 48 cm.

68.4.66 Echarpe (dz. khap-né) portée par les femmes. Soie brute à longues
franges; fond brun-grenat à rayures bleues, blanches, vertes, mauves et
noires; motifs tissés. 270 x 48 cm.



156 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

68.4.67 Ceinture (dz. kera, skad-ra) de kira (vêtement féminin). Pièce de

coton jaune, couverte de motifs géométriques tissés en soie brune et

mauve; franges à une extrémité, l'autre étant dépourvue de décor.
282 x 52,5 cm.

68.4.68 Ceinture (dz. kera, skad-ra) de kira (vêtement féminin). Pièce de

coton jaune, couverte de motifs géométriques tissés en soie bleue et

rouge-mauve; franges à une extrémité, l'autre étant dépourvue de
décor. 284 x 54 cm.

68.4.69 Nappe, couverture ou tapis, de type kushuthara (sku-iu-tha-ras).
Pourrait être un kira (vêtement féminin) sans la présence d'une
doublure. Coton blanc, motifs polychromes tissés en soie, bordures de

rayures bleues, rouges, jaunes et vertes; courtes franges aux deux autres
extrémités. 250 x 136 cm. IH. coul. p. 133.

68.4.70-73 Quatre pièces de soie brute, de type ahékapor (a'i-ka-spur), pour la
confection d'un kho (vêtement masculin). Alternance de bandes de
motifs blancs et de motifs jaunes tissés en relief sur fond rouge, séparées

par de fines rayures polychromes. 270 x 49 cm; 270 x 52 cm;
268 x 48 cm; 268 x 23 cm.

68.4.74-77 Quatre pièces de soie brute, de type lungserma (luh-ser-ma), utilisées

pour la confection d'un kho (vêtement masculin). Alternance de
bandes de motifs rouges et de motifs verts tissés en relief sur fond
jaune, séparées par de fines rayures polychromes. 282 x 49 cm; 284 x
50 cm; 278 x 47 cm; 276 x 24 cm. IU. p. 131.

68.4.78 Tapis de selle (dz. gahio). Tissu feutré rouge, bordé de jaune. Spirale
et décor floral richement brodés. Rembourrage et doublure kaki avec
bordure à carreaux. 109 x 68 cm. 111. p. 146.

68.4.79a-b Selle (dz. chip-ga, chibs-sga). Bois peint en bleu; ornements de bronze
doré en filigrane; sangles de cuir; coussinet de soie grenat. 68 x 25 cm.
III. p. 147. Couverture de cheval. Tapis noué, probablement tibétain,
doublé de tissu écru. 122 x 66 cm.

68.4.80 Baratte (ldoh-mo) utilisée pour la préparation du thé au beurre.
Cylindre de bois, avec couvercle et batteur. H. récipient: 51 cm; 0
base: 20 cm. L. batteur: 116 cm.

68.13.1 Chapeau (dz. beylo), de forme pyramidale. 2 couches de vannerie
posées sur et sous une couche de cotylédons de bambou. H.: 12 cm;
1. côtés: 23 cm. 111. p. 135.

68.13.2 Petit sac, de forme cylindrique. Soie polychrome, fils dorés, cordonnet
mauve. H.: 10 cm; 0 fond: 14,5 cm.

68.13.3 et 4 Deux écharpes cérémonielles (kha-btags). Soie blanche. 161 x 47 cm;
160 x 49 cm.

69.4.1 Costume de danse sacrée, porté par une déité tutélaire. Soie doublée;
fond bleu foncé, larges bandes jaunes et brunes, motifs polychromes
rehaussés de fils d'or et d'argent. 160 x 136 cm.

69.4.2 Collerette, complétant le costume précédent. Même tissu, avec rubans

rouges appliqués. 55,5 x 64,5 cm.
69.4.3 Masque de déité tutélaire. Forme irritée, 3e œil, couronne de 5 têtes

de mort. Papier mâché, fond bleu foncé. 17,5 x 34,5 cm.



DU MUSEE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 157

69.4.4 Luth (sgra-shan) à 7 cordes. Extrémité du manche en forme de dragon.
Bois, peau; plectre en os. L.: 95 cm. III. p. 151.

69.4.5 Corbeille. Vannerie ovale, polychrome. H.: 10 cm; grand 0: 25,5 cm.
69.4.6 Petit panier à couvercle. Vannerie polychrome. H.: 14 cm; 0 max.:

20,5 cm.

73.12.1 Masque du cerf (ia-'bag). Bois sculpté et peint en brun-rouge, orné
de «flammes». Bois du cerf peints en blanc. Intérieur toile. H.: 51 cm
(bois compris). 111. p. 115.

73.12.2a-e Masque et costume de clown (a-tsa-ra «maître»). 111. p. 117.
a) masque: bois peint, fond rouge, traits noirs; 4 cordons bleus figurant

des mèches de cheveux. 27 x 19 cm.
b) bonnet à oreilles, en feutrine rouge; doublé toile. 0: 28 cm.
c) veste à col châle, droite et croisée, à manches chauve-souris; coton

rayé polychrome, motifs géométriques tissés; feutre rouge, vert et
jaune; doublure de coton vert. H.: 63 cm.

d) pantalon à pont; coton rayé polychrome et feutre rouge, vert et
jaune; doublé de coton blanc. Tour de taille: 90 cm; 1.: 102 cm.

e) ceinture de cuir bleu foncé doublé coton; cloutée. L.: 86 cm; larg.:
5 cm.

73.12.3a-b Tambour (rha) à manche. 2 membranes sur cadre circulaire en bois
peint de 8 têtes de mort. 0: 50 cm; h. totale: 116 cm. Baguette en
bois rougi, forme de faucille. L.: 73 cm.

73.12.4 Conque (duh-dkar «conque blanche»). Conque marine entièrement
revêtue d'argent partiellement doré; tablier richement orné, avec
cartouches de turquoises, corail et lapis-lazuli. Conque: 23 x 11 cm;
tablier: 41 x 24 cm. IH. coul. p. 125.

73.12.5 Parure de tête (dz. dungsap). 6 chaînettes en argent partent du motif
central (rosace de perles imitant la turquoise) et se rejoignent à

l'anneau-fermoir. L. chaînettes: 20 cm.
73.12.6a-c Vase à bière (dz. trochung). Large ouverture et base convexe; bronze.

0 17 cm; h.: 9 cm. Support: anneau de vannerie tressée. 0 9 cm.
Filtre (pour l'orge mise à macérer) en vannerie cylindrique. 0 9,5 cm;
h.: 11,5 cm. IU. p. 139.

73.12.7a-b Lampe (dz. lawang) à huile. Bronze cuivré. H.: 6 cm; 1.: 21 cm. Mèche
en franges de soie. L.: 16 cm. 111. p. 139.

73.12.8a-c Selle (rta-sga). Bois, lambeaux de cuir et de peau de crapaud, appli¬

ques de métal; coussinet de coton noir. H.: 26 cm; 1.: 55,5 cm. Etriers
en fer. H.: 14 cm.

73.12.9 Casque. Etoffe polychrome, rembourrée et armée de plaquettes métal¬

liques. H.: 23 cm.
73.12.10 et 11 Deux napperons. Motifs géométriques de soie polychrome, assemblés

en «patchwork». 40 x 40 cm; 22 x 23 cm.
73.12.12 Couverture tissée en poil de yak brun-noir. Faite de 4 bandes étroites

à rayures blanches. Flocs en poil de yak blanc, noir et rouge aux 4

coins. 141 x 89 cm. 111. p. 135.
73.12.13 Thanka volé au Musée en 1976. Voir réplique 78.15.



158 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

73.12.14 Thanka (thah-ka) représentant Padmasambhava. Gouache sur coton;
cadre de soie. Surface peinte: 30 x 26 cm; l'ensemble: 65 x 46 cm.

73.12.15 Thanka (thah-ka) représentant Rahula sous sa forme irritée (Drah-
sroh Chen-po gZa'-bdud) et 4 dâkinî. Traits or sur fond noir. Peinture

sur coton; cadre de soie. Surface peinte: 57 x 41 cm; l'ensemble:
89 x 54 cm.

73.12.16 Thanka (thah-ka) des 5 Tathâgatha (Rigs-lha) représentés en union
(yab-yum) avec leurs parèdres (prajnâ, ies-rab). Au sommet: Vajra-
sattva (rDo-rje Sems-dpa'); au centre du mandala: Amitâbha (Od-
dpag-med). Gouache sur coton; cadre de pièces de soie hétéroclites.
Surface peinte: 38-39 cm x 26-27 cm; l'ensemble: 72 x 48-52 cm.

73.12.17 Corne à libations (dz. bamen rachung) provenant d'un buffle (bamen)
considéré comme sacré. Laiton, bois et cuir. L.: 50 cm; base: 15,5 X
11 cm. IU. p. 140.

73.12.18 Bol en ivoire (ba-so phor-pa). Intérieur argent. H.: 4 cm; 0 ouv.:
10,5 cm. 111. p. 137.

73.12.19 Pot à couvercle. Bois noirci cerclé de laiton, lanière de cuir. H.: 22 cm;
0 base: 12,5 cm; 0 ouv.: 19 cm. 111. p. 139.

73.12.20a-b Plat à couvercle (dz. dem). Bois, intérieur laqué noir. 0: 19,5 cm; h.:
9 cm.

73.12.21 Poignard (phur-bu). Lame triangulaire; pommeau tricéphale à l'image
de Hayagrîva (rTa-mgrin). Fer. L.: 37,5 cm.

73.12.22 Stüpa (mchod-rten) votif. Bronze doré. H.: 22 cm; 0 base: 9,5 cm.
73.12.23 Grelots de mule sur collier en cuir. Bronze. L.: 125 cm; 0 grelots:

env. 3,5 cm.
73.12.24 Monstre (ci-mi-'dra «qui ne ressemble à rien»). Panneau de bois

sculpté, ajouré et peint. 27 x 89 cm.
73.12.25 Moule à offrandes (srog-par «imprimeur de vie»). Bois incisé et

noirci, à 6 pans. 38 x 3 cm.
73.12.26 Tablette votive (tsha-tsha) à l'image du buddha Aksobhya (Mi-

bskyod-pa). Argile crue. 5 x 3,5 x 1,5 cm.
73.12.27 Stûpa (mchod-rten) votif sous forme de tsha-tsha. Argile crue. H.:

5,5 cm; 0 base: 5 cm.
73.12.28a-b Paire de fibules (dz. thingkhab), de type ancien. Se portent avec le

kira (vêtement féminin). Argent partiellement doré. L.: 15 cm; 0
boucles: 5,5 cm.

73.12.29 Bracelet. Anneau ouvert, en argent léger; grosse perle imitation corail
et 4 perles imitation turquoise. 10 x 10 cm.

73.12.30 Vêtement féminin (dz. kira), de type gnoshom (sho-sams). Coton
noir tissé de motifs géométriques polychromes; bordures à rayures
polychromes; franges latérales. 263 x 144 cm.

73.12.31 Ceinture (dz. kera, skad-ra), de type étroit, assortie au kira précédent.
270 x 7 cm (franges comprises). III. p. 131.

77.4.1 Masque du «vieil homme» (rgad-po). Bois sculpté et noirci, aux traits
tourmentés. H.: 24,5 cm; larg. max.: 21 cm. 111. p. 120.

77.4.2 Masque de clown (a-tsa-ra). Bois sculpté, peint en brun-rouge avec
traits noirs. H.: 21,5 cm; larg. max.: 19,5 cm.



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 159

77.4.3 Masque (non identifié). Bois sculpté; fond jaune verdâtre avec traits
noirs, ocre et verts; bordure frontale bleue. Sommé d'une tête de

mort. H.: 27,5 cm; larg. max.: 18 cm. III. p. 120.
77.4.4 Veste de clown (a-tsa-ra). Droite et croisée, à col châle et manches

chauve-souris; lainage, décor polychrome, appliqué et brodé (tshem-
sgrub); motifs principaux: Roue de la Loi et 4 monstres-gardiens
(ci-mi-'dra). H.: 51 cm; larg. épaules: 75 cm; 1. manches: 42 cm. IU.
coul. p. 119.

77.4.5a—c Sabre (dz. patang). Poignée revêtue de peau de crapaud; métal. L.:
57 cm. Fourreau de bois recouvert d'argent et de peau laquée rouge et
noire. L.: 48,5 cm. Ceinturon (dz. kochap) de cuir habillé de tissu;
appliques en argent. L.: 93 cm. III. p. 143.

77.4.6 Fragment de cotte de mailles. Fer. 27 x 35 cm.

78.14.la-c Baratte (ldoh-mo) utilisée pour la préparation du thé au beurre.
Cylindre de bois et couvercle garnis de laiton. H.: 64 cm; 0 base:

11,5-12 cm. Batteur en bois; extrémité supérieure revêtue de laiton.
L.: 75,5 cm.

78.14.2 Seau à beurre. Récipient cylindrique, monoxyle; base et bord supérieur
cerclés de vannerie; cordelette de suspension. H.: 26 cm; 0 base:

15,5 cm.
78.14.3a—b Seau à lait, avec couvercle. Douves de bois sur base circulaire, cerclées

de baguettes. H.: 44 cm; 0 base: 24,5 cm; 0 couvercle: 24,5 cm.
78.14.4 Mesure. Récipient cylindrique, monoxyle, cerclé de deux rubans de

fer. Languette de suspension en cuir. H.: 13 cm; 0 base: 18,5 cm.
78.14.5a-b Boîte, ronde et pansue, avec couvercle. Bois clair, tourné, orné de

diagrammes de longévité (shou) peints en bleu clair. H.: 14,5 cm;
0 max.: 10,5 cm.

78.14.6a-b Idem. Motifs floraux peints en rose, vert, blanc et beige. H.: 13 cm;
0 max.: 12 cm.

78.14.7 Plat à couvercle (dz. dem). Bois de loupe (dz. dza); intérieur laqué
noir; cercles concentriques rouge, noir, rouge. H.: 20 cm; 0 max.:
20 cm.

78.14.8 Bol. Bois clair, tourné. H.: 3,5 cm; 0 ouv.: 10 cm.
78.14.9 Bol. Bois tourné, foncé et verni. H.: 3,5 cm; 0 ouv.: 10 cm.
78.14.10 Ornement de harnais. Etoffe à décor floral appliqué; courroie de cuir;

anneau et pendentif en laiton; rondelle de bois. L. bandes d'étoffe:
34,5 et 36,5 cm.

78.15. Réplique du thanka 73.12.13, volé au Musée en 1976. Figure princi¬
pale: 'Jam-mGon Nag-dbah rGyal-mtshan, maître bhoutanais ÇBrug-
pa) du XVIIe s., entouré de 2 rie mKhan-po; registre supérieur:
Vajradhara (rDo-rje-'chah) et les principaux maîtres indiens et
tibétains dont se réclame la tradition des bKa'-brgyud-pa; registre inférieur:
dharmapâla (chos-skyoh) et déités tutélaires locales. 90 x 64 cm. III.
p. 111.

79.6.1 Bonnet en poil de yak, pourvu de 5 mèches permettant à la pluie de
ruisseler sans toucher le visage. 0: 21,5 cm. III. p. 135.



160 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

79.6.2 «Queue» tenant lieu de siège (pour les bergers, 'brog-pa). Disque de
feutre, en poil de yak et en laine; brins de laine tordus. 0 siège:
13 cm; 1. brins: 29,5 cm; attache double: 53 cm. 111. p. 135.

79.10.1 Théière en terre cuite (sa'i ja-'bih). Base convexe; anse en forme de

dragon (brug); goulot issu d'une gueule de makara. H.: 20 cm; 0
max.: 21 cm. 111. p. 129.

79.10.2 Gourde (dz. jadung). Cylindre de bois, cerclé de trois rubans de laiton.
Courroie de suspension en cuir. H.: 22 cm; 0 base: 12 cm; 0 ouv.:
9,5-10 cm. IU. p. 139.

79.10.3 Bol en bois de loupe (dza phor-pa). Intérieur argent. H.: 5 cm; 0
ouv.: 13 cm. III. p. 137.

79.10.4a-b Boîte à beurre (dz. sipa), avec couvercle. Lamelles de bambou cousues
et montées sur base ovale en bois. H.: 7,5 cm; base: 14,5 x 7 cm.

79.10.5 Batteur (ja-dkrug) pour le thé au beurre. Branche à 4 ramifications
reliées par du fil noir. L.: 56,5 cm.

79.10.6 Boîte à bétel (dz. chaka), rectangulaire. Argent partiellement doré.
10 x 6,5 x 4 cm. 111. coul. p. 133.

79.10.7 Boîte à chaux (dz. time), ronde. Argent partiellement doré; petite
turquoise. H.: 4 cm; 0: 6 cm. 111. coul. p. 133.

79.10.8a-b Paire d'agrafes (dz. koma), portées avec le kira (vêtement féminin).
Rondes, légèrement bombées; argent partiellement doré, agrémenté
de petites turquoises. Au verso: barrette aux pointes rabattues et
anneaux (permettant de relier les agrafes par une chaîne). 0: env.
6 cm. III. coul. p. 133.

80.1. Bonnet en poil de yak, pourvu de 5 mèches permettant à la pluie de
ruisseler sans toucher le visage. 0:21 cm.

80.7.a-b Paire de bracelets. Anneaux ouverts, en argent léger; sur chacun, 5

chatons sertis de corail et turquoise (en partie authentiques). 6,5 x
7 x 2,2 cm. 111. p. 131.

80.10.1 Vêtement féminin (dz. kira), de type gnoshom kushuthara (sho-iams
sku-iu tha-ras). Coton bleu tissé de motifs en soie polychrome; bordures

à rayures polychromes; franges latérales. 245 x 136 cm. 111. p. 131.
80.10.2 Echarpe (dz. khap-né) portée par les femmes pour se rendre au dzong

(rdzoh). Coton rouge plié longitudinalement en trois; motifs tissés en
soie et en fil argent et or; bordures à décor géométrique polychrome;
longues franges aux extrémités. 221 x 20,5 cm. 111. p. 131.

80.10.3 Ceinture (dz. kera, skad-ra) de kira (vêtement féminin). Fond en
laine verte; décor tissé en soie polychrome et fil d'or; longues franges
aux extrémités. 307 x 8 cm.

80.10.4 Ceinture (dz. kera, skad-ra) de kho (vêtement masculin). Coton à

fines rayures polychromes. 237 x 6 cm.
80.10.5 Echarpe portée par les hommes pour se rendre au dzong (rdzoh).

Soie sauvage écrue; ébauche de franges à une extrémité. 369 x 83 cm.
m. p. 131.

80.10.6 Echarpe en laine (dz. galban). Motifs polychromes tissés sur fond
noir; franges aux extrémités. 182 x 21,5 cm.



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 161

80.10.7 Couverture (dz. dem khyeb), de type yatha (ya-khra), à fond noir.
Laine; motifs tissés polychromes; sur trois côtés, bordure de méandres

(rGya-nag lcags-ri, «Muraille de Chine»); franges aux extrémités.
293 x 51cm.

80.10.8 Pièce de lainage, de type yatha (ya-khra). Laine peignée après tissage;
motifs tissés et rayures polychromes. 283 x 43,5 cm.

80.10.9 Bande de lainage à carreaux, de type matha (dmar-khra). Carreaux
bleu foncé, bordeaux et verts, et lignes jaunes et blanches; franges aux
extrémités. Entre dans la confection d'un kho (vêtement masculin).
218 x 22,5 cm.

80.10.10a-b Bottes (lham). Tige ouverte, en toile noire et feutrine verte et rouge
avec applique de brocart; semelles de cuir. H.: 54 cm; 1. semelles: 31

et 29 cm.
80.10.11 Chapeau (dz. beylo), en forme de cône aplati. Vannerie polychrome.

H.: 6 cm; 0 ouv.: 27,5 cm.
80.10.12 Chapeau (dz. beylo), en forme de cône aplati. Vannerie polychrome.

H.: 8 cm; 0 ouv.: 28 cm.
80.10.13 Collier comprenant 12 perles de corail et 13 agates (gzi), 2 vajra

dorés ornés de turquoises et 2 boules en métal doré et ajouré (imitation).

L.: 65 cm. 111. p. 131.
80.10.14 Bracelet (dz. dob-chu). Anneau ouvert, en métal argenté et partielle¬

ment doré; motifs floraux incisés; extrémités ornées de deux pastilles
de cire rouge imitant des rubis. 7x5 cm.

80.10.15 Reliquaire (ga'u). Boîte ronde, en argent, avec applique lotiforme
ornée, à l'origine, d'une pierre semi-précieuse (manquante); lanière
de coton passée dans les anneaux de la base et du couvercle. H.: 2,3 cm;
0: 8,2 cm.

80.10.16 Thanka (thah-ka) représentant Zabs-druh Nag-dbah rNam-rgyal
(1594-1651?), fondateur de la théocratie bhoutanaise, entouré des

cinq principaux maîtres de la tradition 'Brug-pa bka'-brgyud: Tilopa,
Näropa, Mar-pa, Mi-la Ras-pa et sGam-po-pa; au sommet, Vajradhara

(rDo-rje-'chah). Gouache sur coton; cadre de brocart. Surface

peinte: 66 x 49 cm; l'ensemble: 117 x 75 cm. IU. p. 107.
80.10.17 Mesure (dz. chandé). Cylindre de métal noirci, renforcé de deux cer¬

cles et de quatre montants; anneau de suspension avec fragment de

lanière de cuir. H.: 8 cm; 0 ouv.: 10 cm.
80.10.18 Pilon-louche (dz. kuchu) à bière, complément du vase (dz. trochung)

73.12.6. Racine (collet) de bambou noircie. L.: 32 cm. 111. p. 139.
80.10.19 Passoire à thé (dz. jachun). Entonnoir de vannerie, avec manche en

lamelle de bambou. 0 ouv.: 11-12 cm; 1. manche: 14 cm.
80.10.20 Fromage blanc (dz. churpi). Treize cubes de fromage de yak, enfilés

sur un cordon de laine de yak. Cubes: env. 2,3 cm de côté.
80.10.21 Grande louche (dz. chujo). Cuivre; manche en bois noirci et laiton;

anneau de suspension en fer. H. louche: 12 cm; 0 ouv.: env. 18 cm.
L. manche: 26 cm.



162 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

VII. Bibliographie

ABHAYADATTA. 1979. Buddha's Lions. The lives ofthe eighty-four Siddhas. Trad.:
J. B. Robinson. Berkeley: Dharma Publishing.

ARIS, Michael V. 1976. The admonition of the thunderbolt cannonball, and its place
in the Bhutanese New Year festival. Bulletin of the School of Oriental and African
Studies (University of London) XXXIX: 601-35.

ARIS, Michael V. 1979. Bhutan. The early history of a Himalayan kingdom. War¬
minster: Aris & Phillips.

ARIS, Michael V. 1980. Sacred dances of Bhutan. Natural History 89: 38-46.
BACOT, Jacques. 1971. Milarépa. Ses méfaits, ses épreuves, son illumination. Paris:

Fayard.
BELL, Sir Charles. 1970. The religion of Tibet. Oxford: Oxford University Press.

BLUE ANNALS. Cf. ROERICH.
BOGLE, George. Cf. MARKHAM.
DENWOOD, Philip T. 1974. Bhutan and its architecture. Revue du Musée de l'Homme

XIV:337-46.
ERACLE, Jean. 1970. L'art des thanka et le bouddhisme tantrique. Genève: Musée

d'ethnographie.
FAR EASTERN ECONOMIC REVIEW. Asia Yearbooks 1978, 1979.
FISCHER, Fritz, 1976. Bhutan: The importance of the forests for a continuous devel¬

opment of human ecology in high mountain conditions. Zurich: Ecole Polytechnique

Fédérale.
FREMANTLE, Francesca, et TRUNGPA, Chögyam. 1975. The Tibetan book of the

dead. Berkeley: Shambala.
GOVINDA, Lama Anagarika. 1960. Les fondements de la mystique tibétaine. Paris:

Albin Michel.
GRÜNWEDEL, Albert. 1916. Die Geschichten der vierundachtzig Zauberer. Baessler-

Archiv 5.

GUENTHER, Herbert V. 1973. The royal song of Saraha. Berkeley: Shambala.
GUENTHER, Herbert V. 1975. The life and teaching of Näropa. Oxford: Oxford

University Press.

HAAB, Armin. 1969. Bhutan, Fürstenstaat am Götterthron. Gütersloh: Mohn.
HOFFMANN, Helmut. 1956. Die Religionen Tibets. Fribourg/Munich: Karl Alber.
HUMMEL, Siegbert. 1962. Die lamaistischen Kultplastiken im Linden-Museum. Tri¬

bus 11: 15-68.
HUMMEL, Siegbert. 1964. Profane und religiöse Gegenstände aus Tibet und der

lamaistischen Umwelt im Linden-Museum. Tribus 13: 31-138.
HUMMEL, Siegbert. 1967. Die lamaistischen Malereien und Bilddrucke im Linden-

Museum. Tribus 16: 35-195.
HUMMEL, Siegbert. 1976. Die Tibet-Sammlung des Linden-Museums. Tribus 25:

83-125.
JÄSCHKE, H. A. 1972. A Tibetan-English dictionary. Londres: Routledge & Kegan

Paul.
KARAN, Pradyumna P. 1967. Bhutan: A physical and cultural geography. Lexington:

Kentucky University Press.



DU MUSEE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHATEL 163

KUENSEL. Hebdomadaire publié par le Département de l'information. Thimphu
(Bhoutan).

LAUF, Detlef I. 1972, 1973, 1975. Vorläufiger Bericht über die Geschichte und Kunst
einiger lamaistischer Tempel und Klöster in Bhutan. Ethnologische Zeitschrift
Zürich II: 79-110; II: 41-85; II: 55-104.

LAUF, Detlef I. 1973. L'héritage du Tibet. Berne: Kümmerly & Frey.
LAUF, Detlef I. 1975. Geheimlehren tibetischer Totenbücher. Fribourg en Brisgau:

Aurum Verlag.
LUCAS, Heinz. 1962. Lamaistische Masken, der Tanz der Schreckensgötter. Kassel:

Erich Röth-Verlag.
MACDONALD, Ariane, et IMAEDA, Yoshiro (éd.). 1977. Essais sur l'art tibétain.

Paris: J. Maisonneuve.
MARKHAM, Clements R. (éd.). 1971. Narratives of the mission of George Bogle to

Tibet and of the journey of Thomas Manning to Lhasa. New Delhi: Manjusri.
MEHRA, G. N. 1974. Bhutan, land of the peaceful dragon. Delhi: Vikas.
de MONTMOLLIN, Marceline. 1980. Une intéressante acquisition: un phur-bu ou

«poignard magique». Ville de Neuchâtel, Bibliothèques et Musées 1979: 143-47.
de MONTMOLLIN, Marceline. 1981. Bhoutan. Guide ARTOU. Genève: Olizane.
MYNAK, R., Tulku. 1980. The sacred dance-drama of Bhutan. New York: Asia So¬

ciety,
de NEBESKY-WOJKOWITZ, René. 1976. Tibetan religious dances. La Haye: Mouton.
OLSCHAK, Blanche C. 1966. L'art du tissage au Bhoutan. Palette 24: 3-8.
OLSCHAK, Blanche C. 1973. Mystic art of ancient Tibet. Londres: Allen & Unwin.
OLSCHAK, Blanche C. 1979. Ancient Bhutan. Bâle: Birkhäuser.
OLSCHAK, Blanche C, et GANSSER, U. et A. 1969. Bhutan, Land der verborgenen

Schätze. Berne: Hallwag.
OLSON, Eleanor. 1950, 1971. Catalogue of the Tibetan collection and other lamaist

articles in the Newark Museum. Newark: Newark Museum.
PALLIS, Marco. 1974. Peaks and lamas. Londres: The Woburn Press.

RAHUL, Ram. 1971. Modern Bhutan. Delhi: Vikas.
ROERICH, George N. 1976. The Blue Annals. Delhi: Motilal Banarsidass.

ROSE, Leo E. 1977. The politics of Bhutan. New York: Cornell University Press.

ROSNER, V. 1967. Archery in Bhutan. Anthropos 62: 419-32.
SINGH, Madanjeet. 1968. Himalayan Art. Londres: Macmillan.
SINGH, Nagendra. 1978. Bhutan, a kingdom in the Himalayas. A study of the land,

its people and their government. New Delhi: Thomson Press.

SNELLGROVE, David L. 1957. Buddhist Himalaya. Oxford: Cassirer.

SNELLGROVE, David L., et RICHARDSON, Hugh E. 1968. A cultural history of
Tibet. Londres.

STEIN, R. A. 1972a. Tibetan civilization. Londres: Faber and Faber.
STEIN, R. A. 1972b. Vie et chants de 'Brug-pa Kun-legs le yogin. Paris: G.-P. Mai¬

sonneuve et Larose.
TUCCI, Giuseppe. 1949. Tibetan painted scrolls. Rome: Libreria Dello Stato.

TUCCI, Giuseppe. 1967. Tibet, land ofsnows. Londres: Elek.
TURNER, Samuel. 1971. An account of an embassy to the court of the Teshoo Lama

in Tibet, containing a narrative of a journey through Bootan, and part of Tibet.
New Delhi: Manjusri.



164 M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE

VANDOR, Ivan. 1976. La musique du bouddhisme tibétain. Paris: Buchet/Chastel.
WADDELL, L. Austine. 1971. The buddhism of Tibet or lamaism. Cambridge: W.

Heffer and Sons.

WHITE, J. Claude. 1971. Sikhim & Bhutan. Twenty-one years on the North-East Fron¬
tier. Delhi: Vivek.

DISCOGRAPHIE

Tibetan buddhist rites from the monasteries of Bhutan, enregistrés par John LEVY.
Lyrichord Discs Inc., 141 Perry Street, New York. N. Y. 10014.

- Vol. 1: Rituals of the Drukpa order from Thimphu and Punakha (Lyrichord stereo
LLST 7255)

- Vol. 2: Sacred dances and rituals of the Nyingmapa and Drukpa orders from Nyi-
malung and Tongsa (Lyrichord stereo LLST 7256)

- Vol. 3: Temple rituals and public ceremonies (Lyrichord stereo LLST 7257)
- Vol. 4: Tibetan and Bhutanese instrumental and folk music (Lyrichord stereo LLST

7258).
Zu Gast beim König von Bhutan. Lieder, Volksmusik und Tänze. Enregistrement:
A. TRABER (ex libris stereo EL 12 163).



DU MUSÉE D'ETHNOGRAPHIE DE NEUCHÂTEL 165

VIII. Table des illustrations (* couleur)

p. 82 Carte du Bhoutan
p. 95 Grand thanka (thongdôl, mthoh-'grol) de Paro (in situ,

1969)
*p. 101 Thanka dédié à Tsangpa Gyaré Yeshé Dorjé (gTsah-pa rGya-

ras Ye-ies rDo-rje)
p. 105 Thanka dédié à Péma Karpo (Kun-mkhyen Pad-ma dKar-po)
p. 107 Thanka dédié à Shabdrung Ngawang Namgyél (Zabs-druh

Nag-dbah rNam-rgyal)
p. 111 Thanka dédié à Jamgon Ngawang Gyaltshen ÇJam-mGon

Nag-dbah rGyal-mtshan)
p. 115 Masque du cerf
p. 117 Clown (atsara, a-tsa-ra)

*p. 119 Veste de clown (atsara, a-tsa-ra)
p. 120 Masque couronné d'une tête de mort (non identifié) et mas¬

que du «vieil homme» (rgad-po)
p. 122 Paire de hautbois (gyaling, rgya-glih)
p. 123 Cymbales (rol-mo) et étui

*p. 125 Conque (duh-dkar)
p. 127 Objets d'autels
p. 128 Théière en cuivre
p. 129 Théière en terre cuite
p. 131 Mannequins représentant un couple bhoutanais

*p. 133 Tissu (kushuthara, sku-iu tha-ras); boîte à bétel (chaka);
boîte à chaux (time); paire d'agrafes (koma)

p. 135 Deux chapeaux de vannerie; bonnet de berger et «queue»;
couverture

p. 137 Corbeille, plat et bol à couvercle; bol en ivoire; bol en bois

p. 139 Pot à couvercle; récipient en bambou revêtu de vannerie
(palang); récipient en bois (jadung); vase à bière (trochung)
et pilon-louche; lampe à huile

p. 140 Trois cornes à libations
p. 142 Bouclier et casque
p. 143 Sabre avec ceinturon
p. 145 Stylet et couteau
p. 146 Tapis de selle

p. 147 Selle (chibs-sga)
p. 149 Carquois et flèches devant une photographie in situ

p. 151 Vièle (piwang,pi-wah); luth (dranyen, sgra-shan)





M. DE MONTMOLLIN: LA COLLECTION BHOUTANAISE 167

TABLE DES MATIÈRES
P-

I. Historique de la collection et 77

conception du catalogue 81

II. Aspect géographique du Bhoutan 83

III. Aspect historique 88

IV. Aspects de l'art du Bhoutan 93

V. Catalogue descriptif 97
Les principaux thanka 97
Masques, costumes et instruments de musique du cham 112

Objets d'autels 124
Théières à libations 130
Vêtements et accessoires 130
Objets d'usage domestique 136
Objets d'usage cérémoniel 141
Tir à l'arc 144
Instruments de musique profane 150

VI. Inventaire 153

VIL Bibliographie 162

VIII. Table des illustrations 165

Carte Walter Hugentobler, Neuchâtel: p. 82

Photographies Alain Germond, Neuchâtel: p. 122, 123, 127, 129,
131, 135, 137, 139, 140, 142, 145, 147

Jean-Jacques Grezet, Neuchâtel: p. 101, 105, 119,
125, 133
Walter Hugentobler, Neuchâtel: p. 107, 111, 115,
117, 120, 128, 135, 143, 146, 149, 151
Marceline de Montmollin, Auvernier: p. 95

Monica de Schulthess, Cham: p. 149 (arrière-plan)

Maquette Roland Kaehr, Neuchâtel




	La collection bhoutanaise du Musée d'éthnographie de Neuchâtel (Suisse)

