Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 35 (1981)

Heft: 2

Artikel: ryadeva et Candrakrti sur la permanence (l11)
Autor: May, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ARYADEVA ET CANDRAKIRTI
SUR LA PERMANENCE (III)

JACQUES MAY

Université de Lausanne

INTRODUCTION

1. Poursuivant, sous la docte conduite de YAMAGUCHI Susumu?,
notre exploration du chapitre IX du Catuhsataka d’Aryadeva et de son
commentaire, nous offrons ici une troisiéme section de ce chapitre,
apres celles qui sont parues dans Indianisme et Bouddhisme* et dans
I'In memoriam Paul Demiéville>. Le passage (perdu dans I’original
sanscrit) dont on trouvera ci-aprés une traduction frangaise et la ver-
sion tibétaine en édition critique, porte sur la notion et I’existence
d’atomes permanents, dont Aryadeva, et Candrakirti a sa suite, cher-
chent a démontrer I'impossibilité. Cette démonstration enveloppe une
réfutation de I’atomisme VaiSesika et une critique de 1’atomisme
bouddhique.

Contre I’atomisme VaiSesika, Candrakirti n’a guére de ménage-
ments a observer. Le VaiSesika admettait ’existence d’atomes sub-
stantiels et permanents, constituants premiers du monde matériel. La
critique, a la suite d’Aryadeva, toujours moins systématique et plus
primesautier que Nagarjuna, se fait rapide, kaléidoscopique: tout en
gardant sans cesse pour visée d’établir 'inexistence des atomes per-

' YAMAGUCHI Susumu. Gessho-z6 Shihyakuron-chishaku Hajo-hon no kaidoku.
[Japanese] Translation and Annotation on the Chapter (Negation of eternal things
in Candrakirti’s Catuh$ataka-tika. Suzuki Gakujutsu Zaidan Kenkyi Nempd = An-
nual of Oriental and Religious Studies, N° 1, Tokyo, 1964, p. 13-35. — Réimprimé
(sous son titre japonais seulement) dans: Yamaguchi Susumu Bukkyogaku Bunshii
[«Recueil d’articles d’études bouddhiques par YAMAGUCHI Susumu»], Tokyd,
Shunjiasha, 1972-1973, 2 vol.: p. 349—403 du vol. II (699-753 de la pagination
continue). — La section qui fait I'objet du présent article correspond aux pages 25—
29 de I’Annual, et aux pages 378-388 (728-738) de la réimpression.

2 Indianisme et Bouddhisme, Mélanges offerts 3 Mgr Etienne Lamotte (= Publications
de I'Institut Orientaliste de Louvain, 23). Louvain-la-Neuve, Université catholique
de Louvain, Institut Orientaliste, 1980, p. 215-232.

3 P. 75 a 96; pour la référence, voir ci-dessous p. 54.



48 JACQUES MAY

manents, elle touche une quantité de points. La question du contact
entre atomes (p. 58—60) repose le probléme de la spatialité déja
évoqué précédemment®; a ce propos la karika 215¢d reléve que I’éten-
due, fit-elle I’étendue minimum définie par la notion de «sphéricité»
(parimandalya)®, est incompatible avec la nature d’atome. Nous
retrouvons aussi (p. 60) la question du mouvement, traitée systémati-
quement dans le chapitre II de la Prasannapada®. La prétention des
yogin non bouddhistes a une perception directe des atomes est récusée
vertement (p. 61). Enfin court, toujours sous-jacent, le grand théme
de la causalité, de la nature et des rapports de la cause et de I'effet
(notamment p. 62—-63).

A T’égard de I'atomisme des écoles bouddhiques anciennes, Can-
drakirti se montre d’une modération inhabituelle. S’il s’éléve contre
la notion d’«atome substantiel» (dravya-paramanu), il ne nie pas radi-
calement I’existence des atomes: ils existent d’'une existence nominale
(prajrapti-sat). Concession sans doute nécessaire pour éviter, dans le
domaine de la mati¢re ou de la forme (riipa), le nihilisme et ses consé-
quences désastreuses, disparition de la rétribution des actes, impossi-
bilité du salut. L’inexistence des atomes risquerait d’introduire un «néant
matériel» de nature a rompre la continuité karmique, puisque le matériel,
aussi bien que le psychologique, est rétribution des actes antérieurs’. Or,
le tissu karmique est un: un seul accroc, et il se déchire tout entier.

Envers les Vijianavadin, en revanche, Candrakirti est sévére: en
faisant des atomes une projection de la conscience, ils s’écartent a la
fois de la vérité d’enveloppement, et de la tradition scripturaire du
bouddhisme; en voulant assigner a la pensée (citta) ou a la conscience
(vijiana) un statut privilégié, ils confondent les deux vérités, qui doi-
vent certes étre prises ensemble®, mais distinctement; et cette cons-
cience, telle qu’ils I'imaginent, ne peut méme plus fonctionner au
niveau mondain. Bref, les Vijianavadin enfreignent précisément la
yukti, rigueur logique et congruence ontologique, au nom de laquelle
ils prétendent conduire leur critique.

Et quant a ’atome, le dernier mot est aux Tathagata, qui ne nient
pas nécessairement leur existence, mais se bornent a ne pas énoncer

* Indianisme et Bouddhisme, p. 228-231.

* Ci-dessous n. 13.

® Pr. 92-112; tr. May, p. 51-77; tr. Sprung, p. 76-90.

" Cf. p. ex. K. Lav. iii 185: «Au moment ou, en raison de I’acte collectif des étres,

apparaissent les premiers signes du futur monde réceptacle [...]»
8 Hobogirin V, p. 478a32-33.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 49

leur permanence. «Les Eveillés ne disent jamais que les atomes sont
permanents», conclut Aryadeva dans la karika 219¢d, qui fait pendant
a la karika 201cd ou il plagait I’ensemble de sa critique de la perma-
nence sous le signe de la compréhension exacte de la réalité par le
Tathagata®.

2. Dans le préambule du passage traduit et édité ci-apres (p. 57,
67), Candrakirti enferme en une seule phrase tout un précis de I’ato-
misme vaiSesika. Nous le glosons ici point par point.

1. «Les Atomistes». La teneur du préambule montre qu’il s’agit
bien des Vaisesika; ils sont d’ailleurs nommés plus bas, p. 65.

Comme le dit M. Jean Filliozat, L’Inde Classique, vol. II, § 1495,
«la doctrine la plus célébre du Vaisesika est son atomisme». Il convient
toutefois de rappeler le correctif du § 1496: «Mais l'originalité et la
valeur du VaiSesika sont essentiellement dans la discrimination [...]
des notions qu’évoquent les mots et des réalités qu’ils sont jugés
I€COuVrir. »

2. «La variété de 'univers»: ’gro ba sna tshogs = jagad-vaicitryam,
cf. In memoriam Paul Demiéville, p. 85, n. 42. — 1l faut bien entendre
qu’il s’agit uniquement de l'univers matériel. «C’est [le VaiSesika]
qui posseéde le plus nettement le concept de matiere» (I. CI, § 1495).
Parmi les neuf substances qu’il distingue, seules les quatre premiéres,
prthivi, ap, tejas, vayu, sont constituées d’atomes (ib., § 1487). Le
manas, neuvieme substance, est de grandeur atomique (Vaisesika-
sutra VII.1.23; Encyclopedia 11, p. 218; I. CL, § 1493; Grousset,
Philosophies, 1, p. 76); mais c’est une indication sur sa dimension, non
sur sa constitution.

3. «Permanents»: Grousset, op. cit.,, p. 79; VaiSesika-sitra, IV.1.1.

4. «L’Invisible»: ma mthorn ba = adrsta (adjectif verbal substantivé
au neutre), I’«invisible» ou plus exactement le «non vu». Grousset,
ib., p. 79: «Quant a la force de cohésion qui rassemble et maintient
ainsi rassemblés les atomes et leurs composés, c’est ce que les Indiens
appellent I'adrsta, I’énergie invisible inhérente aux choses et dont I’ac-
tion se fait sentir dans toute la formation du Cosmos.» Masson-Oursel,
Esquisse: «le déterminisme résultant des actions antérieures» (p. 168);
le destin (p. 165, 196). I. ClL, §1481 (cf. § 1495): «une force invisible
automatique». L’adrsta joue un rdle dans la Mimamsa, le VaiSesika, le
Nyaya en tant qu’il adopte la physique et la métaphysique du Vai-

? Indianisme et Bouddhisme, p. 219.



50 JACQUES MAY

Sesika (I. Cl, 88 1380, 1481); 1a Mimamsa posséde en outre la notion
voisine d’apurva, qui se confond partiellement avec celle d’adrsta
(§ 1385). Les matérialistes rejettent 'adrsta ( § 1505). Le Vaisesika-
sutra V.2.13 énonce notamment le réle de l'adrsta comme primum
movens: [...] ananam [...] adyam karmadrstakaritam: «’action initiale
des atomes est causée par l'adrsta» (traduit d’aprés Nandalal Sinha,
1911, p. 180).

5. «Ont des associations douées de qualités». Traduction incertaine;
tibétain yon tan dan ldan pa’i grogs can. Grogs traduit habituellement
sahaya, «compagnon, camarade». Les atomes du VaiSesika sont déja
qualitatifs: «ils different selon les éléments» (Masson-Oursel, Esquisse,
p. 168; cf. Grousset, Philosophies, 1, p. 78 et n. 1; Foucher, Compen-
dium, p. 34, 55). Mais, comme le dit A.B. Keith, Indian Logic and
Atomism, Oxford, 1921, p. 220, «the atoms themselves are never
objects of normal sense: they are only inferable by the process given
above [...] The qualities also of the atoms can be discerned only in
aggregates».

6. «Constituent»: rtsom par byed pa = a-RABH- H, litt. «com-
mencent», «inaugurent». Stcherbatsky définit 'arambha-vada, The
Conception of Buddhist Nirvana, Leningrad, 1927, réimpr. The Hague,
Mouton, 1965 (Indo-Iranian Reprints, VI), p. 237; réimpr. indienne,
Varanasi, Bharatiya Vidya Prakashan, s. d., p. 41 des index: «the
«creative» theory of causality advocated in the Nyaya-VaiSesika schools,
the reverse of the Sankhya theory of an identity (tadatmya) between
cause and effect and of a mere change of manifestations (parinama-
vada)». Cf. Frauwallner, Geschichte, 11, p. 88. L’arambha-vada, «théo-
rie du commencement [absolu]», est une autre expression de l'asat-
karya-vada, «théorie de ’effet non [pré]existant [dans la cause]», dont
les Vaisesika sont les tenants par excellence. Cf. inf. n. 41. Du point
de vue bouddhique, «der arambha-vada ist absolut falsch, sowohl im
Sinne des samvrti-satya als auch im Sinne des paramartha» (Schayer,
Ausgewidhlte Kapitel, p. 49, n. 36).

7. «Les substances-ensembles»: yan lag can gyi rdzas = avayavi-
dravya. Sur ce terme, v. Ui, p. 113, 193, 233.5. Nyayakosa, Poona,
1928, p. 91: avayavi | janyadravyam [...] | yatha ghata-patadi. Dans le
réalisme VaiSesika, les objets matériels les plus complexes ont statut de
substances, comme les atomes qui les constituent. Cf. inf. n. 22, 47.

8. Sur le «processus (rim = krama) des molécules binaires, ternaires,
etc.», v. p. ex. Grousset, Philosophies, 1, p. 70, 78; 1. CL, §1495. Ce
processus intervient dans la création du monde. Il n’en est pas encore



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 51

question dans les Vaisesika-sutra (Faddegon, p. 155), mais il est men-
tionné dans le commentaire de Prasastapada, ou I’on trouve par deux
fois, au chapitre Srsti-samhara (KSS 173, 32.3, 33.4), I’expression
dvyanukadi-prakramena qui correspond au tibétain rdul phra rab griis
pa la sogs pa’i rim gyis, inf. p. 67. Les termes dvyanuka, tryanuka
figurent (en traduction chinoise, bien entendu), dans le Shengzong
Shijuyi lun, Ui 252.6—-10 (= T LIV 2138, 1263a12-17), trad. p. 95,
cf. index ss. vv. dvyanuka, tryanuka.

3. Pour la connaissance du Vaisesika, nous disposons maintenant de
cet admirable instrument de travail qu’est le tome II de I’Encyclopedia
of Indian Philosophies, paru a Delhi en 1977, et qui nous a été d’un
usage constant. Nous nous bornerons ici a dresser une bibliographie
sommaire limitée a ’énumération des sources les plus anciennes et au
rappel de quelques exposés classiques. Pour les textes et les traduc-
tions, nous indiquons les publications que nous avons utilisées; ce ne
sont pas nécessairement les meilleures, auxquelles nous n’avons pas
toujours pu accéder.

Bibliographie sommaire.

A. Textes et traductions.

1. Le texte de base est, comme on sait, les Vaisesika-sutra, dont il
existe mainte édition. Nous avons utilisé: Vaisesikadarsana. With Pra-
Sastapadabhasya of Maharsi Prasastadevacharya. With the Prakasika
Hindi Commentary by Acharya Dhundhiraja Sastri. And edited with
Introduction and Hindi-Translation of the VaiSesika Satras by Sri
Narayana MiSra. Varanasi, Chowkhamba Sanskrit Series Office, 1966.
(Kashi Sanskrit Series 173.)

2. La traduction classique des Vaisesika-sutra est celle de Nandalal
Sinha: The VaiSesika Sttras of Kandda. With the Commentary of San-
kara Misra and Extracts from the gloss of Jayanariayana. Together with
Notes from the Commentary of Chandrakanta and an introduction by
the translator. Translated by Nandalal Sinha. Allahabad, Panini Office,
1911; 2" ed., revised and enlarged, 1923. (Sacred Books of the Hindus,
Vol. 6.) — L’ouvrage contient aussi le texte des Vaisesika-sitra.

3. Mentionnons aussi la traduction allemande de Réer: Die Lehr-
spriiche der Vaigeshika-Philosophie von Kandda; aus dem Sanskrit
iibersetzt und erlautert von Eduard Roer. In Zeitschrift der Deutschen
Morgenliandischen Gesellschaft, 21. Bd., Leipzig, 1867, p. 307-420;
22. Bd., Leipzig, 1868, p. 383-442.

4. Le «commentaire» de Prasastapada est en fait «un commentaire



52 JACQUES MAY

tres libre des Vaisesika-siitra ou Prasastapada expose un systéme qui
lui est propre. Il constitue donc une ceuvre originale» (I. Cl, § 1484),
et fait figure de second texte de base du Vaisesika. Il a au moins deux
titres: Padartha-dharma-samgraha, Dravyadi-sat-padartha-bhasya (1.
Cl., ib.); mais il est désigné couramment sous la dénomination de Pra-
Sastapada-bhasya (L. Renou, Littérature sanskrite, p. 94b). Il est édité
avec les Vaisesika-sutra dans I'ouvrage de la Kashi Sanskrit Series cité
plus haut, chiffre 1. Il en existe une traduction anglaise de Ganganatha
Jha, Bénares, 1903—-1915 (Pandit 25-37), «importante» (L. Renou,
op. cit., p. 87a; cf. Encyclopedia, 1, n° 1053), mais que je n’ai pas pu
VOIr.

5. Les VaiSesika-sutra ne sont pas d’un abord facile. En revanche,
une introduction particulierement claire au VaiSesika par les textes est
fournie par 'ouvrage suivant: The Vaiseshika Philosophy, according
to the Dasapadarthasastra. Chinese text with introduction, translation
and notes. By H[akuju] Ui. Ed. by F. W. Thomas. London, Royal
Asiatic Society, 1917. (Oriental Translation Fund, New Series, Vol.
XXIV.) Réimpression: Varanasi, Chowkhamba Sanskrit Series Office,
1962. (Chowkhamba Sanskrit Studies, Vol. XXII.) — Dans ce volume,
H. Ui édite et traduit le Shengzong Shijuyi lun (sino-japonais: Shoshii
Jikkugi ron), version chinoise d’un traité élémentaire du VaiSesika
perdu dans l'original sanscrit. Le titre chinois peut se restituer en
sanscrit: VaiSesika-DasSapadartha-sastra. Cette version chinoise figure
aussi dans le Taisho Shinshii Daizokyo, vol. LIV, n° 2138; elle date de
648 (I. ClL, § 1484). — Sur le Dasapadartha-sastra et son auteur, V.
notamment E. Frauwallner, Candramati und sein Dasapadarthasastra,
in Studia Indologica, Festschrift Willibald Kirfel, Bonn, 1955, p. 66-85.

B. Etudes (par ordre inverse des dates de publication).

1. Encyclopedia of Indian Philosophies. Vol. II: Indian Metaphysics
and Epistemology; the Tradition of Nyaya-VaiSesika up to Gangesa.
Ed. by Karl H. Potter. Delhi, Varanasi, Patna, M. Banarsidass, 1977,
744 p.

2. Matilal, Bimal Krishna. Nyaya-Vaisesika (= A History of Indian
Literature, ed. by Jan Gonda, Vol. VI, Fasc. 2). Wiesbaden, O. Har-
rassowitz, 1977, 126 p.

3. Frauwallner, Erich. Geschichte der indischen Philosophie, II.
Band (= Reihe Wort und Antwort, Band 6/II). Salzburg, O. Miiller,
1956, p. 15-250.

4. Renou, Louis, et Jean Filliozat. L’Inde Classique, Manuel des



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 53

études indiennes. Tome II (= Bibliotheque de I’Ecole frangaise d’Ex-
tréme-Orient, vol. III), Paris, Imprimerie Nationale, Hanoi, Ecole
francaise d’Extréme-Orient, 1953, p. 65-74, §8§ 1479-1496.

5. Dasgupta, Surendranath. A History of Indian Philosophy, Vol. I,
Cambridge, University Press, 1951, p. 274-366.

6. Grousset, René. Les Philosophies indiennes: les systémes. Tome I,
Paris, Desclée de Brouwer, 1931, p. 69-84.

7. Masson-Oursel, Paul. L’atomisme indien. Dans: Revue philo-
sophique de la France et de I’étranger, 50° année, tome XCIX, Paris,
Alcan, janvier—juin 1925, p. 342-368.

8. Keith, Arthur Berriedale. Indian Logic and Atomism. An Expo-
sition of the Nyaya and Vaigesika Systems. Oxford, Clarendon, 1921,
291 p.

9. Faddegon, Barend. The Vaigesika-System, described with the
help of the oldest texts. Amsterdam, J. Miiller, 1918, 614 p. (Verhan-
delingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen te Amsterdam,
Nieuwe Reeks, Deel XVIII, No 2.) — Réimpr.: Wiesbaden, M. Sindig,
1969.

OUVRAGES CITES — ABREVIATIONS

On trouvera aussi certaines références dans les notes. Pour les sigles
et abréviations employés dans I’appareil critique du tibétain, v. p. 67,
ainsi que I’In memoriam Paul Demiéville, p. 90-91.

a. 0. = and others.

Bhatt., Bhattacharya = The CatuhSataka of Aryadeva. Sanskrit and
Tibetan texts with copious extracts from the Commentary of Can-
drakirtti. Reconstructed and Edited by Vidhushekhara Bhattacharya.
Part II [seule parue]. Calcutta, Visva-Bharati Book-shop, 1931.
(Visva-Bharati Series, N° 2.)

Dasgupta: v. ci-dessus, n° 5.

Encyclopedia = Encyclopedia of Indian Philosophies. 2 volumes parus.
Vol. I: Bibliography of Indian Philosophies. Compiled by Karl H.
Potter. Delhi, Varanasi, Patna, M. Banarsidass, 1970 [avec plusieurs
suppléments parus dans le Journal of Indian Philosophy, Dordrecht,
Boston, D. Reidel, 1970 et suiv.]. — Vol. II: voir p. 51, et p. 52,
n°1.

Faddegon: v. ci-dessus, n° 9.

Foucher, Compendium = Le Compendium des topiques (Tarkasam-
graha) d’Annambhatta, avec des extraits de trois commentaires



54 JACQUES MAY

indiens (Texte et traduction) et un commentaire par A[lfred] Fou-
cher. Paris, Adrien-Maisonneuve, 1949. (Eléments de systématique
et de logique indiennes.)

Frauwallner, Geschichte = Frauwallner, Erich. Geschichte der indischen
Philosophie. 1. u. II. Band. Salzburg, O. Miiller, 1953-1956, 2 vol.
(Reihe Wort und Antwort, Bd. 6.) — Cf. p. 52, n° 3.

Grousset, Philosophies = Grousset, René. Les Philosophies indiennes:
les systéemes. Tomes I et II. Paris, Desclée de Brouwer, 1931, 2 vol.
—Cf.p.53,n°6.

H = Index to the Abhidharmakosabhasya. Part I: Sanskrit-Tibetan-
Chinese. Part II: Chinese-Sanskrit. Part III: Tibetan-Sanskrit. By
Akira HIRAKAWA a. o. Tokyo, Daizo Shuppan, 1973-1978,
3 vol.

Hobogirin, Dictionnaire encyclopédique du bouddhisme d’aprés les
sources chinoises et japonaises. Tokyo, Maison franco-japonaise,
Paris, Librairie d’Amérique et d’Orient, 1929- , 5 fascicules
parus.

HPS = Catuhsatika by Arya Deva, ed. by Haraprasad Shastri. Memoirs
of the Asiatic Society of Bengal, Vol. III, N° 8, Calcutta, 1914,
p. 449-514. '

I. Cl. = Renou, Louis, et Jean Filliozat. L’Inde Classique. Manuel des
études indiennes. T. I: Paris, Payot, 1947 (Bibliothéque scientifi-
que). T. II: Paris, Imprimerie Nationale, Hanoi, Ecole frangaise
d’Extréme-Orient, 1953 (= Bibliothéeque de I’Ecole frangaise
d’Extréme-Orient, Vol. III). — Cf. p. 52-53, n° 4.

IBK = Indogaku Bukkyogaku kenkyu / Journal of Indian and Bud-
dhist Studies. Tokyo, 1952 et suiv.

In memoriam Paul Demiéville = Bulletin de I’Ecole frangaise d’Extréme-
Orient, tome LXIX a la mémoire de Paul Demiéville (1894—-1979).
Paris, 1981.

Indianisme et Bouddhisme, Mélanges offerts a Mgr Etienne Lamotte
(= Publications de I'Institut Orientaliste de Louvain, 23). Louvain-
la-Neuve, Université catholique de Louvain, Institut Orientaliste,
1980.

JA = Journal Asiatique. Paris, 1822 et suiv.

K. Lav. = L’Abhidharmakosa de Vasubandhu, traduit et annoté par
Louis de La Vallée Poussin. Paris, P. Geuthner, Louvain, J.-B. Istas,
1923-1931, 6 vol. — Réimpr.: Louis de La Vallée Poussin. L’Abhi-
dharmakosa de Vasubandhu. Traduction et annotations. Nouvelle
édition anastatique présentée par Etienne Lamotte. Bruxelles, Insti-



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (IlI) 55

tut belge des hautes études chinoises, 1971, 6 tomes (= MCB, vol.
XVI). — Dans les références, les chiffres romains renvoient aux
chapitres.

Keith, Arthur Berriedale. Indian Logic and Atomism. Oxford, Claren-
don, 1921. Cf. p. 53, n° 8.

KSS 173 = Kashi Sanskrit Series, vol. 173. V. p. 51-52,n 1 et 4.

LCh = Tibetan-Sanskrit Dictionary, by Lokesh Chandra. New Delhi,
1959-1961, 12 vol. (Satapitaka, 3.) Réimpressions en 2 vol,
Kyoto, Rinsen Book Company, 1971, 1976.

Masson-Oursel, L’atomisme indien: v. p. 53,n° 7.

Masson-Oursel, Esquisse = Masson-Oursel, Paul. Esquisse d’une his-
toire de la philosophie indienne. Paris, P. Geuthner, 1923.

May: v. inf. Pr., tr. May.

MCB = Mélanges chinois et bouddhiques, publiés par I'Institut belge
des hautes études chinoises. Bruxelles, 1932 et suiv.

MMK = Maualamadhyamakakarikas (Madhyamikasitras) de Nagarjuna,
avec la Prasannapada, commentaire de Candrakirti. Publié par
Louis de La Vallée Poussin. St-Pétersbourg, 1903-1913. (Biblio-
theca Buddhica, 4.) Réimpr.: Osnabriick, Biblio Verlag, 1970. — La
mention MMK renvoie exclusivement aux karika de Nagarjuna.
Cft. Pr.

MvyS = Mahavyutpatti. Bonzokanwa shiyaku taiko Hon-yaku myogi
taishu. Ed. par SAKAKI Ryozaburo. Kyoto, 1916, 2 vol. — Réimpr.:
Tokyd, Suzuki Gakujutsu Zaidan [Suzuki Research Foundation],
1962, 2 vol. (= Suzuki Research Foundation Reprint Series, N° 2).

Nandalal Sinha: v. p. 51, n°® 2.

Nyayakosa = JHALAKIKAR, Bhimacarya. Nyayakosa. Or Dictionary of
Technical Terms of Indian Philosophy. Revised and re-edited by
Vasudev Shastri ABHYANKAR. Poona, Bhandarkar Oriental Re-
search Institute, 1928. (Bombay Sanskrit and Prakrit Series,
No XLIX.)

The Pandit. A Publication of the Benares College, devoted to Sanskrit
Literature. Benares, 1866—1920.

Pr., Prasannapada: renvoie au méme ouvrage que MMK, dans son
ensemble, ou plus particulierement au commentaire de Candrakirti.

Pr., tr. May = Candrakirti, Prasannapada Madhyamakavrtti: douze
chapitres traduits du sanscrit et du tibétain, accompagnés [...] d’'une
édition critique de la version tibétaine, par Jacques May. Paris, A.
Maisonneuve, 1959. (These de Lettres, Université de Lausanne.
— Collection Jean Przyluski, tome I1.)



56 JACQUES MAY

Pr., tr. Sprung = Lucid Exposition of the Middle Way. The Essential
Chapters from the Prasannapada of Candrakirti. Translated from the
Sanskrit by Mervyn Sprung, in collaboration with T.R.V. Murti
and U.S. Vyas. London and Henley, Routledge and Kegan Paul,
1979.

Renou, Louis. Littérature sanskrite. Paris, A. Maisonneuve, Neuchatel,
Delachaux et Niestlé, 1945. (Glossaires de I’hindouisme, fasci-
cule V.)

s. d. = sans date.

S. Lav. = Vijhiaptimatratasiddhi. La Siddhi de Hiuan-tsang, traduite et
annotée par Louis de La Vallée Poussin. Paris, P. Geuthner, 1928-
1948, 3 vol. (Buddhica. Premiére série: Mémoires. Tomes I, V,
VIIL.)

8. V., 8s. vv. = sub voce, sub vocibus, renvoi a un ou plusieurs mots d’un
dictionnaire ou d’un index.

Schayer, Ausgewdhlite Kapitel = Schayer, Stanislaw. Ausgewdhlite Ka-
pitel aus der Prasannapada. Einleitung, Ubersetzung und Anmer-
kungen. Cracovie, 1931. (Polska Akademja Umiejetnosci, Prace
Komisji Orjentalistycznej / Mémoires de la Commission Orientaliste,
No 14.)

Sinha: v. p. 51, n° 2.

Sprung: v. sup. Pr., tr. Sprung.

T = Taisho Shinshi Daizokyo. The Tripitaka in Chinese. Revised, col-
lated, rearranged and edited by TAKAKUSU Junjiro, WATANABE
Kaigyoku, ONO Gemmyo. Tokyo, Taisho Issaikyd Kankd Kai/
Society for the Publication of the Taisho Edition of the Tripitaka,
[puis] Daiz6é Shuppan, 1924-1935, 100 vol.

Tib. Trip. = The Tibetan Tripitaka. Peking Edition, kept in the Library
of the Otani University. Reprinted [in phototype...] Ed. by Daisetz
T. Suzuki. Tokyo, Kyoto, 1955-1961, 168 vol.

Ui: v. p. 52, n° 5.

Vaidya = Vaidya, P. L. Etudes sur Aryadeva et son CatuhSataka, cha-
pitres VIII-XVI. Paris, P. Geuthner, 1923.

Vaisesika-satra: v. p. 51, n°% 1 et 2.

Y = YAMAGUCHI Susumu. Index to the Prasannapada Madhyamaka-
vrtti. Part I Sanskrit-Tibetan. Part II: Tibetan-Sanskrit. Kyoéto,
Heirakuji Shoten, 1974, 2 vol.

Yamaguchi: v. p. 47, n. 1.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 57

QUATRE CENTURIES
SUR LA PRATIQUE DE L’AJUSTEMENT INTERIEUR
PAR LES ETRES A EVEIL
CHAPITRE NEUVIEME, INTITULE:
REFUTATION DE L’OBJET PERMANENT

[suite]

[ § 6. Réfutation de la permanence des atomes.
Critique de I’atomisme Vaisesika)
[Préambule]*°

... Mais les Atomistes pensent que la variété de I'univers est pro-
duite par les atomes ultimes de terre et des autres [éléments, qui, ]
tout en étant permanents, [sont] mis en branle par I'Invisible, ont des
associations (grogs) douées de qualités, [et] constituent [ainsi] les
substances-ensembles par le processus des [molécules]| binaires, [ter-
naires, ] etc.

[1. Des atomes divisibles ne peuvent étre permanents]

Pour dire que leur opinion [elle] aussi est absurde, [le maitre]
déclare:

212. Ce qui d’un c6té' est cause et d’un autre ne lest pas, cela,
par ce [fait méme), sera divers: [c’est la seule maniére de] com-
prendre'®. [Or, il serait] absurde que [quelque chose de) divers fiit
permanent.

Si I'on veut éviter que tous les ensembles (yan lag can = avayavin)
ne se rameénent a un seul atome par conséquence nécessaire, force sera

19 Pour ’exégese de ce préambule, v. ci-dessus p. 49-51.

1 Plus haut, phyogs traduisait pradesa, que nous avons rendu par «emplacement».
(HPS 484.1-7, Tib. Trip. 98 5266 237.2.2-7, Indianisme et Bouddhisme, p. 230 et
n. 63). Nous nous sommes résolu a le traduire ici par «coté», sans préjudice de son
antécédent sanscrit. Dans le développement qui fait 'objet du présent article, «c6té»
est commode en frangais: outre le sens de «flanc», il enveloppe en effet aussi I'équi-
voque entre «direction» et «partie», sur laquelle la discussion jouera plus bas. Ces
nuances diverses sont également présentes dans le tibétain phyogs.

12] ittéralement: Si (na, pada c) cela (de ni) dont (garn gi) un coté est cause et l'autre
ne 'est pas, est (gyur) de ce fait (des na) divers, [on] comprend (go de go ba,
«comprendre»). — La construction est curieuse, méme pour une karika. Le go n’est
pas glosé par le commentaire de Candrakirti.



58 JACQUES MAY

d’admettre que la sphéricité’® qui existe dans la cause n’existe pas
dans D’effet. Puisqu’il en est ainsi, les atomes ne peuvent entrer en
contact intégralement'®. Deés lors, la partie de I’atome par laquelle il
en touche un autre est cause'®, et celle par laquelle il ne le touche pas
ne ’est pas. Dans ces conditions,

«ce qui d’un coOté est cause et d’un autre ne I’est pas»,

cela est quelque chose de divers (sna tshogs pa = vicitra), puisqu’il
est de nature (io bo) multiple. [Cela] n’est donc pas permanent, non
plus qu’une peinture (ri mo = citra)'®. Cest pour I’établir qu’il faut
énoncer la proposition

«[Il serait] absurde que [quelque chose de] divers [fiit] perma-
nent».

— Mais soit ’hypothése suivante: Les atomes étant indivisibles, ils
ne se touchent nullement de coté a c6té, mais d’entier a entier. Il y a
donc [, dans leur relation,] association (ldan pa = yoga Y) caractérisée

13 z2lum po fiid = parimandalya. Les atomes du VaiSesika sont sphériques (pariman-
dala). Cf. VaiSesika-satra VI1.1.20 nityam parimandalam, KSS 173, p. 38; surtout
Nandalal Sinha, 1911, p. 228. Mais cette sphéricité s’y combine avec I’extréme peti-
tesse (anutva): les atomes sont donc plus ou moins punctiformes (Ui, p. 128, cf.
p. 95), sans toutefois qu’il y ait «marche sans terme vers [la] limite inaccessible»
d’un infiniment petit (Masson-Oursel, L’atomisme indien, p. 367). Cf. Hattori,
Encyclopedia, 11, p. 218, n° 66. )

La forme sphérique est «la seule forme qui exclue la division en parties» (Masson-
Oursel, ib., p. 354), la «division en secteurs directionnels» (digbhagabheda, n. 23).
La sphéricité exclut toute orientation privilégiée. Donc, si I’effet est sphérique comme
la cause, les molécules complexes (dvyanuka, etc.), qui sont effets, coincideront
intégralement (sarvatmana) avec leur cause, I'atome ultime; et, par un effet de
télescopage, les [substances-]Jensembles, et jusqu’aux objets mémes, qui sont aussi
bien des substances-ensembles (introd., p. 50, n® 7), se résorberont en un atome
unique. — D’autre part, seule la forme sphérique assure un contact intégral.

14 «Contact»: sbyor ba = samyoga, un des 17 ou 24 guna du Vaisesika. — «Intégrale-
ment»: bdag fid thams cad kyis = sarvatmana. Cf. HPS 484.11 = Tib. Trip. 98 5266
237.3.1-2, Indianisme et Bouddhisme, p. 231.

'3 Cause du contact entre atomes, de leur association, et par suite de I'édification des
objets matériels.

¢ Une peinture (plus précisément une fresque) ne dure qu’autant que subsiste le mur
qui la supporte. Pr. 454.1, tr. May, p. 182 et n. 590, tr. Sprung, p. 209; Commen-
taire de Gaudapada a la Samkhya-karika 41, éd. et tr. A.-M. Esnoul, Les Strophes
de Samkhya, Paris, Les Belles-Lettres, 1964 (Coll. Emile Senart), p. 52—-53. Remar-
quer le probable jeu de mots sur vicitra et citra. — Dans la présente traduction, les
termes sanscrits sont, grosso modo, restitués selon les mémes lignes que celles expli-
quées dans I'In memoriam Paul Demiéville, p. 75.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 59

par la coincidence (phrad pa)'’, et non latéralité. — A cela, il faut
répondre:

213. La sphéricité® de la cause ne se trouve pas dans Ueffet. Donc,
le contact intégral ne convient pas aux atomes.

«[Nature de] cause», «nature de sphére», «absence de cOté»,
[tels] sont les caractéres de I’atome [en tant que] substance. Si un
atome en touche un autre intégralement, et non [seulement] par un
cOté, il s’ensuivra par conséquence nécessaire que la sphéricité qui
existe dans la cause, I’atome, [se présentera] aussi dans les effets,
molécules binaires et subséquents. Tous les ensembles se réduiront
donc a un seul atome, et, par suite, échapperont a la perception sen-
sible. Or, ils ne se réduisent pas a un seul atome. Donc, il n’est pas
possible que les atomes entrent en contact intégralement.

Mais puisqu’un atome n’en touche pas un autre intégralement,

214. Le lieu (gnas) d’un atome ne peut étre aussi le lieu d’un autre.
La dimension™® de la cause et de I’effet ne saurait donc étre la méme.

Par conséquent, on peut bien concéder que dans ces conditions,
puisqu’il n’y a pas contact intégral d’un atome avec un autre, les subs-
tances-ensembles n’échappent certes pas a la perception sensible.
Mais le fait que les atomes ont des cOtés reste inébranlé. Or, puisqu’ils
ont des cotés, ils sont divers. Donc, il demeure qu’ils ne sont, en tout
cas, pas permanents.

— Ici, [I’adversaire] répondra que ce défaut*® surgit lorsque com-
mence?! [le processus qui doit aboutir 2 la constitution de] la substance
[en tant qu’]effet*?, mais que, dans I’état antérieur a la constitution
de l'effet, ledit défaut ne se présente pas en conséquence nécessaire
puisque les atomes n’ont pas de parties. — Méme en cet état, il y a

171 e tibétain phrad pa’i mtshan fid can ldan pa (inf. p. 68, 1. 7bas) est peu clair.

1811 revient au méme de parler de «sphéricité», comme la karika, ou d’«indivisibilité»,
comme tout a I’heure le commentaire. Cf. n. 13.

' Comme le contact, la «dimension» (bor tshod = parimana H) est un des guna du
Vaifesika. Voir Vaisesika-sutra 1.1.6; Ui, index, s. v. parimana; Hattori, Encyclo-
pedia, 11, p. 218, n° 66; 1. Cl., § 1488.

20 Cest-a-dire la présence de cotés.

*rtsom pa = a-RABH-, cf. introduction, p. 50, n° 6.

2’bras bw’i rdzas = karya-dravya. Sur ce terme, v. Ui, p. 127. Comme I’a rappelé I'in-
troduction, p. 50, n° 7, et sans parler des substances immatérielles, tous les objets
matériels, depuis les atomes ultimes jusqu’aux ensembles les plus complexes, ont
statut de substance dans le réalisme VaiSesika. Chaque substance plus complexe est
effet de substances moins complexes. Cf. n. 47.



60 JACQUES MAY

division en secteurs directionnels?3, oriental, etc. Dés lors, assurément,
215ab. Ce qui a un cété oriental a aussi une partie orientale®*.

Par conséquent, puisqu’il a des cOtés, il n’a pas nature d’atome,
non plus que le pot et autres [objets complexes. C’est ce que] dit [le
maitre]:

215cd. Une particule qui a des cotés: [une telle] particule, de ce
fait, n’est pas un atome: voila ce qu’on peut dire.

[2. Des atomes indivisibles ne peuvent étre cause]

Que si les atomes sont sans parties, ils seront sans contact avec les
autres atomes puisque dépourvus de mouvement, et ne pourront nulle-
ment constituer les substances-ensembles. En effet, lorsqu’il se déplace,
un étre corporel®

216. gagne a l'avant et perd a larriére. Mais ce qui n’a ni avant
ni arriére ne peut étre un mobile?®.

La mobilité d’un mobile se reconnait®’ a ce qu’un étre corporel ou
se présente un mouvement se rend maitre de la direction (phyogs)
avant par son cOté (phyogs) avant, et quitte la direction arriére par
son cOté arriere. Mais un atome qui ne gagne ni ne perd par ses parties
(van lag = avayava) avant et arriere parce qu’il est indivisible (cha
med pa), ne saurait étre un mobile; et 'on ne pourra dire que les ato-
mes existent [en tant que] réalités substantielles®® puisque, n’étant pas
des [mobiles], ils n’auront pas nature d’initiateurs d’effets.

t27

3 phyogs cha’i dbye ba = digbhagabheda. Sur ce terme, v. May, n. 15. Comme il appa-
raitra plus bas, Candrakirti infére ici le digbhagabheda de la théorie méme des Vai-
Sesika, selon laquelle les atomes ultimes s’associent pour former des composés. 1l ne
peut y avoir association sans contact. Il ne peut y avoir contact sans mouvement: si
chaque atome reste a sa place, il n’entrera pas en contact avec un autre. Il ne peut y
avoir mouvement sans «secteurs directionnels» (karika 216).

24 Le sanscrit de HPS 484.3 (akasasya ye ’vayavas te ’sya pradesah) établissait déja
une équivalence entre pradesa (traduit par phyogs, sup. n. 11) et avayava, «partie».
Cf. Indianisme et Bouddhisme, p. 230: «les parties de ’espace sont ses emplace-
ments». Malheureusement, le passage est troublé, et cette phrase n’a pas d’équiva-
lent tibétain exact (cf. Tib. Trip. 98 5266 237.2.3; Indianisme et Bouddhisme, n. 62).

25 lus dan ldan pa’i don, «un objet (don = artha) doué d’un corps».

26 Yamaguchi, p. 385, n. 6, renvoie 8 MMK 11.6¢cd (= Pr. 96.7, tr. May, p. 58, tr. Sprung,
p. 80).

%" fie bar rtogs pa = upapariksyate, cf. Y s. v. iie bar rtog par byed do.

28 drios po = vastu. V. Indianisme et Bouddhisme, p. 220 et n. 14, 221, 223.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 61

[3. Réfutation de I’argument tiré de la vision surnaturelle des yogin]

Objection: Si les atomes n’existent pas, ils ne seront pas pergus par
les yogin. Or, les yogin les pergoivent par vision surnaturelle®®. Donc,
les atomes permanents existent. — Réponse:

217. Ce qui est sans commencement, ni milieu, ni fin, ce non-mani-
feste, qui le voit?

Les atomes n’ont pas de partie (cha) antérieure, médiane et posté-
rieure, puisqu’ils sont indivisibles (cha Sas med pa). Ils sont donc sans
manifestation. «Manifestation» signifie «évidence, appréhensibilité,
visibilité»3°. [Les atomes] sont sans manifestation, parce que la [mani-
festation ainsi définie en] est absente. Or, un invisible ne peut étre vu
par qui que ce soit: [méme] les yogin ne sauraient le percevoir. Il
n’existe donc pas d’atomes permanents. Ceux qui, par un argument
(thad pa = upapatti) de ce genre, imaginent qu’on [les] voit alors
qu’[ils] sont impossibles (mi ’thad pa = anupapatti) a voir, et dont la
vision n’est [nullement] supérieure a la fausse vision de®! ceux qui ont
les yeux malades: on peut étre assuré que leur enseignement est faux.
I1 est donc faux que les atomes existent selon la tradition, qu’ils érigent
en norme de connaissance, de ces [gens] qui induisent le monde en
erreur.

29 Selon le Vaisesika, les yogin en extase percoivent les atomes ultimes. Prasastapada,
chapitre Pratyaksa, KSS 173, p. 158.2-159.2: [...] yoginam yuktanam [...] parama-
nusu [...] avitatham svaripa-darSanam utpadyate: «chez les yogin en extase, il se
produit une vision non-erronée des atomes ultimes dans leur forme propre». Cf.
Potter, Encyclopedia, 11, p. 294-295, n° 99. — L’expression lha’i mthon ba, qui peut
se restituer divya-darsana, litt. «vision divine», est inhabituelle. Sans doute Candra-
kirti ’emploie-t-il pour bien distinguer cette vision des yogin non bouddhistes, qu’il
va traiter avec le plus grand dédain, et le classique divyacaksus (tib. lha’i mig, ou
lha’i spyan en langage honorifique, MvyS 202), «ceil divin», une des abhijiia, «super-
savoirs», qui, sans étre exclusivement bouddhiques, sont reconnues par les bouddhis-
tes.

3% mnon pa ni gsal ba dar gzun bar bya ba fiid dan | blta bar bya ba #id ces bya ba’i don
te. Yamaguchi, p. 386, n. 9, restitue mrion pa par abhivyakti, gsal ba par dyotana,
gzun bar bya ba rid par grahyatva, bita bar bya ba fiid par dragtavyatva. Dans la
Prasannapada, abhivy ANJ- et ses dérivés sont rendus par mrion pa ou mrion par gsal
ba. Voir Y.

Un indivisible tel que ’atome est «invisible», il échappe a la perception. Le com-
mentaire de Prasastapada, KSS 173, p. 154.1-3, énumere plusieurs conditions de la
perception. Parmi elles figure aneka-dravya-vat-tva: pour étre perceptible, un objet
doit étre «composé de plusieurs substances», donc divisible.

31 Litt. «par».



62 JACQUES MAY

[4. Réfutation de I’argument tiré de la production des
«€léments grossiers» ]

Objection: Les atomes sont bel et bien permanents, parce qu’on
les induit*?, en tant que germes, a partir des éléments grossiers®*. S’ils
n’existaient pas, les [éléments] grossiers se produiraient sans germe.
En effet, dans le temps de la destruction, lorsque les substances-ensem-
bles se désagrégent toutes et qu’il ne reste plus que les atomes, il n’y a
pas possibilité d’[éléments] grossiers. D’ou il suivrait que®*, en début
de période cosmique, les [éléments] grossiers ressurgiraient a I’existence
en tant que tels. Et si, dans cette phase®’, les atomes n’existaient pas
davantage que les [éléments] grossiers, ces derniers se produiraient
alors sans cause®®. Par conséquent, les atomes, causes des substances-
ensembles, existent bel et bien, et ils sont quelque chose de permanent,
car ce qui existe [pleinement] est dépourvu de cause®’.

— Cela non plus ne convient pas. En effet:

218ab. La cause est détruite par Ueffet®®. Donc, elle n’est pas per-
manente.

32 Litt. «<on s’en approche» (fie bar ’gro ba = upa-GAM-).

33 Cest-a-dire les quatre éléments, terre, eau, feu, air. Cf. Faddegon, p. 153.

34 gani las = yatas. 11 s’agit du yatas 2 sens consécutif, qui, en sanscrit, suit la proposition
principale, et n’a pas de corrélatif. La transposition de cette construction en tibétain
donne souvent des phrases difficiles, parce que le tibétain, moins souple que le sans-
crit, est obligé d’antéposer le gan las, et que I’absence de corrélatif et la discrétion
de la ponctuation tibétaine permettent mal d’isoler la consécutive. Cf. n. 40. Voir
des exemples Pr. 151.4, 493.1.

35 C’est-a-dire: en début de période cosmique.

36 Propos quelque peu elliptique et confus. L’hypothése est que les atomes n’existent
pas. Elle entraine les conséquences suivantes: (1) en fin de période cosmique, il y
aura un état ou une phase (gnas skabs = avastha) ou il n’existera plus ni éléments
grossiers ni atomes, une sorte de néant matériel; (2) en début de période cosmique,
les éléments grossiers surgiront directement en tant que tels; donc (3) ils se pro-
duiront sans cause. — Sur la cosmologie du Vaisesika, v. le commentaire de Prasasta-
pada, chapitre Srsti-samhara, KSS 173, p. 29-34. Dans I'intervalle entre deux périodes
cosmiques, «les atomes ultimes subsistent a 1’état isolé» (pravibhaktah paramanavo
"vatisthante, 30.5-6).

37 Cf. VaiSesika-siitra IV.1.1: sad akaranavan nityam. Trad. Nandalal Sinha: «The eter-
nal is that which is existent and uncaused.»

8 Si I'on s’en remet a 'exemple allégué par Candrakirti, il ne faut rien voir de plus,
dans cet énoncé abrupt, qu’une simple constatation d’expérience, qui ne porte pas
sur la nature du rapport de causalité et sur les antinomies qu’il enveloppe (cf. H6bo-
girin V, p. 476—477). C’est un fait que ’apparition de la pousse se traduit par la
disparition du germe. Sur le recours a I’expérience comme instrument de I’éristique
Madhyamika, v. May, index s. v. drsta; Hobogirin V, p. 476b24-30.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 63

Si les atomes étaient cause, ils seraient détruits par les substances-
ensembles [formées de molécules] binaires et ainsi de suite, comme le
germe par la pousse®®. Par conséquent, les atomes seraient imperma-
nents, puisqu’ils ne subsisteraient pas simultanément a [leur]| effet,
non plus que le germe.

Mais soit I’hypothése suivante: La cause n’est pas détruite par
Ieffet, d’ou®° il suivrait qu’elle serait impermanente. Mais [a la fois]
elle ne perd pas sa nature propre, et I’effet est produit en tant qu’autre
chose [qu’elle]*!. — S’il en était ainsi, comme ’effet se trouverait en
dehors du domaine de la cause, les atomes, ayant un domaine distinct
[de celui de leur effet présumé], ne pourraient [en] étre la cause, de
méme que les choses appartenant a un genre différent*? [, qui ne peu-
vent étre en rapport de cause a effet]. — [Le maitre] répeéte exactement
la méme [conclusion] sous une autre forme*3:

218cd. Ou encore, la ou il y a cause, il n’y a pas effet.

En conclusion, puisque les atomes ne peuvent étre cause*’, I'idée
qu’ils sont permanents devient sans objet: nul besoin [de la conserver].
Donc, les atomes permanents n’existent pas.

[5. Permanence et impénétrabilité sont incompatibles]

Voici encore une raison pour laquelle les atomes ne sont pas per-
manents:

219ab. Nulle part il n’apparait d’essences [a la fois]| impénétrables
[et] permanentes*®.

3% Le tibétain porte sa bon gyis myu gu bzin du = bijenankuravat. 1l faut, de toute évi-
dence, lire arikurena bijavat avec Bhatt., p. 54 et n. 1. — Cf. inf. p. 72, n. 104.

“Ogan las = yatas, cf. sup. n. 34.

“1 Expression de V'asatkaryavada, «théorie de ’effet non [pré]existant [dans la cause]»,
dont les VaiSesika et les Naiyayika sont les tenants les plus typiques dans la tradition
philosophique indienne. Voir les ouvrages généraux: notamment, Encyclopedia, 11,
index s. v.; Dasgupta, I, index s. v.; I. CI, § 1494, Cf. introduction, p. 50, n° 6.

“?rigs mi mthun pa = vijatiya, Yamaguchi 383.12; Y renvoyant a Pr. 316.6. Sur ce
drstanta, voir ce passage-de la Prasannapada, et la traduction de E. Lamotte, MCB
IV, Bruxelles, 1936, p. 274-275.

43 Le tibétain zol thabs est peu clair.

44 «Cause» au sens plein du terme, c’est-a-dire non causée elle-méme, et subsistant en
tant que telle apres avoir produit son effet; d’ou I’exigence de permanence.

45 Aryadeva se fonde ici sur la solidarité — voire, pour certains, I'identité — de deux
propriétés essentielles de la matiere (rapa): 'impénétrabilité (pratighata, «résis-
tance, «contre-choc») et la frangibilité (rpana). Tout ce qui est impénétrable est
susceptible de se briser, donc impermanent par nature, méme si, pour une durée plus



64 JACQUES MAY

En ce [monde], il n’existe pas de pénétration intégrale d’'un atome
par un autre*®. Les atomes sont donc bien impénétrables, et la per-
manence ne saurait leur convenir, non plus qu’a la nature du pot et
autres [objets] impénétrables. Par conséquent, il n’existe pas une
«nature d’atome permanent» (rdul phra rab rtag pa fiid = nitya-para-
manu-tva).

[§7. Atomisme bouddhique]

[1. Les atomes ne peuvent étre permanents]

Puisque la permanence n’existe pas [dans les atomes],

219cd. C’est pourquoi les Eveillés ne disent jamais que les atomes
sont permanents.

Celui qui a une vision sans méprise définira selon sa vraie nature
I’objet tel qu’il est constitué.

[2. Critique de I’atomisme des écoles anciennes.
Existence nominale des atomes]

Puisqu’il existe des atomes impermanents des huit substances®’, ils
ont certes une existence; mais c’est une existence nominale*®, parce

ou moins longue, la brisure ne se réalise pas dans les faits. Cf. K. Lav. 1 24-25; Pr.
343.9,456.9, 544 .3.

46 Cf. 214ab.

47 La scolastique Sarvastivada, dont dépend le Madhyamika en vérité d’enveloppement,
[cf. p. ex. May, n. 708 (réf.)] n’a pas éliminé la notion de dravya, substance, sans
doute pour prévenir la vue d’anéantissement; mais elle en donne des interprétations
peu claires. Voir les discussions hésitantes et embrouillées du Kosa, K. Lav. ii 144—
149, iii 210-214, qui toutes deux concluent sur des défaites: «les mots obéissent au
caprice, mais il faut examiner le sens»; «arrétons ici la discussion de ces théories
enfantines».

Les «huit substances» en question sont, d’apreés K. Lav. iii 145, les quatre grands
éléments (mahabhita) et quatre matiéres dérivées (bhautika), visible, odeur, saveur,
tangible. Il est pour le moins surprenant de voir des «dérivés» conserver un statut de
substance. — Sur les huit substances, voir YOSHIMOTO Nobuyuki, Ubu no hachiji
kusho setsu («The Origination of the Eightfold Dravya in the Sarvastivada School»),
IBK XX-1, Tokyd, December 1971, p. 331-336.

Dans le Vaisegika, tout est substantiel, a tous les niveaux: les substances proprement
dites, les atomes, les objets complexes formés a partir des atomes. Cf. introduction,
p. 50, n° 7; n. 22.

48 Les atomes, tout comme la notion de dravya qui en est solidaire, ont en Abhidharma
un statut trés ambigu: ils doublent gauchement et d’'une maniere superfétatoire le



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 65

qu’ils sont conceptualisés sur la base*® des huit substances, comme le
pot. Or, ces huit substances des atomes ne peuvent étre désignées
chacune en particulier par le terme d’atome, parce qu’elles n’ont pas
chacune en particulier nature d’atome. Par conséquent, il n’existe pas
pour les Bouddhistes d’«atomes substantiels» comme dans le systeéme
des Vaisesika. Les Tathagata n’enseignent donc jamais la permanence
des atomes®?, parce qu’ils ne voient eux-mémes rien de tel.

[3. Critique de I’atomisme des Vijianavadin:
les atomes ne peuvent se ramener a la pure conscience]

Ceux qui’!, au nom de la rigueur logique (rigs pa = yukti), écartent
Iexistence des atomes des huit substances et concluent qu’elle se
ramene a la pure conscience, ceux-1a, en écartant les enseignements des
gens habiles aux choses mondaines [et] aux interprétations mondaines,
se débarrassent tout simplement du double obstacle du monde et de
IEcriture; [et pourtant,] ils n’arrivent pas a écarter les atomes, qui

catalogue des dharma matériels; Masson-Oursel, L’atomisme indien, p. 358, parle de

«I’atomisme honteux des vieux Bouddhistes».

Dans le Kosa, il subsiste une catégorie de dravya-paramanu, «atomes substantiels»,
qui s’opposent aux samghata-paramanu, «atomes en conglomérats» (K. Lav. ii
144).

La position de Candrakirti est complexe (cf. introduction, 1). Il concéde des atomes
impermanents; il concede méme les huit substances; mais il nie les dravya-paramanu.
Les atomes n’ont pas d’existence substantielle, ils n’ont qu’une existence nominale
(brtags par yod pa = prajiiapti-sat Y, sur les interférences entre brtags pa et btags pa,
v. In memoriam Paul Demiéville, p. 82, n. 22); mais ils «existent bel et bien» (cf. inf.
n. 52). Tout cela, bien entendu, en vérité d’enveloppement.

Sur I’atomisme bouddhique, voir, dans le Kosa, les mémes références que dans la
note précédente; Masson-Oursel, L’atomisme indien, p. 348-353, 357 et suiv.; May,
n. 15 (réf.).
rdzas brgyad la brten nas ... brtags pa’i phyir = asta-dravyany upadaya prajiiapyama-
natvat. Cf. In memoriam Paul Demiéville, p. 83, n. 22 in fine. «Conceptualisation
sur la base de ...» est encore une traduction possible d’'upadaya prajfiapti et appa-
rentés, qui se place assez bien dans le présent passage. Cf. May, index s. v. pra-JNA-,
chiffres 3° et 4°.

%0 Littéralement: «la nature d’atome permanent» (rdul phra rab rtag pa fid = nitya-
paramanu-tva).

5! Atomisme dans le Vijiianavada: voir S. Lav. I p. 46—47; Yamaguchi, p. 387-388,
n. 16, renvoyant a Vimsatika, strophes 11-14 (qui sont le locus classicus de la dis-
cussion de I’atomisme dans le Vijiianavada), et aussi 4 Alambana-pariksa, strophes
1as.

S.Lav. I, p. 46-47 = T XXXI 1585 I 4b26-c5.

49



66 JACQUES MAY

existent bel et bien®?; et, pas davantage qu[’on n’y parvient pour] les
atomes, ils n’arrivent a établir [que] la nature d’étre de la conscience
[existe] bien qu’en contradiction avec les possibilités logiques (‘thad
pa = upapatti). En effet, [une telle conscience] ne [peut méme] pas
fonctionner, parce que ses [caractéres de]| production, durée et destruc-
tion n’existent ni successivement ni simultanément; or, la nature d’étre
ne convient pas a ce qui est dépourvu de production, etc. Par conséquent,
les essences mondaines doivent €tre admises telles qu’elles sont dans
le monde, sans introduire une critique qui englobe [aussi] le supra-
mondain dans son point de vue; et puisque les atomes sont tout pareils
a la conscience, qui est mondaine*3, notre adversaire ne peut les écarter
par un recours a la rigueur logique, car sa rigueur logique achoppe a
I’obstacle du monde et de I’Ecriture.
L’ Atomisme est ainsi réfuté.

Vimsatika 11-14: Ed. S. Lévi: Vijraptimatratasiddhi, Deux traités de Vasubandhu,
Vimsatika et Trimsika (Bibliothéque de I’Ecole des hautes études, Sciences histori-
ques et philologiques, fasc. 245), Paris, 1925, p. 1.23-2.4, 6.25-8.10, 8.20-21. —
Trad. S. Lévi: Un systéme de philosophie bouddhique, Matériaux pour l'étude du
systéme Vijfiaptimatra (méme collection, fasc. 260), Paris, 1932, p. 51-55. — Autres
références, v. Potter, Encyclopedia, 1, p. 35.

Alambana-pariksa 1 4 5: v. notamment Yamaguchi, JA, janvier—mars 1929, p. 27—
37, pour d’autres références, cf. Potter, Encyclopedia, 1, p. 51.

Je ne vois pas que le Vijianavadin se réclame plus particulieérement de la yukti, du
moins dans ces passages de la Vimsatika, de 1'Alambana-pariksa, de la Siddhi de
Xuanzang.

52 D’une existence mondaine, mais valide a son niveau.
53 Candrakirti dénie au vijigna tout statut un tant soit peu exceptionnel parmi les bhava.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 67

VERSION TIBETAINE
SIGLES ET ABREVIATIONS

Les références complétes des sigles et abréviations utilisés dans
I'appareil critique sont souvent compliquées. On s’est borné ci-dessous
a des indications résumées; pour le détail, il conviendra de se reporter
a I'In memoriam Paul Demiéville, p. 90-91.

D sDe dge Tibetan Tripitaka, bsTan hgyur, dBu ma, 8,
Tokyo, 1978, folios 152a5—-154b6.

C Cone Tanjur, Ya, Stony Brook, 1974, folios 149a4-151b5.

P The Tibetan Tripitaka, Peking Edition, mDo ’grel, Ya,

folios 170b8-173b4 = Vol. 98, Tokyo-Kyoto, 1957, p.
238.3.8-239.4.4.

Bhatt. voir ci-dessus, p. 13; In memoriam Paul Demiéville, p. 91.

D-kar. sDe dge Tibetan Tripitaka, bsTan hgyur, dBu ma, 2,
Tokyo, 1977, folios 10b4—11al.

C-kar. Cone Tanjur, Tsha, Stony Brook, 1974, folios 10b4—11al.

P-kar. The Tibetan Tripitaka, Peking Edition, mDo ’grel, Tsha,
folio 11b2-8 = Vol. 95, Tokyo-Kyoto, 1957, p. 136.5.2-8.

Vaidya voir ci-dessus, p. 19.

ego lecon proposée par 1’éditeur.

ill. illisible.

om., omm. omet, omettent.
Rappelons que dans les notes critiques, 1’absence de référence in-
dique le consensus de toutes les sources non mentionnées expressément.

TEXTE

[§ 6; D 152a5, C 149a4, P 170b8, Bhatt. p. 45 bas] *de’i phyir de
Itar dus smra ba bkag pa yin dan |* rdul phra rab smra ba ni sa la sogs
pa’i rdul phra rab rtag cin ma mthon bas bskul ba yon tan dan ldan
pa’i grogs can rdul phra rab [P 171a] giis pa la sogs pa’i rim gyis yan
lag can gyi' rdzas rtsom par byed pa rnams kyis ’gro ba sna tshogs
skyed par byed do [Bhatt. p. 46] sfiam du sems so ||

[§ 6,1] de’i lugs kyan mi rigs pa nid du brjod pa’i phyir bsad pa |2
[D-kar. 10b4, C-kar. 10b4, P-kar. 11b2, Vaidya p. 79]

! gyi D, Bhatt.: gyis CP. > pa| DCP: pa Bhatt.



68 JACQUES MAY

212. gan gi phyogs’ga’ rgyu yin zin ||
phyogs ’ga’ rgyu ma yin® des na ||
“de ni* sna tshogs ’gyur na go |°
sna tshogs rtag par °mi rigs so® ||
yan lag can thams cad rdul phra rab tsam’ du thal ba span bar
’dod pas [D 152b] rgyu la yod pa’i zlum po® iiid gan yin pa de ’bras
bu la yod pa ma yin no’ Zes bya bar gdon mi za bar khas blan bar
bya’o || gan gi phyir ’di de ltar yin pa des na rdul phra rab rnams la
bdag fid thams cad kyis'® sbyor bar mi ’thad do || gan gi tshe rdul
phra rab rnams la bdag fid'! thams cad kyis'? sbyor ba yod pa ma yin
[C 149b] pa de’i tshe de’i cha gan gis rdul phra rab *rdul phra rab'?
gzan dan sbyor ba’i cha de rgyu yin zin | gan gis mi sbyor ba de
rgyu ma yin no || de Itar na ni
14«gan gi'® phyogs *ga’ rgyu yin Zin |
phyogs ’ga’ rgyu ma yin pa»'*
de ni du ma’i fio bo yin pa’i phyir sna tshogs pa zig go |'® de’i phyir
ri mo bzin rtag pa ma yin no!'’ Zes bstan pa’i phyir bsad pa ni'®
«sna tshogs rtag par mi rigs so |[»"’
[Bhatt. p. 47] zes bya’o ||
ci ste rdul phra rab rnams la cha $as med®® pa’i phyir *'phyogs
phyogs®' dan mi sbyor ba kho na yin gyi*?> thams cad bdag iiid thams
cad kyis?® sbyor bar ni ’gyur te | de’i phyir phrad pa’i mtshan iid can
ldan pa yod la | phyogs dan ldan pa fid kyan ma yin no siam na |’
"di la bsad par bya ste |
213. rgyu yi** zlum po?S gan yin pa ||
de ni ’bras bu la yod min ||
des na bdag iiid kun sbyor?® ba ||
rdul phran rnams la mi ’thad do ||

yin DC, Bhatt.: yin pa P. ¢ go| P: go || DC, Bhatt.

44 de ni DC, Bhatt.: des na P. 7" no DC: no || P, Bhatt.
go | D, P-kar., Bhatt., Vaidya: go '® ni DCP: ni | Bhatt.

|| CP, ko || D- kar C-kar. ¥ so || P, Bhatt.: so DC. — Citation
€ mi rigs so DCP, D-kar., C-kar., ~ de 212d.

Bhatt.: ga la rigs P-kar., Vaidya. 20 med DCP: byed Bhatt.

tsam DCP: rtsam Bhatt. 21721 phyogs phyogs P, Bhatt.: phyogs DC.

po DC: pa P, Bhatt. 22 gyi DCP: gyi | Bhatt.
® no DC: no || P, Bhatt. > kyis DC, Bhatt.: kyi P.
10 kyis DC: kyi P, Bhatt. 24 vyi DCP, D-kar., C-kar., Bhatt.: ni
"' hid DC: nid kyi P, Bhatt. P-kar., Vaidya.
12 kyis DC: kyi, P, Bhatt. 3 po DC, D-kar, C-kar., P-kar.,
B3-1B3DC om. Bhatt., Vaidya: bu P.
1414 Quasi-citation de 212ab. ¢ sbyor: spyor Vaidya.

15 gi DC, Bhatt.,et 212a ci-dessus:gis P.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 69

[Bhatt. p. 48] rgyu dan zlum po nid dan phyogs med pa Zes bya
ba ni rdul phra rab®’ rdzas kyi mtshan fid do | gal te rdul phra rab
bdag iiid [P 171b] thams cad kyis rdul phra rab gzan dan sbyor Zin
phyogs kyis ma yin na ni de’i tshe rgyu ste?® rdul phra rab la yod pa’i
zlum po gan yin pa de ’bras bu rdul phran ghis pa la sogs pa la yan
thal bar ’gyur te | de’i phyir yan lag can thams cad rdul phra rab®
tsam fid yin pa’i phyir dban po las ’das pa nid du ’gyur na | de dag
ni rdul phra rab tsam fid ma yin no || des na rdul phra rab rnams bdag
fiid thams cad kyis sbyor bar*® mi "thad do ||

yan gan gi tshe *'rdul phra rab rdul phra rab®' gZan dan bdag
fiid thams cad kyis mi sbyor ba de’i tshe | [Vaidya p. 80]

214. tdul phran gcig gi*? gnas gan*? yin ||
de ni gZzan **gyi yan®* mi ’dod ||
de phyir rgyu dan ’bras bu giis ||
bon** [D 153a] tshod miiam par *dod ma yin ||

[Bhatt. p. 49] de’i phyir de ltar 3¢rdul phra rab rdul phra rab*®
gzan dan bdag fid thams cad kyis®’ sbyor ba med pa’i phyir*® yan lag
can gyi rdzas rnams dban po las ’das pa fid du ma gyur **mod [**
rdul phra rab phyogs dan Idan pa fiid ni g-yo ba med la | phyogs dan
ldan pa nid kyi phyir yan ’di sna tshogs pa*® fiid yin te | de’i phyir
rtag pa fiid ma yin no*' Zes bya bar gnas [C 150a] so ||

dir ’bras bu’i rdzas rtsom pa’i dus na fies pa ’dir*? ’gyur gyi |
’bras bu rtsom pa’i sia rol gyi gnas skabs su ni** rdul phra rab rnams
la cha sas med pa’i phyir ji skad smras pa’i skyon du thal ba med do**
zes smra’o |[** gnas skabs der yan sar*® la sogs pa’i phyogs “’cha’i
dbye*” ba yod do ||*® de’i tshe fies par | |

27 rab P, Bhatt.: rab kyi DC. 37 Kkyis Bhatt.: kyi DCP.
26 ste DCP: ste | Bhatt. 38 phyir DC: P, Bhatt. omm.
2% rab: rap D. 3%-3mod | DCP: ro || Bhatt.

30 Bhatt. om. 40 pa DCP: po Bhatt.
*1=31rdul phra rab rdul phra rab P: rdul “' no DC: no | P, no | Bhatt.
phra rab DC, Bhatt. 42 dir DCP: ’dod Bhatt.

2 g gis P. 43 i DC: P, Bhatt. omm.
33 gan: khan P-kar. 4 do DC: do || P, do | Bhatt.

3-34gyi yan D-kar, C-kar., Bhatt., %5 smra’o DCP: bya’o | Bhatt.
Vaidya: gyi ’an P, gyi’an (qui fait 46 Cill
un vers trop court) DC, gyir yan “*"*"cha’i dbye DCP: cha ’di bya Bhatt.
P-kar. 4 do||DC, Bhatt.: de | P.
35 bon: bod Vaidya.
36-36 rdul phra rab rdul phra rab P, Bhatt.:
rdul phra rab DC.



70 JACQUES MAY

215ab. gan la Sar gyi phyogs yod pa ||
de la $ar gyi cha yan yod ||
[Bhatt. p. 50] de’i phyir [*° ’di phyogs dan ldan pa’i phyir bum
pa la sogs pa bzin du rdul phra rab fid du mi *gyur ro®° Zes bsad pa |’
215cd. gan gi*? rdul la phyogs®® yod pa’* ||
des rdul rdul phran min par bsfiad*” ||

[§ 6,2] gal te rdul phra rab®® cha §as med par gyur na ni de la ’gro
ba med pas rdul phra rab gzan dan sbyor ba med pa yin dan |37 [P
172a] yan lag can gyi rdzas rtsom par byed pa fiid du mi ’gyur ro ||
di Itar®® gro ba’i dus na lus dan ldan pa’i don gyis |
216. mdun gyis len zin>’ rgyab kyis ni ||
gton bar ’gyur® na de dag gais ||
gan la yod pa ma yin pa®* ||
de ni®? "gro por®? yan mi ’gyur ||
[Bhatt. p. 51] lus dan Idan zin® ’gro ba mnon du phyogs pa’i
don gyis **mdun gyi®® phyogs kyis®® sfion phyogs gnon zin | rgyab kyi
phyogs kyis®’ rgyab phyogs gton ba las ’gro ba po’i **gro ba fid®® fie
bar rtogs®® pa zig na cha med pa’i phyir rdul phra rab gan la mdun dan
rgyab kyi’® yan lag gan’' gis len pa dan gton ba iid med pa de ni gro
ba por yan’? mi ’gyur la | de med pas ’bras bu rtsom par byed pa fid
med pa’i phyir” rdul phra rab dios po yod par smra bar mi rigs so ||

[ § 6,3] dir smras pa | gal te rdul phra rab med na ni ’di rnal ’byor
pa rnams [D 153b] kyis dmigs par mi ’gyur ba Zig na | ’di ni rnal

4 phyir | DC: phyir P, Bhatt. 6  oyur DCP, Bhatt.: gyur D-Kar.,

% ro DC: ro || P, ro | Bhatt. C-kar., P-kar., Vaidya.

>1 Bhattacharya, p. 50, imprime deux ©°' pa D-kar., C-kar., P-kar., Bhatt.,
fois les pada c et d. Nous désignerons Vaidya: la DCP.
ces deux impressions par les sigles °* ni D-kar.,, C-kar., P-kar., Bhatt.,
Bhatt." et Bhatt.>. Vaidya: la DCP.

2 gi: gis Bhatt.". ¢ por: bor Vaidya.

53 phyogs: phyos Bhatt.2. 6 zin DCP: Zig Bhatt.

4 pa: na C-kar. 65-65 mdun gyi DC: P, Bhatt. omm.

55

des rdul rdul phran min par bsfad: ©®® kyis DC: kyi P, Bhatt.
des na rdul rdul phran min bsiiad, ©’ kyis DC: kyi P, Bhatt.

Vaidya. 68-68°9r0 ba fiid DC: ’gro ba po fid P,
6 gal te rdul phra rab DP, Bhatt.: gal Bhatt.

te phra rdul phra rab C. % rtogs DC: rtog P, Bhatt.
7 dan | DC, Bhatt.: dan || P. 7 kyi DCP: ki Bhatt.
8 Cill "t gan DC: P, Bhatt. omm.

59 zin DCP, Bhatt.: cin D-kar., P-kar., 72 yan DC: P, Bhatt. omm.
tsin C-kar., cid Vaidya. 73 phyir DC, Bhatt. : P om.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 71

’byor pa rnams kyis lha’i’* mthon bas dmigs pa yan yin no || de’i phyir
rdul phra rab rtag pa yod do || bsad par bya ste |
217. gan la dan po yod min Zin ||
gan Zig la dkyil yod min 1a”* ||
[Bhatt. p. 52] gan la *tha ma”® yod ""min pa”’ ||
mnon med de ni gan gis mthon ||
[C 150b] cha $as med pa’i phyir’® rdul phra rab la mdun dan bar
dan rgyab kyi cha’ yod pa ma yin te | de’i phyir mion pa med de %
mnon pa ni gsal ba dan gzun®' bar bya ba fid dan |2 blta bar bya ®*ba
fiid® ces #bya ba’'i® don te®S de med pa’i phyir minon pa®® med do ||
blta bar bya ba ma yin pa ni sus kyan blta bar bya bar®” nus pa yan ma
yin pa®® di rnal ’byor pa rnams kyis dmigs par 'os pa ma yin no [*°
-de’i phyir rdul phra rab rtag pa med do | *°gan dag de Itar ’thad pas
mthon bar mi °*’thad pa®! bzin du mthon fo siiam du sems §in | rab
rib can gyis mthon ba yan dag pa ma yin pa las mthon ba khyad par du
ma gyur pa de dag ni fies par [P 172b] log par fie bar bstan pas ’jig
rten phyin ci log tu byed pa de dag gi lun tshad ma iid du byed pa las
rdul phra rab yod pa nid du mi rigs so ||

[§ 6,4] °¥dir smras pa | rdul phra rab rnams ni rtag pa kho na ste |
rags pa byun®® ba las®* sa bon gyi fo bor fie bar ’gro ba’i phyir ro ||
gal te de rnams med na ni rags pa rnams sa bon med par ’byun bar
"gyur ro || di ltar gan las bskal pa dan por rags pa rnams *slar rags pa
rnams” ’byun bar *®’gyur ba®® ’jig pa’i dus na yan lag can gyi rdzas

74 Bhatt. (cf. p. 51, n. 2) n’a pu lire 8°

le mot dans ses xylographes, et le
signale par deux points de suspen-
sion.

7S la D-kar., C-kar., P-kar., Bhatt.,
Vaidya: na DCP.

7676 tha ma: tham C.

"~ min pa D-kar., C-kar., P-kar., Bhatt.,
Vaidya: ma yin DCP.

78 phyir DC: P, Bhatt. omm.

7 cha DP, Bhatt.: ca C.

80 de | DCP: do | Bhatt.

81 gzun DC: bzun P, Bhatt.

82 dan | DCP: dan Bhatt.

83-83Bhatt. (cf. p. 52, n. 1) n’a pu lire
ces deux mots, et les signale par
deux points de suspension.

84¢84bya ba’i C: bya pha’i D, pa’i (sans
bya) P, Bhatt.

te DCP: te | Bhatt.

8  pa DCP: par Bhatt.

87 bar DCP: ba Bhatt.

8  pa DCP: pa | Bhatt.

8  no || DCP: no | Bhatt.

Début d’un passage non édité par
Bhatt.

?1-91>thad pa DC: bthad (sans pa) P.
2 Bhatt. reprend ici.

%  byun DCP: Bhatt. lit ’byun, mais
mentionne en note la legon byun.

% las DCP: Bhatt. lit la, mais men-

tionne en note la legon las.

slar rags pa rnams DC: P, Bhatt.

omm.

96-9% gyur ba P, Bhatt.: gyur pa D, gyur
ba C.

95-95



72 JACQUES MAY

thams cad ’thor Zin rdul phra rab tsam Zig lus pa na rags pa rnams srid
pa yod pa ma yin no || yan gan dag gal te gnas skabs der rags *’pa
rnams®’ bzin du rdul phra rab rnams kyan med par ’gyur [Bhatt. p. 53]
na ni de’i tshe rags pa rnams rgyu med par ’byun bar ’gyur ro || de’i
phyir®® yan lag can gyi rdzas kyi rgyu rdul phra rab rnams yod pa kho
na yin la | de®® rnams kyan rtag pa Zig ste | yod la rgyu'® dan mi ldan
pa iid kyi phyir ro ||

de yan mi rigs te | gan [D 154a] gi phyir | [Vaidya p. 81]

218ab. *bras bu yis'®! ni rgyu bsig'%? pa ||
des na rgyu ni rtag ma yin ||

[Bhatt. p. 54] gal te rdul phra rab rnams rgyu fid du gyur na ni'®
1%4sa bon gyis myu gu bzin du'® de rnams rdul phra rab giis la sogs pa
yan lag can gyi rdzas kyis ’jig par ’gyur ro || de’i phyir ’bras bu dan'®
lhan cig mi gnas pa’i phyir na rdul phra rab [C 151a] rnams sa bon

Itar mi rtag par ’gyur ro ||
1%ci ste gan las'®? ’di'®® mi rtag pa nid du ’gyur ba ’bras bus rgyu
’jig pa ni ma yin gyi | ’on kyan '®rgyu ran gi'®® ran bzin''* mi gton zin

’bras bu don gzan du gyur pa skyed par byed do sham du sems na de

Itar''! yin na ni ’bras bu rgyw’i yul las tha dad pa’i phyir rigs mi mthun
9797 pa rnams DCP: Bhatt. om. Bhatt., p. 234. — Vaidya, p. 115
¢ phyir P, Bhatt.: DC omm. (cf. note précédente).
%9 de CP, Bhatt.: da D. Quinze de ces legons donnent
bsig. Seul Bhatt., p. 53, lit bZig. 11
190 Bhatt. gryu (faute d’impression). dit que bsig est faux. Clest une
191 yis: yi Vaidya. [Toutefois, a la p. erreur: bsig est correct a titre de
115 (voir note suivante), Vaidya forme seconde du parfait de ’jig
lit yis.] pa, a c6té de bZig plus fréquent.
102 Comme le fait observer Bhattacha- Cf. LCh, p. 2390: bsig: ’jig pa ity
rya, p. 53, le libellé tibétain de la asya bhu(tam], «bSig, passé de
karika 218a est identique a celui ’jig pa». D’ailleurs Bhattacharya
de la karika 352a. (Ni 'une ni lui-méme, a la p. 234, conserve
l'autre karika n’est conservée en bsig.
sanscrit.) 193 ni DCP: Bhatt. om.

On dispose donc de seize legons:  '*-1%Cf. sup. p. 63, n. 39.
les huit habituelles pour les karika '®  dan DCP: de la Bhatt.
du présent passage, plus huit le- ' Début d’un passage non édité par

c¢ons pour la karika 352a. Voici Bhatt. V. p. 73, n. 112.
les références de ces derniéres: 107 las DC: la P.

Karika 352a seule: D-kar. 16a6, ' ’di DC: P om.
C-kar. 16a6, P-kar. 18a2. 109-109royy ran gi DC: rgyu’i P.

Karika 352a aveclavptti: D 222b1,  ''®  bzin D: bzen CP.
C 219b1, P 252b7. 11 Jtar DC: Ita P.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 73

pa dag bzin du yul bye ba’i rdul phra rab rnams rgyu’i dios por mi
‘gyur ro ||

de nid kho na zol thabs gzan gyi sgo nas bstan pa’i phyir'!? [Bhatt.
p. 53]

218cd. yan na gan na rgyu [P 173a] yod pa ||
de na ’bras bu '*yod ma yin'*? ||

14zes bya ba smos so ||'14

[Bhatt., p. 54, suite] gan gi tshe de Itar rgyu fid mi srid pa de’i
tshe |'*® rdul phra rab rtag par brtags pa don''® med pas ci''’zig dgos
te | de’i phyir rdul phra rab'!® rtag pa rnams med do ||

119 pa ma yin te | gan

[ § 6,5] ’di las kyan rdul phra rab rnams rtag

gi phyir | [D-kar. 11a, C-kar. 11a]
219ab. thogs ldan diios po rtag pa ni ||
gan du’an?® snan ba'?! ma yin te ||

[Bhatt. p. 55] ’di na'?? rdul phra rab la rdul phra rab gZan gyis bdag
fiid thams cad kyis ’jug pa med pa’i phyir rdul phra rab thogs pa dan
bcas pa iiid yin la thogs '**pa dan bcas'?? pa’i bum pa nid la sogs pa Itar
rtag pa fnid du yan mi rigs te | de’i phyir rdul phra rab rtag pa fiild med
do |

[§7,1] gan gi phyir rtag pa fid yod pa ma yin pa |
219cd. des na nam yan'? sans rgyas rnams ||
rdul phran rtag pa fiid mi gsun'?’ ||
1260a11 Zig phyin ci ma log par gzigs pa des ni don gan zig ji ltar gnas
pa '?’de de'?” kho na Itar fies par bya ba Zig go |*?®

112 phyir ego: phyir ro || DCP. — Fin C-kar., dunn (faute d’impression)
du passage non édité par Bhatt., Vaidya, du DCP.
cf. p. 72, n. 106. 121 ba: pa Vaidya.
13-183y0d ma yin: rgyu yod pa P-kar. !?* naP, Bhatt.: ni DC.
114-114Non édité par Bhatt. 12312353 dan beas Bhatt.: DCP omm.
115 tshe | DCP: tshe Bhatt. 24 yan: lan C-Kar.
116 don DP, Bhatt.: C om. 125 gsun DC, D-kar., Bhatt.: gsuns P,
"7 Cill. C-kar., P-kar., Vaidya.
118 rab CP, Bhatt.: rap D. 126 Début d’un passage non édité par
112 rtag DCP: trag Bhatt. (faute d’im- Bhatt. V. p. 74, n. 131.
pression). 127-127de de P: de DC.

120 duan P-kar, Bhatt: du ‘an ' go|P:go|DC.
(d’ou vers hypermétre) D-kar.,



74 JACQUES MAY

[ § 7,2] rdzas brgyad kyi rdul phra rab mi rtag pa yod pa’i phyir de
yod pa nid yod la [ de yan brtags par yod pa zig ste | rdzas brgyad la
brten nas bum pa ltar brtags pa’i phyir ro'?® || de la rdul phra rab kyi
rdzas brgyad gan dag yin [D 154b] pa de dag ni re re zin rdul phra rab
kyi sgras brjod par bya ba ma yin te | de dag'®® la so so so sor rdul phra
rab fiid med pa’i phyir ro || *'de’i phyir ji ltar bye brag pa rnams kyi
Itar bde bar gSegs pa rnams la rdzas kyi rdul phra rab ces bya ba yod
pa ma yin no | de’i [C 151b] phyir de bZin gSegs pa rnams nam'3? yan
rdul phra rab rtag pa iid ston par mi mdzad de |**? ran fid kyis de ltar
ma gzigs pa’i phyir ro ||

[§ 7,3] **gan dag rigs pa bcug nas rdzas brgyad kyi rdul phra rab
kyi yod pa nid sel zin rnam par §es pa tsam iiid du rtogs pa de dag ni re
zig ’jig rten pa’i dnos po ’jig rten pa’i don la mkhas pas ne bar bstan
pa sel ba'?> na'®® ’jig rten dan lun gi [P 173b] gnod pa ghis sel bar byed
pa de dag gis rdul phra rab yod pa fiid bsal bar mi nus §in rdul phra rab
Itar rnam par $es pa’i yod pa fid ’thad pa dan ’gal ba'*’ yan gzag par
mi nus so || 1*®di ltar de’i skye ba dan gnas pa dan ’gag pa rnams rim
gyis dan cig car med pa’i phyir mi ’jug la | skye ba la sogs pa dan bral
ba la ni yod pa nid ni'® rigs pa yan'*® ma yin no | de’i phyir ’jig rten
pa’i dnos po rnams ni ’jig rten las ’das pa la yons su mthon ba’i rnam par
dpyad pa ma bcug par ’jig rten na ji ltar yin pa de ltar khas '#'blan bar'*!
bya zin | ji Itar rnam par $es pa'*? ’jig rten pa yin pa de ltar rdul phra
rab kyan yin pas ’dis rigs pa bcug nas'*? rdul phra rab bsal'** bar mi nus
te | de’i rigs'*® pa la ’jig rten dan lun gi gnod pas gnod pa’i phyir ro ||

de Itar rdul phra rab tu smra ba bkag pa dan |'#¢... [D 154b6, C 151b5,
P 173b4, Bhatt, p. 55 bas]

129 Cill 137 baDP: paC.
130 dag P: DC omm. 138 Bhatt. reprend ici (cf. n. 134).
131 Bhatt. reprend ici (cf. p. 73, n. 126). *°  ni DC: P, Bhatt. omm.
132 pam DCP: kyis Bhatt. (qui indique '°  yan P, Bhatt.: DC omm.
quun de ses xylographes lit nas). '*'*'blai bar DC: blans par P, Bhatt.

133 de | DCP: do | Bhatt. 142 pa DP, Bhatt.: pa’i C.

134 Début d’un passage non édité par '**  nas DCP: na Bhatt.
Bhatt. V. n. 138. 144 bsal DCP: gsal Bhatt.

135 ba CP: paD. 145 rigs DC: rig P, Bhatt.

136 na DC: Pom. 146 dan | P, Bhatt.: dan DC.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE (III) 75

INDEX DES CARACTERES CHINOIS

N. B. Les noms composés en PETITES CAPITALES sont des noms de famille japonais.

Bonzokanwa shiyaku taiko Hon- FL; ﬁ ;i%ﬂ I 1‘3% gﬁr&i ﬁﬂ-g

yaku myogi taishu

Daizd Shuppan

LEZIE P

Kk R HR.

Gessho-z6 Shihyakuron-chiishaku ﬁ iﬁiﬁ a3 %’% ﬁﬁg

Haj6-hon no kaidoku
HATTORI
Heirakuji Shoten
HIRAKAWA Akira
Hiuan-tsang
Hobogirin
Indogaku Bukkyogaku Kenkyu
Kyoto
ONO Gemmyo
Otani
Peking
Rinsen
SAKAKI Ry6zaburo
Shengzong Shijuyi lun

Shoshi Jikkugi ron

R & (Dﬂgﬁ
R ER
FRLEE
1%
ZH%
MEEH
NEBEKETE
7 %B
N R
KA
T =
Es
LTI

BRTIE R



76 JACQUES MAY

Shunjiisha &Rt

SUZUKI Daisetsu Teitard PR K I s KRR

Suzuki Gakujutsu Zaidan LA RS 1T B

Suzuki Gakujutsu Zaidan Kenkya 2FA 3 14T B4 [ o 2%
Nempd T3IR

Taisho Issaikyo Kanko Kai A E-HI4E TS

Taish Shinshii Daizokyd K E¥G KR AT

TAKAKUSU Junjird % *ﬁ )‘IE b/ éﬁ

Tokyo WA

Ubu no hachiji kusho setsu AEPO/\B{EY

Ut Hakuju THER

WATANABE Kaigyoku Sjg;% N

uanzang g

YAMAGUCHI Susumu L ﬁ

Yamaguchi Susumu Bukkyogaku <[y 035 08 54 B B
Bunshi

YOSHIMOTO Nobuyuki ERAE4T



	Āryadeva et Candrakīrti sur la permanence (III)

