
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 35 (1981)

Heft: 2

Artikel: ryadeva et Candrakrti sur la permanence (III)

Autor: May, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÀRYADEVA ET CANDRAKIRTI
SUR LA PERMANENCE (III)

Jacques May

Université de Lausanne

Introduction

1. Poursuivant, sous la docte conduite de YAMAGUCHI Susumu1,
notre exploration du chapitre IX du Catuhsataka d'Àryadeva et de son
commentaire, nous offrons ici une troisième section de ce chapitre,
après celles qui sont parues dans Indianisme et Bouddhisme2 et dans
l'In memoriam Paul Demiéville3. Le passage (perdu dans l'original
sanscrit) dont on trouvera ci-après une traduction française et la
version tibétaine en édition critique, porte sur la notion et l'existence
d'atomes permanents, dont Àryadeva, et Candrakîrti à sa suite,
cherchent à démontrer l'impossibilité. Cette démonstration enveloppe une
réfutation de l'atomisme Vaisesika et une critique de l'atomisme
bouddhique.

Contre l'atomisme Vaisesika, Candrakîrti n'a guère de ménagements

à observer. Le Vaisesika admettait l'existence d'atomes
substantiels et permanents, constituants premiers du monde matériel. La
critique, à la suite d'Àryadeva, toujours moins systématique et plus
primesautier que Nâgârjuna, se fait rapide, kaléidoscopique: tout en
gardant sans cesse pour visée d'établir l'inexistence des atomes per-

1 Yamaguchi Susumu. Gesshô-zô Shihyakuron-chûshaku Hajô-hon no kaidoku.
[Japanese] Translation and Annotation on the Chapter (Negation of eternal things>
in Candrakirti's Catuhsataka-tîkà. Suzuki Gakujutsu Zaidan Kenkyü Nempö
Annual of Oriental and Religious Studies, N° 1, Tokyo, 1964, p. 13-35. - Réimprimé
(sous son titre japonais seulement) dans: Yamaguchi Susumu Bukkyôgaku Bunshû
[«Recueil d'articles d'études bouddhiques par Yamaguchi Susumu»], Tokyo,
Shunjüsha, 1972-1973, 2 vol.: p. 349-403 du vol. II (699-753 de la pagination
continue). - La section qui fait l'objet du présent article correspond aux pages 25-
29 de I'Annual, et aux pages 378-388 (728-738) de la réimpression.

2 Indianisme et Bouddhisme, Mélanges offerts à Mgr Etienne Lamotte Publications
de l'Institut Orientaliste de Louvain, 23). Louvain-la-Neuve, Université catholique
de Louvain, Institut Orientaliste, 1980, p. 215-232.

3 P. 75 à 96; pour la référence, voir ci-dessous p. 54.



48 JACQUES MAY

manents, elle touche une quantité de points. La question du contact
entre atomes (p. 58-60) repose le problème de la spatialité déjà
évoqué précédemment4; à ce propos la kärikä 215cd relève que l'étendue,

fût-elle l'étendue minimum définie par la notion de «sphéricité»
(pärimändalya)5, est incompatible avec la nature d'atome. Nous
retrouvons aussi (p. 60) la question du mouvement, traitée systématiquement

dans le chapitre II de la Prasannapadâ6. La prétention des

yogin non bouddhistes à une perception directe des atomes est récusée
vertement (p. 61). Enfin court, toujours sous-jacent, le grand thème
de la causalité, de la nature et des rapports de la cause et de l'effet
(notamment p. 62-63).

A l'égard de l'atomisme des écoles bouddhiques anciennes,
Candrakîrti se montre d'une modération inhabituelle. S'il s'élève contre
la notion d'«atome substantiel» (dravya-paramânu), il ne nie pas
radicalement l'existence des atomes: ils existent d'une existence nominale
(prajhapti-sat). Concession sans doute nécessaire pour éviter, dans le
domaine de la matière ou de la forme (rüpa), le nihilisme et ses

conséquences désastreuses, disparition de la rétribution des actes, impossibilité

du salut. L'inexistence des atomes risquerait d'introduire un «néant
matériel» de nature à rompre la continuité karmique, puisque le matériel,
aussi bien que le psychologique, est rétribution des actes antérieurs7. Or,
le tissu karmique est un: un seul accroc, et il se déchire tout entier.

Envers les Vijnânavâdin, en revanche, Candrakîrti est sévère: en
faisant des atomes une projection de la conscience, ils s'écartent à la
fois de la vérité d'enveloppement, et de la tradition scripturaire du
bouddhisme; en voulant assigner à la pensée (citta) ou à la conscience
(vijnâna) un statut privilégié, ils confondent les deux vérités, qui
doivent certes être prises ensemble8, mais distinctement; et cette
conscience, telle qu'ils l'imaginent, ne peut même plus fonctionner au
niveau mondain. Bref, les Vijnânavâdin enfreignent précisément la
yukti, rigueur logique et congruence ontologique, au nom de laquelle
ils prétendent conduire leur critique.

Et quant à l'atome, le dernier mot est aux Tathâgata, qui ne nient
pas nécessairement leur existence, mais se bornent à ne pas énoncer

4 Indianisme et Bouddhisme, p. 228—231.
5 Ci-dessous n. 13.
6Pr. 92-112; tr. May, p. 51-77; tr. Sprung, p. 76-90.
7 Cf. p. ex. K. Lav. iii 185: «Au moment où, en raison de l'acte collectif des êtres,

apparaissent les premiers signes du futur monde réceptacle [...]»
8 Hôbôgirin V, p. 478a32-33.



ÀRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 49

leur permanence. «Les Eveillés ne disent jamais que les atomes sont
permanents», conclut Aryadeva dans la kärikä 219cd, qui fait pendant
à la kärikä 201cd où il plaçait l'ensemble de sa critique de la permanence

sous le signe de la compréhension exacte de la réalité par le
Tathâgata9.

2. Dans le préambule du passage traduit et édité ci-après (p. 57,
67), Candrakîrti enferme en une seule phrase tout un précis de
l'atomisme vaisesika. Nous le glosons ici point par point.

1. «Les Atomistes». La teneur du préambule montre qu'il s'agit
bien des Vaisesika; ils sont d'ailleurs nommés plus bas, p. 65.

Comme le dit M. Jean Filliozat, L'Inde Classique, vol. II, § 1495,
«la doctrine la plus célèbre du Vaisesika est son atomisme». Il convient
toutefois de rappeler le correctif du § 1496: «Mais l'originalité et la
valeur du Vaisesika sont essentiellement dans la discrimination [...]
des notions qu'évoquent les mots et des réalités qu'ils sont jugés
recouvrir.»

2. «La variété de l'univers»: 'gro ba sna tshogs jagad-vaicitryam,
cf. In memoriam Paul Demiéville, p. 85, n. 42. - Il faut bien entendre
qu'il s'agit uniquement de l'univers matériel. «C'est [le Vaisesika]
qui possède le plus nettement le concept de matière» (/. Cl, § 1495).
Parmi les neuf substances qu'il distingue, seules les quatre premières,
prthivï, ap, tejas, väyu, sont constituées d'atomes (ib., § 1487). Le
manas, neuvième substance, est de grandeur atomique (Vaisesika-
sütra VIL 1.23; Encyclopedia II, p. 218; /. CL, § 1493; Grousset,
Philosophies, I, p. 76); mais c'est une indication sur sa dimension, non
sur sa constitution.

3. «Permanents»: Grousset, op. cit., p. 79; Vaisesika-sütra, IV.1.1.
4. «L'Invisible»: ma mthoh ba adrsta (adjectif verbal substantive

au neutre), l'«invisible» ou plus exactement le «non vu». Grousset,
ib., p. 79: «Quant à la force de cohésion qui rassemble et maintient
ainsi rassemblés les atomes et leurs composés, c'est ce que les Indiens
appellent Yadrsfa, l'énergie invisible inhérente aux choses et dont l'action

se fait sentir dans toute la formation du Cosmos.» Masson-Oursel,
Esquisse: «le déterminisme résultant des actions antérieures» (p. 168);
le destin (p. 165, 196). /. Cl, § 1481 (cf. § 1495): «une force invisible
automatique». L'adrs(a joue un rôle dans la Mïmâmsâ, le Vaisesika, le
Nyâya en tant qu'il adopte la physique et la métaphysique du Vai-

9 Indianisme et Bouddhisme, p. 219.



50 JACQUES MAY

sesika (/. Cl, §§ 1380, 1481); la Mïmâmsâ possède en outre la notion
voisine d'apürva, qui se confond partiellement avec celle d'adrstfl

§ 1385). Les matérialistes rejettent Yadrsta § 1505). Le Vaisesika-
sütra V.2.13 énonce notamment le rôle de Yadrsta comme primum
movens: [...] anünäm [...] ädyam karmâdrstakâritam: «l'action initiale
des atomes est causée par Yadrstß» (traduit d'après Nandalal Sinha,
1911, p. 180).

5. «Ont des associations douées de qualités». Traduction incertaine;
tibétain yon tan dah ldan pa'i grogs can. Grogs traduit habituellement
sahâya, «compagnon, camarade». Les atomes du Vaisesika sont déjà
qualitatifs: «ils diffèrent selon les éléments» (Masson-Oursel, Esquisse,
p. 168; cf. Grousset, Philosophies, I, p. 78 et n. 1; Foucher, Compendium,

p. 34, 55). Mais, comme le dit A. B. Keith, Indian Logic and
Atomism, Oxford, 1921, p. 220, «the atoms themselves are never
objects of normal sense: they are only inferable by the process given
above [...] The qualities also of the atoms can be discerned only in
aggregates».

6. «Constituent»: rtsom par byed pa â-RABH- H, litt,
«commencent», «inaugurent». Stcherbatsky définit Yârambha-vâda, The
Conception of Buddhist Nirväna, Leningrad, 1927, réimpr. The Hague,
Mouton, 1965 (Indo-Iranian Reprints, VI), p. 237; réimpr. indienne,
Varanasi, Bharatiya Vidya Prakashan, s. d., p. 41 des index: «the
«creative» theory of causality advocated in the Nyâya-Vaisesika schools,
the reverse of the Sânkhya theory of an identity (tädätmya) between
cause and effect and of a mere change of manifestations (parinäma-
vâda)». Cf. Frauwallner, Geschichte, II, p. 88. Uärambha-väda, «théorie

du commencement [absolu]», est une autre expression de Yasat-

kärya-väda, «théorie de l'effet non [préexistant [dans la cause]», dont
les Vaisesika sont les tenants par excellence. Cf. inf. n. 41. Du point
de vue bouddhique, «der ärambha-väda ist absolut falsch, sowohl im
Sinne des samvrti-satya als auch im Sinne des paramärtha» (Schayer,
Ausgewählte Kapitel, p. 49, n. 36).

7. «Les substances-ensembles»: yan lag can gyi rdzas — avayavi-
dravya. Sur ce terme, v. Ui, p. 113, 193, 233.5. Nyäyakosa, Poona,
1928, p. 91: avayavi \ janyadravyam [...] | yathä ghata-patädi. Dans le
réalisme Vaisesika, les objets matériels les plus complexes ont statut de

substances, comme les atomes qui les constituent. Cf. inf. n. 22, 47.
8. Sur le «processus (rim krama) des molécules binaires, ternaires,

etc.», v. p. ex. Grousset, Philosophies, I, p. 70, 78; /. Cl, § 1495. Ce

processus intervient dans la création du monde. Il n'en est pas encore



ÄRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 51

question dans les Vaisesika-sütra (Faddegon, p. 155), mais il est
mentionné dans le commentaire de Prasastapâda, où l'on trouve par deux
fois, au chapitre Srsti-samhära (KSS 173, 32.3, 33.4), l'expression
dvyanukädi-prakramena qui correspond au tibétain rdul phra rab ghis
pa la sogs pa'i rim gyis, inf. p. 67. Les termes dvyanuka, tryanuka
figurent (en traduction chinoise, bien entendu), dans le Shengzong
Shijuyi lun, Ui 252.6-10 T LIV 2138, 1263al2-17), trad. p. 95,
cf. index ss. w. dvyanuka, tryanuka.

3. Pour la connaissance du Vaisesika, nous disposons maintenant de

cet admirable instrument de travail qu'est le tome II de YEncyclopedia
of Indian Philosophies, paru à Delhi en 1977, et qui nous a été d'un
usage constant. Nous nous bornerons ici à dresser une bibliographie
sommaire limitée à l'énumération des sources les plus anciennes et au
rappel de quelques exposés classiques. Pour les textes et les traductions,

nous indiquons les publications que nous avons utilisées; ce ne
sont pas nécessairement les meilleures, auxquelles nous n'avons pas
toujours pu accéder.

Bibliographie sommaire.
A. Textes et traductions.
1. Le texte de base est, comme on sait, les Vaisesika-sütra, dont il

existe mainte édition. Nous avons utilisé: Vaisesikadarsana. With Pra-
sastapâdabhâsya of Maharsi Prasastadevâchârya. With the Prakäsikä
Hindi Commentary by Achärya Dhundhiräja Sästri. And edited with
Introduction and Hindi-Translation of the Vaisesika Sütras by Srï

Nârâyana Misra. Varanasi, Chowkhamba Sanskrit Series Office, 1966.
(Kashi Sanskrit Series 173.)

2. La traduction classique des Vaisesika-sütra est celle de Nandalal
Sinha: The Vaisesika Sûtras of Kanada. With the Commentary of
Sankara Misra and Extracts from the gloss of Jayanârâyana. Together with
Notes from the Commentary of Chandrakânta and an introduction by
the translator. Translated by Nandalal Sinha. Allahabad, Panini Office,
1911; 2nd ed., revised and enlarged, 1923. (Sacred Books ofthe Hindus,
Vol. 6.) - L'ouvrage contient aussi le texte des Vaisesika-sütra.

3. Mentionnons aussi la traduction allemande de Röer: Die
Lehrsprüche der Vaiçeshika-Philosophie von Kanada; aus dem Sanskrit
übersetzt und erläutert von Eduard Röer. In Zeitschrift der Deutschen
Morgenländischen Gesellschaft, 21. Bd., Leipzig, 1867, p. 307-420;
22. Bd., Leipzig, 1868, p. 383-442.

4. Le «commentaire» de Prasastapâda est en fait «un commentaire



52 JACQUES MAY

très libre des Vaisesika-sütra où Prasastapâda expose un système qui
lui est propre. Il constitue donc une œuvre originale» (/. Cl, § 1484),
et fait figure de second texte de base du Vaisesika. Il a au moins deux
titres: Padärtha-dharma-samgraha, Dravyädi-sat-padärtha-bhäsya (I.
Cl, ib.); mais il est désigné couramment sous la dénomination de Pra-
sastapäda-bhäsya (L. Renou, Littérature sanskrite, p. 94b). Il est édité
avec les Vaisesika-sütra dans l'ouvrage de la Kashi Sanskrit Series cité
plus haut, chiffre 1. Il en existe une traduction anglaise de Ganganâtha
Jhâ, Bénarès, 1903-1915 (Pandit 25-37), «importante» (L. Renou,
op. cit., p. 87a; cf. Encyclopedia, I, n° 1053), mais que je n'ai pas pu
voir.

5. Les Vaisesika-sütra ne sont pas d'un abord facile. En revanche,
une introduction particulièrement claire au Vaisesika par les textes est
fournie par l'ouvrage suivant: The Vaiseshika Philosophy, according
to the Dasapadärthasästra. Chinese text with introduction, translation
and notes. By Hfakuju] Ui. Ed. by F. W. Thomas. London, Royal
Asiatic Society, 1917. (Oriental Translation Fund, New Series, Vol.
XXIV.) Réimpression: Varanasi, Chowkhamba Sanskrit Series Office,
1962. (Chowkhamba Sanskrit Studies, Vol. XXII.) - Dans ce volume,
H. Ui édite et traduit le Shengzong Shijuyi lun (sino-japonais: Shôshù

Jikkugi ron), version chinoise d'un traité élémentaire du Vaisesika
perdu dans l'original sanscrit. Le titre chinois peut se restituer en
sanscrit: Vaisesika-Dasapadärtha-sästra. Cette version chinoise figure
aussi dans le Taishö Shinshü Daizökyö, vol. LIV, n° 2138; elle date de
648 (/. Cl, § 1484). - Sur le Dasapadärtha-sästra et son auteur, v.
notamment E. Frauwallner, Candramati und sein Dasapadärthasästra,
in Studia Indologica, Festschrift Willibald Kirfel, Bonn, 1955, p. 66-85.

B. Etudes (par ordre inverse des dates de publication).
1. Encyclopedia of Indian Philosophies. Vol. II: Indian Metaphysics

and Epistemology; the Tradition of Nyäya-Vaisesika up to Gahgesa.
Ed. by Karl H. Potter. Delhi, Varanasi, Patna, M. Banarsidass, 1977,
744 p.

2. Matilal, Bimal Krishna. Nyäya-Vaisesika A History of Indian
Literature, ed. by Jan Gonda, Vol. VI, Fase. 2). Wiesbaden, O.
Harrassowitz, 1977, 126 p.

3. Frauwallner, Erich. Geschichte der indischen Philosophie, IL
Band Reihe Wort und Antwort, Band 6/II). Salzburg, O. Müller,
1956, p. 15-250.

4. Renou, Louis, et Jean Filliozat. L'Inde Classique, Manuel des



ÀRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 53

études indiennes. Tome II Bibliothèque de l'Ecole française
d'Extrême-Orient, vol. III), Paris, Imprimerie Nationale, Hanoï, Ecole
française d'Extrême-Orient, 1953, p. 65-74, §§ 1479-1496.

5. Dasgupta, Surendranath. A History of Indian Philosophy, Vol. I,
Cambridge, University Press, 1951, p. 274-366.

6. Grousset, René. Les Philosophies indiennes: les systèmes. Tome I,
Paris, Desclée de Brouwer, 1931, p. 69-84.

7. Masson-Oursel, Paul. L'atomisme indien. Dans: Revue
philosophique de la France et de l'étranger, 50e année, tome XCIX, Paris,
Alcan, janvier-juin 1925, p. 342-368.

8. Keith, Arthur Berriedale. Indian Logic and Atomism. An Exposition

of the Nyâya and Vaiçesika Systems. Oxford, Clarendon, 1921,
291 p.

9. Faddegon, Barend. The Vaiçesika-System, described with the

help of the oldest texts. Amsterdam, J. Müller, 1918, 614 p. (Verhandelingen

der Koninklijke Akademie van Wetenschappen te Amsterdam,
Nieuwe Reeks, Deel XVIII, No 2.) - Réimpr.: Wiesbaden, M. Sandig,
1969.

Ouvrages cités - Abréviations
On trouvera aussi certaines références dans les notes. Pour les sigles

et abréviations employés dans l'appareil critique du tibétain, v. p. 67,
ainsi que l'In memoriam Paul Demiéville, p. 90-91.

a. o. and others.
Bhatt., Bhattacharya The Catuhsataka of Àryadeva. Sanskrit and

Tibetan texts with copious extracts from the Commentary of Can-
drakïrtti. Reconstructed and Edited by Vidhushekhara Bhattacharya.
Part II [seule parue]. Calcutta, Visva-Bharati Book-shop, 1931.

(Visva-Bharati Series, N° 2.)
Dasgupta: v. ci-dessus, n° 5.

Encyclopedia Encyclopedia of Indian Philosophies. 2 volumes parus.
Vol. I: Bibliography of Indian Philosophies. Compiled by Karl H.
Potter. Delhi, Varanasi, Patna, M. Banarsidass, 1970 [avec plusieurs
suppléments parus dans le Journal of Indian Philosophy, Dordrecht,
Boston, D. Reidel, 1970 et suiv.]. - Vol. II: voir p. 51, et p. 52,
n°l.

Faddegon: v. ci-dessus, n° 9.
Foucher, Compendium Le Compendium des topiques (Tarkasam-

graha) d'Annambhattfl, avec des extraits de trois commentaires



54 JACQUES MAY

indiens (Texte et traduction) et un commentaire par A[lfred]
Foucher. Paris, Adrien-Maisonneuve, 1949. (Eléments de systématique
et de logique indiennes.)

Frauwallner, Geschichte — Frauwallner, Erich. Geschichte der indischen
Philosophie. I. u. II. Band. Salzburg, O. Müller, 1953-1956, 2 vol.
(Reihe Wort und Antwort, Bd. 6.) - Cf. p. 52, n° 3.

Grousset, Philosophies Grousset, René. Les Philosophies indiennes:
les systèmes. Tomes I et II. Paris, Desclée de Brouwer, 1931, 2 vol.

- Cf. p. 53, n° 6.
H Index to the Abhidharmakosabhäsya. Part I: Sanskrit-Tibetan-

Chinese. Part II: Chinese-Sanskrit. Part III: Tibetan-Sanskrit. By
Akira HlRAKAWA a. o. Tòkyo, Daizò Shuppan, 1973-1978,
3 vol.

Höbögirin, Dictionnaire encyclopédique du bouddhisme d'après les

sources chinoises et japonaises. Tôkyô, Maison franco-japonaise,
Paris, Librairie d'Amérique et d'Orient, 1929- 5 fascicules

parus.
HPS Catuhsatikä by Arya Deva, ed. by Haraprasâd Shâstrî. Memoirs

of the Asiatic Society of Bengal, Vol. Ill, N° 8, Calcutta, 1914,
p. 449-514.

/. CI Renou, Louis, et Jean Filliozat. L'Inde Classique. Manuel des
études indiennes. T. I: Paris, Payot, 1947 (Bibliothèque scientifique).

T. II: Paris, Imprimerie Nationale, Hanoï, Ecole française
d'Extrême-Orient, 1953 Bibliothèque de l'Ecole française
d'Extrême-Orient, Vol. III). - Cf. p. 52-53, n° 4.

IBK Indogaku Bukkyôgaku kenkyü I Journal of Indian and Buddhist

Studies. Tokyo, 1952 et suiv.
In memoriam Paul Demiéville Bulletin de l'Ecole française d'Extrême-

Orient, tome LXIX à la mémoire de Paul Demiéville (1894-1979).
Paris, 1981.

Indianisme et Bouddhisme, Mélanges offerts à Mgr Etienne Lamotte
Publications de l'Institut Orientaliste de Louvain, 23). Louvain-

la-Neuve, Université catholique de Louvain, Institut Orientaliste,
1980.

JA Journal Asiatique. Paris, 1822 et suiv.
K. Lav. L'Abhidharmakosa de Vasubandhu, traduit et annoté par

Louis de La Vallée Poussin. Paris, P. Geuthner, Louvain, J.-B. Istas,
1923-1931, 6 vol. - Réimpr.: Louis de La Vallée Poussin. L'Abhi-
dharmakosa de Vasubandhu. Traduction et annotations. Nouvelle
édition anastatique présentée par Etienne Lamotte. Bruxelles, Insti-



ÀRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 55

tut belge des hautes études chinoises, 1971, 6 tomes MCB, vol.
XVI). - Dans les références, les chiffres romains renvoient aux
chapitres.

Keith, Arthur Berriedale. Indian Logic and Atomism. Oxford, Claren¬
don, 1921. Cf. p. 53, n° 8.

KSS 173 Kashi Sanskrit Series, vol. 173. V. p. 51-52, nos 1 et 4.

LCh Tibetan-Sanskrit Dictionary, by Lokesh Chandra. New Delhi,
1959-1961, 12 vol. (Satapitaka, 3.) Réimpressions en 2 vol.,
Kyoto, Rinsen Book Company, 1971, 1976.

Masson-Oursel, L'atomisme indien: v. p. 53, n° 7.

Masson-Oursel, Esquisse — Masson-Oursel, Paul. Esquisse d'une his¬

toire de la philosophie indienne. Paris, P. Geuthner, 1923.
May: v. inf. Pr., tr. May.
MCB Mélanges chinois et bouddhiques, publiés par l'Institut belge

des hautes études chinoises. Bruxelles, 1932 et suiv.
MMK — Mûlamadhyamakakârikâs (Mädhyamikasütras) de Nâgârjuna,

avec la Prasannapadâ, commentaire de Candrakîrti. Publié par
Louis de La Vallée Poussin. St-Pétersbourg, 1903-1913. (Bibliotheca

Buddhica, 4.) Réimpr.: Osnabrück, Biblio Verlag, 1970. - La
mention MMK renvoie exclusivement aux kärikä de Nâgârjuna.
Cf. Pr.

MvyS Mahävyutpatti. Bonzökanwa shiyaku taikö Hon-yaku myôgi
taishü. Ed. par Sakaki Ryôzaburô. Kyoto, 1916, 2 vol. - Réimpr.:
Tôkyô, Suzuki Gakujutsu Zaidan [Suzuki Research Foundation],
1962, 2 vol. Suzuki Research Foundation Reprint Series, N° 2).

Nandalal Sinha: v. p. 51, n° 2.

Nyäyakosa — JHALAKÎKAR, Bhïmâcârya. Nyäyakosa. Or Dictionary of
Technical Terms of Indian Philosophy. Revised and re-edited by
Väsudev Shästri ABHYANKAR. Poona, Bhandarkar Oriental
Research Institute, 1928. (Bombay Sanskrit and Prakrit Series,
No XLIX.)

The Pandit. A Publication of the Benares College, devoted to Sanskrit
Literature. Benares, 1866-1920.

Pr., Prasannapadâ: renvoie au même ouvrage que MMK, dans son
ensemble, ou plus particulièrement au commentaire de Candrakîrti.

Pr., tr. May Candrakîrti, Prasannapadâ Madhyamakavrtti: douze

chapitres traduits du sanscrit et du tibétain, accompagnés [...] d'une
édition critique de la version tibétaine, par Jacques May. Paris, A.
Maisonneuve, 1959. (Thèse de Lettres, Université de Lausanne.

- Collection Jean Przyluski, tome IL)



56 JACQUES MAY

Pr., tr. Sprung Lucid Exposition of the Middle Way. The Essential
Chapters from the Prasannapadâ of Candrakîrti. Translated from the
Sanskrit by Mervyn Sprung, in collaboration with T. R. V. Murti
and U.S. Vyas. London and Henley, Routledge and Kegan Paul,
1979.

Renou, Louis. Littérature sanskrite. Paris, A. Maisonneuve, Neuchâtel,
Delachaux et Niestlé, 1945. (Glossaires de l'hindouisme, fascicule

V.)
s. d. sans date.
S. Lav. Vijnaptimätratäsiddhi. La Siddhi de Hiuan-tsang, traduite et

annotée par Louis de La Vallée Poussin. Paris, P. Geuthner, 1928-
1948, 3 vol. (Buddhica. Première série: Mémoires. Tomes I, V,
VIII.)

s. v., ss. w. sub voce, sub vocibus, renvoi à un ou plusieurs mots d'un
dictionnaire ou d'un index.

Schayer, Ausgewählte Kapitel Schayer, Stanislaw. Ausgewählte
Kapitel aus der Prasannapadâ. Einleitung, Übersetzung und
Anmerkungen. Cracovie, 1931. (Polska Akademja Umiejetnosci, Prace
Komisji Orjentalistycznej / Mémoires de la Commission Orientaliste,
No 14.)

Sinha: v. p. 51,n°2.
Sprung: v. sup. Pr., tr. Sprung.
T — Taishö Shinshü Daizökyö. The Tripitftka in Chinese. Revised, col¬

lated, rearranged and edited by TAKAKUSU Junjirö, Watanabe
Kaigyoku, ONO Gemmyö. Tokyo, Taishö Issaikyö Kankö Kai/
Society for the Publication of the Taishö Edition of the Tripitaka,
[puis] Daizö Shuppan, 1924-1935, 100 vol.

Tib. Trip. The Tibetan Tripitaka. Peking Edition, kept in the Library
of the Otani University. Reprinted [in phototype...] Ed. by Daisetz
T. Suzuki. Tokyo, Kyoto, 1955-1961, 168 vol.

Ui: v. p. 52, n° 5.

Vaidya Vaidya, P. L. Etudes sur Aryadeva et son Catuhsataka, cha¬

pitres VIII-XVI. Paris, P. Geuthner, 1923.
Vaisesika-sütra: v. p. 51, nos 1 et 2.
Y Yamaguchi Susumu. Index to the Prasannapadâ Madhyamaka-

vrtti. Part I: Sanskrit-Tibetan. Part II: Tibetan-Sanskrit. Kyoto,
Heirakuji Shoten, 1974, 2 vol.

Yamaguchi: v. p. 47, n. 1.

* * *



ÄRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 57

Quatre Centuries
sur la pratique de l'ajustement intérieur

par les etres à eveil
Chapitre neuvième, intitulé:

réfutation de l'objet permanent

[suite]

[ § 6. Réfutation de la permanence des atomes.
Critique de l'atomisme Vaisesika]

[Préambule]10

Mais les Atomistes pensent que la variété de l'univers est
produite par les atomes ultimes de terre et des autres [éléments, qui, ]

tout en étant permanents, [sont] mis en branle par l'Invisible, ont des
associations (grogs) douées de qualités, [et] constituent [ainsi] les
substances-ensembles par le processus des [molécules] binaires,
[ternaires,] etc.

[1. Des atomes divisibles ne peuvent être permanents]

Pour dire que leur opinion [elle] aussi est absurde, [le maître]
déclare:

212. Ce qui d'un côté11 est cause et d'un autre ne l'est pas, cela,

par ce [fait même], sera divers: [c'est la seule manière de]
comprendre12. [Or, il serait] absurde que [quelque chose de] divers fût
permanent.

Si l'on veut éviter que tous les ensembles (yan lag can avayavin)
ne se ramènent à un seul atome par conséquence nécessaire, force sera

10 Pour l'exégèse de ce préambule, v. ci-dessus p. 49-51.
11 Plus haut, phyogs traduisait pradesa, que nous avons rendu par «emplacement».

(HPS 484.1-7, Tib. Trip. 98 5266 237.2.2-7, Indianisme et Bouddhisme, p. 230 et
n. 63). Nous nous sommes résolu à le traduire ici par «côté», sans préjudice de son
antécédent sanscrit. Dans le développement qui fait l'objet du présent article, «côté»
est commode en français: outre le sens de «flanc», il enveloppe en effet aussi l'équivoque

entre «direction» et «partie», sur laquelle la discussion jouera plus bas. Ces

nuances diverses sont également présentes dans le tibétain phyogs.
12 Littéralement: Si (na, pâda c) cela (de ni) dont (gan gi) un côté est cause et l'autre

ne l'est pas, est Çgyur) de ce fait (des na) divers, [on] comprend (go de go ba,
«comprendre»). - La construction est curieuse, même pour une kârikâ. Le go n'est
pas glosé par le commentaire de Candrakîrti.



58 JACQUES MAY

d'admettre que la sphéricité13 qui existe dans la cause n'existe pas
dans l'effet. Puisqu'il en est ainsi, les atomes ne peuvent entrer en
contact intégralement14. Dès lors, la partie de l'atome par laquelle il
en touche un autre est cause15, et celle par laquelle il ne le touche pas
ne l'est pas. Dans ces conditions,

«ce qui d'un côté est cause et d'un autre ne l'est pas»,
cela est quelque chose de divers (sna tshogs pa vicitra), puisqu'il

est de nature (ho bo) multiple. [Cela] n'est donc pas permanent, non
plus qu'une peinture (ri mo citra)16. C'est pour l'établir qu'il faut
énoncer la proposition

«[Il serait] absurde que [quelque chose de] divers [fût] permanent».

- Mais soit l'hypothèse suivante: Les atomes étant indivisibles, ils
ne se touchent nullement de côté à côté, mais d'entier à entier. Il y a
donc [, dans leur relation,] association (ldan pa yoga Y) caractérisée

13 zlum po nid pârimarfdalya. Les atomes du Vaisesika sont sphériques (parimandalä).

Cf. Vaiseçika-sûtra VII.1.20 nityam parimandalam, KSS 173, p. 38; surtout
Nandalal Sinha, 1911, p. 228. Mais cette sphéricité s'y combine avec l'extrême
petitesse (anutva): les atomes sont donc plus ou moins punctiformes (Ui, p. 128, cf.

p. 95), sans toutefois qu'il y ait «marche sans terme vers [la] limite inaccessible»
d'un infiniment petit (Masson-Oursel, L'atomisme indien, p. 367). Cf. Hattori,
Encyclopedia, II, p. 218, n° 66.

La forme sphérique est «la seule forme qui exclue la division en parties» (Masson-
Oursel, ib., p. 354), la «division en secteurs directionnels» (digbhâgabheda, n. 23).
La sphéricité exclut toute orientation privilégiée. Donc, si l'effet est sphérique comme
la cause, les molécules complexes (dvyai}uka, etc.), qui sont effets, coïncideront
intégralement (sarvàtmanâ) avec leur cause, l'atome ultime; et, par un effet de

télescopage, les [substances-]ensembles, et jusqu'aux objets mêmes, qui sont aussi
bien des substances-ensembles (introd., p. 50, n° 7), se résorberont en un atome
unique. - D'autre part, seule la forme sphérique assure un contact intégral.

14 «Contact»: sbyor ba samyoga, un des 17 ou 24 gurja du Vaisesika. - «Intégralement»:

bdag nid thams cad kyis sarvàtmanâ. Cf. HPS 484.11 Tib. Trip. 98 5266
237.3.1-2, Indianisme et Bouddhisme, p. 231.

15 Cause du contact entre atomes, de leur association, et par suite de l'édification des

objets matériels.
16 Une peinture (plus précisément une fresque) ne dure qu'autant que subsiste le mur

qui la supporte. Pr. 454.1, tr. May, p. 182 et n. 590, tr. Sprung, p. 209; Commentaire

de Gaudapâda à la Sâmkhya-kârikâ 41, éd. et tr. A.-M. Esnoul, Les Strophes
de Sâmkhya, Paris, Les Belles-Lettres, 1964 (Coll. Emile Senart), p. 52-53. Remarquer

le probable jeu de mots sur vicitra et citra. - Dans la présente traduction, les
termes sanscrits sont, grosso modo, restitués selon les mêmes lignes que celles
expliquées dans l'In memoriam Paul Demiéville, p. 75.



ÀRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 59

par la coïncidence (phrad pa)17, et non latéralité. - A cela, il faut
répondre:

213. La sphéricité18 de la cause ne se trouve pas dans l'effet. Donc,
le contact intégral ne convient pas aux atomes.

«[Nature de] cause», «nature de sphère», «absence de côté»,
[tels] sont les caractères de l'atome [en tant que] substance. Si un
atome en touche un autre intégralement, et non [seulement] par un
côté, il s'ensuivra par conséquence nécessaire que la sphéricité qui
existe dans la cause, l'atome, [se présentera] aussi dans les effets,
molécules binaires et subséquents. Tous les ensembles se réduiront
donc à un seul atome, et, par suite, échapperont à la perception
sensible. Or, ils ne se réduisent pas à un seul atome. Donc, il n'est pas
possible que les atomes entrent en contact intégralement.

Mais puisqu'un atome n'en touche pas un autre intégralement,
214. Le lieu (gnas) d'un atome ne peut être aussi le lieu d'un autre.

La dimension19 de la cause et de l'effet ne saurait donc être la même.
Par conséquent, on peut bien concéder que dans ces conditions,

puisqu'il n'y a pas contact intégral d'un atome avec un autre, les
substances-ensembles n'échappent certes pas à la perception sensible.
Mais le fait que les atomes ont des côtés reste inébranlé. Or, puisqu'ils
ont des côtés, ils sont divers. Donc, il demeure qu'ils ne sont, en tout
cas, pas permanents.

- Ici, [l'adversaire] répondra que ce défaut20 surgit lorsque
commence21 [le processus qui doit aboutir à la constitution de] la substance
[en tant qu']effet22, mais que, dans l'état antérieur à la constitution
de l'effet, ledit défaut ne se présente pas en conséquence nécessaire

puisque les atomes n'ont pas de parties. - Même en cet état, il y a

17Le tibétain phrad pa'i mtshan hid can ldan pa (inf. p. 68,1. 7 bas) est peu clair.
18 II revient au même de parler de «sphéricité», comme la kârikâ, ou d'«indivisibilité»,

comme tout à l'heure le commentaire. Cf. n. 13.
19 Comme le contact, la «dimension» (bon tshod parimârja H) est un des guna du

Vaisesika. Voir Vaisesika-sütra 1.1.6; Ui, index, s. v. parimâna; Hattori, Encyclopedia,

II, p. 218, n° 66; /. CL, § 1488.
20 C'est-à-dire la présence de côtés.
21rtsompa â-RABH-, cf. introduction, p. 50, n° 6.
22 'bras bu'i rdzas kàrya-dravya. Sur ce terme, v. Ui, p. 127. Comme l'a rappelé l'in¬

troduction, p. 50, n° 7, et sans parler des substances immatérielles, tous les objets
matériels, depuis les atomes ultimes jusqu'aux ensembles les plus complexes, ont
statut de substance dans le réalisme Vaisesika. Chaque substance plus complexe est
effet de substances moins complexes. Cf. n. 47.



60 JACQUES MAY

division en secteurs directionnels23, oriental, etc. Dès lors, assurément,
215ab. Ce qui a un côté oriental a aussi une partie orientale24.
Par conséquent, puisqu'il a des côtés, il n'a pas nature d'atome,

non plus que le pot et autres [objets complexes. C'est ce que] dit [le
maître]:

215cd. Une particule qui a des côtés: [une telle] particule, de ce

fait, n'est pas un atome: voilà ce qu'on peut dire.

[2. Des atomes indivisibles ne peuvent être cause]

Que si les atomes sont sans parties, ils seront sans contact avec les
autres atomes puisque dépourvus de mouvement, et ne pourront nullement

constituer les substances-ensembles. En effet, lorsqu'il se déplace,
un être corporel25

216. gagne à l'avant et perd à l'arrière. Mais ce qui n'a ni avant
ni arrière ne peut être un mobile26.

La mobilité d'un mobile se reconnaît27 à ce qu'un être corporel où
se présente un mouvement se rend maître de la direction (phyogs)
avant par son côté (phyogs) avant, et quitte la direction arrière par
son côté arrière. Mais un atome qui ne gagne ni ne perd par ses parties
(yan lag avayava) avant et arrière parce qu'il est indivisible (cha
med pa), ne saurait être un mobile; et l'on ne pourra dire que les atomes

existent [en tant que] réalités substantielles28 puisque, n'étant pas
des [mobiles], ils n'auront pas nature d'initiateurs d'effets.

23phyogs cha'i dbye ba digbhâgabheda. Sur ce terme, v. May, n. 15. Comme il apparaîtra

plus bas, Candrakîrti infère ici le digbhâgabheda de la théorie même des
Vaisesika, selon laquelle les atomes ultimes s'associent pour former des composés. Il ne
peut y avoir association sans contact. Il ne peut y avoir contact sans mouvement: si

chaque atome reste à sa place, il n'entrera pas en contact avec un autre. Il ne peut y
avoir mouvement sans «secteurs directionnels» (kârikâ 216).

24 Le sanscrit de HPS 484.3 (âkâsasya ye 'vayavâs te 'sya pradesâh) établissait déjà
une équivalence entre pradesa (traduit par phyogs, sup. n. 11) et avayava, «partie».
Cf. Indianisme et Bouddhisme, p. 230: «les parties de l'espace sont ses emplacements».

Malheureusement, le passage est troublé, et cette phrase n'a pas d'équivalent

tibétain exact (cf. Tib. Trip. 98 5266 237.2.3; Indianisme et Bouddhisme, n. 62).
25 lus dah ldan pa'i don, «un objet (don artha) doué d'un corps».
26 Yamaguchi, p. 385, n. 6, renvoie à MMK II.6cd Pr. 96.7, tr. May, p. 58, tr. Sprung,

p. 80).
27 ne bar rtogs pa upaparïksyate, cf. Y s. v. he bar rtogpar byed do.
28dnos po vastu. V. Indianisme et Bouddhisme, p. 220 et n. 14, 221, 223.



ÄRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 61

[3. Réfutation de l'argument tiré de la vision surnaturelle des yogin]

Objection: Si les atomes n'existent pas, ils ne seront pas perçus par
les yogin. Or, les yogin les perçoivent par vision surnaturelle29. Donc,
les atomes permanents existent. - Réponse:

217. Ce qui est sans commencement, ni milieu, ni fin, ce non-manifeste,

qui le voit?
Les atomes n'ont pas de partie (cha) antérieure, médiane et

postérieure, puisqu'ils sont indivisibles (cha sas med pa). Ils sont donc sans
manifestation. «Manifestation» signifie «évidence, appréhensibilité,
visibilité»30. [Les atomes] sont sans manifestation, parce que la
[manifestation ainsi définie en] est absente. Or, un invisible ne peut être vu
par qui que ce soit: [même] les yogin ne sauraient le percevoir. Il
n'existe donc pas d'atomes permanents. Ceux qui, par un argument
Çthad pa upapatti) de ce genre, imaginent qu'on [les] voit alors
qu'[ils] sont impossibles (mi 'thad pa anupapatti) à voir, et dont la
vision n'est [nullement] supérieure à la fausse vision de31 ceux qui ont
les yeux malades: on peut être assuré que leur enseignement est faux.
Il est donc faux que les atomes existent selon la tradition, qu'ils érigent
en norme de connaissance, de ces [gens] qui induisent le monde en
erreur.

29 Selon le Vaisesika, les yogin en extase perçoivent les atomes ultimes. Prasastapâda,
chapitre Pratyaksa, KSS 173, p. 158.2-159.2: [...] yoginâm yuktànâm [...] paramâ-
nusu [...] avitatham svarùpa-darsanam utpadyate: «chez les yogin en extase, il se

produit une vision non-erronée des atomes ultimes dans leur forme propre». Cf.
Potter, Encyclopedia, II, p. 294-295, n° 99. - L'expression lha'i mthoh ba, qui peut
se restituer divya-darsana, litt, «vision divine», est inhabituelle. Sans doute Candrakîrti

l'emploie-t-il pour bien distinguer cette vision des yogin non bouddhistes, qu'il
va traiter avec le plus grand dédain, et le classique divyacaksus (tib. lha'i mig, ou
lha'i spyan en langage honorifique, MvyS 202), «œil divin», une des abhijhâ,
«supersavoirs», qui, sans être exclusivement bouddhiques, sont reconnues par les bouddhistes.

30mhon pa ni gsal ba dan gzun bar bya ba nid dan \ blta bar bya ba nid ces bya ba'i don
te. Yamaguchi, p. 386, n. 9, restitue mhon pa par abhivyakti, gsal ba par dyotana,
gzun bar bya ba nid par grâhyatva, blta bar bya ba nid par dras(avyatva. Dans la
Prasannapadâ, abhivyANJ- et ses dérivés sont rendus par mhon pa ou mhon par gsal
ba. Voir Y.

Un indivisible tel que l'atome est «invisible», il échappe à la perception. Le
commentaire de Prasastapâda, KSS 173, p. 154.1-3, énumère plusieurs conditions de la
perception. Parmi elles figure aneka-dravya-vat-tva: pour être perceptible, un objet
doit être «composé de plusieurs substances», donc divisible.

31 Litt. «par».



62 JACQUES MAY

[4. Réfutation de l'argument tiré de la production des
«éléments grossiers»]

Objection: Les atomes sont bel et bien permanents, parce qu'on
les induit32, en tant que germes, à partir des éléments grossiers33. S'ils
n'existaient pas, les [éléments] grossiers se produiraient sans germe.
En effet, dans le temps de la destruction, lorsque les substances-ensembles

se désagrègent toutes et qu'il ne reste plus que les atomes, il n'y a

pas possibilité d'féléments] grossiers. D'où il suivrait que34, en début
de période cosmique, les [éléments] grossiers ressurgiraient à l'existence
en tant que tels. Et si, dans cette phase35, les atomes n'existaient pas
davantage que les [éléments] grossiers, ces derniers se produiraient
alors sans cause36. Par conséquent, les atomes, causes des substances-
ensembles, existent bel et bien, et ils sont quelque chose de permanent,
car ce qui existe [pleinement] est dépourvu de cause37.

- Cela non plus ne convient pas. En effet:
218ab. La cause est détruite par l'effet38. Donc, elle n'est pas

permanente.

32 Litt, «on s'en approche» (ne bar 'gro ba upa-GAM-).
33 C'est-à-dire les quatre éléments, terre, eau, feu, air. Cf. Faddegon, p. 153.
3Agarl las yatas. Il s'agit âuyatas à sens consécutif, qui, en sanscrit, suit la proposition

principale, et n'a pas de corrélatif. La transposition de cette construction en tibétain
donne souvent des phrases difficiles, parce que le tibétain, moins souple que le sanscrit,

est obligé d'antéposer le gan las, et que l'absence de corrélatif et la discrétion
de la ponctuation tibétaine permettent mal d'isoler la consécutive. Cf. n. 40. Voir
des exemples Pr. 151.4, 493.1.

35 C'est-à-dire: en début de période cosmique.
36 Propos quelque peu elliptique et confus. L'hypothèse est que les atomes n'existent

pas. Elle entraîne les conséquences suivantes: (1) en fin de période cosmique, il y
aura un état ou une phase (gnas skabs avasthâ) où il n'existera plus ni éléments
grossiers ni atomes, une sorte de néant matériel; (2) en début de période cosmique,
les éléments grossiers surgiront directement en tant que tels; donc (3) ils se
produiront sans cause. - Sur la cosmologie du Vaisesika, v. le commentaire de Prasastapâda,

chapitre Srs(i-samhâra, KSS 173, p. 29—34. Dans l'intervalle entre deux périodes
cosmiques, «les atomes ultimes subsistent à l'état isolé» (pravibhaktâh paramânavo
'vatisthante, 30.5-6).

37 Cf. Vaisesika-sütra IV. 1.1: sad akâranavan nityam. Trad. Nandalal Sinha: «The eternal

is that which is existent and uncaused.»
38 Si l'on s'en remet à l'exemple allégué par Candrakîrti, il ne faut rien voir de plus,

dans cet énoncé abrupt, qu'une simple constatation d'expérience, qui ne porte pas
sur la nature du rapport de causalité et sur les antinomies qu'il enveloppe (cf. Hôbôgirin

V, p. 476-477). C'est un fait que l'apparition de la pousse se traduit par la
disparition du germe. Sur le recours à l'expérience comme instrument de l'éristique
Mâdhyamika, v. May, index s. v. dr^ta; Hôbôgirin V, p. 476b24—30.



ÀRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 63

Si les atomes étaient cause, ils seraient détruits par les substances-
ensembles [formées de molécules] binaires et ainsi de suite, comme le

germe par la pousse39. Par conséquent, les atomes seraient impermanents,

puisqu'ils ne subsisteraient pas simultanément à [leur] effet,
non plus que le germe.

Mais soit l'hypothèse suivante: La cause n'est pas détruite par
l'effet, d'où40 il suivrait qu'elle serait impermanente. Mais [à la fois]
elle ne perd pas sa nature propre, et l'effet est produit en tant qu'autre
chose [qu'elle]41. - S'il en était ainsi, comme l'effet se trouverait en
dehors du domaine de la cause, les atomes, ayant un domaine distinct
[de celui de leur effet présumé], ne pourraient [en] être la cause, de
même que les choses appartenant à un genre différent42 [, qui ne peuvent

être en rapport de cause à effet]. - [Le maître] répète exactement
la même [conclusion] sous une autre forme43:

218cd. Ou encore, là où il y a cause, il n'y a pas effet.
En conclusion, puisque les atomes ne peuvent être cause44, l'idée

qu'ils sont permanents devient sans objet: nul besoin [de la conserver].
Donc, les atomes permanents n'existent pas.

[5. Permanence et impénétrabilité sont incompatibles]

Voici encore une raison pour laquelle les atomes ne sont pas
permanents:

219ab. Nulle part il n'apparaît d'essences [à la fois] impénétrables
[et] permanentes45.

39 Le tibétain porte sa bon gyis myu gu bzin du bïjenâhkuravat. Il faut, de toute
évidence, lire ahkurerpa bïjavat avec Bhatt., p. 54 et n. 1. - Cf. inf. p. 72, n. 104.

40 gah las yatas, cf. sup. n. 34.
41 Expression de Yasatkâryavâda, «théorie de l'effet non [préexistant [dans la cause]»,

dont les Vaisesika et les Naiyâyika sont les tenants les plus typiques dans la tradition
philosophique indienne. Voir les ouvrages généraux: notamment, Encyclopedia, II,
index s. v.; Dasgupta, I, index s. v.; /. CL, § 1494. Cf. introduction, p. 50, n° 6.

42 rigs mi mthun pa vijàtlya, Yamaguchi 383.12; Y renvoyant à Pr. 316.6. Sur ce
dr§tânta, voir ce passage de la Prasannapadâ, et la traduction de E. Lamotte, MCB
IV, Bruxelles, 1936, p. 274-275.

43 Le tibétain zol thabs est peu clair.
44 «Cause» au sens plein du terme, c'est-à-dire non causée elle-même, et subsistant en

tant que telle après avoir produit son effet; d'où l'exigence de permanence.
45 Àryadeva se fonde ici sur la solidarité - voire, pour certains, l'identité - de deux

propriétés essentielles de la matière (rüpa): l'impénétrabilité (pratighâta, «résistance,

«contre-choc») et la frangibilité (rüpana). Tout ce qui est impénétrable est

susceptible de se briser, donc impermanent par nature, même si, pour une durée plus



64 JACQUES MAY

En ce [monde], il n'existe pas de pénétration intégrale d'un atome
par un autre46. Les atomes sont donc bien impénétrables, et la
permanence ne saurait leur convenir, non plus qu'à la nature du pot et
autres [objets] impénétrables. Par conséquent, il n'existe pas une
«nature d'atome permanent» (rdul phra rab rtag pa nid nitya-para-
mänu-tva).

[ § 7. Atomisme bouddhique]

[1. Les atomes ne peuvent être permanents]

Puisque la permanence n'existe pas [dans les atomes],
219cd. C'est pourquoi les Eveillés ne disent jamais que les atomes

sont permanents.
Celui qui a une vision sans méprise définira selon sa vraie nature

l'objet tel qu'il est constitué.

[2. Critique de l'atomisme des écoles anciennes.
Existence nominale des atomes]

Puisqu'il existe des atomes impermanents des huit substances47, ils

ont certes une existence; mais c'est une existence nominale48, parce

ou moins longue, la brisure ne se réalise pas dans les faits. Cf. K. Lav. i 24-25; Pr.
343.9, 456.9, 544.3.

46 Cf. 214ab.
47 La scolastique Sarvästiväda, dont dépend le Mâdhyamika en vérité d'enveloppement,

[cf. p. ex. May, n. 708 (réf.)] n'a pas éliminé la notion de dravya, substance, sans
doute pour prévenir la vue d'anéantissement; mais elle en donne des interprétations
peu claires. Voir les discussions hésitantes et embrouillées du Kosa, K. Lav. ii 144-
149, iii 210-214, qui toutes deux concluent sur des défaites: «les mots obéissent au
caprice, mais il faut examiner le sens»; «arrêtons ici la discussion de ces théories
enfantines».

Les «huit substances» en question sont, d'après K. Lav. iii 145, les quatre grands
éléments (mahâbhùta) et quatre matières dérivées (bhautika), visible, odeur, saveur,
tangible. Il est pour le moins surprenant de voir des «dérivés» conserver un statut de
substance. - Sur les huit substances, voir Yoshimoto Nobuyuki, Ubu no hachiji
kushô setsu («The Origination of the Eightfold Dravya in the Sarvästiväda School»),
IBK XX-1, Tokyo, December 1971, p. 331-336.

Dans le Vaisesika, tout est substantiel, à tous les niveaux: les substances proprement
dites, les atomes, les objets complexes formés à partir des atomes. Cf. introduction,
p. 50, n° 7; n. 22.

48 Les atomes, tout comme la notion de dravya qui en est solidaire, ont en Abhidharma
un statut très ambigu: ils doublent gauchement et d'une manière superfétatoire le



ÀRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 65

qu'ils sont conceptualisés sur la base49 des huit substances, comme le
pot. Or, ces huit substances des atomes ne peuvent être désignées
chacune en particulier par le terme d'atome, parce qu'elles n'ont pas
chacune en particulier nature d'atome. Par conséquent, il n'existe pas
pour les Bouddhistes d'«atomes substantiels» comme dans le système
des Vaisesika. Les Tathâgata n'enseignent donc jamais la permanence
des atomes50, parce qu'ils ne voient eux-mêmes rien de tel.

[3. Critique de l'atomisme des Vijnânavâdin:
les atomes ne peuvent se ramener à la pure conscience]

Ceux qui51, au nom de la rigueur logique (rigs pa yuktï), écartent
l'existence des atomes des huit substances et concluent qu'elle se
ramène à la pure conscience, ceux-là, en écartant les enseignements des

gens habiles aux choses mondaines [et] aux interprétations mondaines,
se débarrassent tout simplement du double obstacle du monde et de
l'Ecriture; [et pourtant,] ils n'arrivent pas à écarter les atomes, qui

catalogue des dharma matériels; Masson-Oursel, L'atomisme indien, p. 358, parle de
«l'atomisme honteux des vieux Bouddhistes».

Dans le Kosa, il subsiste une catégorie de dravya-paramâmi, «atomes substantiels»,
qui s'opposent aux samghâta-paramânu, «atomes en conglomérats» (K. Lav. ii
144).

La position de Candrakîrti est complexe (cf. introduction, 1). Il concède des atomes
impermanents; il concède même les huit substances; mais il nie les dravya-paramânu.
Les atomes n'ont pas d'existence substantielle, ils n'ont qu'une existence nominale
(brtags par yod pa prajnapti-sat Y; sur les interférences entre brtags pa et btags pa,
v. In memoriam Paul Demiéville, p. 82, n. 22); mais ils «existent bel et bien» (cf. inf.
n. 52). Tout cela, bien entendu, en vérité d'enveloppement.

Sur l'atomisme bouddhique, voir, dans le Kosa, les mêmes références que dans la
note précédente; Masson-Oursel, L'atomisme indien, p. 348-353, 357 et suiv.; May,
n. 15 (réf.).

49 rdzas brgyad la brten nas brtags pa'i phyir astfl-dravyâny upàdâya prajhapyamâ-
natvàt. Cf. In memoriam Paul Demiéville, p. 83, n. 22 in fine. «Conceptualisation
sur la base de ...» est encore une traduction possible d'upâdâya prajhapti et
apparentés, qui se place assez bien dans le présent passage. Cf. May, index s. v. pra-JNÄ-,
chiffres 3° et 4°.

50 Littéralement: «la nature d'atome permanent» (rdul phra rab rtag pa nid nitya-
paramârfu-tva).

51 Atomisme dans le Vijnânavâda: voir S. Lav. I p. 46-47; Yamaguchi, p. 387-388,
n. 16, renvoyant à Vimsatikâ, strophes 11-14 (qui sont le locus classicus de la
discussion de l'atomisme dans le Vijnânavâda), et aussi à Àlambana-parïk$â, strophes
là 5.

S. Lav. I, p. 46-47 T XXXI1585 14b26-c5.



66 JACQUES MAY

existent bel et bien52; et, pas davantage qu['on n'y parvient pour] les

atomes, ils n'arrivent à établir [que] la nature d'être de la conscience
[existe] bien qu'en contradiction avec les possibilités logiques Çthad

pa upapatti). En effet, [une telle conscience] ne [peut même] pas
fonctionner, parce que ses [caractères de] production, durée et destruction

n'existent ni successivement ni simultanément; or, la nature d'être
ne convient pas à ce qui est dépourvu de production, etc. Par conséquent,
les essences mondaines doivent être admises telles qu'elles sont dans
le monde, sans introduire une critique qui englobe [aussi] le supra-
mondain dans son point de vue; et puisque les atomes sont tout pareils
à la conscience, qui est mondaine53, notre adversaire ne peut les écarter

par un recours à la rigueur logique, car sa rigueur logique achoppe à

l'obstacle du monde et de l'Ecriture.
L'Atomisme est ainsi réfuté.

Vimsatikâ 11-14: Ed. S. Lévi: Vijnaptimätratäsiddhi, Deux traités de Vasubandhu,
Vimsatikâ et Trimsikâ (Bibliothèque de l'Ecole des hautes études, Sciences historiques

et philologiques, fase. 245), Paris, 1925, p. 1.23-2.4, 6.25-8.10, 8.20-21. -
Trad. S. Lévi: Un système de philosophie bouddhique, Matériaux pour l'étude du

système Vijhaptimâtra (même collection, fase. 260), Paris, 1932, p. 51-55. - Autres
références, v. Potter, Encyclopedia, I, p. 35.

Âlambana-parïksâ 1 à 5: v. notamment Yamaguchi, JA, janvier-mars 1929, p. 27-
37; pour d'autres références, cf. Potter, Encyclopedia, I, p. 51.

Je ne vois pas que le Vijnânavâdin se réclame plus particulièrement de la yukti, du
moins dans ces passages de la Vimsatikâ, de YÀlambana-parïk^â, de la Siddhi de

Xuanzang.
52 D'une existence mondaine, mais valide à son niveau.
53 Candrakîrti dénie au vijnâna tout statut un tant soit peu exceptionnel parmi les bhâva.



ÄRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 67

VERSION TIBÉTAINE

SlGLES ET ABRÉVIATIONS

Les références complètes des sigles et abréviations utilisés dans

l'appareil critique sont souvent compliquées. On s'est borné ci-dessous
à des indications résumées; pour le détail, il conviendra de se reporter
à l'In memoriam Paul Demiéville, p. 90-91.
D sDe dge Tibetan Tripitaka, bsTan hgyur, dBu ma, 8

Tòkyo, 1978, folios 152a5-154b6.
C Cone Tanjur, Ya, Stony Brook, 1974, folios 149a4-151b5
P The Tibetan Tripitaka, Peking Edition, mDo 'grel, Ya

folios 170b8-173b4 Vol. 98, Tökyö-Kyöto, 1957, p
238.3.8-239.4.4.

Bhatt. voir ci-dessus, p. 13; In memoriam Paul Demiéville, p. 91
D-kâr. sDe dge Tibetan Tripitaka, bsTan hgyur, dBu ma, 2

Tôkyô, 1977, folios 10b4-llal.
C-kâr. Cone Tanjur, Tsha, Stony Brook, 1974, folios 10b4-llal
P-kâr. The Tibetan Tripitaka, Peking Edition, mDo 'grel, Tsha

folio llb2-8 Voì. 95, Tökyö-Kyöto, 1957, p. 136.5.2-8
Vaidya voir ci-dessus, p. 19.

ego leçon proposée par l'éditeur,
ill. illisible,
om., omm. omet, omettent.

Rappelons que dans les notes critiques, l'absence de référence
indique le consensus de toutes les sources non mentionnées expressément.

Texte

[§ 6; D 152a5, C 149a4, P 170b8, Bhatt. p. 45 bas] *de'i phyir de
ltar dus smra ba bkag pa yin dan | * rdul phra rab smra ba ni sa la sogs
pa'i rdul phra rab rtag ein ma mthon bas bskul ba yon tan dan ldan
pa'i grogs can rdul phra rab [P 171a] gnis pa la sogs pa'i rim gyis yan
lag can gyi1 rdzas rtsom par byed pa rnams kyis 'gro ba sna tshogs
skyed par byed do [Bhatt. p. 46] snam du sems so ||

[§ 6,1] de'i lugs kyan mi rigs pa nid du brjod pa'i phyir bsad pa |2

[D-kâr. 10b4, C-kàr. 10b4, P-kàr. Ilb2, Vaidya p. 79]

1 gyi D, Bhatt.: gyis CP. 2
pa | DCP: pa Bhatt.



68 JACQUES MAY

212. gan gi phyogs 'ga' rgyu yin zin ||

phyogs 'ga' rgyu ma yin3 des na ||

4de ni4 sna tshogs 'gyur na go |5

sna tshogs rtag par 6mi rigs so6 ||

yan lag can thams cad rdul phra rab tsam7 du thai ba span bar
'dod pas [D 152b] rgyu la yod pa'i zlum po8 nid gan yin pa de 'bras
bu la yod pa ma yin no9 zes bya bar gdon mi za bar khas blan bar
bya'o I gan gi phyir 'di de ltar yin pa des na rdul phra rab rnams la
bdag nid thams cad kyis10 sbyor bar mi 'thad do || gan gi tshe rdul
phra rab rnams la bdag nid11 thams cad kyis12 sbyor ba yod pa ma yin
[C 149b] pa de'i tshe de'i cha gan gis rdul phra rab 13rdul phra rab13

gzan dan sbyor ba'i cha de rgyu yin zin | gan gis mi sbyor ba de

rgyu ma yin no || de ltar na ni
14«gan gi15 phyogs 'ga' rgyu yin zin |

phyogs 'ga' rgyu ma yin pa»14
de ni du ma'i no bo yin pa'i phyir sna tshogs pa zig go |16 de'i phyir
ri mo bzin rtag pa ma yin no17 zes bstan pa'i phyir bsad pa ni18

«sna tshogs rtag par mi rigs so ||»19

[Bhatt. p. 47] zes bya'o ||

ci ste rdul phra rab rnams la cha sas med20 pa'i phyir 21phyogs
phyogs21 dan mi sbyor ba kho na yin gyi22 thams cad bdag nid thams
cad kyis23 sbyor bar ni 'gyur te | de'i phyir phrad pa'i mtshan nid can
ldan pa yod la | phyogs dan ldan pa nid kyan ma yin no snam na |

'di la bsad par bya ste |

213. rgyu yi24 zlum po25 gan yin pa ||

de ni 'bras bu la yod min ||

des na bdag nid kun sbyor26 ba ||

rdul phran rnams la mi 'thad do ||

3 yin DC, Bhatt.: yin pa P. 16
go | P: go || DC, Bhatt.

4-4 de ni DC, Bhatt.: des na P. " no DC: no || P, Bhatt.
5

go | D, P-kâr., Bhatt., Vaidya: go
18 ni DCP: ni | Bhatt.

(I CP, ko || D-kär., C-kär. 19 so || P, Bhatt.: so DC. - Citation
6-6 mi rigs so DCP, D-kär., C-kär., de 212d.

Bhatt.: ga la rigs P-kâr., Vaidya. 20 med DCP: byed Bhatt.
7 tsam DCP: rtsam Bhatt. 21~21 phyogs phyogs P, Bhatt.: phyogs DC.
8

po DC: pa P, Bhatt. 22 gyi DCP: gyi | Bhatt.
9 no DC: no || P, Bhatt. 23

kyis DC, Bhatt.: kyi P.
10 kyis DC: kyi P, Bhatt. 24 yi DCP, D-kär., C-kär., Bhatt.: ni
11 nid DC: nid kyi P, Bhatt. P-kâr., Vaidya.
12 kyis DC: kyi, P, Bhatt. 2S

po DC, D-kär., C-kàr., P-kâr.,
13"13 DC om. Bhatt., Vaidya: bu P.
14-14 Quasi-citation de 212ab. 26 sbyor: spyor Vaidya.
15 gi DC, Bhatt., et 212a ci-dessus: gis P.



ÄRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 69

[Bhatt. p. 48] rgyu dan zlum po nid dan phyogs med pa zes bya
ba ni rdul phra rab27 rdzas kyi mtshan nid do || gal te rdul phra rab
bdag nid [P 171b] thams cad kyis rdul phra rab gzan dan sbyor ziri
phyogs kyis ma yin na ni de'i tshe rgyu ste28 rdul phra rab la yod pa'i
zlum po gan yin pa de 'bras bu rdul phran gnis pa la sogs pa la yan
thai bar 'gyur te | de'i phyir yan lag can thams cad rdul phra rab29

tsam nid yin pa'i phyir dban po las 'das pa nid du 'gyur na | de dag
ni rdul phra rab tsam nid ma yin no || des na rdul phra rab rnams bdag
nid thams cad kyis sbyor bar30 mi 'thad do ||

yan gan gi tshe 31rdul phra rab rdul phra rab31 gzan dan bdag
nid thams cad kyis mi sbyor ba de'i tshe | [Vaidya p. 80]

214. rdul phran gcig gi32 gnas gan33 yin ||

de ni gzan 34gyi yan34 mi 'dod ||

de phyir rgyu dan 'bras bu gnis ||

bon35 [D 153a] tshod mnam par 'dod ma yin ||

[Bhatt. p. 49] de'i phyir de ltar 36rdul phra rab rdul phra rab36

gzan dan bdag nid thams cad kyis37 sbyor ba med pa'i phyir38 yan lag
can gyi rdzas rnams dban po las 'das pa nid du ma gyur 39mod |39

rdul phra rab phyogs dan ldan pa nid ni g-yo ba med la | phyogs dan
ldan pa nid kyi phyir yan 'di sna tshogs pa40 nid yin te | de'i phyir
rtag pa nid ma yin no41 zes bya bar gnas [C 150a] so ||

'dir 'bras bu'i rdzas rtsom pa'i dus na ties pa 'dir42 'gyur gyi |

'bras bu rtsom pa'i sna rol gyi gnas skabs su ni43 rdul phra rab rnams
la cha sas med pa'i phyir ji skad smras pa'i skyon du thai ba med do44

zes smra'o ||45 gnas skabs der yan sar46 la sogs pa'i phyogs 47cha'i
dbye47 ba yod do ||48 de'i tshe nes par |

27 rab P, Bhatt.: rab kyi DC. 37 kyis Bhatt.: kyi DCP.
28 ste DCP: ste | Bhatt. « phyir DC; p Bhatt omm
29 rab: rap D. 39-39 mod | DCP: ro || Bhatt.
30 Bhatt. om. 40

pa DCP: po Bhatt.
31-31 rdul phra rab rdul phra rab P: rdul 41 no DC: no || P, no | Bhatt.

phra rab DC, Bhatt. 42 'dir DCP: 'dod Bhatt.
32 gi: gis P. 43 ni DC: P, Bhatt. omm.
33

gan: khan P-kar. 44 do DC: do || P, do | Bhatt.
34-34 gyi yan D-kär., C-kär., Bhatt., 45 smra'o DCP: bya'o | Bhatt.

Vaidya: gyi 'an P, gyi'an (qui fait 46 C ill.
un vers trop court) DC, gyir yan 47"J,7cha'i dbye DCP: cha 'di bya Bhatt.
P-kâr. 48 do || DC, Bhatt.: de | P.

35 bon: bod Vaidya.
36-36rdul phra rab rdul phra rab P, Bhatt.:

rdul phra rab DC.



70 JACQUES MAY

215ab. gan la sar gyi phyogs yod pa ||

de la sar gyi cha yan yod ||

[Bhatt. p. 50] de'i phyir |49 'di phyogs dan ldan pa'i phyir bum
pa la sogs pa bzin du rdul phra rab nid du mi 'gyur ro50 zes bsad pa |51

215cd. gan gi52 rdul la phyogs53 yod pa54 ||

des rdul rdul phran min par bsnad55 ||

[ § 6,2] gal te rdul phra rab56 cha sas med par gyur na ni de la 'grò
ba med pas rdul phra rab gzan dan sbyor ba med pa yin dan |57 [P
172a] yan lag can gyi rdzas rtsom par byed pa nid du mi 'gyur ro ||

'di ltar58 'gro ba'i dus na lus dan ldan pa'i don gyis |

216. mdun gyis len zin59 rgyab kyis ni ||

gton bar 'gyur60 na de dag gnis ||

gan la yod pa ma yin pa611|
de ni62 'grò por63 yan mi 'gyur ||

[Bhatt. p. 51] lus dan ldan zin64 'gro ba mnon du phyogs pa'i
don gyis 65mdun gyi65 phyogs kyis66 snon phyogs gnon zin | rgyab kyi
phyogs kyis67 rgyab phyogs gton ba las 'gro ba po'i 68'gro ba nid68 fie
bar rtogs69 pa zig na cha med pa'i phyir rdul phra rab gan la mdun dan
rgyab kyi70 yan lag gan71 gis len pa dan gton ba nid med pa de ni 'gro
ba por yan72 mi 'gyur la | de med pas 'bras bu rtsom par byed pa nid
med pa'i phyir73 rdul phra rab dnos po yod par smra bar mi rigs so ||

[ § 6,3] 'dir smras pa | gal te rdul phra rab med na ni 'di mal 'byor
pa rnams [D 153b] kyis dmigs par mi 'gyur ba zig na | 'di ni mal
49 phyir I DC: phyir P, Bhatt. 60 'gyur DCP, Bhatt.: gyur D-kär.,
50 ro DC: ro || P, ro | Bhatt. C-kär., P-kär., Vaidya.
51 Bhattacharya, p. 50, imprime deux 61

pa D-kär., C-kär., P-kär., Bhatt.,
fois les pâda c et d. Nous désignerons Vaidya: la DCP.
ces deux impressions par les sigles "2 ni D-kâr., C-kär., P-kâr., Bhatt.,
Bhatt.1 et Bhatt.2. Vaidya: la DCP.

52 gi: gis Bhatt.1. " por: bor Vaidya.
53 phyogs: phyos Bhatt.2. 64 zin DCP: zig Bhatt.
54

pa: na C-kär. 65-65 mdun gyi DC: P, Bhatt. omm.
55 des rdul rdul phran min par bsnad: 66 kyis DC: kyi P, Bhatt.

des na rdul rdul phran min bsnad, 67 kyis DC: kyi P, Bhatt.
Vaidya. 6s-«8.gro ba fiid DC. ,gro ba po flid p

56 gai te rdul phra rab DP, Bhatt.: gai Bhatt.
te phra rdul phra rab C. 69 rtogs DC: rtog P, Bhatt.

57 dan | DC, Bhatt.: dan || P. 70 kyi DCP: ki Bhatt.
58 Cill. 71

gan DC: P, Bhatt. omm.
59 zin DCP, Bhatt.: ein D-kâr., P-kâr., 72

yan DC: P, Bhatt. omm.
tsin C-kär., cid Vaidya. 73 phyir DC, Bhatt. : P om.



ÄRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 71

'byor pa rnams kyis lha'i74 mthon bas dmigs pa yan yin no || de'i phyir
rdul phra rab rtag pa yod do || bsad par bya ste |

217. gan la dan po yod min zin ||

gan zig la dkyil yod min la75 ||

[Bhatt. p. 52] gan la 76tha ma76 yod 77min pa77 ||

mnon med de ni gan gis mthon ||

[C 150b] cha sas med pa'i phyir78 rdul phra rab la mdun dan bar
dan rgyab kyi cha79 yod pa ma yin te | de'i phyir mnon pa med de |80

mnon pa ni gsal ba dan gzun81 bar bya ba nid dan |82 blta bar bya 83ba

hid83 ces 84bya ba'i84 don te85 de med pa'i phyir mnon pa86 med do ||

blta bar bya ba ma yin pa ni sus kyan blta bar bya bar87 nus pa yan ma
yin pa88 'di mal 'byor pa rnams kyis dmigs par 'os pa ma yin no ||89

de'i phyir rdul phra rab rtag pa med do || 90gafi dag de ltar 'thad pas
mthon bar mi 91'thad pa91 bzin du mthon no snam du sems sin || rab
rib can gyis mthon ba yan dag pa ma yin pa las mthon ba khyad par du
ma gyur pa de dag ni fies par [P 172b] log par ne bar bstan pas 'jig
rten phyin ci log tu byed pa de dag gi lun tshad ma nid du byed pa las
rdul phra rab yod pa nid du mi rigs so ||

[ § 6,4] 92'dir smras pa | rdul phra rab rnams ni rtag pa kho na ste |

rags pa byun93 ba las94 sa bon gyi no bor fie bar 'gro ba'i phyir ro ||

gal te de rnams med na ni rags pa rnams sa bon med par 'byun bar
'gyur ro || 'di ltar gan las bskal pa dan por rags pa rnams 95slar rags pa
rnams95 'byun bar 96'gyur ba96 'jig pa'i dus na yan lag can gyi rdzas

74 Bhatt. (cf. p. 51, n. 2) n'a pu lire 85 te DCP: te | Bhatt.
le mot dans ses xylographes, et le 86

pa DCP: par Bhatt.
signale par deux points de suspen-

87 bar DCP: ba Bhatt.
sion. 88

pa DCP: pa | Bhatt.
75 la D-kär., C-kär., P-kär., Bhatt., 89 no || DCP: no | Bhatt.

Vaidya: na DCP. 90 Début d'un passage non édité par
76-76 tha ma: tham C. Bhatt.
77"77min pa D-kär., C-kär., P-kär., Bhatt., 91-91'thad pa DC: bthad (sans pa) P.

Vaidya: ma yin DCP. 92 Bhatt. reprend ici.
78 phyir DC: P, Bhatt. omm.
79 cha DP, Bhatt.: ca C. 93 byun DCP: Bhatt. lit 'byun, mais
80 de | DCP: do || Bhatt. mentionne en note la leçon byun.
81

gzun DC: bzun P, Bhatt. 94 las DCP: Bhatt. lit la, mais men-
82 dan | DCP: dan Bhatt. tionne en note la leçon las.
83-83 Bhatt. (cf. p. 52, n. 1) n'a pu lire 95"95slar rags pa rnams DC: P, Bhatt.

ces deux mots, et les signale par omm.
deux points de suspension. 96_96'gyur ba P, Bhatt.: gyur pa D, gyur

84-84 bya ba'i C: bya pha'i D, pa'i (sans baC.
bya) P, Bhatt.



72 JACQUES MAY

thams cad 'thor zin rdul phra rab tsam zig lus pa na rags pa rnams srid
pa yod pa ma yin no || yan gan dag gal te gnas skabs der rags 97pa
rnams97 bzin du rdul phra rab rnams kyan med par 'gyur [Bhatt. p. 53]
na ni de'i tshe rags pa rnams rgyu med par 'byun bar 'gyur ro || de'i
phyir98 yan lag can gyi rdzas kyi rgyu rdul phra rab rnams yod pa kho
na yin la | de99 rnams kyan rtag pa zig ste | yod la rgyu100 dafi mi ldan
pa nid kyi phyir ro ||

de yan mi rigs te | gan [D 154a] gi phyir | [Vaidya p. 81]
21 Sab. 'bras bu yis101 ni rgyu bsig102 pa ||

des na rgyu ni rtag ma yin ||

[Bhatt. p. 54] gal te rdul phra rab rnams rgyu nid du gyur na ni103

104sa bon gyis myu gu bzin du104 de rnams rdul phra rab gnis la Sogs pa
yan lag can gyi rdzas kyis 'jig par 'gyur ro || de'i phyir 'bras bu dan105

lhan cig mi gnas pa'i phyir na rdul phra rab [C 151a] rnams sa bon
ltar mi rtag par 'gyur ro ||

106ci ste gan las107 'di108 mi rtag pa nid du 'gyur ba 'bras bus rgyu
'jig pa ni ma yin gyi | 'on kyan 109rgyu ran gi109 ran bzin110 mi gton zin
'bras bu don gzan du gyur pa skyed par byed do sfiam du sems na de
ltar111 yin na ni 'bras bu rgyu'i yul las tha dad pa'i phyir rigs mi mthun

97-97 pa rnams DCP: Bhatt. om.
98 phyir P, Bhatt.: DC omm.
99 de CP, Bhatt.: da D.

100

101
Bhatt. gryu (faute d'impression),
yis: yi Vaidya. [Toutefois, à la p.
115 (voir note suivante), Vaidya
lit yis.]
Comme le fait observer Bhattacharya,

p. 53, le libellé tibétain de la
kârikâ 218a est identique à celui
de la kârikâ 352a. (Ni l'une ni
l'autre kârikâ n'est conservée en
sanscrit.)

On dispose donc de seize leçons:
les huit habituelles pour les kârikâ
du présent passage, plus huit
leçons pour la kârikâ 352a. Voici
les références de ces dernières:

Kârikâ 352a seule: D-kàr. 16a6,
C-kär. 16a6, P-kâr. 18a2.

Kârikâ 352a avec la vrtti: D 222bl,
C219bl,P252b7.

Bhatt., p. 234. - Vaidya, p. 115
(cf. note précédente).

Quinze de ces leçons donnent
bsig. Seul Bhatt., p. 53, lit bzig. H

dit que bsig est faux. C'est une
erreur: bsig est correct à titre de
forme seconde du parfait de 'jig
pa, à côté de bzig plus fréquent.
Cf. LCh, p. 2390: bsig: 'jig pa ity
asya fc/iû[tam], «bsig, passé de

'jig pa». D'ailleurs Bhattacharya
lui-même, à la p. 234, conserve
bsig.

103 ni DCP: Bhatt. om.
io4_io4Cf sup p 63; n 39
105 dan DCP: de la Bhatt.
106 Début d'un passage non édité par

Bhatt. V. p. 73, n. 112.
las DC: la P.

'di DC: P om.
rgyu ran gi DC: rgyu'i P.

bzin D: bzen CP.
ltar DC: Ita P.

107

108

109-10'J

110

111



ÄRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 73

pa dag bzin du yul bye ba'i rdul phra rab rnams rgyu'i dnos por mi
'gyur ro ||

de nid kho na zol thabs gzan gyi sgo nas bstan pa'i phyir112 [Bhatt.
p. 53]

218cd. yan na gan na rgyu [P 173a] yod pa ||

de na 'bras bu 113yod ma yin113 ||

114zes bya ba smos so ||114

[Bhatt., p. 54, suite] gan gi tshe de ltar rgyu nid mi srid pa de'i
tshe |115 rdul phra rab rtag par brtags pa don116 med pas ci117zigdgos
te | de'i phyir rdul phra rab118 rtag pa rnams med do ||

[ § 6,5] 'di las kyan rdul phra rab rnams rtag119 pa ma yin te | gan
gi phyir | [D-kär. Ila, C-kär. Ila]

219ab. thogs ldan dnos po rtag pa ni ||

gan du'an120 snan ba121 ma yin te ||

[Bhatt. p. 55] 'di na122 rdul phra rab la rdul phra rab gzan gyis bdag
nid thams cad kyis 'jug pa med pa'i phyir rdul phra rab thogs pa dan
bcas pa nid yin la thogs 123pa dan bcas123 pa'i bum pa nid la sogs pa ltar
rtag pa nid du yan mi rigs te | de'i phyir rdul phra rab rtag pa nid med
do||

[ § 7,1] gan gi phyir rtag pa nid yod pa ma yin pa |

219cd. des na nam yan124 sans rgyas rnams ||

rdul phran rtag pa nid mi gsun125 ||

126gan zig phyin ci ma log par gzigs pa des ni don gan zig ji ltar gnas
pa 127de de127 kho na ltar fies par bya ba zig go |128

112 phyir ego: phyir ro || DCP. - Fin
du passage non édité par Bhatt.,
cf. p. 72, n. 106. 121

ii3-ii3y0d ma yin: rgyu yod pa P-kär. 122

u4-ii4Non édhé par Bhatt
115 tshe | DCP: tshe Bhatt.

don DP, Bhatt.: Com.
CUI.
rab CP, Bhatt.: rap D.
rtag DCP: trag Bhatt. (faute d'im
pression).
du'an P-kär., Bhatt.: du 'an
(d'où vers hypermètre) D-kär.,

117

118

C-kär., du'fi (faute d'impression)
Vaidya, du DCP.
ba: pa Vaidya.
na P, Bhatt.: ni DC.

i23-i23pa dan bcas Bhatt.: DCP omm.
124

yan: lan C-kär.
125

gsun DC, D-kär., Bhatt.: gsuns P,
C-kär., P-kär., Vaidya.

126 Début d'un passage non édité par
Bhatt. V. p. 74, n. 131.

127-127de de P: de DC.
128

go |P: go || DC.



74 JACQUES MAY

[ § 7,2] rdzas brgyad kyi rdul phra rab mi rtag pa yod pa'i phyir de
yod pa nid yod la [ de yan brtags par yod pa zig ste | rdzas brgyad la
brten nas bum pa ltar brtags pa'i phyir ro129 || de la rdul phra rab kyi
rdzas brgyad gan dag yin [D 154b] pa de dag ni re re zin rdul phra rab
kyi sgras brjod par bya ba ma yin te | de dag130 la so so so sor rdul phra
rab nid med pa'i phyir ro || 131de'i phyir ji ltar bye brag pa rnams kyi
ltar bde bar gsegs pa rnams la rdzas kyi rdul phra rab ces bya ba yod
pa ma yin no || de'i [C 151b] phyir de bzin gsegs pa rnams nam132 yan
rdul phra rab rtag pa nid ston par mi mdzad de |133 ran nid kyis de ltar
ma gzigs pa'i phyir ro ||

[ § 7,3] 134gan dag rigs pa beug nas rdzas brgyad kyi rdul phra rab
kyi yod pa nid sel zin rnam par ses pa tsam nid du rtogs pa de dag ni re
zig 'jig rten pa'i dnos po 'jig rten pa'i don la mkhas pas ne bar bstan

pa sel ba135 na136 'jig rten dan lun gi [P 173b] gnod pa gnis sei bar byed
pa de dag gis rdul phra rab yod pa nid bsal bar mi nus sin rdul phra rab
ltar rnam par ses pa'i yod pa riid 'thad pa dan 'gal ba137 yan gzag par
mi nus so || 138'di ltar de'i skye ba dan gnas pa dan 'gag pa rnams rim
gyis dan cig car med pa'i phyir mi 'jug la | skye ba la sogs pa dan bral
ba la ni yod pa nid ni139 rigs pa yan140 ma yin no || de'i phyir 'jig rten
pa'i dnos po rnams ni 'jig rten las 'das pa la yons su mthon ba'i rnam par
dpyad pa ma beug par 'jig rten na ji ltar yin pa de ltar khas 141blafi bar141

bya zin | ji ltar rnam par ses pa142 'jig rten pa yin pa de ltar rdul phra
rab kyan yin pas 'dis rigs pa beug nas143 rdul phra rab bsal144 bar mi nus
te I de'i rigs145 pa la 'jig rten dan lun gi gnod pas gnod pa'i phyir ro ||

de ltar rdul phra rab tu smra ba bkag pa dan |146... [D 154b6, C 15 lb5,
P 173b4, Bhatt, p. 55 bas]

C ill. 137 ba DP: pa C.

dag P: DC omm. 138 Bhatt. reprend ici (cf. n. 134).
Bhatt. reprend ici (cf. p. 73, n. 126). 139 ni DC: P, Bhatt. omm.
nam DCP: kyis Bhatt. (qui indique 140

yan P, Bhatt.: DC omm.
qu'un de ses xylographes lit nas). 141_141blan bar DC: blans par P, Bhatt.
de | DCP: do || Bhatt. 142

pa DP, Bhatt.: pa'i C.

Début d'un passage non édité par
143 nas DCP: na Bhatt.

Bhatt. V. n. 138. 144 bsal DCP: gsal Bhatt.
ba CP: pa D. 145 rigs DC: rig P, Bhatt.
na DC: P om. 146 dan | P, Bhatt.: dan DC.



ÄRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE (III) 75

Index des caractères chinois
N. B. Les noms composés en petites capitales sont des noms de famille japonais.

HÉ- f „ rm ±tU3 ^, 4^- &7&Bonzôkanwa shiyaku taiko Hon- ^j* jÖ* \,$ -^Q JX] |^^M/&£

yaku myögi taishü |^^j^;^J|
DaizöShuppan £ j$ £j* tf£
Gesshö-zö Shihyakuron-chüshaku ^ ^2b. ES S I'm &M

Hajö-hon no kaidoku £6.^? ria 0) S? IÌ
Hattori

Heirakuji Shoten

HIRAKAWA Akira

Hiuan-tsang

Höbögirin

Indogaku Bukkyögaku Kenkyü Ep [J ,§&$ |jrm,Jft ^
Kyoto

ONO Gemmyö

Ötani

Peking

Rinsen

SAKAKI Ryözaburö

Shengzong Shijuyi lun

Shöshü Jikkugi ron

s 15

'Mît»

BJi|



76 JACQUES MAY

Shunjüsha ^jf ^A /Tit

Suzuki Daisetsu Teitarö Êp/fc^^&^ llß

Suzuki Gakujutsu Zaidan '^P/fc^ W Jït H
Suzuki Gakujutsu Zaidan Kenkyü âjfcfc^ f/Kj gïQfÄ^

Nempö ^ fg^

Taishö Issaikyö Kankö Kai ^ iE — tfi £5E TU ÜW
Taishö Shinshü Daizökyö ^C ZE^H^J^§i &X

TAKAKUSU Junjirö S^^II^fiP
Tokyo ^.Jfs

Ubu no hachiji kushö setsu M a^OJ UP-|Äx ä&

UlHakuju ^fÖÜ
WATANABE Kaigyoku >jS*4 ^M M

Xuanzang z^ 3£

Yamaguchi Susumu l\\ O Ja,

Yamaguchi Susumu Bukkyögaku ^ ^ mi pà %$. *$ ~Xl ißk.

Bunshü

Yoshimoto Nobuyuki a 7L H S f7


	Āryadeva et Candrakīrti sur la permanence (III)

