
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 35 (1981)

Heft: 2

Artikel: Où en sont les études sur Rmnuja?

Autor: Keller, Carl-A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


19

OÙ EN SONT LES ÉTUDES SUR RÀMÀNUJA?

Carl-A. Keller

Université de Lausanne

I. INTRODUCTION: L'OMBRE DE ^ANKARA

Au début du livre qu'il consacre au dieu hindou Visnu-Nârâyana1,
R. OTTO évoque la visite déterminante qu'il rendit, en compagnie
d'un collègue anglais, à un érudit de Bénarès. L'entretien s'engage:
on parle de logique et de grammaire; enfin, «la question des questions»
est posée à l'hindou: «Le monde est-il réel ou illusion?» La réponse
fuse avec conviction: «Il est réel - de quel droit oserait-on le qualifier
d'illusoire?» Stupéfaction des deux Européens: leurs conceptions de la
sagesse hindoue sont ébranlées... «Mais les vieux sages de l'Inde
n'enseignent-ils pas que le monde est une illusion? due à une inexplicable
nescience? qui nous fait apparaître en un univers multiple l'Absolu un
et homogène?» De nouveau la réponse ne se fait pas attendre: «C'est
bien là ce que dit Sankara, mais Sankara ne peut être assimilé ainsi
aux «vieux sages de l'Inde»!»

L'«illusionnisme» de Sankara ne représente pas la «sagesse
hindoue» - et pourtant l'homme occidental est de nos jours encore
dominé par l'impression que l'Advaita sankarien est l'essence même
de la religion hindoue. C'est ainsi qu'on croit trop souvent en Europe
que les dieux hindous sont pour tous leurs fidèles, à l'instar des hommes

et des bêtes, soumis à la dure loi de la réincarnation; ou encore,
conformément à la doctrine du seul Sankara, qu'il n'y a de sens à la
vie que de lui échapper, fuyant ainsi le monde phénoménal irréel (sans
finalité propre) pour «fusionner» avec l'Absolu un et infini. Dans ce
nirväna, toute relation d'un sujet avec des objets pourrait être abolie...

Non, la «sagesse hindoue» ne se réduit pas à la philosophie de
Sankara, et pourtant - de l'aveu d'Olivier LACOMBE2 - ses théories ont
pris «la première place dans la conscience philosophique de l'Inde con-

1 R. Otto: Vischnu-Nàrâyaria. Jena 1917, p. 10 s.
2 O. Lacombe: L'absolu selon le Vêdânta. Paris (1937) 1966, p. 5.



20 CARL-A. KELLER

temporaine, et la gloire de son grand nom résume en même temps
qu'elle fait pâlir toutes les autres gloires dont la pensée indienne ait le
droit de s'enorgueillir».

Comment les choses en sont-elles arrivées là? Car il est évident que
la pratique religieuse de l'hindouisme ne laisse nullement transparaître
le nihilisme face aux réalités de ce monde que l'acosmisme sankarien
ferait supposer. Tout visiteur de l'Inde qui entre tant soit peu en contact

avec la population est en mesure de le confirmer: à l'instar de
toute autre religion, l'hindouisme s'avère une pratique par laquelle les
dévots espèrent résoudre aussi les problèmes concrets qui se posent
journellement à tout être humain. Une religion qui ne conseillerait que
de fuir le monde n'aurait aucune chance de développement durable:
elle se doit d'offrir un viatique pour ce monde autant que pour l'autre.

On oublie trop souvent que l'Advaita sankarien a pris naissance et
s'est développé dans un contexte social particulier qui en détermine
la compréhension. En effet, cette doctrine n'est nullement destinée à

soutenir l'existence d'hommes et de femmes engagés dans les activités
d'une vie «normale». C'est au contraire la philosophie d'un groupe
de sannyäsin érudits. C'est donc un système théorique adapté à légitimer

et à soutenir des moines hors de tout engagement séculier dans
leur existence de pure recherche intellectuelle de l'Absolu. L'Advaita
ne peut que répondre à leurs besoins spécifiques: affirmation que seule
existe la Conscience pure, universelle, infinie, homogène et dépourvue
de toute «dualité», c'est-à-dire libre de toute relation sujet-objet
comme de toute spécification, affirmation par conséquent que le monde
multiple est irréel. Au XVIIIe siècle, un observateur aussi averti que
l'abbé J. A. DUBOIS constate3 que les adeptes de l'Advaita sont les
seuls vrais sannyäsin. Il ajoute que la plupart des brahmanes qui se

piquent d'allures savantes rabâchent les grands principes de l'Advaita
sans les comprendre, ce qui veut probablement dire: sans les mettre en
pratique.

L'Advaita de Sankara n'est que l'une des formes historiques du
Vêdânta. Mais le prestige dont jouissent depuis longtemps les sannyäsin
advaitistes a fait croire qu'il est le seul Vêdânta «orthodoxe». C'est
ainsi en tout cas que l'ont compris les grands indianistes européens du
XIXe siècle et tels encore de leurs successeurs au XXe siècle. Ainsi par
exemple P. DEUSSEN, M. MÜLLER, R. GARBE4. Par ailleurs, plusieurs

3 J. A. Dubois: Hindu Manners, Customs and Ceremonies. Oxford 1906, p. 407 s.
4 Cf. E.J. Lott: God and the Universe in the Vedäntic Theology of Râmânuja (A

Study in his use of the Self-Body Analogy). Madras 1976, p. 9 s.



OÙ EN SONT LES ÉTUDES SUR RÂMÂNUJA? 21

érudits indiens ont adopté, comme par contre-coup, cette position
théorique valorisée par les prestigieux savants occidentaux, parmi
lesquels on peut citer S. N. Dasgupta ou P. N. Sen. A leur suite: la
plupart des guru, svämin et autres äcärya qui déversèrent en Occident la
«sagesse de l'Inde». Et c'est bien là un paradoxe sans mystère qu'une
civilisation occidentale qui s'embourbe dans les conséquences de sa

volonté d'assujettir le monde se laisse unilatéralement fasciner par la
doctrine de moines qui nient l'existence même de ce monde.

Mais l'Inde n'est pas peuplée que de renonçants sankariens. L'Advaita

n'est pas la seule version du Vêdânta développée et pratiquée en
Inde. Sankara n'est pas même l'interprète le plus autorisé des Brahma-
Sùtra (texte de base de tout le Vêdânta). Il est facile à l'historien de
le démontrer, qui peut s'appuyer sur les études circonstanciées de
G. THIBAUT et de S. V. GHATE5. A côté de Sankara, il convient d'écouter

en premier lieu Râmânuja.
Malheureusement, l'étude de Râmânuja est chargée de malentendus

qui le font apparaître comme un témoin suspect du Vêdânta à la
plupart des indianistes occidentaux. D'abord, il est né trois siècles après
Sankara, d'où une étiquette d'épigone d'autant plus insistante que
l'indianisme du siècle dernier se fixait pour tâche de «remonter aux
sources», accordant ainsi plus de crédit par principe aux documents les

plus anciens. Ensuite, sa manière de vivre le Vêdânta est qualifiée de
Visista-advaita, ce qui a été malencontreusement traduit par «Advaita
modifié», donnant par là l'impression qu'il s'agit d'une sorte de déviation

par rapport à l'Advaita authentique de Sankara. En réalité, cette
expression signifie «non-dualité de celui qui est pourvu de spécifications

(visera)», ce qui exprime exactement le fond de la pensée et de
la pratique de Râmânuja: Brahman seul existe (c'est-à-dire concrètement

Dieu, Nârâyana), il est certes «sans second», mais de par son
essence même, il est éternellement pourvu de spécifications, de
différenciations. On le voit: l'Advaita de Râmânuja n'est en rien un
«Advaita modifié», mais bien un Advaita tout autre que celui de
Sankara.

En dépit de ces handicaps, on assiste ces dernières années à un
regain d'intérêt pour Râmânuja. Notre propos est ici d'analyser
quelques-uns des ouvrages récents sur Râmânuja, afin d'en dégager les

5 G. Thibaut: The Vedânta-Sûtras with the Commentary by Sankarâcârya. (Oxford
1904) New Delhi 1962, p. cxxvi, et Introduction passim ; V. S. Ghate: Le Vêdânta -
Etude sur les Brahma-Sütras et leurs cinq commentaires. Paris 1918.



22 CARL-A. KELLER

grandes orientations des études râmânujénnes ainsi que les principaux
problèmes qui se posent aux chercheurs. En guise de conclusion: quelques

suggestions concernant l'avenir de ces études.

IL Questions de méthodologie

II. 1. Le problème

Toute recherche, tout travail intellectuel est conditionné par un
«Sitz im Leben» particulier. Dans le cas des études râmànujéennes, ce
«Sitz im Leben» consiste le plus souvent en la vie religieuse d'une
«secte» hindoue: la communauté pratiquante des Sri-Vaisnava. Ce
mouvement se divise en deux groupes: d'une part les Vadagalai, «ceux
qui se réclament des livres (kalai) du Nord (vada)-», c'est-à-dire des
textes sanscrits, et d'autre part les Tengalai, «ceux qui se réclament des

textes du Sud (ten)», c'est-à-dire des textes tamouls. Ce Sitz im Leben
influe immanquablement tant sur la méthode que sur le résultat des
travaux.

Le contexte de production des études râmànujéennes est aussi

fréquemment l'université indienne, qui a ses exigences et son style
propres, qui ne correspondent pas nécessairement aux nôtres.

Parfois encore, on aborde Râmânuja dans le cadre d'une situation
missionnaire, qu'il s'agisse d'une Eglise chrétienne en pays hindou,
ou - plus rarement il est vrai - de représentants visnuïtes en Occident.

Enfin, il arrive régulièrement que ce Sitz im Leben soit celui d'une
université européenne dont les traditions et les critères de vérité
risquent fort d'être totalement inadaptés à l'objet de la recherche quand
est si profond le fossé tant culturel que spatio-temporel.

Entre ces deux pôles que représentent d'un côté l'interprétation
des adeptes contemporains et de l'autre celle, transculturelle, des
universités occidentales, comment forger une compréhension correcte? Ce
n'est pas ici le lieu de traiter les problèmes fondamentaux de
l'epistemologie scientifique. Nous nous contenterons donc de mentionner
quelques ouvrages typiques de la conception de nos universités qui
reconnaît seul valable l'examen philologique, critique et historique de
textes. Nous passerons ensuite à des livres qui honorent la méthode
«philosophique» particulièrement en vigueur en Inde. Enfin, nous
présenterons quelques approches récentes qui ouvrent à des perspectives
nouvelles.



OÙ EN SONT LES ÉTUDES SUR RÂMÂNUJA? 23

II.2. La méthode historique

La grande majorité des auteurs occidentaux qui abordent l'étude
d'un penseur indien du Moyen Age se plient aux exigences de la
méthode historique enseignée et presque imposée par l'université
occidentale. Le résultat est d'ailleurs souvent impressionnant et éclairant...
Mais c'est plus loin que nous en soulignerons les éléments les plus
significatifs.

Dans sa traduction condensée du Gitä-Bhäsya de Râmânuja,
J. A. B. VAN BUITENEN6 situe le texte exactement dans son
contexte historique. Il s'interroge ainsi sur l'influence que la Gita, et le
Gïtarthasamgraha de Yâmuna, ont pu avoir sur Râmânuja. A la suite
de ce travail, il peut souligner les traits caractéristiques de la pensée
de Râmânuja - ses principes exégétiques par exemple - telle qu'elle
s'exprime dans ce Bhâsya. De même, dans sa remarquable édition du
Vedärthasamgraha1, VAN BUITENEN retrace d'abord les sources
lointaines de la pensée de Râmânuja. Il brosse ensuite le portrait de ses

maîtres, avant d'offrir une analyse fouillée du texte édité, commentant
la date, les influences ponctuelles, etc. Enfin, il termine son introduction

sur une esquisse des principes exégétiques et de la méthode
philosophique de Râmânuja. Les quelque 820 notes participent aussi largement

à ce monument d'érudition philologique et historique.
Du point de vue historique, le grand livre de J. B. CARMAN8 est

précieux par l'investigation prudente et informée des données de la
biographie de Râmânuja, ainsi que des rapports avec ses successeurs,
thème trop rarement abordé par les spécialistes.

E. J. LOTT (n. 4) approfondit notre connaissance du système de
Râmânuja en montrant cet auteur en dialogue avec les diverses écoles

philosophiques de son temps, de manière à faire bien ressortir les

divergences comme les convergences.
Mais la méthode historique n'aboutit pas toujours à de pareilles

richesses. Nous faisons ici allusion particulièrement à R. C. LESTER9

qui se propose de montrer que Râmânuja enseignait une sorte de yoga
patanjalien qui le distinguerait radicalement de la tradition religieuse

6 J. A. B. van Buitenen: Râmânuja on the Bhagavadgïtâ. New Delhi (1953) 1968.
7 J. A. B. van Buitenen: Râmânuja's Vedärthasamgraha: Introduction, Critical Edition

and Annotated Translation. Poona 1956.
8 J. B. Carman: The Theology of Râmânuja - An Essay in Interreligious Understanding.

New Haven and London, 1974.
9 R. C. Lester: Râmânuja on the Yoga. Adyar 1976.



24 CARL-A. KELLER

des Sri-Vaisnava. Lester ne fait que reprendre les arguments du pandit
hindou R. T. AGNIHOTHRAM10 qui a été marqué par la méthode
occidentale sans pouvoir donner à ses réflexions une forme définitive. Nous
reviendrons d'ailleurs plus loin sur les raisons pour lesquelles nous
jugeons la démonstration insuffisante.

C'est peut-être aussi sans tout le soin désirable dans le maniement
de la méthode historique que S. R. BHATT11 en arrive à dissocier
Râmânuja non seulement de la tradition Pâncarâtra, mais aussi de celle
des Àzhvâr. Comme R. T. AGNIHOTHRAM, BHATT considère Râmânuja

uniquement comme un philosophe védantique dans la stricte ligne
des Upanisad.

Enfin, nous regrettons le manque de précision des publications de
A.-M. ESNOUL destinées à un public non spécialisé. Ainsi, dans le petit
volume paru dans la série «Maîtres spirituels»12, par ailleurs superbement

illustré, on peut lire que le Bhägavata-Mähätmya est «un appendice

du Bhägavata-Puräna» (en réalité, c'est un fragment du Padma-
Puräna), que Vrndâvana se trouve au Bengale, et que Sankara est «le
prédécesseur direct de Râmânuja» (affirmation pour le moins ambiguë).

Mêmes jugements rapides dans YEncyclopédie de la Pléiade13 où
l'on apprend que Râmânuja a prêché «avant tout» l'égalité des dévots
de Visnu, tout en établissant «avec intransigeance» dans les temples les
rites de la tradition Pâncarâtra.

Il conviendra de nuancer ces appréciations.

IL3. La méthode philosophique

Nous entendons par «méthode philosophique» une approche des

œuvres de Râmânuja qui mette l'accent sur les thèmes proprement
philosophiques qui trament ses ouvrages. Compte tenu du nombre élevé
des thèmes abordés par cet auteur, cette méthode suppose que l'her-
méneute opère un choix. On peut alors distinguer la possibilité qu'il a
de sélectionner des sujets soit sur la base de sa connaissance intime de
l'œuvre, du dedans, soit en fonction d'une certaine tradition philosophique,

la sienne. C'est dire qu'à cause de cette grille de lecture varia-

10 Cf. J. B. Carman, op. cit., p. 298 ss.
11 S. R. Bhatt: Studies in Râmânuja Vêdânta. New Delhi 1975.
12 Encyclopédie de la Pléiade: Histoire des Religions, vol. I, Paris 1970, p. 1089 ss.
13 A.-M. Esnoul: Râmânuja et la mystique vishnouite. Paris 1964, p. 15, 16 et 21.



OÙ EN SONT LES ÉTUDES SUR RÂMÂNUJA? 25

ble qui la gouverne, une étude nous donne autant de renseignements
sur les intérêts et l'insertion socio-historique de l'interprète que sur
Râmânuja lui-même et sa pensée. On constate ainsi que la plupart des

ouvrages qu'il faut mentionner dans ce chapitre s'ouvrent sur l'analyse

des «moyens de connaissance valide» (pramäna). C'est le cas des
livres de K. D. BHARADVAJ14, de A. HOHENBERGER15, de A. SEN

Gupta16, et de J. Sinha17. Ce thème des pramäna joue certes un
rôle capital dans la pensée indienne, et aussi dans celle de Râmânuja.
Celui-ci ne s'est pourtant jamais prononcé de manière systématique à

ce sujet. En glanant les éléments de cette thématique un peu partout
dans l'œuvre de Râmânuja, on la coiffe d'une systématique qui n'est
manifestement pas la sienne. Les interprètes philosophes ne soulignent
d'ailleurs que très rarement (pour ne pas dire jamais) le caractère
fondamental de la démarche de Râmânuja. En effet, il n'est pas en
premier lieu l'architecte d'un système philosophique, mais bien l'exé-
gète qui, à l'aide d'un schéma de réflexion finalement assez simple, et
en discutant constamment les thèses d'autres penseurs, expose le sens
véritable - selon lui - des grands textes upanisadiques.

O. Lacombe18 a le mérite de s'exprimer clairement sur la méthode
qu'il a suivie dans son livre classique sur l'Absolu selon le Vêdânta:
«Nous avons poussé notre pointe au cœur de nos deux systèmes, posant
les questions que nous avons coutume de poser aux métaphysiciens
d'Europe...» (p. 7). C'est en effet en appelant à son secours «toute
l'histoire de la philosophie européenne» qu'il choisit «le ou les thèmes
les plus suggestifs». Bien que cette méthode soit très stimulante, il
convient d'en discuter la légitimité, ou pour le moins les limites de
pertinence. Lacombe est en effet amené à traiter séparément de l'être, de

l'esprit et enfin de Dieu, ce qui semble fausser dangereusement l'optique

de Râmânuja, pour qui précisément, Dieu, dans la structure Soi-

corps, est à lui seul tout l'être.
Sans s'en rendre compte, les auteurs indiens tombent dans le même

travers: eux aussi dissocient la théologie de l'ontologie et de la métaphysique.

Mme A. SEN GUPTA, par exemple, consacre d'abord 69 pages
à la métaphysique de Râmânuja, et renvoie l'étude de sa théologie en

14 K. D. Bharadvaj: The Philosophy ofRâmânuja. Delhi 1958.
15 A. Hohenberger: Râmânuja - Ein Philosoph indischer Gottesmystik (Seine

Lebensanschauung nach den wichtigsten Quellen dargestellt). Bonn 1960.
16 A. Sen Gupta: A Critical Study ofthe Philosophy ofRamanuja. Varanasi 1967.
17 J. Sinha: The Philosophy of Râmânuja. Calcutta 1972.
18 O. Lacombe, op. cit. (n. 2), p. 7.



26 CARL-A. KELLER

fin d'ouvrage, lui accordant exactement 16 pages. Elle interprète d'ailleurs

son auteur à la lumière d'un systématicien du XVIIe siècle, Srîni-
vâsadâsa, dont le manuel est assez largement utilisé dans les milieux
visnuïtes19. Lui aussi relègue l'étude d'îsvara (Dieu) au neuvième
des dix chapitres de son ouvrage. On se demande si, en faisant dépendre
la lecture de Râmânuja de celle de Nivâsa, Mme SEN GUPTA n'est pas
aussi peu critique qu'on peut l'être, et cela en dépit du titre de son
livre.

Quoi qu'il en soit, les analyses philosophiques de la pensée de

Râmânuja qu'on doit à des auteurs indiens ont en tout cas le mérite
d'attester la permanence en Inde d'un certain style de réflexion
philosophique, d'une méthode traditionnelle qui interroge les sages d'antan
et perpétue leur enseignement. C'est ainsi que Mme A. SEN GUPTA,
toute «critical» qu'elle se propose d'être, ne tarit pas d'éloges au
sujet de son héros qui a «beautifully harmonised» matérialisme, idéalisme
subjectif et idéalisme absolu (p. 199), et dont la pensée est un système
de «sanctified confluence» de tous les courants philosophiques (monis-
tes, dualistes et pluralistes) (p. 198). On la sent vibrer à la lecture du
maître et de son interprète du XVIIe siècle. Par ailleurs, son érudition
considérable dans les divers systèmes de philosophie indienne n'est pas
ici en cause.

Le livre de P. B. VlDYARTHl20 occupe une place à part. L'auteur n'y
cache pas son adhésion à la version Vadagalai du patrimoine de Râmânuja.

En effet, il consacre tout un chapitre (p. 288-292) à l'analyse
des différences entre «les adeptes de Râmânuja» et les dévots de la
secte Tengalai. Les premiers s'identifient évidemment au Vadagalai.
On trouve dans cet ouvrage de théologie hindoue contemporaine une
défense passionnée et passionnante de la religion, dont l'auteur offre
par ailleurs une analyse extrêmement suggestive (p. 276 ss.). Il ne
comprend pas que la philosophie puisse combattre la religion, et pourtant,
il est conscient du fait - qu'il déplore - qu'une part considérable a été
gaspillée («wasted») à établir des barrières artificielles entre la réflexion
et «les convictions fondamentales de l'humanité», à savoir la religion
(p. 30). Nous nous associons à ses regrets. Ce livre offre en outre de

19 Yatïndramatadïpikâ by Srïnivâsadâsa: Sanscrit Text, English Translation and Notes
by Svâmï Àdidevânanda. Madras 1949. Traduction allemande: R. Otto: Dipikâ des
Nivâsa - Eine indische Heilslehre. Tübingen 1916. - Cf. V. K. S. N. Raghavan: History

of Visictädvaita Literature. Delhi 1979, p. 58 s.
20 P. B. Vidyarthi: Divine Personality and Human Life in Ramanuja: A Study in the

Ontological Foundations of the Theism of Ramanuja. New Delhi 1978.



OÙ EN SONT LES ÉTUDES SUR RÂMÂNUJA? 27

multiples développements extraordinairement stimulants, comme par
exemple ce chapitre sur la notion ràmânujéenne de «corps de Dieu»
(p. 121-131). L'auteur y souligne en particulier - et à juste titre -
les implications «écologiques» de ce concept, tout en déplorant la «colossal

ignorance» en Inde même de ce qui constitue les certitudes et
aspirations essentielles de l'hindouisme (p. 124). On sera aussi sensible à

l'interprétation de l'idée de Ulä, «divertissement» de Dieu. Selon
VlDYARTHl, ce divertissement est en fait le besoin de Dieu de communiquer

à d'autres sa propre béatitude infinie (p. 117).
Il va de soi que VlDYARTHl ne peut parler qu'avec dégoût de

«l'hérésie advaitiste» (p. 135 et 280) qui non seulement fait fi de la
réalité du monde, mais aussi de celle de Dieu, puisque, selon elle, seul
est réel l'Absolu indifférencié, et que son Dieu n'est pas la réalité
ultime.

Il est utile de comparer l'approche des philosophes-théologiens
hindous avec celle d'un homologue européen: A. HOHENBERGER. Celui-ci
répartit son analyse21 du système râmânujéen en quatre parties:

a) Sources de connaissance valide (pramäna);
b) Le réel (Dieu, le monde, les âmes individuelles, dans leur unité

et leurs différenciations) ;

c) La délivrance (le but, la voie, l'énergie pour suivre la voie);
d) L'eschatologie (universelle et individuelle).
L'exposé est clair et succinct. Il comporte de nombreuses traductions

de passages choisis, notamment dans le Güä-Bhäsya, mais aussi
dans le Sri-Bhâsya. Il se veut «objectif» selon les critères de l'université
occidentale, de sorte qu'il est sans doute plus accessible à un esprit
européen ou américain que les publications des savants indiens. La
systématique proposée est probablement plus proche de l'œuvre de

Râmânuja que plusieurs des autres déjà évoquées. Néanmoins, c'est la
mise en forme systématique, philosophique et théologique de ce qui est
foncièrement d'abord expression d'une vie, d'une pratique - et
exégèse des textes sacrés.

II.4. La méthode phénoménologique

C'est assurément J. B. Carman, déjà mentionné, qui a réalisé le
livre le plus original et le plus pénétrant sur Râmânuja, et les problèmes
que soulève son œuvre. Le titre (The Theology of Râmânuja) (et non

21 A. Hohenberger, op. cit. (n. 15).



28 CARL-A. KELLER

pas: «La philosophie...») comme le sous-titre («An Essay in Interreli-
gious Understanding») indiquent clairement l'orientation de l'entreprise.

L'auteur écrit en tant que théologien chrétien (baptiste), donc
adepte déclaré d'une autre religion et émule d'une université américaine

dont il respecte, en tant qu'historien critique, les critères de
scientificité les plus rigoureux. C'est de ce double point de vue qu'il
s'attache à «comprendre» le théologien d'une religion étrangère. Dans
ce but, il choisit la méthode phénoménologique, qu'il a étudiée en
Hollande où elle est depuis longtemps appliquée à l'analyse d'autres
religions. La méthode utilisée l'est avec tant de soin que le premier
chapitre du livre est tout entier consacré à son exposition détaillée.
Toutefois, puisqu'il s'agit de se pencher sur un hindou qui a vécu à un
moment aussi déterminant que déterminé, la méthode phénoménologique

est appelée à se combiner avec la méthode historique. Le résultat
de cet alliage s'avère d'une singulière richesse. Le théologien-phéno-
ménologue-historien renouvelle totalement notre perception du théologien

Râmânuja. CARMAN a d'ailleurs bénéficié tout au long de son
travail d'une collaboration de savants visnuïtes qui cautionne le sérieux
et la profondeur de l'entreprise: P«essai de compréhension
interreligieuse» a pu être élaboré dans le contexte précis qu'il s'efforce
d'élucider.

J. B. Carman a mis au jour les «structures binaires» de la pensée
de Râmânuja. Certes il n'utilise pas ce terme, et son livre reste vierge
de toute allusion au structuralisme. C'est néanmoins à cela qu'il pense
en considérant le jeu des polarités fondamentales qui caractérisent le
Dieu de Râmânuja, les «structures élémentaires» qui animent sa
théologie. Ces couples d'oppositions se constituent de la notion d'altérité
de Dieu à laquelle correspond sa similitude avec l'homme, de la notion
de distance que Dieu garde par rapport à l'homme (et à l'univers) en
même temps qu'il en est si proche, de sa suprématie radicale (paratva)
malgré son accessibilité (saulabhya). D'un côté, Dieu est irréductiblement

autre: libre de tout attribut négatif et dépositaire d'innombrables
qualités éminemment positives; de l'autre il est présence intime dans le
Soi de l'être individuel. J. B. CARMAN préfère les termes «suprématie»

et «accessibilité» à ceux, parfois employés, de «transcendance» et
«immanence», non seulement parce qu'ils lui semblent plus aptes à

rendre les intentions profondes de Râmânuja (bien que celui-ci ne les
emploie pas tels quels), mais aussi parce qu'ils permettent à un chrétien
de mieux saisir l'identité véritable du Dieu de Râmânuja. Une autre
polarité aux conséquences considérables est établie par l'opposition



OU EN SONT LES ÉTUDES SUR RÂMÂNUJA? 29

entre svampa, «nature essentielle» de Dieu, et svabhäva, sa «nature
inhérente». Le premier concept désigne Dieu «en lui-même», tel qu'il
serait sans référence aux êtres individuels et à l'univers, tandis que le
deuxième terme s'applique au Dieu sujet qui établit ces relations.

Ces «structures binaires» décelées par CARMAN jettent une lumière
toute nouvelle sur la relation Soi-corps (sarïrin - sarira) qui apparaît
comme le principe organisateur de toute la démarche râmânujéenne: si
de prime abord cette figure double se présente comme une image ou
une simple analogie, il faut constater qu'elle fut élaborée par un
théologien conscient de toutes les dimensions du problème.

IL5. Le problème d'interprétation transculturelle

Le problème de la compréhension inter-religieuse, thème avoué du
livre de CARMAN, est sous-jacent à toute rencontre avec le monde
oriental. D'ailleurs, les Orientaux le font parfois durement sentir aux
orientalistes occidentaux à qui ils reprochent la froideur de leurs
analyses et leur incapacité de pénétrer vraiment l'esprit des civilisations
étrangères. Dans le livre de Carman, ce problème est clairement
formulé, et là n'est pas le moindre avantage de son travail. Mais CARMAN
est aussi conscient des limites de l'entreprise phénoménologique.
«Comprendre» l'autre ne peut pas signifier uniquement «décrire sans
évaluer ce qui se montre». En fait, qu'il le dise ou qu'il en reste inconscient,

le phénoménologue qui pratique la «suspension du jugement» a
dans tous les cas déjà pris position, il a fait des choix, soit en donnant
la préférence à telle ou telle question, soit en manifestant des intérêts
qui sont le reflet de jugements de valeur (p. 252). Conscient des limites
de l'entreprise phénoménologique, il faut donc les dépasser et établir
un dialogue avec la religion ou le théologien qu'on étudie. C'est pourquoi

CARMAN termine son ouvrage en signalant deux questions que le
théologien hindou pose aux théologiens chrétiens. La première se situe
dans le prolongement de la thèse râmânujéenne selon laquelle Dieu ne
peut être connu ni par l'observation sensorielle (pratyakça), ni par la
déduction logique (anumäna), mais uniquement par l'Ecriture (sola
scriptural): question posée à la théologie chrétienne qui a souvent
maintenu la possibilité d'une théologie naturelle qui permettrait de
connaître au moins la suprématie de Dieu. La deuxième est plus
fondamentale: en mettant en œuvre l'opposition entre la suprématie divine
et son accessibilité, Râmânuja enseigne et pratique une religion de la



30 CARL-A. KELLER

grâce. Or la grâce est aussi au cœur même de la religion chrétienne.
Quelle est alors la signification de ce parallélisme? Certes, le chrétien
qui s'en remet à la grâce de Dieu est en mesure de sentir la signification

d'une autre religion de la grâce. Pourtant, l'entendement final se

heurte à la rivalité des Noms: la grâce du Dieu biblique, du Seigneur
d'un côté, celle de Visnu-Nârâyana de l'autre. Deux Noms qui
déterminent deux mondes. La tâche d'une véritable «compréhension
interreligieuse» est loin d'être achevée.

Sur le fond, CARMAN a certainement raison: l'orientaliste
occidental qui étudie une philosophie ou une religion orientales prend ipso
facto position. Il est obligé de «se situer», soit implicitement - par la
coloration de son exposé, par les accents qu'il place, par les termes
qu'il choisit, par l'orientation de sa recherche, par son investissement
personnel, etc. -, soit explicitement - en s'interrogeant ouvertement
sur la signification profonde qu'il accorde à son objet. Nous voulons
mentionner encore quelques chercheurs qui ont pris le parti de débattre
les questions de sens, vitales et inhérentes à leurs travaux.

A. Hohenberger suit les traces de R. Otto en soulignant non
seulement les convergences entre Râmânuja et la religion chrétienne,
mais tout autant les différences de ces deux systèmes religieux22.
Confronté à la question de l'attitude à préconiser, HOHENBERGER rejette
toute tentative de «fusion» des deux religions et insiste sur la nécessité

pour chacun de prendre une décision personnelle.
E. J. LOTT (n. 4) s'interroge sur la signification de l'analogie Soi-

corps (saririn — sarïra) qui organise toute la pensée de Râmânuja, et
dont il vient d'analyser l'origine et la portée polémique. Il énumère
douze points qu'il n'est pas possible de résumer tous dans le présent
contexte. Nous nous contentons de relever les éléments suivants:

- cette analogie permet d'exprimer à la fois la différence qui sépare
Dieu de l'univers et la relation inaltérable qui les unit;

- elle sous-entend donc que l'univers est éternellement et résolument

dépendant de Dieu;
- elle permet d'élucider de manière plausible l'affirmation selon

laquelle Dieu est la cause de l'univers;
- elle fait comprendre que la lïïa de Dieu n'est pas un divertissement

gratuit: Dieu «vit» dans son corps, afin de communiquer aux âmes

22 A. Hohenberger, op. cit. (n. 15), p. 138-150: «Rämänujas Lebensanschauung im
Lichte des Evangeliums».



OÙ EN SONT LES ÉTUDES SUR RÂMÂNUJA? 31

individuelles sa propre félicité divine (sur ce point, LOTT rejoint les

remarques de P. B. VlDYARTHl signalées plus haut).
Dans une brève conclusion (p. 165-167), LOTT examine encore

la pertinence de cette analogie pour la théologie chrétienne moderne.

II.6. La lecture spirituelle de Ramanuja

Ces observations rappellent les écueils et les promesses d'une
«compréhension inter-religieuse». Quelques-uns des auteurs mentionnés
jusqu'ici - A. HOHENBERGER, J. B. CARMAN, mais aussi les apologètes
hindous comme P. B. VlDYARTHl - se montrent, nous l'avons vu, très
réservés quant aux possibilités d'une fusion des deux mondes spirituels.

Aux antipodes de cette attitude prudente: J. C. PLOTT23. Porteur
d'un passeport de «citoyen planétaire», PLOTT est engagé corps et âme
dans la lutte pour la paix entre les hommes et l'harmonie entre les
civilisations. Auteur d'une «Histoire globale de la philosophie», qui se veut
universelle et non-partisane, il soutient avec vigueur l'identité des quêtes

spirituelles. C'est avec une culture étourdissante qu'il entreprend
l'examen des aspects essentiels de la pratique râmânujéenne, faisant
intervenir tout autant sa parfaite connaissance des théologiens visnuïtes
et des poètes tamouls appelés Àzhvâr (qu'il cite abondamment), que
sa familiarité avec les spirituels occidentaux, de Bonaventure à G. Marcel

en passant par Rilke et bien sûr Nietzsche. Tour à tour les grands
thèmes de Râmânuja sont abordés: bhakti, upàsana (actes de dévotion),
prapatti (dédicace), composante erotique et esthétique, nature de l'état
final, etc., sans que manquent jamais de suggestives comparaisons avec
des textes occidentaux. Ce livre qui se passe délibérément des minuties
de la recherche purement historique est prodigieusement stimulant. En
un sens, on pourrait le qualifier de phénoménologique, mais c'est une
phénoménologie engagée, une phénoménologie qui assume pleinement
sa sympathie existentielle pour les phénomènes décrits. A côté des

investigations critiques et mesurées des historiens, nous avons besoin
d'ouvrages de ce genre qui provoquent peut-être des réactions de rejet,
mais invitent assurément à poursuivre la réflexion.

23 J. C. Plott: A Philosophy of Devotion: a comparative study of Bhakti and Prapatti in
Visistâdvaita and St. Bonaventura and Gabriel Marcel. New Delhi 1974.



32 CARL-A. KELLER

III. La vie de Râmânuja. Ses oeuvres:
QUESTIONS D'AUTHENTICITÉ

III. 1. La biographie de Râmânuja

Selon la tradition, Râmânuja aurait vécu de 1017 à 1137. Il serait
donc mort âgé de 120 ans. Laissant le problème des dates de côté, nous
commencerons par rappeler les principaux événements de sa vie. On
trouve un résumé presque complet de sa biographie traditionnelle chez
A.-M. ESNOUL24. Une analyse plus critique, avec confrontation et
examen des traditions contradictoires, est proposée d'abord par J. B.
CARMAN25, puis par E. J. LOTT26.

On retiendra les éléments suivants:
Râmânuja est né à Perumbùdûr, non loin de Madras, dans une

famille de brahmanes. Il reçoit la formation habituelle d'un jeune
brahmane, qui culmine par l'enseignement reçu d'un représentant
réputé du Vêdânta: Yâdava Prakâsa. Aux pieds de ce maître, Râmânuja

se familiarise avec l'Advaita, ou peut-être, selon Sudarsana Suri,
l'un de ses premiers commentateurs, avec une variante du Bheda-
abheda-vâda, c'est-à-dire de la théorie selon laquelle Brahman et l'âme
individuelle sont à la fois différents et non-différents27. Toutefois,
Râmânuja ne tarde pas à se brouiller avec Yâdava Prakâsa. Il le quitte
donc et retourne auprès de sa mère (le père est apparemment décédé
entre-temps). De plus en plus il se sent attiré par le culte de Visnu-
Nârâyana. Au point qu'il s'en va vénérer cette divinité à Kâncipuram.
On le retrouve un peu plus tard, tandis qu'il est appelé à Srîrangam,
temple célèbre sur une île dans la Kaveri, non loin de Tiruchirâpalli. Là,
la tradition de la bhakti visnuïte avait été maintenue par le fameux
Yâmuna, auteur de plusieurs ouvrages importants, notamment d'une
apologie des Agama Pâncarâtra28.

A Srîrangam, Râmânuja devient le successeur de Yâmuna qu'il
considère comme son maître sans l'avoir jamais rencontré personnelle-

24 A.-M. Esnoul (n. 13), p. 63-111.
25 J. B. Carman (n. 8), p. 24-44.
26 E. J. Lott (n. 4), p. 12-15.
27 Cf. J. A. B. van Buitenen: Vedärthasamgraha (n. 7), p. 225, note 253.
28 Cf. J. A. B. van Buitenen: Yâmuna's Àgama Prâmânyam. Madras, 1971; M. Nara-

simhachary: Àgamaprâmânya of Yâmunâcârya. Baroda 1976. - Sur Yâmunâcârya, cf.
W. G. Neevel: Yâmuna's Vêdânta and Pâncarâtra: Integrating the Classical and the
Popular. Missoula (Montana) 1977.



OÙ EN SONT LES ÉTUDES SUR RÂMÂNUJA? 33

ment. Sa nomination est facilitée par son nouvel état de sannyäsin,
qu'il choisit à la suite d'une dispute avec son épouse au sujet d'une question

de pureté rituelle. A Srîrangam, Râmânuja semble avoir introduit
quelques réformes rituelles et administratives, comme d'ailleurs aussi,
avec plus ou moins de succès, dans plusieurs des temples visités au cours
de ses voyages à travers l'Inde. Vers la fin de sa vie, il est obligé de
s'exiler plusieurs années au royaume de Hoysala, dans l'Etat actuel du
Karnâtaka. Le roi Kulottunga du royaume de Cozha dont Srîrangam
faisait partie, lui enjoignait en effet de signer une déclaration de la
prééminence du dieu Siva. Ce n'est qu'après la mort de Kulottunga qu'il
peut retrouver Srîrangam où il meurt à l'âge vénérable de 120 ans,
suivant la tradition.

III.2. Le problème des dates

La plupart des auteurs reproduisent sans commentaires les dates
traditionnelles (1017-1137). Toutefois, si certains d'entre eux ajoutent
que pareille longévité n'est pas inconcevable, il en est plusieurs à qui
ce chiffre paraît suspect. Rudolf OTTO ne retient que la date de la
mort: 1137, et, accordant à Râmânuja une très longue vie quand même,
fixe un peu arbitrairement l'année de sa naissance à 105529. A.-M.
ESNOUL fait l'inverse, et, sans retenir de date pour le décès de Râmânuja,

déclare que la date de naissance, printemps 1017, est l'une des

rares dates absolument précises de l'histoire de l'Inde30.
Seul J. B. Carman, s'appuyant sur une étude signée par un érudit

indien, T. N. SUBRAMANIAN, procède à un examen rigoureux de la
question31. Son point de départ est fourni par un vieux poème tamoul
d'où il ressort que le Sri-Bhä$ya, œuvre principale de Râmânuja, a été
terminé en 1155/6, que Râmânuja, fuyant la persécution, a quitté
Srîrangam en 1138/9 et qu'il y est retourné onze ans plus tard, soit vers
1149/50. Il est possible dès lors d'identifier le roi persécuteur en la
personne de Kulottunga II, qui régna de 1133 à 1150. Personnalité
connue pour ses convictions sivaïtes, il avait poussé le zèle jusqu'à
détruire un temple visnuïte à Cidambaram. CARMAN repousse donc la
mort de Râmânuja de vingt ans, à 1157, et, concédant une longévité

29 R. Otto: Vischnu-Nàrâyana (n. 1), p. 73.
30 A.-M. Esnoul: Râmânuja... (n. 13), p. 1 et 63; A.-M. Esnoul, L'hindouisme (Coll.

«Le Trésor spirituel de l'humanité»). Paris 1972, p. 395.
31 J. B. Carman (n. 8), p. 44-46.



34 CARL-A. KELLER

vénérable par respect pour la tradition unanime, propose 1077 pour
année de sa naissance. Les dates de Râmânuja seraient donc: 1077 à

1157.

III.3. Les œuvres principales:

Sri-Bhäs.ya, Gitä-Bhäsya, Vedärthasamgraha

L'authenticité des deux grands Bhäs,ya n'a jamais été contestée. Et
puisque dans le Sri-Bhäs,ya Râmânuja renvoie expressément au
Vedärthasamgraha, l'authenticité de celui-ci est également assurée. En dépit
de quelques différences de style entre les deux Bhâsya, dues probablement

au caractère très différent des textes traités, l'unité de pensée
entre ces trois œuvres est évidente.

La chronologie relative des trois textes est moins certaine. La rédaction

du Sri-Bhä§ya, terminée en 1155/56, s'est étendue sur de
nombreuses années. En effet, selon le texte cité par T. N. SUBRAMANIAN32,
Râmânuja, au moment de son départ de Srîrangam, n'avait terminé
que les deux tiers de son commentaire sur les Brahma-Sütra. Quant au
Vedärthasamgraha, cité deux fois dans le Sri-Bhäsya, on s'accorde, à la
suite du commentateur Sudarsanasûri, à le considérer comme la
première œuvre de Râmânuja.

La date du Gitä-Bhäsya est plus difficile à déterminer. Au terme
d'un examen détaillé de la question, J. A. B. VAN BUITENEN arrive à la
conclusion qu'il pourrait être postérieur au Sri-Bhäsya?7". J. B. CARMAN

admet cette hypothèse34. Cela signifie que ce commentaire aurait
été rédigé (si l'on retient la datation de CARMAN) entre 1155 et 1157
(date de la mort). Quant à nous, étant donné la relation extrêmement
complexe entre les deux ouvrages, nous n'estimons pas impossible que
Râmânuja y ait travaillé simultanément, rédigeant par exemple le Gitä-
Bhäsya lors de son séjour en Hoysala, soit entre 1137 et 1150.

Le Vedärthasamgraha a fait l'objet d'une édition critique, précédée
d'une introduction et suivie d'une traduction abondamment annotée,
par les soins de J. A. B. VAN BUITENEN35. Edition à tous égards
exemplaire! Dans l'introduction, VAN BUITENEN propose une interprétation

32 J. B. Carman (n. 8), p. 44-46.
33 J. A. B. van Buitenen (n. 6), p. 12-17.
34 J. B. Carman (n. 8), p. 60.
35 J. A. B. van Buitenen (n. 7).



OU EN SONT LES ÉTUDES SUR RÂMÂNUJA? 35

nouvelle et originale de la sadvidyä d'Uddâlaka Àruni dans
Chândogya-Upanisad VI, la «Science de l'Etre». C'est là un texte-clef qui joue
un rôle capital dans tout le Vêdânta et en particulier chez Râmânuja.
VAN BUITENEN montre comment plusieurs tendances philosophiques
ont pu se développer à partir de cette sadvidyä, qui se réfèrent pourtant

toutes aux textes védiques. Au passage, van Buitenen examine
l'identité des maîtres dont se réclame Râmânuja: Bodhâyana le vrtti-
kära, Tanka le väkyakära, Dramida le bhäsyakära. Les fragments
conservés de ces maîtres sont réunis, traduits et commentés en appendice
(p. 301-311). Le chapitre suivant traite des sources du Vedärthasamgraha.

Dans cet ouvrage, Râmânuja cite volontiers le Visnu-Puräna, ce
qui lui vaut parfois d'être considéré comme un auteur «sectaire» qui
aurait introduit dans un Vêdânta «pur» des éléments «polluants». Van
Buitenen s'inscrit en faux contre ces critiques et montre que l'auteur
du Sri-Bhäsya ne cite le Vis,nu-Purâna que pour illustrer des vues qu'il
justifie par ailleurs exclusivement par l'exégèse serrée des Upanisad
(p. 35). Nous reviendrons plus loin sur les réflexions de VAN
BUITENEN quant à l'influence possible des Àgama Pâncarâtra.

Le dernier chapitre de l'Introduction, d'une importance considérable,

propose quelques observations concernant les méthodes exégétiques

de Râmânuja (p. 48-68). Après avoir déploré l'intérêt
uniquement «philosophique» des orientalistes occidentaux, obsédés d'options

théoriques et anti-théistes, VAN BUITENEN les soupçonne de
méconnaître «le caractère typiquement théologique du Vêdânta tout
entier» (p. 48). L'auteur appelle de ses vœux une étude plus approfondie

des «principes théologiques et des méthodes herméneutiques des

grands commentateurs indiens» (p. 49).
A propos du Gitä-Bhäsya, signalons la traduction abrégée et

commentée de VAN Buitenen36. Dans l'introduction, l'auteur offre déjà,
en plus de l'examen des rapports entre les deux grands Bhaçya, une
étude provisoire des principes exégétiques de Râmânuja.

III.4. Vedantasara et Vedantadïpa

Ces deux commentaires plus brefs des Brahmasütra sont considérés
comme authentiques par la plupart des spécialistes. En effet, leur con-

' J. A. B. van Buitenen (n. 6).



36 CARL-A. KELLER

tenu ne contredit guère celui du grand Bhäcya. Seul VAN BUITENEN
émet quelques réserves.

En ce qui concerne le Vedäntasära, dont on possède une excellente
édition et traduction par les soins de V. Krishnamacharya37, van
Buitenen le considère comme une œuvre d'épigone, sans valeur
aucune38. Le critique ne comprend pas que Râmânuja ait pu rédiger, à

côté du Sri-Bhäs.ya et du Vedântadïpa, un troisième commentaire des

Brahma-Sütra, qui n'ajoute rien ni à sa pensée ni à sa gloire personnelle.

De plus, il faut bien convenir que le seul passage un peu élaboré
de ce Vedäntasära, le commentaire à BrS 1,1,2, ne consiste qu'en un
résumé très médiocre des thèses râmànujéennes: il est dépourvu de

toute argumentation contraignante et introduit plusieurs termes qu'on
ne trouve pas ailleurs sous la plume de Râmânuja. A la rigueur, il pourrait

s'agir du travail d'un disciple.
J. B. Carman39 estime que précisément, la mise en évidence de

BrS 1,1,2 milite en faveur de l'authenticité du Vedäntasära, puisque ce
sütra exprime effectivement le point crucial de la pensée de l'auteur
présumé: «ce à partir de quoi sont la naissance, l'existence et la
dissolution de ceci du monde)». On pourrait alors en déduire qu'il s'agit
là du premier ouvrage de Râmânuja, mais quelle que soit sa date de

composition ce livre était vraisemblablement un bref manuel rédigé à

l'intention des disciples.
Au sujet du Vedäntadipa, van Buitenen est moins sévère40. Il en

reconnaît l'utilité, compte tenu de la longueur et de la difficulté du
Sri-Bhâsya. Pourtant, là de nouveau, il est difficile d'admettre que
Râmânuja se soit attelé lui-même à la tâche ingrate d'abréger son chef-
d'œuvre. J.B. Carman41 au contraire affirme qu'il ne s'agit nullement

d'un simple abrégé du grand commentaire, qu'il est donc fort
probable que Râmânuja ait donné ce cours particulier lors d'une de

ses nombreuses visites à des temples autres que Srîrangam.
On doit à A. HOHENBERGER42 une traduction du Vedäntadipa à

laquelle on ne peut reprocher que l'absence de toute annotation. En

37 Vedäntasära of Bhagavad Râmânuja. Edited by Pandit V. Krishnamacharya, with
English Translation by Sri M. B. Narasimha Ayyangar. Adyar 1953.

38 Cf. J. A. B. van Buitenen (n. 7), p. 31.
39 J. B. Carman (n. 8), p. 57 s.
40 J. A. B. van Buitenen (n. 7), p. 31.
41 J. B. Carman (n. 8), p. 57 s.

42Râmânuja's Vedäntadipa: Seine Kurzauslegung der Brahmasütren des Bâdarâyana.
Aus dem Sanskrit von A. Hohenberger. Bonn 1964.



OU EN SONT LES ETUDES SUR RÂMÂNUJA? 37

revanche, on y trouve un index très utile des adhikarana (subvisions
des Brahma-Sütra) et des livres sanscrits cités par Râmânuja. On
remarque que le Visnu-Puräna y occupe très peu de place, contrairement
à ce qui se passe dans le Srï-Bhasya.

III.5. Gadyatraya et Nityagrantha

Les trois petits écrits appelés Gadyatraya - textes de dévotion à

Visnu (Saranâgati-gadya), à Visnu résidant à Srîrangam (Srirahga-gadya)
et à Visnu résidant à Vaikuntha (Vaikuntfia-gadya) - sont très populaires
dans les milieux visnuïtes, en particulier parmi les Tengalai.

Quant au Nityagrantha, c'est une description de la püjä
quotidienne du Vaisnava. Par son contenu et par son style, il s'apparente à

la section liturgique des Àgama.
La question de l'authenticité de ces écrits est étroitement liée à

celle du statut de Râmânuja au sein de la tradition visnuïte. On reviendra

donc plus loin sur quelques éléments de la discussion.
C'est d'abord par des savants vadagalai («tenants des livres

sanscrits») que l'authenticité de ces quatre brefs traités fut contestée.
J. B. Carman43 mentionne en particulier un pandit tamoul dont nous
avons déjà eu l'occasion de parler: R. T. AGNIHOTHRAM. Les
arguments de celui-ci ont été repris par l'Américain R. C LESTER dans sa
thèse de doctorat soumise à Yale en 1962. Cette thèse, augmentée d'un
article sur Râmânuja et les Sri-Vaisnava paru dans la revue History

of Religion en 1966, forme le contenu essentiel du livre que LESTER
publia en 1976, où il n'a en fait ajouté que quelques notes sur les
formes non-méditatives de la bhakti chez Râmânuja44.

Résumons les arguments d'AGNlHOTHRAM-LESTER, tels qu'ils
apparaissent dans la publication de 1976. Le point de départ semble
être l'équivalence attestée plusieurs fois chez Râmânuja des termes de
bhakti, smrti («anamnèse»), upäsana («dévotion») et dhyäna
(«méditation»). Par conséquent, la «méditation» (en relation avec l'anam-
nèse et la dévotion) doit être soulignée comme l'élément essentiel de
la pratique râmânujéenne. Or, dhyäna constitue le septième des huit
«membres» du yoga systématisé par Patanjali dans les Yoga-Sûtra. En
plus, Râmânuja lui-même qualifie sa pratique religieuse de «yoga». Il

43 J. B. Carman (n. 8), p. 298 ss.
44 R. C. Lester: Râmânuja on the Yoga. Adyar 1976.



38 CARL-A. KELLER

faut donc supposer qu'il a enseigné un yoga méditatif du genre de celui
qui est exposé dans les Yoga-Sütra de Patanjali. L'analyse de l'œuvre
de Râmânuja confirme cette hypothèse: on y trouve attestés pratiquement

tous les autres «membres» du yoga, et en particulier les deux
premiers, yama et niyama, mais aussi bien dhäranä et - dans le commentaire

de la Bhagavadgïtâ - toute la technique du yoga proprement
méditatif. Les «œuvres» (karman) et la «connaissance» (jhâna) ne
sont que des étapes préliminaires ou accessoires sur la voie de ce yoga.
Il est vrai que l'objet de la méditation étant le Dieu Nârâyana, la base

philosophique du yoga de Patanjali s'en trouve corrigée dans le sens
de convictions théistes. Le yoga se trouve ainsi redéfini: baignant dès
lors dans une ambiance de dévotion et d'imagination lucide de la
divinité, il se voit axé sur la Personne divine plutôt que sur le Soi de
l'homme.

Or, pour en revenir au Saranägatigadya45, on ne saurait imaginer
contraste plus frappant que celui de cet écrit avec les œuvres authentiques

de Râmânuja. Rien en effet ici qui rappelle l'effort du yogin. On
y apprend seulement que l'homme est faible, pécheur, incapable de se

sauver, dépourvu d'assurance. La seule possibilité qui lui reste: s'en
remettre entièrement à la grâce de Dieu (saranägati). A cet effet, il lui
suffit de prononcer un mantra, et en vertu de ce mantra, Dieu le sauve
par pure grâce. Par ailleurs, l'homme peut également recourir à la
bienveillance de Sri, épouse de Nârâyana, qui accorde son assentiment
à la démarche du dévot. Aucune allusion à un yoga digne de ce nom,
aucune mention de la méditation. Par conséquent, le Saranägatigadya
ne saurait être considéré comme un texte rédigé par Râmânuja, ce qui
exclut également l'authenticité des autres écrits en question. Ils
s'apparentent en effet aux manuels des successeurs de Râmânuja qui ont
remplacé le yoga méditatif du maître par l'acte religieux de prapatti

dédicace), qui consiste à s'en remettre humblement à la grâce de
Dieu.

J. B. Carman a soumis l'argumentation d'AGNiHOTHRAM-LESTER
à une critique serrée46. En comparant avec beaucoup de prudence et
un sens admirable des nuances l'enseignement de Râmânuja dans ses

œuvres majeures, celui qui sous-tend le Saranägatigadya, et celui de
ses successeurs, en axant cet examen sur la notion litigieuse de prapatti,
il en arrive à la conclusion que l'écrit contesté est en fait beaucoup

45 Cf. R. C. Lester (n. précédente), p. 150-181.
46 J. B. Carman (n. 8), p. 212-237 et 298-308.



OÙ EN SONT LES ÉTUDES SUR RÂMÂNUJA? 39

plus proche de la pensée et de la pratique de Râmânuja que de celles
de ses successeurs. Selon Carman, il faut donc attribuer le Saranägatigadya

soit à Râmânuja lui-même, soit à l'un de ses disciples immédiats.
Les différences qui existent effectivement entre les œuvres principales
et les Gadya s'expliquent de diverses manières, en invoquant la
différence du genre littéraire par exemple. Rappelons à ce sujet qu'on a

déjà constaté des différences de style entre le Srî-Bhâsya et le Gitä-
Bhäsya.

En ce qui concerne la déesse Sri, Carman montre également47 la
précarité des thèses de AGNIHOTHRAM-LESTER, qu'il s'agit donc de

rejeter.
Pour peu satisfaisant qu'il soit (à commencer par les traductions du

sanscrit, souvent discutables), le petit livre de LESTER a le mérite de

poser des questions centrales concernant Râmânuja. Nous avons eu
déjà l'occasion de remarquer à quel point une accentuation unilatérale
de l'effort «philosophique» au détriment notamment de la «pratique»
religieuse, a faussé les points de vue et les résultats de trop de recherches.

C'est à juste titre que Lester ramène notre attention sur la
préoccupation des upäya, des «moyens de délivrance», donc de la pratique.
Il faut seulement regretter l'insuffisance des moyens de cette investigation.

Tout d'abord, il faut admettre honnêtement que dans les Gadya, la
«prise de refuge auprès de Dieu» n'est nullement un moyen de salut
qui remplacerait tous les autres, mais uniquement une condition à remplir

pour accéder aux diverses formes de bhakti, et par là au statut de

kimkara, de serviteur de Dieu. Le Saranägati est une sorte de méditation

cathartique par laquelle on se met en contact avec Dieu, et à la
suite de laquelle on devient apte à pratiquer la bhakti48. C'est d'ailleurs
exactement ce que Râmânuja semble vouloir dire dans l'un des textes
du Vedärthasamgraha que LESTER cite le plus souvent49: la «prise de

refuge» (saranägati) auprès des pieds de Visnu «engendre le fait que
le bhakta se tient devant le Purusa suprême» (tadâbhimukhyam -
traduction impossible de LESTER: «towards whom the Supreme Person
is favorable»!!! - traduction de VAN BUITENEN: «he has become wholly

dedicated to God»). Dans le Saranägati, la prise de refuge engendre

J. B. Carman (n. 8), p. 238-248.
J. B. Carman (n. 8), p. 305, note 52.
Vedärthasamgraha, § 91 [J. A.B. van Buitenen (n. 7), p. 126]; cf. R.C. Lester
(n. 44), p. 51, 52 s., 144, 145, 148, 154 s.



40 CARL-A. KELLER

kaimkarya, c'est-à-dire le jaillissement de la question: «que faut-il
faire?» Les deux expressions âbhimukhya et kaimkarya sont assez
proches l'une de l'autre. Dans les deux cas, le bhakta se met entièrement
à la disposition de son Dieu. La même idée revient un peu plus loin
dans le Vedärthasamgraha, dans une expression que LESTER traduit,
avec VAN BUITENEN: «with all that is his he throws himself at... the
feet of the Supreme Person» («carana-nyasta-ätma-ätmiya»). C'est
exactement, nous semble-t-il, l'attitude de saranägati.

R. C. LESTER se heurte au fait que dans le Saranägatigadya, la
récitation d'un mantra semble nécessaire à l'acquisition de la grâce.
Or, le yoga traditionnel ne se pratique jamais sans l'usage de mantra,
que ce soit le yoga de Patanjali (cf. Yoga-Sütra I, 27 s.) ou un yoga
quelconque de type âgamique.

Sans pousser plus loin l'analyse critique du livre de LESTER, nous
ajouterons simplement, comme d'autres l'ont déjà souligné, que l'emploi

extrêmement fréquent de mots contenant l'élément de priya, ou de

prîti, émotions ressortissant au domaine de la joie et de l'amour,
suggère la valeur, aux yeux de Râmânuja, des manifestations «non-méditatives»

de la bhakti50. Râmânuja ne peut concevoir une «méditation»
qui ne serait pas accompagnée de stuti louange), kïrtana chant
des noms du Dieu), Vandana révérences), arcana (culte de l'idole),
et tout le cortège des exercices de dévotion. Upäsana n'est pas une
«méditation» purement intellectuelle, loin de là: c'est le don total du
fidèle.

L'authenticité des quatre traités en discussion a également été
contestée par S. R. Bhatt51, mais l'auteur ne justifie pas ses doutes. Nous
reviendrons plus loin à ses positions fondamentales.

50 Cf. R. C. Lester (n. 44), p. 143-149.
51 S. R. Bhatt (n. 11), p. 4. - Dans un «Working paper» (polycopié) présenté en 1971,

où il examine «The Authenticity of the Gadya-traya ascribed to Ramanuja in the
light of its context within the Adi-Brahmotsava at Sri Rangam», W. G. Neevel
arrive à des conclusions nuancées: le Vaikurjfha-gadya serait authentique (puisqu'il
s'ouvre sur une invocation à Yâmunâcârya), tandis que le Saranâgati-gadya et le
Srîrahga-gadya auraient été composés après la mort du maître par un disciple de

celui-ci, dans le but d'intégrer le Vaikun(ha-gadya dans la liturgie de l'une des

grandes fêtes célébrées à Srîrangam. - L'hypothèse est séduisante, mais est-il exclu
d'attribuer à Râmânuja lui-même ces opérations liturgiques?



OÙ EN SONT LES ÉTUDES SUR RÂMÂNUJA? 41

III.6. Les aphorismes de Ramanuja en langue tamoule

On trouve, dans les œuvres des successeurs de Râmânuja, un certain

nombre d'apophtegmes qui lui sont attribués. Ces textes n'ont pas
encore été soumis à un examen critique52. Seul J. B. CARMAN rapporte
l'un de ces aphorismes en vue d'une interprétation critique.

IV. RÂMÂNUJA ET LA TRADITION VISNUÏTE

IV. 1. Le problème

Râmânuja était sans doute dévot et apologète de Nârâyana, donc
Visnuïte. En effet, tous les Sri-Vaisnava le considèrent comme l'un des

leurs, au point que les Vadagalai le revendiquent au même titre que
les Tengalai. Selon l'opinion la plus répandue, Râmânuja pratiquait la
religion visnuïte telle qu'elle était codifiée dans les Àgama Pâncarâtra.
En plus, il aurait été profondément marqué par les effusions spirituelles

des Azhvâr, poètes-saints du pays tamoul (deuxième moitié du
premier millénaire). En particulier par le Tiru-väy-mozhi de Nammâzhvâr,
qu'il aurait d'ailleurs lui-même commenté. Enfin, il avait une formation
de Vedântin, versé qu'il était dans sruti comme dans smrti, dans les

Upanisad comme dans la Bhagavadgita, possédant en sus une connaissance

éblouissante des Purâna, surtout du Visi}u-Puräna. C'était donc
un homme de synthèse: il aurait donné au culte des Pâncarâtra sa
légitimité védique en l'étayant par l'exégèse des Upanisad. De plus, il
aurait enrichi les deux, le culte des Pâncarâtra aussi bien que le cadre
védique, par l'exultation lyrique des bhakta tamouls. C'est ainsi que
les choses se présentent en tout cas chez J. SlNHA53 qui va jusqu'à
affirmer expressément que Râmânuja représente l'école Tengalai, ou
chez A. Sen GUPTA54, et même chez P. B. VlDYARTHl qui, nous
l'avons vu, accaparant Râmânuja pour l'école Vadagalai, admet juste
en passant, du bout de la plume, que le philosophe a été «deeply
influenced» par les Azhvâr.

Or, cette vision harmonisante de l'œuvre de Râmânuja n'est pas
admise par tout le monde. Les termes mêmes qui désignent ses succes-

52 J. B. Carman (n. 8), p. 248-251.
53 J. Sinha (n. 17), p. 43 s.
54 A. Sen Gupta (n. 16), p. xxi et 19 ss.



42 CARL-A. KELLER

seurs selon deux groupes trahissent le désaccord. Les Tengalai mettent
en avant l'aspect «méridional» (ten), ou plus concrètement tamoul de
la pratique visnuïte, sans pour autant renier la base védique. Ils
considèrent Râmânuja comme le partisan enthousiaste des Azhvâr. Ils
s'opposent ouvertement aux Vadagalai, adeptes des textes «du nord»,
sanscrits, qui estiment que Râmânuja est avant tout l'avocat des intérêts

brahmaniques et de la culture védique. Les questions théologiques
qui séparent les deux groupes55 sont subsidiaires par rapport au clivage
fondamental qui est une affaire d'orientations culturelles. Dès lors,
les relations entre Râmânuja et les Àgama Pâncarâtra, comme ses liens
possibles avec les Azhvâr, doivent être examinés de plus près.

IV.2. Ramanuja et la tradition Pâncarâtra

Râmânuja s'est toujours considéré comme un disciple fidèle de

Yâmunâcârya. Or, celui-ci est l'auteur d'un important traité qui défend
l'autorité des textes Pâncarâtra comme source de connaissance valide56.
On pourrait donc s'attendre à ce que Râmânuja fasse également usage
de ces écrits.

Tel n'est pas le cas. La seule mention de la tradition Pâncarâtra se

trouve dans le Sri-Bhäsya II, 2, 39-42, c'est-à-dire YUtpatti-asambha-
va-adhikarana, «Chapitre qui traite de la négation de l'origine» (sous-
entendu: des âmes individuelles). Cet adhikarana a été traité par
Sankara comme une réfutation de certaines thèses des Pâncarâtra. Yâmunâcârya

a admis que les thèses Pâncarâtra étaient effectivement l'objet
des sütra en question, mais il répliquait que Sankara avait mal interprété
ces thèses. Râmânuja suit les traces de celui qu'il considère comme
son maître et défend également l'«orthodoxie» de la communauté des

Bhâgavata qui se réfèrent aux Àgama Pâncarâtra. Et il en reste là, ne
les mentionnant et ne les cautionnant pas davantage que dans ce
passage relativement prudent et modéré à leur égard57.

Comment expliquer cette réserve?

55 Cf. As{âdasabhedaniri\aya: Explication des dix-huit différences (entre les deux branches

de l'Ecole de Râmânuja) de ârï Vätsya Ranganâtha. Edition critique, Traduction

et Notes par S. Siauve. Pondicherry 1978.
56 Cf. J. A. B. van Buitenen (n. 28), Introduction.
57 On consultera la traduction des commentaires de Sankara, Bhâskara, Yâmuna et

Râmânuja, à Brahma-Sûtra II, 2, 39—42, chez J. A. B. van Buitenen (n. 28), p. 22-
38 et 80 ss.



OÙ EN SONT LES ÉTUDES SUR RÂMÂNUJA? 43

Van Buitenen58 suggère que Râmânuja, tout en reconnaissant
l'orthodoxie des Pâncarâtra, désirait à tel point s'adresser aux Vedân-
tistes de toutes tendances qu'il évitait de citer, en appui, des textes
(ces Agama Pâncarâtra) que certains interlocuteurs ne considéraient
pas comme valables. Cette discrétion serait donc toute stratégique, et
non pas révélatrice de son opinion profonde au sujet des textes
incriminés.

E.J. LOTT59 souligne, lui, que Râmânuja s'intéressait non pas aux
mystères de la cosmogonie et de la cosmologie - thèmes qui occupent
une large place dans les Àgama - mais à l'«Etre», à Dieu dans ses
différenciations. Aux yeux de LOTT, Râmânuja ne néglige pas tellement
les Àgama parce qu'il les désapprouve - et en cela LOTT rejoint VAN
Buitenen - mais parce que sa préoccupation est différente, orientée
vers l'ontologie.

Quoi qu'il en soit, il est certain que sur la base de ses seuls écrits,
Râmânuja ne saurait être qualifié d'apologète zélé de la tradition
Pâncarâtra.

IV.3. Ramanuja avocat de la tradition védique?

Râmânuja se présente comme un exégète averti des Upanisad, sur
la base du manuel de ces textes que représentent les Brahma-Sütra.
Cela signifie-t-il qu'une tradition comme celle des Azhvâr ne se reflète
pas dans son œuvre?

LOTT estime60 que le style des Azhvâr n'a pas marqué celui de

Râmânuja de manière sensible. Il admet toutefois (comme il l'avait
déjà fait à propos des Pâncarâtra) que Râmânuja a peut-être exprimé
l'essence de leur théologie et de leur symbolisme poétique et mythique
en langage védantique.

R.T. AGNIHOTHRAM et R.C. LESTER nient toute influence des
Azhvâr (comme des Pâncarâtra) sur Râmânuja qu'ils considèrent
uniquement comme un penseur et un yogin dans la stricte ligne de la
sruti, c'est-à-dire des Upanisad (et de la Bhagavadgïtâ).

S. R. Bhatt est encore plus catégorique. Pour prendre position, il
adopte expressément le comparatisme. A son avis, il suffit d'examiner

58 J. A. B. van Buitenen (n. 7), p. 36-39.
59 E. J. Lott (n. 4), p. 24 ss.
60 E.J. Lott (n. 4), p. 27.



44 CARL-A. KELLER

en parallèle les grands textes de Râmânuja avec des Azhvâr (comme
avec des Àgama d'ailleurs) pour que le résultat soit clair et net:
Râmânuja s'inscrit en ligne directe dans une tradition religieuse qui, à

travers la Gîtâ et les Upanisad théistes, remonte exclusivement aux
hymnes védiques. Il n'a rien à voir tant avec les Azhvâr qu'avec les
Pâncarâtra. Les dévots de ces traditions annexes font donc violence à

sa pensée et à sa pratique lorsqu'ils se réclament de lui.
Voici quelques éléments de l'argumentation de Bhatt quant à

l'imperméabilité de Râmânuja aux courants des Pâncarâtra et des
Azhvâr:

- les Pâncarâtra s'intéressent aux processus de la création tandis
que Râmânuja ne parle ni de cosmologie ni de cosmogonie;

- les Agama des Pâncarâtra manifestent des tendances nettement
advaitistes alors que Râmânuja rejette l'Advaita (sankarien);

- les Pâncarâtra enseignent la non-éternité de l'âme individuelle61,
à la différence de Râmânuja qui insiste sur son éternité;

- de manière générale la théorie de la bhakti n'est pas la même
chez Râmânuja et dans les Àgama;

- les Azhvâr mettent l'accent sur une vénération passionnée des

images, tandis que Râmânuja, en philosophe, n'opère que par
raisonnement logique;

- les Azhvâr, friands d'idées fantaisistes sur le monde céleste,
diffèrent du réalisme posé de Râmânuja;

- la bhakti «émotionnelle» que pratiquent les Azhvâr s'oppose à

celle de Râmânuja, méditative et éthique;
- les Azhvâr comptent uniquement sur la grâce de Dieu, alors que

pour Râmânuja la grâce, qui suppose un effort humain, n'est qu'un
moyen parmi d'autres en vue d'atteindre moksa ;

- les Azhvâr se livrent à une dévotion erotique, à l'opposé de

Râmânuja qui ignore cet élément.
En conclusion, Râmânuja suit intégralement une certaine école

védantique. Les Sri-Vaisnava, soucieux de trouver une légitimation
védique à leurs pratiques non-védiques, se sont emparés de ce théologien

pour en faire l'un des leurs. BHATT cite quelques auteurs modernes

à l'appui de ses vues, en particulier MACNiCOL et MONIER-WILLIAMS.

1 Ce reproche est repris de l'interprétation sankarienne de Brahma-Sùtra II, 2, 39 ss.



OÙ EN SONT LES ÉTUDES SUR RÂMÂNUJA? 45

E. J. LOTT62 critique l'argumentation de BHATT:
— les Àgama ne sont pas aussi advaitistes que le prétend BHATT;

- Râmânuja a au moins ceci de commun avec les Azhvâr, et ce
n'est pas rien, qu'il croit à la réalité du corps céleste de Nârâyana.

La pertinence de ces observations est indubitable. Elles n'effacent
cependant pas les thèses de BHATT qui continuent d'agir comme un
stimulant qui active la recherche en profondeur.

V. CONCLUSION: QUELQUES DESIDERATA

Ayant passé en revue quelques ouvrages récents sur Râmânuja,
nous souhaiterions que le travail se poursuive plus précisément dans
quelques directions:

1. Avant tout, il me paraît indispensable que se constitue un index
ou une concordance râmânujéenne. Cet instrument de travail faciliterait
considérablement la recherche. Cette création supposerait également la
publication de nouvelles éditions critiques des divers Bhâsya.

2. L'analyse des Àgama, de leurs bases philosophiques, de leur
yoga et de leur rituel, déjà fort avancée et résumée de manière utile
par J. GONDA63, doit être poursuivie et les résultats intégrés à l'analyse

globale de l'œuvre de Râmânuja. L'étude précise des Upanisad
dites «mineures» doit prendre place dans le cadre de cette recherche.

3. L'examen critique et systématique des Azhvâr est à peine
commencé. Le travail extraordinairement suggestif mis à la disposition des
chercheurs par J. FILLIOZAT64 doit nécessairement trouver une suite
si l'on veut évaluer correctement la dette de Râmânuja à leur endroit.
Le travail de BHATT, par exemple, nous montre bien qu'il circule trop
d'idées toutes faites sur ces poètes.

4. L'étude comparée de Râmânuja et du Saiva Siddhânta m'ap-
paraît urgente, compte tenu, entre autres, de leur quasi-contempo-
ranéité. Cette recherche comprendrait également la comparaison entre
Azhvâr et poètes sivaïtes, ainsi qu'entre Àgama Pâncarâtra et Àgama
sivaïtes.

62 E. J. Lott (n. 4), p. 163 s.
63 J. Gonda: Medieval Religious Literature in Sanskrit (A History of Indian Literature

II/l). Wiesbaden 1977. - Cf. aussi S. Gupta, D.J. Hoens, T. Goudriaan: Hindu
Tantrism (Handbuch der Orientalistik 11/4/2). Leiden, Köln, 1979.

64 J. Filliozat: Un texte tamoul de dévotion vishnouite: le Tiruppâvai d'Ârf(âl. Pondi-
cherry 1972.



46 CARL-A. KELLER

5. A plus longue échéance, il serait peut-être fécond aussi de mettre
en regard la théologie de Râmânuja et celle d'un théologien musulman
dont la structure de pensée me paraît assez proche - et qui est par
ailleurs de peu son cadet -: IBN 'Arabi.

Eté 1980


	Où en sont les études sur Rāmānuja?

