Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 35 (1981)

Heft: 2

Artikel: Ou en sont les études sur Rmnuja?
Autor: Keller, Carl-A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146620

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

19

OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUIJA?
CARL-A. KELLER

Université de Lausanne

I. INTRODUCTION: L’OMBRE DE SANKARA

Au début du livre qu’il consacre au dieu hindou Visnu-Narayana',
R. OTTO évoque la visite déterminante qu’il rendit, en compagnie
d’un collegue anglais, a un érudit de Bénarés. L’entretien s’engage:
on parle de logique et de grammaire; enfin, «la question des questions»
est pos€ée a I’hindou: «Le monde est-il réel ou illusion?» La réponse
fuse avec conviction: «Il est réel — de quel droit oserait-on le qualifier
d’illusoire?» Stupéfaction des deux Européens: leurs conceptions de la
sagesse hindoue sont ébranlées... «Mais les vieux sages de 'Inde n’en-
seignent-ils pas que le monde est une illusion? due a une inexplicable
nescience? qui nous fait apparaitre en un univers multiple I’Absolu un
et homogeéne?» De nouveau la réponse ne se fait pas attendre: «C’est
bien 1a ce que dit Sankara, mais Safikara ne peut étre assimilé ainsi
aux «vieux sages de I'Inde»!»

L’«illusionnisme» de Sankara ne représente pas la «sagesse hin-
doue» — et pourtant ’homme occidental est de nos jours encore do-
miné par I'impression que I’Advaita $ankarien est I’essence méme
de la religion hindoue. C’est ainsi qu’on croit trop souvent en Europe
que les dieux hindous sont pour tous leurs fideles, a I'instar des hom-
mes et des bétes, soumis a la dure loi de la réincarnation; ou encore,
conformément 2 la doctrine du seul Safikara, qu’il n’y a de sens a la
vie que de lui échapper, fuyant ainsi le monde phénoménal irréel (sans
finalité propre) pour «fusionner» avec I’Absolu un et infini. Dans ce
nirvana, toute relation d’un sujet avec des objets pourrait étre abolie...

Non, la «sagesse hindoue» ne se réduit pas a la philosophie de Sar-
kara, et pourtant — de I’aveu d’Olivier LACOMBE? — ses théories ont
pris «la premiére place dans la conscience philosophique de I'Inde con-

! R. Otto: Vischnu-Narayana. Jena 1917, p. 10 s.
2 0. Lacombe: L’absolu selon le Védanta. Paris (1937) 1966, p. 5.



20 CARL-A. KELLER

temporaine, et la gloire de son grand nom résume en méme temps
qu’elle fait palir toutes les autres gloires dont la pensée indienne ait le
droit de s’enorgueillir».

Comment les choses en sont-elles arrivées 1a? Car il est évident que
la pratique religieuse de I’hindouisme ne laisse nullement transparaitre
le nihilisme face aux réalités de ce monde que 1’acosmisme Sankarien
ferait supposer. Tout visiteur de I’Inde qui entre tant soit peu en con-
tact avec la population est en mesure de le confirmer: a l'instar de
toute autre religion, I’hindouisme s’avére une pratique par laquelle les
dévots espérent résoudre aussi les problémes concrets qui se posent
journellement a tout étre humain. Une religion qui ne conseillerait que
de fuir le monde n’aurait aucune chance de développement durable:
elle se doit d’offrir un viatique pour ce monde autant que pour l’autre.

On oublie trop souvent que I’Advaita Sankarien a pris naissance et
s’est développé dans un contexte social particulier qui en détermine
la compréhension. En effet, cette doctrine n’est nullement destinée a
soutenir I’existence d’hommes et de femmes engagés dans les activités
d’une vie «normale». C’est au contraire la philosophie d’un groupe
de sannyasin érudits. C’est donc un systéme théorique adapté a légiti-
mer et a soutenir des moines hors de tout engagement séculier dans
leur existence de pure recherche intellectuelle de I’Absolu. L’ Advaita
ne peut que répondre a leurs besoins spécifiques: affirmation que seule
existe la Conscience pure, universelle, infinie, homogene et dépourvue
de toute «dualité», c’est-a-dire libre de toute relation sujet-objet
comme de toute spécification, affirmation par conséquent que le monde
multiple est irréel. Au XVIII® siécle, un observateur aussi averti que
I’abbé J. A. DUBOIS constate® que les adeptes de I’Advaita sont les
seuls vrais sannyasin. 11 ajoute que la plupart des brahmanes qui se pi-
quent d’allures savantes rabachent les grands principes de I’Advaita
sans les comprendre, ce qui veut probablement dire: sans les mettre en
pratique.

L’Advaita de Sankara n’est que 1'une des formes historiques du
Vedanta. Mais le prestige dont jouissent depuis longtemps les sannyasin
advaitistes a fait croire qu’il est le seul Vedanta «orthodoxe». C’est
ainsi en tout cas que I’ont compris les grands indianistes européens du
XIXe¢ siecle et tels encore de leurs successeurs au XX° siecle. Ainsi par
exemple P. DEUSSEN, M. MULLER, R. GARBE®. Par ailleurs, plusieurs

3 J. A. Dubois: Hindu Manners, Customs and Ceremonies. Oxford 1906, p. 407 s.
“Cf. E.J. Lott: God and the Universe in the Vedantic Theology of Ramanuja (A
Study in his use of the Self-Body Analogy). Madras 1976, p. 9 s.



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUIJA? 21

érudits indiens ont adopté, comme par contre-coup, cette position
théorique valorisée par les prestigieux savants occidentaux, parmi les-
quels on peut citer S. N. DASGUPTA ou P.N. SEN. A leur suite: la plu-
part des guru, svamin et autres acarya qui déversérent en Occident la
«sagesse de I'Inde». Et c’est bien 1a un paradoxe sans mystére qu’une
civilisation occidentale qui s’embourbe dans les conséquences de sa
volonté d’assujettir le monde se laisse unilatéralement fasciner par la
doctrine de moines qui nient I’existence méme de ce monde.

Mais I'Inde n’est pas peuplée que de renongants Sankariens. L’Ad-
vaita n’est pas la seule version du Vedanta développée et pratiquée en
Inde. Sanikara n’est pas méme I’interpréte le plus autorisé des Brahma-
Sitra (texte de base de tout le Vedanta). Il est facile a I’historien de
le démontrer, qui peut s’appuyer sur les études circonstanciées de
G. THIBAUT et de S. V. GHATE®. A c6té de Sankara, il convient d’écou-
ter en premier lieu Ramanuja.

Malheureusement, I’étude de Ramanuja est chargée de malenten- .
dus qui le font apparaitre comme un témoin suspect du Vedanta a la
plupart des indianistes occidentaux. D’abord, il est né trois siécles apres
Sankara, d’ol une étiquette d’épigone d’autant plus insistante que
I'indianisme du siécle dernier se fixait pour tiche de «remonter aux
sources», accordant ainsi plus de crédit par principe aux documents les
plus anciens. Ensuite, sa maniére de vivre le Vedanta est qualifiée de
Visista-advaita, ce qui a été malencontreusement traduit par «Advaita
modifié», donnant par la I'impression qu’il s’agit d’'une sorte de dévia-
tion par rapport a 1’Advaita authentique de Sankara. En réalité, cette
expression signifie «non-dualité de celui qui est pourvu de spécifica-
tions (visega)», ce qui exprime exactement le fond de la pensée et de
la pratique de Ramanuja: Brahman seul existe (c’est-a-dire concréte-
ment Dieu, Narayana), il est certes «sans second», mais de par son
essence méme, il est éternellement pourvu de spécifications, de diffé-
renciations. On le voit: ’Advaita de Ramanuja n’est en rien un
«Advaita modifié», mais bien un Advaita tout autre que celui de San-
kara.

En dépit de ces handicaps, on assiste ces derniéres années a un
regain d’intérét pour Ramanuja. Notre propos est ici d’analyser quel-
ques-uns des ouvrages récents sur Ramanuja, afin d’en dégager les

SG. Thibaut: The Vedinta-Sitras with the Commentary by Sankardcarya. (Oxford
1904) New Delhi 1962, p. cxxvi, et Introduction passim; V.S. Ghate: Le Vedanta —
Etude sur les Brahma-Sutras et leurs cinq commentaires. Paris 1918.



24 CARL-A. KELLER

grandes orientations des études ramanujénnes ainsi que les principaux
problémes qui se posent aux chercheurs. En guise de conclusion: quel-
ques suggestions concernant I’avenir de ces études.

II. QUESTIONS DE METHODOLOGIE
II.1. Le probléme

Toute recherche, tout travail intellectuel est conditionné par un
«Sitz im Leben» particulier. Dans le cas des études ramanujéennes, ce
«Sitz im Leben» consiste le plus souvent en la vie religieuse d’une
«secte» hindoue: la communauté pratiquante des Sri-Vaisnava. Ce
mouvement se divise en deux groupes: d’une part les Vadagalai, «ceux
qui se réclament des livres (kalai) du Nord (vada)», c’est-a-dire des
textes sanscrits, et d’autre part les Tengalai, «ceux qui se réclament des
textes du Sud (ten)», c’est-a-dire des textes tamouls. Ce Sitz im Leben
influe immanquablement tant sur la méthode que sur le résultat des
travaux.

Le contexte de production des études ramanujéennes est aussi fré-
quemment 'université indienne, qui a ses exigences et son style pro-
pres, qui ne correspondent pas nécessairement aux notres.

Parfois encore, on aborde Ramanuja dans le cadre d’une situation
missionnaire, qu’il s’agisse d’une Eglise chrétienne en pays hindou,
ou — plus rarement il est vrai — de représentants visnuites en Occident.

Enfin, il arrive régulierement que ce Sitz im Leben soit celui d’'une
université européenne dont les traditions et les critéres de vérité ris-
quent fort d’étre totalement inadaptés a ’objet de la recherche quand
est si profond le fossé tant culturel que spatio-temporel.

Entre ces deux poles que représentent d’un cOté l'interprétation
des adeptes contemporains et de I’autre celle, transculturelle, des uni-
versités occidentales, comment forger une compréhension correcte? Ce
n’est pas ici le lieu de traiter les problémes fondamentaux de I’épisté-
mologie scientifique. Nous nous contenterons donc de mentionner
quelques ouvrages typiques de la conception de nos universités qui
reconnait seul valable I’examen philologique, critique et historique de
textes. Nous passerons ensuite a des livres qui honorent la méthode
«philosophique» particulierement en vigueur en Inde. Enfin, nous pré-
senterons quelques approches récentes qui ouvrent a des perspectives
nouvelles.



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUJA? 23

I1.2. La méthode historique

La grande majorité des auteurs occidentaux qui abordent I’étude
d’un penseur indien du Moyen Age se plient aux exigences de la mé-
thode historique enseignée et presque imposée par 'université occi-
dentale. Le résultat est d’ailleurs souvent impressionnant et éclairant...
Mais c’est plus loin que nous en soulignerons les éléments les plus
significatifs.

Dans sa traduction condensée du Gita-Bhasya de Ramanuja,
J.A.B. VAN BUITENEN® situe le texte exactement dans son con-
texte historique. Il s’interroge ainsi sur I'influence que la Gira, et le
Gitarthasamgraha de Yamuna, ont pu avoir sur Ramanuja. A la suite
de ce travail, il peut souligner les traits caractéristiques de la pensée
de Ramanuja — ses principes exégétiques par exemple — telle qu’elle
s’exprime dans ce Bhasya. De méme, dans sa remarquable édition du
Vedarthasamgraha’, VAN BUITENEN retrace d’abord les sources loin-
taines de la pensée de Ramanuja. Il brosse ensuite le portrait de ses
maitres, avant d’offrir une analyse fouillée du texte édité, commentant
la date, les influences ponctuelles, etc. Enfin, il termine son introduc-
tion sur une esquisse des principes exégétiques et de la méthode philo-
sophique de Ramanuja. Les quelque 820 notes participent aussi large-
ment a ce monument d’érudition philologique et historique.

Du point de vue historique, le grand livre de J.B. CARMAN® est
précieux par l'investigation prudente et informée des données de la
biographie de Ramanuja, ainsi que des rapports avec ses successeurs,
théme trop rarement abordé par les spécialistes.

E.J. LOTT (n. 4) approfondit notre connaissance du systeme de
Ramanuja en montrant cet auteur en dialogue avec les diverses écoles
philosophiques de son temps, de maniére a faire bien ressortir les diver-
gences comme les convergences.

Mais la méthode historique n’aboutit pas toujours a de pareilles
richesses. Nous faisons ici allusion particulierement a R.C. LESTER’
qui se propose de montrer que Ramanuja enseignait une sorte de yoga
pataijalien qui le distinguerait radicalement de la tradition religieuse

¢J. A. B. van Buitenen: Ramanuja on the Bhagavadgita. New Delhi (1953) 1968.

7J. A. B. van Buitenen: Ramanuja’s Vedarthasamgraha: Introduction, Critical Edition
and Annotated Translation. Poona 1956.

8 J.B. Carman: The Theology of Ramanuja — An Essay in Interreligious Understand-
ing. New Haven and London, 1974.

® R. C. Lester: Ramanuja on the Yoga. Adyar 1976.



24 CARL-A. KELLER

des Sri-Vaisnava. LESTER ne fait que reprendre les arguments du pandit
hindou R.T. AGNIHOTHRAM'® qui a été marqué par la méthode occi-
dentale sans pouvoir donner a ses réflexions une forme définitive. Nous
reviendrons d’ailleurs plus loin sur les raisons pour lesquelles nous
jugeons la démonstration insuffisante.

C’est peut-étre aussi sans tout le soin désirable dans le maniement
de la méthode historique que S. R. BHATT'! en arrive a dissocier Ra-
manuja non seulement de la tradition Pancaratra, mais aussi de celle
des Azhvar. Comme R.T. AGNIHOTHRAM, BHATT considére Rama-
nuja uniquement comme un philosophe védantique dans la stricte ligne
des Upanisad.

Enfin, nous regrettons le manque de précision des publications de
A.-M. ESNOUL destinées a un public non spécialisé. Ainsi, dans le petit
volume paru dans la série «Maitres spirituels»'?, par ailleurs superbe-
ment illustré, on peut lire que le Bhagavata-Mahatmya est «un appen-
dice du Bhagavata-Purana» (en réalité, c’est un fragment du Padma-
Purana), que Vindavana se trouve au Bengale, et que Safkara est «le
prédécesseur direct de Ramanuja» (affirmation pour le moins ambigué).

Mémes jugements rapides dans '’Encyclopédie de la Pléiade™® ou
I'on apprend que Ramanuja a préché «avant tout» 1’égalité des dévots
de Visnu, tout en établissant «avec intransigeance» dans les temples les
rites de la tradition Pancaratra.

Il conviendra de nuancer ces appréciations.

I1.3. La méthode philosophique

Nous entendons par «méthode philosophique» une approche des
ccuvres de Ramanuja qui mette ’accent sur les thémes proprement
philosophiques qui trament ses ouvrages. Compte tenu du nombre élevé
des thémes abordés par cet auteur, cette méthode suppose que I’her-
méneute opére un choix. On peut alors distinguer la possibilité qu’il a
de sélectionner des sujets soit sur la base de sa connaissance intime de
I’ceuvre, du dedans, soit en fonction d’une certaine tradition philoso-
phique, la sienne. C’est dire qu’a cause de cette grille de lecture varia-

19 Cf. J. B. Carman, op. cit., p. 298 ss.

'''S. R. Bhatt: Studies in Ramanuja Vedanta. New Delhi 1975.

12 Encyclopédie de la Pléiade: Histoire des Religions, vol. I, Paris 1970, p. 1089 ss.
* A.-M. Esnoul: Ramanuja et la mystique vishnouite. Paris 1964, p. 15, 16 et 21.



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUIJA? Fiis,

ble qui la gouverne, une étude nous donne autant de renseignements
sur les intéréts et l'insertion socio-historique de linterpréte que sur
Ramanuja lui-méme et sa pensée. On constate ainsi que la plupart des
ouvrages qu’il faut mentionner dans ce chapitre s’ouvrent sur 1’ana-
lyse des «moyens de connaissance valide» (pramana). C’est le cas des
livres de K.D. BHARADVAJ', de A. HOHENBERGER'®, de A. SEN
GUPTA'®, et de J. SINHA'Y. Ce théme des pramana joue certes un
role capital dans la pensée indienne, et aussi dans celle de Ramanuja.
Celui-ci ne s’est pourtant jamais prononcé de maniére systématique a
ce sujet. En glanant les éléments de cette thématique un peu partout
dans I'ceuvre de Ramanuja, on la coiffe d’une systématique qui n’est
manifestement pas la sienne. Les interprétes philosophes ne soulignent
d’ailleurs que trés rarement (pour ne pas dire jamais) le caractere
fondamental de la démarche de Ramanuja. En effet, il n’est pas en
premier lieu I’architecte d’un syst¢me philosophique, mais bien I'exé-
gete qui, a I'aide d’un schéma de réflexion finalement assez simple, et
en discutant constamment les theéses d’autres penseurs, expose le sens
véritable — selon lui — des grands textes upanisadiques.

O. LACOMBE'® a le mérite de s’exprimer clairement sur la méthode
qu’il a suivie dans son livre classique sur 1’Absolu selon le Vedanta:
«Nous avons poussé notre pointe au cceur de nos deux systemes, posant
les questions que nous avons coutume de poser aux métaphysiciens
d’Europe...» (p. 7). Cest en effet en appelant a son secours «toute
I’histoire de la philosophie européenne» qu’il choisit «le ou les themes
les plus suggestifs». Bien que cette méthode soit trés stimulante, il
convient d’en discuter la 1égitimité, ou pour le moins les limites de perti-
nence. LACOMBE est en effet amené a traiter séparément de I’étre, de
I’esprit et enfin de Dieu, ce qui semble fausser dangereusement 1’opti-
que de Ramanuja, pour qui précisément, Dieu, dans la structure Soi-
corps, est a lui seul tout I’étre.

Sans s’en rendre compte, les auteurs indiens tombent dans le méme
travers: eux aussi dissocient la théologie de I’ontologie et de 1a métaphy-
sique. Mme A. SEN GUPTA, par exemple, consacre d’abord 69 pages
a la métaphysique de Ramanuja, et renvoie 1’étude de sa théologie en

“ K. D. Bharadvaj: The Philosophy of Ramanuja. Delhi 1958.

5 A. Hohenberger: Ramanuja — Ein Philosoph indischer Gottesmystik (Seine Lebens-
anschauung nach den wichtigsten Quellen dargestellt). Bonn 1960.

16 A. Sen Gupta: A Critical Study of the Philosophy of Ramanuja. Varanasi 1967.

17 J. Sinha: The Philosophy of Ramanuja. Calcutta 1972.

18 0. Lacombe, op. cit. (n. 2), p. 7.



26 CARL-A. KELLER

fin d’ouvrage, lui accordant exactement 16 pages. Elle interprete d’ail-
leurs son auteur a la lumiére d’un systématicien du XVII® siécle, Srini-
vasadasa, dont le manuel est assez largement utilis¢é dans les milieux
visnuites'®. Lui aussi relégue 1’étude d’I§vara (Dieu) au neuviéme
des dix chapitres de son ouvrage. On se demande si, en faisant dépendre
la lecture de Ramanuja de celle de Nivasa, Mme SEN GUPTA n’est pas
aussi peu critique qu’on peut ’étre, et cela en dépit du titre de son
livre.

Quoi qu’il en soit, les analyses philosophiques de la pensée de
Ramanuja qu’on doit a des auteurs indiens ont en tout cas le mérite
d’attester la permanence en Inde d’un certain style de réflexion philo-
sophique, d’'une méthode traditionnelle qui interroge les sages d’antan
et perpétue leur enseignement. C’est ainsi que Mme A. SEN GUPTA,
toute «critical» qu’elle se propose d’étre, ne tarit pas d’éloges au
sujet de son héros qui a «beautifully harmonised» matérialisme, idéalisme
subjectif et idéalisme absolu (p. 199), et dont la pensée est un systéme
de «sanctified confluence» de tous les courants philosophiques (monis-
tes, dualistes et pluralistes) (p. 198). On la sent vibrer a la lecture du
maitre et de son interprete du XVII® siecle. Par ailleurs, son érudition
considérable dans les divers systémes de philosophie indienne n’est pas
iC1 en cause.

Le livre de P. B. VIDYARTHI*® occupe une place a part. L’auteur n’y
cache pas son adhésion a la version Vadagalai du patrimoine de Rama-
nuja. En effet, il consacre tout un chapitre (p. 288-292) a I’analyse
des différences entre «les adeptes de Ramanuja» et les dévots de la
secte Tengalai. Les premiers s’identifient évidemment au Vadagalai.
On trouve dans cet ouvrage de théologie hindoue contemporaine une
défense passionnée et passionnante de la religion, dont I'auteur offre
par ailleurs une analyse extrémement suggestive (p. 276 ss.). Il ne com-
prend pas que la philosophie puisse combattre la religion, et pourtant,
il est conscient du fait — qu’il déplore — qu’une part considérable a été
gaspillée («wasted») a établir des barrieres artificielles entre la réflexion
et «les convictions fondamentales de ’humanité», a savoir la religion
(p- 30). Nous nous associons a ses regrets. Ce livre offre en outre de

'° Yatindramatadipika by Srinivasadasa: Sanscrit Text, English Translation and Notes
by Svami Adidevananda. Madras 1949. Traduction allemande: R. Otto: Dipika des
Nivasa — Eine indische Heilslehre. Tiibingen 1916. — Cf. V. K. S. N. Raghavan: His-
tory of Visistadvaita Literature. Delhi 1979, p. 58 s.

20P. B. Vidyarthi: Divine Personality and Human Life in Ramanuja: A Study in the
Ontological Foundations of the Theism of Ramanuja. New Delhi 1978.



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUJA? 27

multiples développements extraordinairement stimulants, comme par
exemple ce chapitre sur la notion ramanujéenne de «corps de Dieu»
(p. 121-131). L’auteur y souligne en particulier — et a juste titre —
les implications «écologiques» de ce concept, tout en déplorant la «colos-
sal ignorance» en Inde méme de ce qui constitue les certitudes et aspi-
rations essentielles de I’hindouisme (p. 124). On sera aussi sensible a
I'interprétation de I'idée de lila, «divertissement» de Dieu. Selon
VIDYARTHI, ce divertissement est en fait le besoin de Dieu de commu-
niquer a d’autres sa propre béatitude infinie (p. 117).

Il va de soi que VIDYARTHI ne peut parler qu’avec dégolit de
«I’hérésie advaitiste» (p. 135 et 280) qui non seulement fait fi de la
réalité du monde, mais aussi de celle de Dieu, puisque, selon elle, seul
est réel ’Absolu indifférencié, et que son Dieu n’est pas la réalite
ultime.

I1 est utile de comparer ’approche des philosophes-théologiens hin-
dous avec celle d’un homologue européen: A. HOHENBERGER. Celui-ci
répartit son analyse?! du systéme ramanujéen en quatre parties:

a) Sources de connaissance valide (pramana);

b) Le réel (Dieu, le monde, les ames individuelles, dans leur unité
et leurs différenciations);

c) La délivrance (le but, la voie, I’énergie pour suivre la voie);

d) L’eschatologie (universelle et individuelle).

L’exposé est clair et succinct. Il comporte de nombreuses traduc-
tions de passages choisis, notamment dans le Gita-Bhasya, mais aussi
dans le $ri-Bhasya. 1l se veut «objectif» selon les critéres de 'université
occidentale, de sorte qu’il est sans doute plus accessible a un esprit
européen ou américain que les publications des savants indiens. La
- systématique proposée est probablement plus proche de I'ceuvre de
Ramanuja que plusieurs des autres déja évoquées. Néanmoins, c’est la
mise en forme systématique, philosophique et théologique de ce qui est
foncierement d’abord expression d’une vie, d’une pratique — et exé-
gese des textes sacrés.

I1.4. La méthode phénoménologique

C’est assurément J. B. CARMAN, déja mentionné, qui a réalisé le
livre le plus original et le plus pénétrant sur Ramanuja, et les problémes
que souléve son ceuvre. Le titre (The Theology of Ramanuja) (et non

21 A. Hohenberger, op. cit. (n. 15).



28 CARL-A. KELLER

pas: «La philosophie...») comme le sous-titre («An Essay in Interreli-
gious Understanding») indiquent clairement 'orientation de I’entre-
prise. L’auteur écrit en tant que théologien chrétien (baptiste), donc
adepte déclaré d’une autre religion et émule d’une université améri-
caine dont il respecte, en tant qu’historien critique, les critéres de
scientificité les plus rigoureux. C’est de ce double point de vue qu’il
s’attache a «comprendre» le théologien d’une religion étrangere. Dans
ce but, il choisit la méthode phénoménologique, qu’il a étudiée en
Hollande ou elle est depuis longtemps appliquée a I’analyse d’autres
religions. La méthode utilisée I’est avec tant de soin que le premier
chapitre du livre est tout entier consacré a son exposition détaillée.
Toutefois, puisqu’il s’agit de se pencher sur un hindou qui a vécu a un
moment aussi déterminant que déterminé, la méthode phénoménologi-
que est appelée a se combiner avec la méthode historique. Le résultat
de cet alliage s’avére d’une singuliere richesse. Le théologien-phéno-
ménologue-historien renouvelle totalement notre perception du théolo-
gien Ramanuja. CARMAN a d’ailleurs bénéficié tout au long de son
travail d’une collaboration de savants visnuites qui cautionne le sérieux
et la profondeur de I’entreprise: 1’«essai de compréhension inter-
religieuse» a pu étre élaboré dans le contexte précis qu’il s’efforce
d’élucider.

J.B. CARMAN a mis au jour les «structures binaires» de la pensée
de Ramanuja. Certes il n’utilise pas ce terme, et son livre reste vierge
de toute allusion au structuralisme. C’est néanmoins a cela qu’il pense
en considérant le jeu des polarités fondamentales qui caractérisent le
Dieu de Ramanuja, les «structures élémentaires» qui animent sa théo-
logie. Ces couples d’oppositions se constituent de la notion d’altérité
de Dieu a laquelle correspond sa similitude avec ’homme, de la notion
de distance que Dieu garde par rapport a ’homme (et a I’'univers) en
méme temps qu’il en est si proche, de sa suprématie radicale (paratva)
malgré son accessibilité (saulabhya). D’un c6té, Dieu est irréductible-
ment autre: libre de tout attribut négatif et dépositaire d’innombrables
qualités éminemment positives; de ’autre il est présence intime dans le
Soi de I'étre individuel. J. B. CARMAN préfére les termes «supréma-
tie» et «accessibilité» a ceux, parfois employés, de «transcendance» et
«immanence», non seulement parce qu’ils lui semblent plus aptes a
rendre les intentions profondes de Ramanuja (bien que celui-ci ne les
emploie pas tels quels), mais aussi parce qu’ils permettent a un chrétien
de mieux saisir I'identité véritable du Dieu de Ramanuja. Une autre
polarité aux conséquences considérables est établie par I'opposition



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUJA? 29

entre svarupa, «nature essentielle» de Dieu, et svabhava, sa «nature
inhérente». Le premier concept désigne Dieu «en lui-méme», tel qu’il
serait sans référence aux étres individuels et a 'univers, tandis que le
deuxieme terme s’applique au Dieu sujet qui établit ces relations.

Ces «structures binaires» décelées par CARMAN jettent une lumiere
toute nouvelle sur la relation Soi-corps (Saririn — Sarira) qui apparait
comme le principe organisateur de toute la démarche ramanujéenne: si
de prime abord cette figure double se présente comme une image ou
une simple analogie, il faut constater qu’elle fut élaborée par un théo-
logien conscient de toutes les dimensions du probléme.

IL.5. Le probléme d’interprétation transculturelle

Le probléme de la compréhension inter-religieuse, theme avoué du
livie de CARMAN, est sous-jacent a toute rencontre avec le monde
oriental. D’ailleurs, les Orientaux le font parfois durement sentir aux
orientalistes occidentaux a qui ils reprochent la froideur de leurs ana-
lyses et leur incapacité de pénétrer vraiment I’esprit des civilisations
étrangeres. Dans le livre de CARMAN, ce probleme est clairement for-
mulé, et 1a n’est pas le moindre avantage de son travail. Mais CARMAN
est aussi conscient des limites de I’entreprise phénoménologique.
«Comprendre» ’autre ne peut pas signifier uniquement «décrire sans
évaluer ce qui se montre». En fait, qu’il le dise ou qu’il en reste incons-
cient, le phénoménologue qui pratique la «suspension du jugement» a
dans tous les cas déja pris position, il a fait des choix, soit en donnant
la préférence a telle ou telle question, soit en manifestant des intéréts
qui sont le reflet de jugements de valeur (p. 252). Conscient des limites
de I’entreprise phénoménologique, il faut donc les dépasser et établir
un dialogue avec la religion ou le théologien qu’on étudie. C’est pour-
quoi CARMAN termine son ouvrage en signalant deux questions que le
théologien hindou pose aux théologiens chrétiens. La premiere se situe
dans le prolongement de la thése ramanujéenne selon laquelle Dieu ne
peut étre connu ni par I’observation sensorielle (pratyaksa), ni par la
déduction logique (anumana), mais uniquement par I’Ecriture (sola
scriptura!): question posée a la théologie chrétienne qui a souvent
maintenu la possibilité d’une théologie naturelle qui permettrait de
connaitre au moins la suprématie de Dieu. La deuxi¢me est plus fonda-
mentale: en mettant en ceuvre I'opposition entre la suprématie divine
et son accessibilité, Ramanuja enseigne et pratique une religion de la



30 CARL-A. KELLER

grace. Or la grice est aussi au cceur méme de la religion chrétienne.
Quelle est alors la signification de ce parallélisme? Certes, le chrétien
qui s’en remet a la grace de Dieu est en mesure de sentir la significa-
tion d’'une autre religion de la griace. Pourtant, ’entendement final se
heurte a la rivalité des Noms: la grace du Dieu biblique, du Seigneur
d’un co6té, celle de Visnu-Narayana de I’autre. Deux Noms qui déter-
minent deux mondes. La tiche d’une véritable «compréhension inter-
religieuse» est loin d’étre achevée.

Sur le fond, CARMAN a certainement raison: l’orientaliste occi-
dental qui étudie une philosophie ou une religion orientales prend ipso
facto position. Il est obligé de «se situer», soit implicitement — par la
coloration de son exposé, par les accents qu’il place, par les termes
qu’il choisit, par 'orientation de sa recherche, par son investissement
personnel, etc. —, soit explicitement — en s’interrogeant ouvertement
sur la signification profonde qu’il accorde a son objet. Nous voulons
mentionner encore quelques chercheurs qui ont pris le parti de débattre
les questions de sens, vitales et inhérentes a leurs travaux.

A. HOHENBERGER suit les traces de R. OTTO en soulignant non
seulement les convergences entre Ramanuja et la religion chrétienne,
mais tout autant les différences de ces deux systémes religieux??. Con-
fronté a la question de l’attitude a préconiser, HOHENBERGER rejette
toute tentative de «fusion» des deux religions et insiste sur la nécessité
pour chacun de prendre une décision personnelle.

E.J. LOTT (n. 4) s’interroge sur la signification de I’analogie Soi-
corps (Saririn — Sarira) qui organise toute la pensée de Ramanuja, et
dont il vient d’analyser 'origine et la portée polémique. Il énumere
douze points qu’il n’est pas possible de résumer tous dans le présent
contexte. Nous nous contentons de relever les éléments suivants:

— cette analogie permet d’exprimer a la fois la différence qui sépare
Dieu de I'univers et la relation inaltérable qui les unit;

— elle sous-entend donc que l'univers est éternellement et résolu-
ment dépendant de Dieu,

— elle permet d’élucider de manie¢re plausible I’affirmation selon
laquelle Dieu est la cause de 'univers;

— elle fait comprendre que la lila de Dieu n’est pas un divertisse-
ment gratuit: Dieu «vit» dans son corps, afin de communiquer aux ames

22 A. Hohenberger, op. cit. (n. 15), p. 138-150: «Ramanujas Lebensanschauung im
Lichte des Evangeliums».



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUIJA? 31

individuelles sa propre félicité divine (sur ce point, LOTT rejoint les
remarques de P. B. VIDYARTHI signalées plus haut).

Dans une bréve conclusion (p. 165-167), LOTT examine encore
la pertinence de cette analogie pour la théologie chrétienne moderne.

I1.6. La lecture spirituelle de Ramanuja

Ces observations rappellent les écueils et les promesses d’une «com-
préhension inter-religieuse». Quelques-uns des auteurs mentionnés
jusqu’ici — A. HOHENBERGER, J. B. CARMAN, mais aussi les apologéetes
hindous comme P.B. VIDYARTHI — se montrent, nous I’avons vu, trés
réservés quant aux possibilités d’une fusion des deux mondes spirituels.

Aux antipodes de cette attitude prudente: J. C. PLOTT?’. Porteur
d’un passeport de «citoyen planétaire», PLOTT est engagé corps et ame
dans la lutte pour la paix entre les hommes et ’harmonie entre les civi-
lisations. Auteur d’'une «Histoire globale de la philosophie», qui se veut
universelle et non-partisane, il soutient avec vigueur I'identité des qué-
tes spirituelles. C’est avec une culture étourdissante qu’il entreprend
I’examen des aspects essentiels de la pratique ramanujéenne, faisant
intervenir tout autant sa parfaite connaissance des théologiens visnuites
et des poetes tamouls appelés Azhvar (qu’il cite abondamment), que
sa familiarité avec les spirituels occidentaux, de Bonaventure a G. Mar-
cel en passant par Rilke et bien siir Nietzsche. Tour a tour les grands
thémes de Ramanuja sont abordés: bhakti, upasana (actes de dévotion),
prapatti (dédicace), composante érotique et esthétique, nature de I’état
final, etc., sans que manquent jamais de suggestives comparaisons avec
des textes occidentaux. Ce livre qui se passe délibérément des minuties
de la recherche purement historique est prodigieusement stimulant. En
un sens, on pourrait le qualifier de phénoménologique, mais c’est une
phénoménologie engagée, une phénoménologie qui assume pleinement
sa sympathie existentielle pour les phénomeénes décrits. A coté des in-
vestigations critiques et mesurées des historiens, nous avons besoin
d’ouvrages de ce genre qui provoquent peut-étre des réactions de rejet,
mais invitent assurément a poursuivre la réflexion.

3]. C. Plott: A Philosophy of Devotion: a comparative study of Bhakti and Prapatti in
ViSistadvaita and St. Bonaventura and Gabriel Marcel. New Delhi 1974.



32 CARL-A. KELLER

III. LA VIE DE RAMANUJA. SES OEUVRES:
QUESTIONS D’AUTHENTICITE

III.1. La biographie de Ramanuja

Selon la tradition, Ramanuja aurait vécu de 1017 a 1137. 1l serait
donc mort agé de 120 ans. Laissant le probleme des dates de coté, nous
commencerons par rappeler les principaux événements de sa vie. On
trouve un résumé presque complet de sa biographie traditionnelle chez
A.-M. ESNOUL?*. Une analyse plus critique, avec confrontation et exa-
men des traditions contradictoires, est proposée d’abord par J. B. CAR-
MAN?*, puis par E.J. LOTT?S.

On retiendra les éléments suivants:

Ramanuja est né a Perumbudir, non loin de Madras, dans une
famille de brahmanes. Il regoit la formation habituelle d’un jeune
brahmane, qui culmine par l’enseignement regu d’un représentant
réputé du Vedanta: Yadava Prakasa. Aux pieds de ce maitre, Rama-
nuja se familiarise avec I’Advaita, ou peut-étre, selon Sudar§ana Suri,
I'un de ses premiers commentateurs, avec une variante du Bheda-
abheda-vada, c’est-a-dire de la théorie selon laquelle Brahman et I’ame
individuelle sont a la fois différents et non-différents®’. Toutefois,
Ramanuja ne tarde pas a se brouiller avec Yadava Prakasa. Il le quitte
donc et retourne auprés de sa mere (le pére est apparemment décédé
entre-temps). De plus en plus il se sent attiré par le culte de Visnu-
Narayapa. Au point qu’il s’en va vénérer cette divinité a Kafncipuram.
On le retrouve un peu plus tard, tandis qu’il est appelé a Srirangam,
temple célébre sur une ile dans la Kavéri, non loin de Tiruchirapalli. La,
la tradition de la bhakti visnuite avait été maintenue par le fameux
Yamuna, auteur de plusieurs ouvrages importants, notamment d’une
apologie des Agama Paficaratra®®.

A Srirangam, Ramanuja devient le successeur de Yamuna qu’il
considere comme son maitre sans I’avoir jamais rencontré personnelle-

24 A.-M. Esnoul (n. 13), p. 63—-111.

25J.B. Carman (n. 8), p. 24—44.

26 E. J. Lott (n. 4), p. 12-15.

*7Cf. J. A. B. van Buitenen: Vedarthasamgraha (n. 7), p. 225, note 253.

28 Cf. J. A.B. van Buitenen: Yamuna’s Agama Pramanyam. Madras, 1971; M. Nara-
simhachary: Agamapramanya of Yamunacarya. Baroda 1976. — Sur Yamunacarya, cf.
W. G. Neevel: Yamuna’s Vedanta and Parcaratra: Integrating the Classical and the
Popular. Missoula (Montana) 1977.



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUJA? 33

ment. Sa nomination est facilitée par son nouvel état de sannyasin,
qu’il choisit a la suite d’une dispute avec son épouse au sujet d’une ques-
tion de pureté rituelle. A Sriraigam, Ramanuja semble avoir introduit
quelques réformes rituelles et administratives, comme d’ailleurs aussi,
avec plus ou moins de succes, dans plusieurs des temples visités au cours
de ses voyages a travers 'Inde. Vers la fin de sa vie, il est obligé de
s’exiler plusieurs années au royaume de Hoysala, dans I’Etat actuel du
Karpataka. Le roi Kulottuiiga du royaume de Cozha dont Sriranigam
faisait partie, lui enjoignait en effet de signer une déclaration de la pré-
éminence du dieu Siva. Ce n’est qu’aprés la mort de Kulottunga qu'il
peut retrouver Sriraiigam ot il meurt 4 ’dge vénérable de 120 ans,
suivant la tradition.

III.2. Le probleme des dates

La plupart des auteurs reproduisent sans commentaires les dates
traditionnelles (1017-1137). Toutefois, si certains d’entre eux ajoutent
que pareille longévité n’est pas inconcevable, il en est plusieurs a qui
ce chiffre parait suspect. Rudolf OTTO ne retient que la date de la
mort: 1137, et, accordant 2 Ramanuja une trés longue vie quand mé€me,
fixe un peu arbitrairement ’année de sa naissance a 1055%°. A.-M.
ESNOUL fait I'inverse, et, sans retenir de date pour le déces de Rama-
nuja, déclare que la date de naissance, printemps 1017, est I'une des
rares dates absolument précises de I'histoire de ’Inde3°.

Seul J. B. CARMAN, s’appuyant sur une étude signée par un érudit
indien, T.N. SUBRAMANIAN, procéde a un examen rigoureux de la
question®'. Son point de départ est fourni par un vieux poéme tamoul
d’ou il ressort que le Sri-Bhasya, ceuvre principale de Ramanuja, a été
terminé en 1155/6, que Ramanuja, fuyant la persécution, a quitté Sri-
rangam en 1138/9 et qu’il y est retourné onze ans plus tard, soit vers
1149/50. 11 est possible dés lors d’identifier le roi persécuteur en la
personne de Kulottunga II, qui régna de 1133 a 1150. Personnalité
connue pour ses convictions §ivaites, il avait poussé le zele jusqu’a
détruire un temple vispuite & Cidambaram. CARMAN repousse donc la
mort de Ramanuja de vingt ans, a 1157, et, concédant une longévité

29 R. Otto: Vischnu-Narayana (n. 1), p. 73.

30 A.-M. Esnoul: Ramanuja... (n. 13), p. 1 et 63; A.-M. Esnoul, L’hindouisme (Coll.
«Le Trésor spirituel de ’humanité»). Paris 1972, p. 395.

31J. B. Carman (n. 8), p. 44—46.



34 CARL-A. KELLER

vénérable par respect pour la tradition unanime, propose 1077 pour
année de sa naissance. Les dates de Ramanuja seraient donc: 1077 a
1157.

II1.3. Les aeuvres principales:
Sri-Bhasya, Gita-Bhasya, Vedarthasamgraha

L’authenticité des deux grands Bhasya n’a jamais été contestée. Et
puisque dans le Sri-Bhasya Ramanuja renvoie expressément au Vedar-
thasamgraha, 1’authenticité de celui-ci est également assurée. En dépit
de quelques différences de style entre les deux Bhagya, dues probable-
ment au caractere tres différent des textes traités, I'unité de pensée
entre ces trois ceuvres est évidente.

La chronologie relative des trois textes est moins certaine. La rédac-
tion du Sri-Bhasya, terminée en 1155/56, s’est étendue sur de nom-
breuses années. En effet, selon le texte cité par T. N. SUBRAMANIAN?>2,
Ramanuja, au moment de son départ de Srirar'lgam, n’avait terminé
que les deux tiers de son commentaire sur les Brahma-Sitra. Quant au
Vedarthasamgraha, cité deux fois dans le Sri-Bhasya, on s’accorde, a la
suite du commentateur Sudar§anasiri, a le considérer comme la pre-
mi¢re ceuvre de Ramanuja.

La date du Gita-Bhasya est plus difficile a déterminer. Au terme
d’un examen détaillé de la question, J. A. B. VAN BUITENEN arrive a la
conclusion qu’il pourrait étre postérieur au Sri-Bhasya®®. J.B. CAR-
MAN admet cette hypotheése®®. Cela signifie que ce commentaire aurait
€té rédigé (si I'on retient la datation de CARMAN) entre 1155 et 1157
(date de la mort). Quant a nous, étant donné la relation extrémement
complexe entre les deux ouvrages, nous n’estimons pas impossible que
Ramanuja y ait travaillé simultanément, rédigeant par exemple le Gita-
Bhagya lors de son séjour en Hoysala, soit entre 1137 et 1150.

Le Vedarthasamgraha a fait I'objet d’une édition critique, précédée
d’une introduction et suivie d’une traduction abondamment annotée,
par les soins de J. A. B. VAN BUITENEN?®, Edition a tous égards exem-
plaire! Dans I'introduction, VAN BUITENEN propose une interprétation

32J.B. Carman (n. 8), p. 44—46.

33J. A. B. van Buitenen (n. 6), p. 12-17.
34J. B. Carman (n. 8), p. 60.

35J. A. B. van Buitenen (n. 7).



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUJA? 35

nouvelle et originale de la sadvidya d’Uddalaka Arupi dans Chando-
gya-Upanisad VI, la «Science de I’Etre». C’est 1a un texte-clef qui joue
un réle capital dans tout le Vedanta et en particulier chez Ramanuja.
VAN BUITENEN montre comment plusieurs tendances philosophiques
ont pu se développer a partir de cette sadvidya, qui se référent pour-
tant toutes aux textes védiques. Au passage, VAN BUITENEN examine
I'identité des maitres dont se réclame Ramanuja: Bodhayana le vrtti-
kara, Tanka le vakyakara, Dramida le bhasyakara. Les fragments con-
servés de ces maitres sont réunis, traduits et commentés en appendice
(p. 301-311). Le chapitre suivant traite des sources du Vedarthasam-
graha. Dans cet ouvrage, Ramanuja cite volontiers le Visnu-Purana, ce
qui lui vaut parfois d’étre considéré comme un auteur «sectaire» qui
aurait introduit dans un Vedanta «pur» des éléments «polluants». VAN
BUITENEN s’inscrit en faux contre ces critiques et montre que I'auteur
du Sri-Bhasya ne cite le Vignu-Purana que pour illustrer des vues qu'il
justifie par ailleurs exclusivement par I'exégése serrée des Upanisad
(p. 35). Nous reviendrons plus loin sur les réflexions de VAN BUI-
TENEN quant a I'influence possible des Agama Paiicaratra.

Le dernier chapitre de I'Introduction, d’une importance considé-
rable, propose quelques observations concernant les méthodes exégé-
tiques de Ramanuja (p. 48—68). Aprés avoir déploré l'intérét uni-
quement «philosophique» des orientalistes occidentaux, obsédés d’op-
tions théoriques et anti-théistes, VAN BUITENEN les soupgonne de mé-
connaitre «le caractére typiquement théologique du Vedanta tout
entier» (p. 48). L’auteur appelle de ses veeux une étude plus appro-
fondie des «principes théologiques et des méthodes herméneutiques des
grands commentateurs indiens» (p. 49).

A propos du Gita-Bhasya, signalons la traduction abrégée et com-
mentée de VAN BUITENEN?®, Dans l'introduction, I’auteur offre déja,
en plus de I'’examen des rapports entre les deux grands Bhasya, une
étude provisoire des principes exégétiques de Ramanuja.

II1.4. Vedantasara et Vedantadipa
Ces deux commentaires plus brefs des Brahmasitra sont considérés

comme authentiques par la plupart des spécialistes. En effet, leur con-

36 J. A. B. van Buitenen (n. 6).



36 CARL-A. KELLER

tenu ne contredit guere celui du grand Bhagya. Seul VAN BUITENEN
émet quelques réserves.

En ce qui concerne le Vedantasara, dont on posséde une excellente
édition et traduction par les soins de V. KRISHNAMACHARYA?*’, VAN
BUITENEN le considére comme une ceuvre d’épigone, sans valeur au-
cune®®, Le critique ne comprend pas que Ramanuja ait pu rédiger, a
cdté du Sri-Bhasya et du Vedantadipa, un troisiéme commentaire des
Brahma-Sitra, qui n’ajoute rien ni a sa pensée ni a sa gloire person-
nelle. De plus, il faut bien convenir que le seul passage un peu €laboré
de ce Vedantasara, le commentaire a BrS 1,1,2, ne consiste qu’en un
résumé tres médiocre des theéses ramanujéennes: il est dépourvu de
toute argumentation contraignante et introduit plusieurs termes qu’on
ne trouve pas ailleurs sous la plume de Ramanuja. A la rigueur, il pour-
rait s’agir du travail d’un disciple.

J.B. CARMAN?® estime que précisément, la mise en évidence de
BrS 1,1,2 milite en faveur de ’authenticité du Vedantasara, puisque ce
sutra exprime effectivement le point crucial de la pensée de I'auteur
présumé: «ce a partir de quoi sont la naissance, 1’existence et la disso-
lution de ceci (= du monde)». On pourrait alors en déduire qu’il s’agit
la du premier ouvrage de Ramanuja, mais quelle que soit sa date de
composition ce livre était vraisemblablement un bref manuel rédigé a
'intention des disciples.

Au sujet du Vedantadipa, VAN BUITENEN est moins sévere®. Il en
reconnait I'utilité¢, compte tenu de la longueur et de la difficulté du
Sri-Bhasya. Pourtant, 1a de nouveau, il est difficile d’admettre que
Ramanuja se soit attelé lui-méme a la tiche ingrate d’abréger son chef-
d’ceuvre. J.B. CARMAN*! au contraire affirme qu’il ne s’agit nulle-
ment d’un simple abrégé du grand commentaire, qu’il est donc fort
probable que Ramanuja ait donné ce cours particulier lors d’'une de
ses nombreuses visites & des temples autres que Srirangam.

On doit 8 A. HOHENBERGER** une traduction du Vedantadipa a
laquelle on ne peut reprocher que I’absence de toute annotation. En

37 Vedantasara of Bhagavad Ramanuja. Edited by Pandit V. Krishnamacharya, with
English Translation by Sri M. B. Narasimha Ayyangar. Adyar 1953.

38 Cf. J. A. B. van Buitenen (n. 7), p. 31.

3%]. B. Carman (n. 8), p. 57 s.

40J. A. B. van Buitenen (n. 7), p. 31.

41]J.B. Carman (n. 8), p. 57 s.

42 Ramanuja’s Vedantadipa: Seine Kurzauslegung der Brahmasutren des Badarayanpa.
Aus dem Sanskrit von A. Hohenberger. Bonn 1964.



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUJA? 37

revanche, on y trouve un index tres utile des adhikarana (subvisions
des Brahma-Sitra) et des livres sanscrits cités par Ramanuja. On re-
marque que le Visnu-Purana y occupe trés peu de place, contrairement
a ce qui se passe dans le Sri- Bhasya.

II1.5. Gadyatraya et Nityagrantha

Les trois petits écrits appelés Gadyatraya — textes de dévotion a
Visnu (Saranagati-gadya), a Visnu résidant a Srirangam (Srirarga-gadya)
et a Visnu résidant a Vaikuntha (Vaikuntha-gadya) — sont tres populaires
dans les milieux visnuites, en particulier parmi les Tengalai.

Quant au Nityagrantha, c’est une description de la p@ja quoti-
dienne du Vaisnava. Par son contenu et par son style, il s’apparente a
la section liturgique des Agama.

La question de l’authenticité de ces écrits est étroitement liée a
celle du statut de Ramanuja au sein de la tradition visnuite. On revien-
dra donc plus loin sur quelques éléments de la discussion.

C’est d’abord par des savants vadagalai («tenants des livres sans-
crits») que l'authenticité de ces quatre brefs traités fut contestée.
J.B. CARMAN*? mentionne en particulier un pandit tamoul dont nous
avons déja eu 'occasion de parler: R.T. AGNIHOTHRAM. Les argu-
ments de celui-ci ont été repris par I’ Américain R. C. LESTER dans sa
thése de doctorat soumise a Yale en 1962. Cette theése, augmentée d’un
article sur Ramanuja et les Sri-Vaisnava paru dans la revue His-
tory of Religion en 1966, forme le contenu essentiel du livre que LESTER
publia en 1976, ou il n’a en fait ajouté que quelques notes sur les
formes non-méditatives de la bhakti chez Ramanuja*.

Résumons les arguments d’AGNIHOTHRAM-LESTER, tels qu’ils
apparaissent dans la publication de 1976. Le point de départ semble
étre 1’équivalence attestée plusieurs fois chez Ramanuja des termes de
bhakti, smrti («anamnése»), upasana («dévotion») et dhyana («médi-
tation»). Par conséquent, la «méditation» (en relation avec I’anam-
nése et la dévotion) doit étre soulignée comme I’élément essentiel de
la pratique ramanujéenne. Or, dhyana constitue le septieme des huit
«membres» du yoga systématisé par Patafjali dans les Yoga-Sitra. En
plus, Ramanuja lui-méme qualifie sa pratique religieuse de «yoga». 1l

43J.B. Carman (n. 8), p. 298 ss.
* R.C. Lester: Ramanuja on the Yoga. Adyar 1976.



38 ) CARL-A. KELLER

faut donc supposer qu’il a enseigné un yoga méditatif du genre de celui
qui est exposé dans les Yoga-Sitra de Patanjali. L’analyse de I’ceuvre
de Ramanuja confirme cette hypothése: on y trouve attestés pratique-
ment tous les autres «membres» du yoga, et en particulier les deux pre-
miers, yama et niyama, mais aussi bien dharana et — dans le commen-
taire de la Bhagavadgita — toute la technique du yoga proprement
méditatif. Les «ceuvres» (karman) et la «connaissance» (jiana) ne
sont que des étapes préliminaires ou accessoires sur la voie de ce yoga.
I1 est vrai que I'objet de la méditation étant le Dieu Narayana, la base
philosophique du yoga de Pataiijali s’en trouve corrigée dans le sens
de convictions théistes. Le yoga se trouve ainsi redéfini: baignant des
lors dans une ambiance de dévotion et d’imagination lucide de la
divinité, il se voit axé sur la Personne divine plutdt que sur le Soi de
’homme.

Or, pour en revenir au Saranagatigadya®S, on ne saurait imaginer
contraste plus frappant que celui de cet écrit avec les ceuvres authenti-
ques de Ramanuja. Rien en effet ici qui rappelle I’effort du yogin. On
y apprend seulement que ’homme est faible, pécheur, incapable de se
sauver, dépourvu d’assurance. La seule possibilité qui lui reste: s’en
remettre entierement a la grace de Dieu (Saranagati). A cet effet, il lui
suffit de prononcer un mantra, et en vertu de ce mantra, Dieu le sauve
par pure grace. Par ailleurs, ’homme peut également recourir a la
bienveillance de Sri, épouse de Narayana, qui accorde son assentiment
a la démarche du dévot. Aucune allusion a un yoga digne de ce nom,
aucune mention de la méditation. Par conséquent, le Saranagatigadya
ne saurait étre considéré comme un texte rédigé par Ramanuja, ce qui
exclut également I’authenticité des autres écrits en question. Ils s’appa-
rentent en effet aux manuels des successeurs de Ramanuja qui ont
remplacé le yoga méditatif du maitre par I’acte religieux de prapatti
(= dédicace), qui consiste a s’en remettre humblement a la grace de
Dieu.

J. B. CARMAN a soumis I’argumentation d’ AGNIHOTHRAM-LESTER
a une critique serrée*®. En comparant avec beaucoup de prudence et
un sens admirable des nuances I’enseignement de Ramanuja dans ses
ceuvres majeures, celui qui sous-tend le Saranagatigadya, et celui de
Ses successeurs, en axant cet examen sur la notion litigieuse de prapatti,
il en arrive a la conclusion que I’écrit contesté est en fait beaucoup

45 Cf. R. C. Lester (n. précédente), p. 150—181.
46 J.B. Carman (n. 8), p. 212-237 et 298-308.



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUJA? 39

plus proche de la pensée et de la pratique de Ramanuja que de celles
de ses successeurs. Selon CARMAN, il faut donc attribuer le Saranagati-
gadya soit 2 Ramanuja lui-méme, soit a I'un de ses disciples immédiats.
Les différences qui existent effectivement entre les ceuvres principales
et les Gadya s’expliquent de diverses mani¢res, en invoquant la diffé-
rence du genre littéraire par exemple. Rappelons a ce sujet qu'on a
déja constaté des différences de style entre le Sri-Bhasya et le Gita-
Bhagya. :

En ce qui concerne la déesse Sri, CARMAN montre également*’ la
précarité des théses de AGNIHOTHRAM-LESTER, qu’il s’agit donc de
rejeter.

Pour peu satisfaisant qu’il soit (a commencer par les traductions du
sanscrit, souvent discutables), le petit livre de LESTER a le mérite de
poser des questions centrales concernant Ramanuja. Nous avons eu
déja I'occasion de remarquer a quel point une accentuation unilatérale
de l'effort «philosophique» au détriment notamment de la «pratique»
religieuse, a faussé les points de vue et les résultats de trop de recher-
ches. C’est a juste titre que LESTER raméne notre attention sur la pré-
occupation des upaya, des «moyens de délivrance», donc de la pratique.
Il faut seulement regretter I'insuffisance des moyens de cette investi-
gation.

Tout d’abord, il faut admettre honnétement que dans les Gadya, la
«prise de refuge aupres de Dieu» n’est nullement un moyen de salut
qui remplacerait tous les autres, mais uniquement une condition a rem-
plir pour accéder aux diverses formes de bhakti, et par 1a au statut de
kimkara, de serviteur de Dieu. Le Saranagati est une sorte de médita-
tion cathartique par laquelle on se met en contact avec Dieu, et a la
suite de laquelle on devient apte a pratiquer la bhakti*®. C’est d’ailleurs
exactement ce que Ramanuja semble vouloir dire dans I'un des textes
du Vedarthasamgraha que LESTER cite le plus souvent*’: la «prise de
refuge» (Saranagati) aupreés des pieds de Visnu «engendre le fait que
le bhakta se tient devant le Purusa supréme» (tadabhimukhyam — tra-
duction impossible de LESTER: «towards whom the Supreme Person
is favorable»!!! — traduction de VAN BUITENEN: «he has become whol-
ly dedicated to God»). Dans le Saranagati, la prise de refuge engendre

473, B. Carman (n. 8), p. 238-248.

48 J. B. Carman (n. 8), p. 305, note 52.

4 Vedarthasamgraha, § 91 [J. A.B. van Buitenen (n. 7), p. 126]; cf. R.C. Lester
(n. 44), p. 51, 52 5., 144, 145, 148, 154 s.



40 CARL-A. KELLER

kaimkarya, c’est-a-dire le jaillissement de la question: «que faut-il
faire?» Les deux expressions abhimukhya et kaimkarya sont assez pro-
ches I'une de l'autre. Dans les deux cas, le bhakta se met entiérement
a la disposition de son Dieu. La méme idée revient un peu plus loin
dans le Vedarthasamgraha, dans une expression que LESTER traduit,
avec VAN BUITENEN: «with all that is his he throws himself at... the
feet of the Supreme Person» («carana-nyasta-atma-atmiya»). Clest
exactement, nous semble-t-il, I’attitude de Saranagati.

R.C. LESTER se heurte au fait que dans le Saranagatigadya, la
récitation d’un mantra semble nécessaire a I’acquisition de la gréce.
Or, le yoga traditionnel ne se pratique jamais sans 'usage de mantra,
que ce soit le yoga de Patanjali (cf. Yoga-Siutra 1, 27 s.) ou un yoga
quelconque de type agamique.

Sans pousser plus loin I’analyse critique du livre de LESTER, nous
ajouterons simplement, comme d’autres I’ont déja souligné, que I’em-
ploi extrémement fréquent de mots contenant I’élément de priya, ou de
priti, émotions ressortissant au domaine de la joie et de ’amour, sug-
gere la valeur, aux yeux de Ramanuja, des manifestations «non-médi-
tatives» de la bhakti*®. Ramanuja ne peut concevoir une «méditation»
qui ne serait pas accompagnée de stuti (= louange), kirtana (= chant
des noms du Dieu), vandana (= révérences), arcana (culte de I'idole),
et tout le cortege des exercices de dévotion. Upasana n’est pas une
«méditation» purement intellectuelle, loin de la: c’est le don total du
fidele.

L’authenticité des quatre traités en discussion a également été con-
testée par S. R. BHATT®!, mais I’auteur ne justifie pas ses doutes. Nous
reviendrons plus loin a ses positions fondamentales.

S0 Cf. R. C. Lester (n. 44), p. 143-149.

5!S.R. Bhatt (n. 11), p. 4. — Dans un «Working paper» (polycopié) présenté en 1971,
ou il examine «The Authenticity of the Gadya-traya ascribed to Ramanuja in the
light of its context within the Adi-Brahmotsava at Sri Rangam», W. G. Neevel ar-
rive a des conclusions nuancées: le Vaikuntha-gadya serait authentique (puisqu’il
souvre sur une invocation 4 Yamunacarya), tandis que le Saranagati-gadya et le
Sriraniga-gadya auraient été composés aprés la mort du maitre par un disciple de
celui-ci, dans le but d’intégrer le Vaikuntha-gadya dans la liturgie de I'une des
grandes fétes célébrées a Sriranigam. — L’hypothése est séduisante, mais est-il exclu
d’attribuer 2 Ramanuja lui-méme ces opérations liturgiques?



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUJA? 41

II1.6. Les aphorismes de Ramanuja en langue tamoule

On trouve, dans les ceuvres des successeurs de Ramanuja, un cer-
tain nombre d’apophtegmes qui lui sont attribués. Ces textes n’ont pas
encore été soumis a un examen critique>2. Seul J. B. CARMAN rapporte
'un de ces aphorismes en vue d’une interprétation critique.

IV. RAMANUIJA ET LA TRADITION VISNUITE
IV.1. Le probléme

Ramanuja était sans doute dévot et apologete de Narayana, donc
Visnuite. En effet, tous les Sri-Vaispava le considérent comme 1’un des
leurs, au point que les Vadagalai le revendiquent au méme titre que
les Tengalai. Selon 'opinion la plus répandue, Ramanuja pratiquait la
religion vignuite telle qu’elle était codifiée dans les Agama Pancaratra.
En plus, il aurait été profondément marqué par les effusions spirituel-
les des Azhvar, poétes-saints du pays tamoul (deuxiéme moitié du pre-
mier millénaire). En particulier par le Tiru-vay-mozhi de Nammazhvar,
qu’il aurait d’ailleurs lui-méme commenté. Enfin, il avait une formation
de Vedantin, versé qu’il était dans srufi comme dans smrti, dans les
Upanisad comme dans la Bhagavadgita, possédant en sus une connais-
sance éblouissante des Purana, surtout du Visnu-Purana. C’était donc
un homme de synthése: il aurait donné au culte des Pancaratra sa 1égi-
timité védique en I’étayant par I'exégese des Upanisad. De plus, il
aurait enrichi les deux, le culte des Paifcaratra aussi bien que le cadre
védique, par I’exultation lyrique des bhakta tamouls. C’est ainsi que
les choses se présentent en tout cas chez J. SINHA® qui va jusqu’a
affirmer expressément que Ramanuja représente I’école Tengalai, ou
chez A. SEN GUPTA®*®, et méme chez P.B. VIDYARTHI qui, nous
I’avons vu, accaparant Ramanuja pour I’école Vadagalai, admet juste
en passant, du bout de la plume, que le philosophe a été «deeply in-
fluenced» par les Azhvar.

Or, cette vision harmonisante de I’ceuvre de Ramanuja n’est pas
admise par tout le monde. Les termes mémes qui désignent ses succes-

>2J. B. Carman (n. 8), p. 248-251.
53J. Sinha (n. 17), p. 43 s.
>4 A. Sen Gupta (n. 16), p. Xxx1et 19 ss.



42 CARL-A. KELLER

seurs selon deux groupes trahissent le désaccord. Les Tengalai mettent
en avant ’aspect «méridional» (fen), ou plus concrétement tamoul de
la pratique visnuite, sans pour autant renier la base védique. Ils con-
sidérent Ramanuja comme le partisan enthousiaste des Azhvar. Ils
s’opposent ouvertement aux Vadagalai, adeptes des textes «du nord»,
sanscrits, qui estiment que Ramanuja est avant tout I’avocat des inté-
réts brahmaniques et de la culture védique. Les questions théologiques
qui séparent les deux groupes®’ sont subsidiaires par rapport au clivage
fondamental qui est une affaire d’orientations culturelles. Des lors,
les relations entre Ramanuja et les Agama Pancaratra, comme ses liens
possibles avec les Azhvar, doivent étre examinés de plus prés.

IV.2. Ramanuja et la tradition Parncaratra

Ramanuja s’est toujours considéré comme un disciple fidele de
Yamunacarya. Or, celui-ci est ’auteur d’'un important traité qui défend
I’autorité des textes Pancaratra comme source de connaissance valide®®.
On pourrait donc s’attendre a ce que Ramanuja fasse également usage
de ces écrits.

Tel n’est pas le cas. La seule mention de la tradition Paficaratra se
trouve dans le S‘ri-Bh[z.sya II, 2, 39-42, c’est-a-dire I'Utpatti-asambha-
va-adhikarana, «Chapitre qui traite de la négation de l’origine» (sous-
entendu: des dmes individuelles). Cet adhikarana a été traité par San-
kara comme une réfutation de certaines theéses des Pancaratra. Yamuna-
carya a admis que les théses Pancaratra étaient effectivement I'objet
des sitra en question, mais il répliquait que Sarikara avait mal interprété
ces theses. Ramanuja suit les traces de celui qu’il considére comme
son maitre et défend également I’«orthodoxie» de la communauté des
Bhagavata qui se référent aux Agama Pancaratra. Et il en reste 13, ne
les mentionnant et ne les cautionnant pas davantage que dans ce pas-
sage relativement prudent et modéré a leur égard®’.

Comment expliquer cette réserve?

35 Cf. Astadasabhedanirnaya: Explication des dix-huit différences (entre les deux bran-
ches de ’Ecole de Ramanuja) de Sri Vatsya Ranganatha. Edition critique, Traduc-
tion et Notes par S. Siauve. Pondicherry 1978.

56 Cf. J. A. B. van Buitenen (n. 28), Introduction.

57 On consultera la traduction des commentaires de Sankara, Bhaskara, Yamuna et
Ramanuja, a Brahma-Satra 11, 2, 39—42, chez J. A. B. van Buitenen (n. 28), p. 22—
38 et 80 ss.



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUJA? 43

VAN BUITENEN®® suggére que Ramanuja, tout en reconnaissant
I'orthodoxie des Paicaratra, désirait a tel point s’adresser aux Vedan-
tistes de toutes tendances qu’il évitait de citer, en appui, des textes
(ces Agama Pancaratra) que certains interlocuteurs ne considéraient
pas comme valables. Cette discrétion serait donc toute stratégique, et
non pas révélatrice de son opinion profonde au sujet des textes incri-
minés.

E.J. LOTT*® souligne, lui, que Ramanuja s’intéressait non pas aux
mysteres de la cosmogonie et de la cosmologie — thémes qui occupent
une large place dans les Agama — mais a I’«Etre», a Dieu dans ses dif-
férenciations. Aux yeux de LOTT, Ramanuja ne néglige pas tellement
les Agama parce qu’il les désapprouve — et en cela LOTT rejoint VAN
BUITENEN — mais parce que sa préoccupation est différente, orientée
vers 1’ontologie.

Quoi qu’il en soit, il est certain que sur la base de ses seuls écrits,
Ramanuja ne saurait étre qualifié d’apologete z€l€ de la tradition Pan-
caratra.

IV.3. Ramanuja avocat de la tradition védique?

Ramanuja se présente comme un exégeéte averti des Upanisad, sur
la base du manuel de ces textes que représentent les Brahma-Sitra.
Cela signifie-t-il qu’une tradition comme celle des Azhvar ne se refléte
pas dans son ceuvre?

LOTT estime®® que le style des Azhvar n’a pas marqué celui de
Ramanuja de maniére sensible. I1 admet toutefois (comme il I'avait
déja fait a propos des Paiicaratra) que Ramanuja a peut-étre exprimé
’essence de leur théologie et de leur symbolisme poétique et mythique
en langage védantique.

R.T. AGNIHOTHRAM et R.C. LESTER nient toute influence des
Azhvar (comme des Paiicaratra) sur Ramanuja qu’ils considérent uni-
quement comme un penseur et un yogin dans la stricte ligne de la
Sruti, c’est-a-dire des Upanisad (et de la Bhagavadgita).

S.R. BHATT est encore plus catégorique. Pour prendre position, il
adopte expressément le comparatisme. A son avis, il suffit d’examiner

58J. A. B. van Buitenen (n. 7), p. 36-39.
°E.J. Lott (n. 4), p. 24 ss.
S°E.J. Lott (n. 4), p. 27.



44 CARL-A. KELLER

en parallele les grands textes de Ramanuja avec des Azhvar (comme
avec des Agama d’ailleurs) pour que le résultat soit clair et net: Ra-
manuja s’inscrit en ligne directe dans une tradition religieuse qui, a
travers la Gita et les Upanisad théistes, remonte exclusivement aux
hymnes védiques. Il n’a rien a voir tant avec les Azhvar qu’avec les
Pancaratra. Les dévots de ces traditions annexes font donc violence a
sa pensée et a sa pratique lorsqu’ils se réclament de lui.

Voici quelques éléments de l’argumentation de BHATT quant a
I'imperméabilité de Ramanuja aux courants des Pafcaratra et des
Azhvar:

— les Pancaratra s’intéressent aux processus de la création tandis
que Ramanuja ne parle ni de cosmologie ni de cosmogonie;

— les Agama des Pancaratra manifestent des tendances nettement
advaitistes alors que Ramanuja rejette I’Advaita (Sankarien);

— les Pancaratra enseignent la non-éternité de I’ame individuelle®?,
a la différence de Ramanuja qui insiste sur son éternité;

— de maniére générale la théorie de la bhakti n’est pas la méme
chez Ramanuja et dans les Agama;

— les Azhvar mettent 1’accent sur une vénération passionnée des
images, tandis que Ramanuja, en philosophe, n’opére que par raison-
nement logique;

— les Azhvar, friands d’idées fantaisistes sur le monde céleste, dif-
ferent du réalisme posé de Ramanuja;

— la bhakti «émotionnelle» que pratiquent les Azhvar s’oppose a
celle de Ramanuja, méditative et éthique;

— les Azhvar comptent uniquement sur la grace de Dieu, alors que
pour Ramanuja la grace, qui suppose un effort humain, n’est qu’un
moyen parmi d’autres en vue d’atteindre moksa;

— les Azhvar se livrent a une dévotion érotique, 4 I'opposé de
Ramanuja qui ignore cet élément.

En conclusion, Ramanuja suit intégralement une certaine école
védantique. Les Sri-Vaisnava, soucieux de trouver une légitimation
védique a leurs pratiques non-védiques, se sont emparés de ce théolo-
gien pour en faire I'un des leurs. BHATT cite quelques auteurs moder-
nes a I’appui de ses vues, en particulier MACNICOL et MONIER-WIL-
LIAMS.

61 Ce reproche est repris de l'interprétation Sankarienne de Brahma-Sutra 11, 2, 39 ss.



OU EN SONT LES ETUDES SUR RAMANUJA? 45

E.J. LOTT®? critique ’argumentation de BHATT:

— les Agama ne sont pas aussi advaitistes que le prétend BHATT;

— Ramanuja a au moins ceci de commun avec les Azhvar, et ce
n’est pas rien, qu’il croit a la réalité du corps céleste de Narayana.

La pertinence de ces observations est indubitable. Elles n’effacent
cependant pas les théses de BHATT qui continuent d’agir comme un
stimulant qui active la recherche en profondeur.

V. CONCLUSION: QUELQUES DESIDERATA

Ayant pass€ en revue quelques ouvrages récents sur Ramanuja,
nous souhaiterions que le travail se poursuive plus précisément dans
quelques directions:

1. Avant tout, il me parait indispensable que se constitue un index
ou une concordance ramanujéenne. Cet instrument de travail faciliterait
considérablement la recherche. Cette création supposerait également la
publication de nouvelles éditions critiques des divers Bhasya.

2. L’analyse des Agama, de leurs bases philosophiques, de leur
yoga et de leur rituel, déja fort avancée et résumée de maniere utile
par J. GONDAS®3, doit étre poursuivie et les résultats intégrés a I’ana-
lyse globale de I'ccuvre de Ramanuja. L’étude précise des Upanisad
dites «mineures» doit prendre place dans le cadre de cette recherche.

3. L’examen critique et systématique des Azhvar est A peine com-
mencé. Le travail extraordinairement suggestif mis a la disposition des
chercheurs par J. FILLIOZAT®** doit nécessairement trouver une suite
si I'on veut évaluer correctement la dette de Ramanuja a leur endroit.
Le travail de BHATT, par exemple, nous montre bien qu’il circule trop
d’idées toutes faites sur ces poétes.

4. L’étude comparée de Ramanuja et du Saiva Siddhanta m’ap-
parait urgente, compte tenu, entre autres, de leur quasi- contempo-
ranéité. Cette recherche comprendralt également la comparaison entre
Azhvar et poétes Sivaites, ainsi qu’entre Agama Pancaratra et Agama
Sivaites.

S2E.J. Lott (n. 4), p. 163 s.

%3 J. Gonda: Medieval Religious Literature in Sanskrit (A History of Indian Literature
II/1). Wiesbaden 1977. — Cf. aussi S. Gupta, D.J. Hoens, T. Goudriaan: Hindu
Tantrism (Handbuch der Orientalistik 11/4/2). Leiden, Ké6ln, 1979.

64 ). Filliozat: Un texte tamoul de dévotion vishnouite: le Tiruppavai d’Antal. Pondi-
cherry 1972.



46 CARL-A. KELLER

5. A plus longue échéance, il serait peut-étre fécond aussi de mettre
en regard la théologie de Ramanuja et celle d’un théologien musulman
dont la structure de pensée me parait assez proche — et qui est par
ailleurs de peu son cadet —: IBN ’ARABIL

Eté 1980



	Où en sont les études sur Rāmānuja?

