
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 35 (1981)

Heft: 1

Artikel: Die Manipulation von Omina und ihre Beurteilung bei Hofe : das
Beispiel der Himmelsbriefe Wang Ch'in-hos unter Chen-Tsung : regierte
998-1023

Autor: Schmidt-Glintzer, Helwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE MANIPULATION VON OMINA UND IHRE BEURTEILUNG

BEI HOFE - DAS BEISPIEL DER HIMMELSBRIEFE
WANG CH'IN-JOS UNTER CHEN-TSUNG

(REGIERTE 998-1023)

Helwig Schmidt-Glintzer, Universität Bonn

Omina, glückverheissende wie unheilkündende, hat es in China gegeben,
soweit wir zurücksehen. Über die Funktion der Erwähnung unheilkündender,

schlechter Vorzeichen in der Geschichtsschreibung sind bereits
einige Überlegungen vorgetragen worden1. Ob diese Erwähnungen erst
von den Historikern selbst herrühren oder ob die Erwähnung bzw.
Nichterwähnung ihren Grund darin hat, dass die jeweilige Beamtenschaft in
Eingaben daraufhingewiesen hatte und der Historiker dies dann nur noch
verzeichnete, das soll an dieser Stelle nicht diskutiert werden2. Auch die
Frage, ob es die Beamten der Hauptstadt oder auch die Massen waren, die
aufdie Omina reagierten und so dem Herrschereine Warnung zukommen
Hessen, soll hier unberührt bleiben3.

Darüber, dass der Verweis auf Omina als Regulativ gegenüber der
Machtfülle des Herrschers, als «check upon the rulen>, dienen sollte,
besteht kein Zweifel4. Mit der Funktion der Omina als Ausdruck von Kritik

1 Siehe Herbert Franke, Some remarks on the interpretation ofChinese dynastic histories,

in: Oriens 3 (1950) p. 113-122; am ausführlichsten ist das Problem fur die Han-
Zeit bearbeitet worden, siehe H.H. Dubs, The History ofthe Former Han Dynasty,
Transi., 3 Bde, Baltimore 1938-1955, passim; Wolfram Eberhard, Beiträge zur kos-
mologischen Spekulation der Han-Zeit, Berlin 1933; Hans Bielenstein, An Interpretation

ofthe Portents in the Ts 'ien-Han-shu, in: Bulletin ofthe Museum ofFar Eastern
Antiquities 22 (1950) p. 127-143; W. Eberhard, The Political Function ofAstronomy
and Astronomers in Han China, in: John K. Fairbank (Ed.), Chinese Thought and
Institutions, Chicago 1957, p. 33-70; Ngo Van Xuyet, Divination, Magie et politique
dans la Chine ancienne, Paris 1976; Rafe de Crespigny, Portents ofprotest in the Later
Han Dynasty. The memorials ofHsiang K'ai to Emperor Huan, Canberra 1976.

2 Siehe Hans Bielenstein, op.cit., p. 137 und p. 143 sowie W. Eberhard, op.cit. (1957),
p. 51 und p. 59ff.

3 Siehe z.B. Bielenstein, op.cit., p. 137.
4 Dies hat besonders W. Eberhard hervorgehoben und zum Thema seines Beitrages

gemacht, wenn er schreibt: «The problems to be discussed are: (1) what were the positions

assigned to the ruler and to government in the cosmos during the time under
consideration, and (2) what was the function ofastronomy or astrology, and astronomers



2 HELWIG SCHMIDT-GLINTZER

am Herrscher oder an bestimmten Zuständen lag es nahe, solche Omina
nach Bedarf zu produzieren, wenn nicht gerade ein solches wie etwa eine
Überschwemmung oder eine Sonnenfinsternis zur Hand war. Daher ist es

auch verständlich, wenn das Verzeichnen einer Sonnenfinsternis, die
nicht stattgefunden hatte, unter Strafe gestellt wurde5.

Ebenso wie Omina Anzeichen für Unordnung im Reich sein konnten,
so konnten sie auch Ordnung signalisieren. Dabei war allerdings immer
offen, was als Vorzeichen anzusehen sei. So war im Jahre 30 v.Chr. Wang
Shang der einzige, der angesichts einer Panik in Ch'angan, der Hauptstadt,

aus Furcht vor einer Überschwemmung von allen Notstandsmass-
nahmen abriet mit der Begründung, dass die Regierung in Ordnung und
auch sonst keine Konflikte vorhanden und daher keine Überschwemmung

zu befürchten sei6.

So konnten bestimmte Vorzeichen vernachlässigt werden mit dem
Argument, es bestehe Ordnung; andererseits konnten Erscheinungen als
Bestätigung geordneter Verhältnisse interpretiert werden. Das Thema reizt
zu ausführlicherer Darstellung, wobei dann auch die Träume des
Herrschers7 ebenso berücksichtigt werden müssten wie von Einzelnen erfahrene

Offenbarungen oder gesetzte oder angedrohte Fanale wie
Selbstverbrennung, Armabhacken usf.8

In jedem Falle aber bedeuteten Omina, gute wie schlechte, eine
Beurteilung der Zustände im Reich. Gegen die Beachtung von Omina erhoben
sich allerdings schon sehr früh Stimmen, die im allgemeinen der
«rationalistischen Tradition» zugewiesen werden. So lesen wir im Tso chuan,
einem Kommentar zum Ch 'un ch 'iu, den «Frühling- und Herbst-Anna-
len», unter dem Jahre 662 v.Chr.:

or astrologists, in relation to ruler and government?», op.cit. (1957), p. 34.-Eberhard
ging es u.a. auch um den Erweis der Tatsache, dass der Herrscher der Han-Zeit nicht
als Despot zu bezeichnen ist. An anderer Stelle (Conquerors and Rulers, Leiden 1952,

p. 12 n. 4) schreibt Eberhard, Ch'in Shih Huang-ti sei «the only Chinese ruler who
could be called a despot», s.a. ibid.. p. 27.

5 Siehe H.H. Dubs, op.cit., I, p. 212.
6 Michael Loewe, Crisis and Conflict in Han China, 194 BC to AD 9, London 1974, p.

154f.
7 Siehe z.B. M. Loewe, op.cit.. p. 180.
8 Als Beispiel sei nur die Androhung des T'ien-t'ai-Patriarchen Chih-li im Jahre 1017

genannt, der sich nach einer dreijährigen Zeremonie selbst zu verbrennen drohte. -
Offenbarungen finden wir zahlreiche in der Nord-Sung-Zeit, vor allem von taoistischer
Seite. Hier sei nur die Offenbarung des Jade-Kalenders genannt, der im Jahre 1098
veröffentlicht wurde.



MANIPULATION VON OMINA UND IHRE BEURTEILUNG

«Wenn ein Staat einen Aufschwung erlebt, hört [sein Herrscher] auf das Volk, wenn
er unterzugehen droht, hört er auf die Geister9.»

Zwar gab es auch Stimmen wie die im Chung yung:
«Sind Staat und Hausstand im Begriff aufzublühen, so gibt es immer günstige Vorzeichen.

Sind Staat und Hausstand im Begriffunterzugehen, so gibt es immer unheilvolle
Vorzeichen10.»

doch ebenso häufig gab es die gegenteilige Auffassung, die besagte:

«Noch niemals hat einer, der sich auf günstige Vorzeichen verliess, sich eines langen
Lebens erfreut".»

Diese radikale These Liu Tsung-yüans (773-819 n.Chr.) scheint in der
Tat eine Epoche einzuleiten, in der die Legitimität des Himmels schlechthin

angezweifelt wurde. So soll Wang An-shih (1021-1086) im Jahre 1069

zu dem Kaiser Shen-tsung anlässlich einer Dürrekatastrophe bemerkt
haben:

«Katastrophen [dieser Art] und sonderbare Phänomene liegen alle in der 'Mathematik
des Himmels' (T'ien-shu). Sie stehen in keiner Beziehung zu dem, was Gedeih und

Verderb der Menschheitsangelegenheiten bewirkt12.»

Sein damaliger Hauptgegner soll gesagt haben:

«Wenn der Herr der Menschheit etwas zu fürchten hat, dann ist das einzig der Himmel.

Wenn er den nicht mehr fürchtet, wessen wäre er dann nicht fähig13!»

Die Formulierung des «rationalistischen» Arguments steht freilich
selbst in engstem Zusammenhang mit der Herausbildung von Strategien

9 Siehe James Legge, The Chinese Classics, Vol. V, p. 120; dieser Ausspruch wurde
auch von den Gegnern der Feng-shan-Zeremonie angeführt, siehe Sung shih chi shih

pen mo, Ed. Peking 1977, ch. 22, p. 168-169.
10 Siehe Peter Weber-Schäfer, Der Edleundder Weise, München 1963, p. 56; vgl. James

Legge, op.cit.. Vol. I, p. 417; s.a. Wing-tsit Chan, A Source Book in Chinese
Philosophy, Princeton, N.J., 1963, p. 108 und p. 246; zu einer ähnlichen Äusserung Tsou
Yens (ca. 305-240 v.Ch.) siehe Joseph Needham, Science and Civilization in China,
Vol. II, Cambridge 1956, p. 238.

11 Liu Tsung-yüan, in: Chen-fu («Proper omens»), Liu Ho-tung chi, Shanghai 1974, Bd.

I, p. 22; s.a. H.G. Lamont, An Earlv Ninth Century Debate on Heaven, 1, II, in: Asia
Maior. N.S., 18 (1973) p. 181-208 und 19 (1975) p. 37-85, hier 18, p. 201.

12 Werner Eichhorn, Die alte chinesische Religion und das Staatskultwesen, Lei¬

den/Köln 1976, p. 200; T'ung-chien kang-mu hsü-pien 8, p. 8r; unter dem Ausdruck
«Himmelsmathematik» (T'ienshu) ist wohl einfach das Schicksal zu verstehen.

13 W. Eichhorn, op.cit.



4 HELWIG SCHMIDT-GLINTZER

zur Legitimation von Herrschaft, die wir unter der Dynastie Han in
verstärktem Masse finden. Dabei spielten prognostische Texte, denen in der
Regel übernatürliche Herkunft zugeschrieben wurde, eine herausragende
Rolle. Während sich deren Geschichte bis in die Chan-kuo-Periode
zurückverfolgen lässt, erreichten sie ihre grösste Bedeutung erst seit der
Usurpation Wang Mangs14. Das «rationalistische» Argument richtete sich

gegen ein Spezialistentum, bei dem einer Gruppe von Astronomen und
Kosmologen eine entscheidende Rolle im politischen Entscheidungspro-
zess zugefallen wäre15. Insofern stand der Funktion von Omina als «check

upon the ruler» die Kritik an der Verknüpfung der sozialen Sphäre im
weitesten Sinne mit dem Kosmos als «check upon the astronomers»
gegenüber, womit wir zugleich den «rationalistischen» Charakter des
Arguments gegen die Beachtung von Omina als im Grunde und wesentlich
interessenbezogen erkennen.

Nun ist die Sung-Zeit, namentlich das 11. Jahrhundert, immer wieder
als eine Zeit der Aufklärung bezeichnet worden, in der eben gerade solche
kritische Stimmen von einem grösseren Kreis geäussert wurden. Und es

ist kennzeichnend für diese Zeit, dass Omina ausdrücklich gefälscht werden

konnten, wie es auch charakteristisch ist, dass man auf Omina
zurückgreifen musste16. Wie man sich auch sonstiger Traditionen nicht
mehr sicher war, so konnte sich auch Herrschaft nicht mehr mit
selbstverständlichen Mitteln legitimieren, sondern musste die Mittel der
Legitimation herstellen, wobei man diese bezeichnenderweise nur in der
Vergangenheit und nirgends sonst meinte finden zu können. Das trefflichste
Beispiel für diese Situation unerfüllter und unerfüllbarer Erwartungen
und der zugleich selbst die historische Wende bezeichnende Vorgang ist

14 Siehe Jack Dull, A Historical Introduction to the Apocryphal (Ch 'an-wei) Texts ofthe
Han Dynasty, Diss. Washington 1966, p. 11; vgl. Barbara Kandel, Taiping Jing. The

Origin and Transmission ofthe «Scripture on General Welfare» - The History ofan
Unofficial Text, [Mitteilungen LXXV der Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde
Ostasiens e.V., Hamburg] Hamburg 1979, p. 4f.

15 Zu diesem Gedanken im Zusammenhang mit der T'aip'ing-Fraktion der Han-Zeit sie¬

he B. Kandel, op.cit.. p. 19f.
16 Das Problem der Fälschungen von Omina muss auch vor dem Hintergrund sonstiger

Fälschungspraxis im traditionellen China gesehen werden. Die wichtigsten Arbeiten
hierzu sind: Wen Fong, The problem offorgeries in Chinese painting, in: Artibus Asiae
XXV, 1-2/3, p. 95-140, Ascona 1962; Wang Yao, Ni-ku yü tsuo-wei [«Fälschungen
und Imitation des Altertums»], in: Ders., Chung-ku wen-jen sheng-huo, Peking 1949,

p. 110-134; Makita Tairyö, Gikyö kenkyü [«Studies on Apocryphal Sutras»], Kyoto
1976; Mau-tsai Liu, et al. Betrug und Fälschung im T'ang-Recht. Das 25. Kapitel des

T'ang-lü shu-i, in: Oriens Extremus 25. Jg., Heft 2, 1978, p. 123-170.



MANIPULATION VON OMINA UND IHRE BEURTEILUNG 5

uns mit der Himmelsbriefaktion des Wang Ch'in-jo (962-1025) und den
nachfolgenden Feng-shan-Opfern gegeben.

Die Himmelsbriefaktion des Wang Ch'in-jo

Aus allen Quellen geht eindeutig hervor, dass die Feng-shan-Opfer und
die damit zusammenhängenden Himmelsbriefe zu Beginn des 11.
Jahrhunderts aufs engste verknüpft sind mit der Politik gegenüber den
nördlichen Nachbarn17. Dieser aussenpolitische Aspekt soll hier unberührt
bleiben.

Am 30. Dezember des Jahres 1007 machte Chao Hsiang den
Vorschlag, das Feng-shan-Opfer auszuführen18, doch Wang Tan (957-1017)
konnte diesen Plan abwenden. Wang Ch'in-jo aber, der ein militärisches
Vorgehen gegen die Kitan nicht durchsetzen konnte, sagte gegenüber dem
Herrscher:

«Wenn Ihr nicht das Militär einsetzen wollt, dann müsst Ihr ein Grossverdienst
erwerben, um Euch die Welt Untertan zu machen und Euch gegenüber den Jung- und
den Ti-Barbaren in angemessener Form darzustellen.» - Der Herrscher fragte: «Was
ist mit dem 'Grossverdienst' gemeint?» [Wang] Ch'in-jo sagte: «Es ist das Feng-shan-
Opfer! Doch das Feng-shan-Opfer erfordert als himmlisches Vorzeichen ein seltenes
und ganz aussergewöhnliches Ereignis, damit man es ausführen kann.» Und schliesslich

sagte er noch: «Doch wie kann man sicher erreichen, dass es ein (derartiges)

17 Dieser Zusammenhang geht aus allen Texten hervor, die uns von der Himmelsbriefaktion

und den Feng-shan-Opfern berichten; siehe Hsü Tzu chih t'ung chien ch'ang
pien, ch. 67, Sung shih ch. 7, Sung shih chi shih pen mo ch. 22; in der sog. «privaten»
Historiographie finden wir zahlreiche Erwähnungen, s. z.B. Fo tsu t'ung chi 44, Ed.
Taishö Tripitaka Bd. 49, p. 403ff oder die Glossen bei Hung Mai, s.u. Anm. 40. In
der westlichen Literatur finden wir etliche Bezugnahmen in H. Franke, Sung
Biographies, Wiesbaden 1976, s.v. Wang Ch'in-jo, Wang Tan, u.a..; bei E. Chavannes, Le
T'ai Chan. Essai de Monographie d'un Culte Chinois. Paris 1910, p. 235ff. sowie p.
3291T. und 344ff.; Otto Franke, Geschichte des Chinesischen Reiches, Band IV, Berlin
1948, p. 1451T. und Band V, Berlin 1952, p. 78ff. Seit einiger Zeit haben wir die Arbeit
von Werner Eichhorn, Die Wiedereinrichtung der Staatsreligion im Anfangder Sung-
Zeit, in: Monumenta Serica 23 (1964) p. 205-263, bes. p. 249ff. sowie seine kürzeren
Zusammenfassungen in: Die Religionen Chinas, Stuttgart 1973, p. 275f. und in: Die
alte chinesische Religion und das Staatskultwesen, Leiden/Köln 1976, p. 195ff. Eine
Darstellung im Zusammenhang der Bewertung der sich verändernden Entscheidungswege

bei Hofe gibt auch Karl F. Olsson, The Structure ofPower under the Third
Emperor ofSung China: The Shifting Balance after the Peace ofShan-yüan, Ph. D. Diss..
Univ. of Chicago, 1974, p. 16 Iff

18 Hsü Tzu chih t'ung chien ch'ang pien (im Folgenden abgek. als CP) 67, 10a 12.



6 HELWIG SCHMIDT-GLINTZER

himmlisches Vorzeichen gibt? Frühere Dynastien haben sie mit menschlicher Hilfe
zustande gebracht. Wenn der Herrscher nur fest daran glaubt und ihnen respektvoll
opfert und sie in der Welt deutlich verkündet, dann gibt es keinen Unterschied zu (echten)

himmlischen Vorzeichen .I9»

Der Herrscher war zunächst unentschlossen, doch nachdem er sich im
kaiserlichen Archiv erkundigt und die Argumente Wang Ch'in-jos als

stichhaltig bestätigt gefunden hatte, konnte auch Wang Tan nicht mehr
seine Zustimmung versagen.

Im ersten, vierten und sechsten Monat des Jahres 100820 kamen drei
Himmelsbriefe herab, und der Kaiser berichtete seinem Berater Wang
Tan, dass an einem Abend im Jahre 1007 ein Geist zu ihm gekommen sei,
der ihm angekündigt habe, dass er Himmelsbriefe empfangen werde.21 Ein
Brief wurde an der südlichen Ecke des Ch'eng-t'ien-Tores gefunden, der
andere kam im inneren Palast an und der dritte wurde von Wang Ch'in-jo
am Süssquellen-Pavillon aufdem T'ai-shan gefunden. Die Ankunft dieses
Briefes soll dem Herrscher im Traum mitgeteilt worden sein.22 Auf die
einzelnen Feiern, Kultstättenbauten und Titelverleihungen, die anlässlich

dieser Erscheinungen unternommen wurden, will ich hier nicht näher
eingehen, da sie an anderer Stelle behandelt worden und auch in den
Quellen leicht nachzulesen sind.23

Die Feng-shan-Opfer, die als Himmels- und Erdopfer des Herrschers
viele sonstige Rituale hatten ersetzen sollen und die aufs engste mit der
Entwicklung der Yin-Yang-Theorie im 1. Jahrhundert v.Chr. verknüpft
sind,24 hatten seit der Han-Zeit die Funktion, die Erreichung des Grossen
Friedens zu verkünden, und sie waren auch stets von günstigen Omina
abhängig.25 Doch es ist bemerkenswert, dass dies Opfer entgegen eindringlichsten

Vorschlägen der Beamtenschaft gerade von starken Herrschern
immer wieder abgelehnt wurde.

19 CP67, 10b.
20 Ch'en Chun, Huang ch 'ao pien nien kang mu pei yao, Ta chung hsiang fu 1,1; Sung

hui yao. Jui i 1, 29a-3Ib.
21 CP68, la; das Datum, 17. Tag des 11. Monats, ist jenes, unter dem Chao Hsiangs Vor¬

schlag und die Unterredung mit Wang Ch'in-jo verzeichnet ist.
22 Sung shih 283, Ed. Chung-hua shu-chü, Peking 1977, p. 9561.
23 Siehe z.B. Olsson, op.cit., p. 164f.
24 Siehe Michael Loewe, op.cit., p. 184ff; s.a. E. Chavannes, Mémoires Historiques, Bd.

Ill, Paris 1898, p. 413ff.
25 W. Eichhorn, Die alte chinesische Religion und das Staatskultwesen. Leiden/Köln

1976, p. 90; s.a. ibid.. p. 89ff, p. 114 und passim.



MANIPULATION VON OMINA UND IHRE BEURTEILUNG 7

So hatte Wei-Ming-ti den Vollzug des Opfers abgelehnt mit der
Begründung, er herrsche nur über einen Teil des Reiches.26 Im Jahre 594
lehnte Sui Wen-ti die Abhaltung der Feng-shan-Opfer ab mit den Worten:

«Diese Angelegenheit ist sehr gross. Wie aber steht es um mein te (Tugendkraft), dass
ich sie auf mich nehmen könnte?»27

Li Shih-min, d.i. T'ang T'ai-tsung (regierte 627-650), lehnte im Jahre 631
ebenfalls ab und liess sich dann auch im folgenden Jahr von einem Berater
mit dem Argument abbringen, die Durchführung sei zu aufwendig.28

Die Vermutung, dass die Zustimmung zur Durchführung der Feng-
shan-Zeremonie zugleich eine Unterwerfung unter den Einfluss von
Beratergruppen bedeutete, wird bei genauerer Beschäftigung mit den Quellen

bestätigt.29 So hat denn auch Karl F. Olsson die Himmelsbriefaktion
unter Chen-tsung als eine Station in der Änderung der Entscheidungswege

bei Hofe gedeutet. Nach dem Frieden von Shan-yüan30 sei die unmittelbare

Beteiligung des Herrschers an Entscheidungen geringer geworden,
während eine Beratungsfunktion nur noch von verhältnismässig wenigen
Personen wahrgenommen worden sei.31 Olsson hat die Periode zwischen
1006 und 1023, dem Todesjahr Chen-tsungs, in dieser Hinsicht denn auch
als «a pivotal period in Northern Sung history» bezeichnet, in der es eine
Reihe von Veränderungen gegeben habe, von denen er drei benennt:

26 Tzu chih t'ung chien, p. 2543-2544; s.a. W. Eichhorn, op.cit., p. 130; zur Zeit der Re¬

gierung Wei Ming-tis (227-239 n.Chr.) sollen im Jahre 235 n.Chr. Himmelsschriften
erschienen sein, bei denen 35 Schriftzeichen auf weissen Steintafeln in dem Weidental
des Goldberges im Distrikt Shan-tan in Chang-yeh, dem heutigen Kansu, zu lesen
waren. Diese Himmelsschriften, über die Wei Ming-ti nicht sonderlich erbaut gewesen
sein soll, zeigen, dass Himmelsschriften nicht nur eine taoistische Erscheinung waren;
siehe Sung shu 27.

27 Tzu chih t'ung chien, p. 5548; s.a. W. Eichhorn, op.cit., p. 173.
28 Tzu chih t'ung chien, p. 6093-6094; s.a. W. Eichhorn, op.cit, p. 173ff
29 Angesichts dieser Tradition ist es überraschend, dass Sung T'ai-tsung die Feng-shan-

Opfer geplant, wenngleich dann aber nach einem Brand unterlassen habe. Siehe Olsson,

op.cit., p. 165f. Welche Bedeutung den Feng-shan-Opfern gerade für die Beurteilung

der Position des Herrschers zukommt, wird z.B. in dem Einwand H. Wechslers

gegen R.W.L. Guissos Einschätzung dieser Opfer durch Wu Tse-t'ien deutlich, siehe
Journal ofAsian Studies, Bd. 38 (1979) p. 748 (Bespr. von R.W.L. Guisso, Wu Tse-
t'ien and the Politics of Legitimation in T'ang China, Bellingham, Wash. 1978).

30 Siehe hierzu die Arbeit von Christian Schwarz-Schilling, Der Friede von Shan-yüan
(1005 n.Chr.), Wiesbaden 1959.

31 Siehe Sung shih 282, p. 9542ff; vgl. Olsson, op.cit., p. 142, und Wang Ch'eng (um
1163), Tu tungshih lüeh, Ed. Wen-hai, Taipei 1967, p. 618-619.



8 HELWIG SCHMIDT-GLINTZER

«from a military to a civil preoccupation in government policy»; «from
a regionally homogenous bureaucracy to one more diverse»; «from tight
imperial control over policy to more relaxed control».32

Olsson bringt die Autokratie der ersten beiden Sung-Herrscher und
den Rückgang kaiserlicher Einfiussnahme in die EntScheidungsprozesse
vor allem unter Chen-tsung in unmittelbaren Zusammenhang mit dem
Arbeitsrhythmus der einzelnen Herrscher. So wurde Sung T'ai-tsung
während der letzten Jahre seiner Herrschaft häufig von Ratgebern
aufgefordert, mehr Pausen einzulegen.33 Dies deutet daraufhin, dass die
Beamtenschaft sich ihrer Kompetenzen beraubt sah und sich auf diese Weise
wieder mehr Verantwortung und Befugnisse verschaffen wollte. Doch
auch noch unter Chen-tsung war der Tagesablauf des Kaisers so ausgefüllt,

dass dies alleine die These von der Sung-Autokratie stützen würde.
Deshalb sieht Olsson auch die entscheidende Veränderung zur Zeit Chen-
tsungs vor allem in der stärkeren Isolierung des Herrschers durch eine
kleine Beratergruppe, während ein weiterer Grund für die schwerere
Zugänglichkeit des Herrschers wohl auch in der Ausdehnung der Verwaltung

zu suchen ist.
Im Jahre 1006 beschränkte der Herrscher, nachdem er eine Empfehlung

von dem shu-mi-yüan (Kriegsministerium) erhalten hatte, die
Anzahl der Ranggruppen, die in der vorderen Staatshalle Eingaben machen
konnten, und in den folgenden Jahren setzte er diese restriktive
Verordnungsweise fort.35 Im Jahre 1011 äusserte sich der Herrscher selbst
dahingehend, dass er nicht mit allen unwichtigen Entscheidungen befasst werden

wolle.36 Hierzu bemerkt Olsson, dass zu jener Zeit der Herrscher
bereits die wichtigsten Entscheidungen in die Hände Wang Tans gelegt
habe.37

Mit wachsender Komplexität der Verwaltung war der Herrscher nicht
mehr in der Lage, die meisten Entscheidungen selbst zu treffen, und er
musste delegieren. Die Wende zu dieser Entwicklung wird durch die
Himmelsbriefaktion und die Durchführung der Feng-shan-Opfer sinnfällig ge-

32 Siehe Olsson, op.cit.. p. 24.
33 Siehe ibid. p. 45ff
34 Siehe ibid. p. 52f.
35 Siehe ibid. p. 56f.
36 CP 76, 16a; vgl. Olsson, op.cit.. p. 58.
37 Zwar hatte es auch Vorschläge gegeben, die Lösung von Problemen durch Handbücher

zu formalisieren, s. z.B. im Jahre 1009, doch scheint dies wenig Erfolg gehabt zu
haben. Im Jahre 1016 wurde offenbar, dass der Herrscher die Entscheidungskompe-



MANIPULATION VON OMINA UND IHRE BEURTEILUNG 9

kennzeichnet. Daher scheint es uns auch reichlich naiv, wenn Chen-tsung
seinen Berater fragt:

«Immer wenn ich der früheren Dynastien gedenke, so gab es wohl [viele] fähige
Herrscher, doch nur wenige, die die Feng-shan-Opfer ausführen konnten. Doch ich war dazu

in der Lage. Seit der Yung-hsi-Ära (984-988) waren die Vorbereitungen, die
Kostenschätzungen und die Einzelvorschriften, abgeschlossen. Wie kommt es, dass ich
die Kraft hatte, sie auszuführen?»38

Und Wang Tan beruhigt ihn mit der Antwort, es sei sein eigenes
Verdienst, und erst der Friedensschiuss - gemeint ist wohl jener von Shan-yüan

- habe dies ermöglicht.
Bei aller Kritik, die sich später an diese Vorgänge heftete, kommt der

Herrscher relativ gut weg. Er wird als einer geschildert, der sich bei
anderen Beratern versicherte, so auch bei Tu Hao, bevor er einem Rat folgte.
Die Kritik an der Himmelsbriefaktion, die sogleich vorgetragen und später

häufiger wiederholt wurde, richtete sich nicht gegen den Herrscher,
sondern gegen seine Berater.

Die Kritik an der Himmelsbriefaktion

Die Anzahl der Kritiker der Himmelsbriefaktion kann nicht gering gewesen

sein, doch scheinen nur wenige offen dagegen protestiert zu haben. So

berichtet Hung Mai in seinem Jung-chai sui-pi [«Pinselaufzeichnungen
des Hung Mai»], wobei er sich in der Zitierung auf einen Text stützt, der
umfänglicher im Sung-shih 431 zu finden ist, davon, dass es nach dem
Erscheinen der Himmelsbriefe bei Hofe eine Erörterung über die Durchführung

der einzelnen Opferzeremonien gegeben habe, und obwohl «der Hof
voller alter aufrechter Gelehrter war, wagten es nur wenige, aufrechte
Worte zu äussern, um diesen verderblichen Eifer zu stoppen.» Und nur
einer, Sun Shih nämlich, habe eine Eingabe an den Herrscher gerichtet.39

tenz über wichtige Fragen, die eigentlich nur von ihm selbst hätten entschieden werden
dürfen, an Wang Tan abgegeben hatte. Und auch unter den folgenden Herrschern
finden sich solche, eigentlich regelwidrige, Fälle der stillschweigenden Delegation oder
auch der Usurpation durch einzelne Ämter oder Berater, worüber uns die Eingabe Ou-
yang Hsius aus dem Jahre 1043 beredte Auskunft gibt; siehe Ou-yang Hsiu ch 'üan chi,

Taipei: Wen-yu 1969, Teil 4, p. 155; vgl. Olsson, op.cit.. p. 68 und p. 87-89.
38 CP71, 17b 7.

39 Zu Sun Shih siehe seine Biographie in Sung shih 431, p. 12801f.; O. Franke schreibt

von dieser Eingabe, sie verdiene eine besondere Übersetzung, siehe O. Franke,
Geschichte des chinesischen Reiches, Band V, Berlin 1952, p. 80.



10 HELWIG SCHMIDT-GLINTZER

Mit der Begründung, Wang Ch'in-jo habe deren Inhalt nicht vollständig
an die Öffentlichkeit gebracht, fasst er deren Inhalt zusammen.40

Sun Shihs Argument ist zunächst einmal, dass die historischen
Vorbilder nicht anwendbar seien, da die Lage der Hauptstadt eine andere und
eine lange gefahrvolle Reise des Herrschers nicht zu vertreten sei. Dieses

Argument Sun Shihs erinnert uns an eine ähnliche Argumentation
K'uang Hengs zur Zeit der Westlichen Han-Dynastie, des damaligen
Kanzlers, und Chang T'ans, des Kaiserlichen Beraters, die auch die neue
Lage der Hauptstadt zum Anlass nahmen, die Opferungen an abgelegenen

Plätzen aufzuheben, darunter die Opferung in Fen-yin.41 Und Sun
Shih gemahnt an das Vorbild der Heiligen Könige des Altertums, die
zuerst ihre Verantwortung gegenüber dem Volke erfüllten und dann erst ihre
Kraft dafür einsetzten, den Geistern zu opfern. Und wenn jetzt von einem
Zustand des Grossen Friedens gesprochen werde, so sei dies absolut
unwahr. Schliesslich habe ja gerade T'ai-tsung im Jahre 984 die Opfer nicht
ausführen lassen, weil er sich noch nicht der Bedrängnis im Norden
entledigt hatte. Und diejenigen, die gegenwärtig für die Durchführung der
Opfer einträten, hätten einen Schmachfrieden mit den Kitan unterstützt,
statt den Herrscher zu unterstützen. Ja sie wollten ihn zum Narren halten.

Mit diesen Vorhaltungen drang Sun Shih nicht durch, zweifellos auch
des besonderen Einflusses Wang Ch'in-jos wegen. Dieser selbst soll den
Erinnerungsnotizen Ssu-ma Kuangs zufolge die ganze Aktion gegenüber
dem Herrscher mit einem reinen aussenpolitischen Argument begründet
haben, indem er sagte:

«Wenn unsere Regierung jetzt die Kitan mit Gewalt unterwerfen wollte, so wäre das

nicht möglich. Es gehört aber zum Charakter der Jung und Ti, dass sie den Himmel
fürchten und auf Dämonen und Geister vertrauen. Am besten ist, wir fabrizieren jetzt
eine Anzahl von Wunderzeichen und geben uns so durch Hinweise auf den Auftrag
des Himmels selber Gewicht. Wenn die Jung und Ti das hören, werden sie vielleicht
nicht wagen, das Mittelreich leicht zu nehmen.»42

Die Opfer wurden jedenfalls ausgeführt; doch die Tatsache, dass sie

zum letzten Male überhaupt ausgeführt wurden, zeigt, dass ihre Begründ-

40 Siehe Hung Mai, Jung chai sui pi (san pi), Shanghai 1978, p. 493ff; s.a. Olsson, op.cit.,
p. 170fF. und Sung shih chi shih pen mo 22, Ed. Peking 1977, p. 166ff. - Die Him-
melsbriefaktion erregte Hung Mai derart, dass er immer wieder darauf zu sprechen
kam, s. z.B. Jung chai sui pi p. 54, p. 54f., p. 138f., p. 139f., p. 809.

41 Siehe M. Loewe, op.cit.. p. 17If.
42 Zitiert nach W. Eichhorn, Die Wiedereinrichtung der Staatsreligion in: Monumenta

Serica l'i (1964) p. 251.



MANIPULATION VON OMINA UND IHRE BEURTEILUNG 11

barkeit zu jener Zeit schon recht schwach gewesen sein muss. Und selbst

wenn die eben zitierten Worte Wang Ch'in-jo in den Mund gelegt worden
sein sollten, sie verdeutlichen doch, dass davon die Rede sein konnte, nur
die Barbaren glaubten an den Himmel und vielleicht auch noch einfaches
Volk.

Die Feng-shan-Opfer wurden mit Eifer durchgeführt, obwohl allen
bewusst war, dass sie ein grosser Mummenschanz waren; die Gruppe von
Beratern hatte sich durchgesetzt, die den Herrscher nicht in der gefährdeten

Hauptstadt oder an der Spitze der kämpfenden Truppe sehen wollte,
sondern die ihn zum Mummenschanz brauchte. Wenngleich sich - aus
welchen Gründen auch immer - der Herrscher nicht als Autokrat
behaupten konnte, so behielt doch auch jene Gruppe nicht die Oberhand,
die durch das Ritual dem Herrscher die Kompetenz beschnitt. Hierdurch
wird die These von dem Beginn autokratischer Herrschaft in China mit
der Sung-Zeit ebenso relativiert wie die Rede von der Rationalität jener
Epoche.

In die spätere Geschichtsschreibung ist K'ou Chun (961-1023), die
treibende Kraft hinter dem Friedensvertrag von Shan-yüan, eingegangen
als der Typus des zwar rauhbeinigen, aber die Position gegen Bedrängnis
durch feindliche Völker behauptenden Ministers. Dass er damit auch die
Person des Herrschers gefährdete, ist bisweilen kritisiert worden.43 Die
damit bezeichneten unterschiedlichen Positionen finden sich noch in der
moralisierenden Geschichtsschreibung unserer Tage, wenn etwa Christian

Schwarz-Schilling die Himmelsbriefaktion als Scharlatanerie
darstellt, während K'ou Chun als der eigentliche Held erscheint, Werner
Eichhorn demgegenüber darauf besteht, dass die Himmelsbriefaktion
einer rational-politischen Überlegung entsprungen sei. Im Vordergrund, so

Eichhorn, habe dabei die Einsicht gestanden, dass eine rasche Reorganisation

der schlagkräftigen Sung-Armee schon allein wegen der damit
verbundenen Kosten nicht möglich gewesen sei.44 Während Schwarz-Schilling

die Schändlichkeit der Intrigen Wang Ch'in-jos betont, hebt Eichhorn
den legitimatorischen Charakter der Himmelsbriefaktion hervor, und
damit wiederholen beide eigentlich nur diejenigen Positionen, die wir schon
im 11. Jahrhundert in China selbst finden und die auch in der Folgezeit
mit Variationen immer wieder vorgetragen werden sollten.

43 Siehe hierzu W. Franke, Historical Precedent or Accidental Repetition ofEvents? K'ou
Chun in 1004 and Yu Ch 'ien in 1449, in: Études Song, Sér. 1,3, Françoise Aubin, Hrsg.,
o.O. (Mouton) 1976, p. 198-206.

44 Siehe W. Eichhorn, op.cit.. p. 252, und Schwarz-Schilling, op.cit.. p. 65 und passim.



12 HELWIG SCHMIDT-GLINTZER

Die Absicht des Historikers bei der Beschäftigung mit der
Himmelsbriefaktion kann nun nicht die Wiederholung bestimmter Positionen sein,
obwohl die Persistenz bestimmter Typen bis gar in die westliche Sinologie
hinein für sich genommen schon ein interessantes Phänomen darstellt,
sondern der auszumachende und der zu erschliessende Begründungszusammenhang

für die Durchführung der Feng-shan-Opfer ist es, was den
Historiker interessiert wie zugleich das Besondere an dem Ereignis vor
allem gegenüber ähnlichen früheren.

Rationalität vs. Glaube an Götter und Geister - Das Dilemma der «Auf¬
klärung» in der Sung-Zeit

Es war bereits davon die Rede, dass von vielen die Sung-Zeit sowohl
geistesgeschichtlich als auch unter herrschaftssoziologischem Aspekt als
Beginn einer neuen Epoche bezeichnet wird. Von anderer Seite ist
demgegenüber der Aspekt der Kontinuität betont worden. Nun haben beide
Positionen sicherlich ihre Berechtigung. Denn es gab zwar einen Bruch,
doch war die Lösung ein traditionalistischer Rückgriff. Es muss hier
betont werden, dass eine solche Spannung bereits für die Anfänge des
chinesischen Kaiserreiches erkannt und von einigen sogar schon für frühere
Zeiten behauptet wurde.45 Hierzu wurden vor allem Befunde aus dem
ideologischen Bereich herangezogen, und wie bereits angesprochen, waren
bestimmte agnostische Argumente, die in der Sung-Zeit vorgebracht wurden,

nur Zitate aus einem festen und verbürgten Traditionszusammenhang.

Dennoch lässt sich die Auffassung vertreten, dass mit der Sung-Zeit
diese Spannung eine neue Qualität gewonnen hat. Und wenn auf keine
andere Weise sonst, so sind doch bestimmte Neuentwicklungen nach der
Jahrtausendwende nur durch die Annahme einer solchen neuen Qualität
überhaupt zu erklären.

Während in der T'ang-Zeit der Himmel noch als Problem erörtert
worden war,46 konnten nun Äusserungen des Himmels gefälscht oder des

Himmels Instanz ganz abgelehnt werden. Die damit verbundene Hinwendung

zum Naheliegenden brachte nun nicht eine Rationalisierung mit
sich, sondern der Himmel hatte seine Funktion verloren und musste nun

45 Siehe David N. Keightley, The Religious Commitment: Shang Theology and the Ge¬

nesis ofChinese Political Culture, in: History ofReligions, Vol. 17 (1978) p. 211-225.
46 Hierzu H.G. Lamont, siehe oben Anm. 11.



MANIPULATION VON OMINA UND IHRE BEURTEILUNG 13

von anderen Bereichen erfüllt werden. Diesen Zusammenhang hat Hsü
Dao-lin m.E. ganz richtig benannt, wenn er schreibt:

«Phenomenalism ofthe Wu-hsingchih-Tradition was dead by 1060. It is most remarkable

that during the Sung, when cosmology lost its influence in Chinese historiography,

its dominance was transferred with increased rigour to the area of Chinese

Philosophy and laid down the foundation for Neo-Confucian orthodoxy.»47

Mit dem Verlust der Glaubwürdigkeit der Omina, die ja auch die
Macht des Herrschers einschränkten, wurde ein Ersatz gesucht, doch der
konnte nicht in neuen Offenbarungen gefunden werden, von denen
andererseits im 11. Jahrhundert immer wieder die Rede ist, sondern es bedurfte
einer Lehre, die dem «rationalistischen» Zugriff entzogen blieb. Die An-
thropomorphisierung der Natur, «auch Pflanzen haben Bewusstsein»,48
eine Steigerung des Tötungsverbots der Buddhisten, wenn von Chou Tun-i
berichtet wird, er habe nicht das Gras vor seinem Fenster geschnitten, mit
der Begründung, er empfinde für das Gras wie für sich selbst (es heisst
nicht: für andere!), scheint eine Folge aus dieser Neuorientierung zu sein.
Die Natur ist nicht mehr fern, sie ist vor dem Fenster, und doch bleibt sie

dem Zugriff entzogen.
Wenn die Sung-Zeit als eine Epoche des Rationalismus bezeichnet

wird und als Beginn einer Periode autokratischer Herrschaft, so zeigt doch
gerade die Himmelsbriefaktion den Herrscher als in höchstem Masse
abhängig von seinen Beratern. Karl F. Olsson hat diesen Umstand, in
Anlehnung an E.A. Kracke, vor allem mit der Persönlichkeit Chen-tsungs zu
erklären versucht.

Nun haben zweifellos diejenigen, die von autokratischer Herrschaft
seit der Sung-Zeit sprechen, ein richtiges Gespür, wie wir auch jenen
zustimmen müssen, die von einem Zeitalter der Rationalität sprechen.
Doch auch diesen Befunden diametral widersprechende Ereignisse und
Stimmen lassen sich finden, und die hieraus folgenden Widersprüche und
Ungereimtheiten sind bisher nicht erklärt worden. Manche scheinen die
einander widersprechenden Positionen unterschiedlichen Gruppen
zuordnen zu wollen. So folgt W. Eichhorn für den religiösen Bereich der ja
recht nützlichen, in mancher Hinsicht aber auch zu mechanistisch
verstandenen Unterscheidung von Grosser und Kleiner Tradition, wenn er
schreibt:

47 Hsu Dau-lin, Crime and Cosmic Order, in: Harvard Journal of Asiatic Studies 30

(1970) p. 111-125, hier p. 117; dieser Bruch war in der T'ang-Zeit vorbereitet, worauf
H.G. Lamont in seiner Arbeit, s. oben Anm. 11, p. 194 Anm. 49, hinweist.

48 Siehe Wing-tsit Chan, A Source Book in Chinese Philosophy, Princeton, N.J., 1963,

p. 623.



14 HELWIG SCHMIDT-GLINTZER

«Dieser fast modern anmutenden Aufklärung eines kleinen Kreises der sozialen
Oberschicht stand in den breiten Massen des Volkes ein geradezu unbegrenzter Glaube an
Götter, Geister, Dämonen und Mirakel aller Art gegenüber.»49

Das Nebeneinander von Rationalität und Glaube an Götter und Geister,

das Max Weber mit dem Satz unterstrich:

«Die innere Voraussetzung dieser (sc. der konfuzianischen) Ethik der unbedingten
Weltbejahung und Weltanpassung war der ungebrochene Fortbestand rein magischer
Religiosität.»50,

lässt sich wohl nicht einfach auf die Oberschicht einerseits und die
Massenreligiosität andererseits verteilen, denn solche Ereignisse wie die
Himmelsbriefaktion wurden eben auch von denen wenigstens teilweise ernst
genommen, die sie selbst noch als Täuschung inszenierten. Vor allem
aber wurden solche Unternehmungen ja gerade ihrer Funktion wegen
inszeniert.

Vielleicht ist es eine der wichtigsten Eigenschaften dessen, was immer
wieder als Rationalismus in der chinesischen Tradition bezeichnet wurde,
dass dies keine Folge einer Entzauberung, keine Folge einer Säkularisation

war, sondern das Ergebnis einer Selbstbeschränkung, die durchaus
verträglich war mit einem Pantheon von Funktionsgöttern.51

Das Beispiel der Himmelsbriefaktion zeigt uns, dass die erstrebte
autokratische Position des Herrschers gleichwohl nicht aufrechtzuerhalten
war, weil es trotz einiger Bemühungen nicht gelang, Naturerscheinungen
jedweder Art als etwas jenseits der Herrschaftsverhältnisse zu interpretieren,

und weil jede Entsühnung des Herrschers zugleich seine Unterwerfung

unter ein Ritual bedeutete. Die Entkoppelung von Herrschaftslegitimation

und Omina hätte nur gelingen können, wenn sich der Herrscher
selbst jenes Bereiches versichert hätte, der bislang und gerade von den
Rationalisten als nicht erfahrbarer behauptet wurde. Ansätze zu einer
solchen Bemächtigung hat es im Sinne taoistischer Theokratie-Vorstellun-
gen gegeben, doch haben sich diese nie auf Dauer durchsetzen können.

49 W. Eichhorn, Die Religionen Chinas. Stuttgart 1973, p. 267.
50 Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Tübingen 1920, p. 515.
51 Beispiele hierfür finden sich bei James T.C. Liu, Ou-yang Hsiu, Stanford, Cal. 1967,

p. 155-172.


	Die Manipulation von Omina und ihre Beurteilung bei Hofe : das Beispiel der Himmelsbriefe Wang Ch'in-hos unter Chen-Tsung : regierte 998-1023

