
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 34 (1980)

Heft: 2

Artikel: Wohin gehen Koreaner nach dem Tod?

Autor: Eikemeier, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD?

Dieter Eikemeier
Universität Tübingen

Abkürzung
HMCCP Han'guk minsokchonghapchosapogosö, hrsg. Munhwakongbopu/Munhwa-

jae kwalliguk, 10 Bd. (Seoul, 1969-1979)

/ Zu den Materialien der Untersuchung

In den letzten Jahren ist verhältnismässig viel ethnographisches Material
über koreanische Totenrituale veröffentlicht worden, die in der Regel
innerhalb von drei Jahren nach dem Tode eines Menschen veranstaltet werden1

und meistens unter den Bezeichnungen Ogu-gut, Chinog(w)i-gut und
Ssikkim-gut2 bekannt sind. Das vorgelegte Material wie auch weiter noch

1 Die aufschlussreichsten Veröffentlichungen dieser Art, einschliesslich einer von
Ch'oe Sangsu aufgezeichneten Persiflage in Theaterform, sind: Sökch'ön hagin
[Ch'oe Sangsu], «Paebaengi-gut taesa,» Minsokhakpo, 1.1: 179-188, 2: 227-255
(1956/57); Kim T'aegon, Hwangch 'ön mugayön 'gu (Han'guk musok ch'ongsö, VI-1 ;

Seoul, 1966), pp. 35-43; HMCCP, Bd. 1: Chöllam p'yön, pp. 172-175, 191-203,
205f., 209-219, 254-264, Bd. 2: Chönbuk p'yön, pp. 114-127, Bd. 3: Kyöngnam
p'yön, pp. 188, 200-265, Bd. 4: Kyöngbuk p'yön, pp. 164-184, Bd. 6: Ch'ungnam
p'yön, pp. 184, 185, Bd. 8: Kangwön p'yön, p. 210, Bd. 9: Kyönggi p'yön, pp.
128-130; Chang Chugün, Kankoku no minkan shinkö: Cheju-do no füzoku to fuka
(Tokyo, 1974), Shiryö hen, pp. 196-229, 357-369, Ronkö hen, pp. 330-338; Yi
Tuhyön, «Changjewa kwallyön doen musok yön'gu: T'ükhi ch'obun'gwa Ssikkim-
guse taehayö,» Munhwaillyuhak, 6: 7-44 (1974); Söl Hojöng, «Chindo Sikkim-gut,»
Ppuri kip'ün namu, 47: 25-37 (Januar 1980).

2 Die koreanischen Fachleute weichen vorsichtshalber meistens einer Antwort aufdie
Frage aus, ob und wenn ja, in welchem Sinne, die hier genannten Totenrituale für sich
oder gar im Zusammenhang mit anderen, hier nicht genannten, überhaupt eine Einheit

bilden. Die Antwort aufdiese Frage hängt selbstverständlich von der Beantwortung

vieler Teilfragen ab und kann daher auch erst am Ende vieler Einzeluntersuchungen

gegeben werden. Im allgemeinen scheint man dazu zu neigen, das Ssikkim-
gut wie auch die Totenrituale aufCheju-do als aufden koreanischen Südwesten und
die vorgelagerte Inselwelt beschränkte Erscheinungsformen zu sehen und die Ogu-gut
wie auch die Chinog(w)i-gut als eine Gruppe für sich, und zwar als Varianten ein- und



92 DIETER EIKEMEIER

nicht bearbeitete und veröffentlichte Beobachtungen sowie Ton- und
Bildaufnahmen, die der Verfasser im Herbst 1978 an der Süd- und
Ostküste Koreas machen konnte, sind Anlass, Fragen nach den koreanischen
Vorstellungen vom Tod und den Toten zu stellen. Versuche ostasiatischer
Autoren, diese Fragen zu beantworten, haben offensichtlich eine vage
Übereinstimmung darüber erbracht, dass die hier zur Debatte stehenden
Rituale der Beruhigung von Totenseelen und deren Geleit in eine andere
Welt dienen. Diese Feststellungen sind für einen westlichen Beobachter
in dieser allgemeinen Form allerdings unbefriedigend, weil er einer
verhältnismässig langen Tradition der Diskussion des Seelenglaubens und
den in ihr gewonnenen Unterscheidungen von Seelenbegriffen gegenübersteht.

Er fühlt sich daher verpflichtet, die koreanischen Gegebenheiten

desselben Rituals zu betrachten. Dabei sieht man im Chinog(w)i-gut das repräsentative

Ritual des Zentrallandes um Seoul und Kaesöng, das Ogu-gut als Ritual der
Chölla- und Kyöngsang-Provinzen. Die unten genannten Arbeiten von Yi Tuhyön
und Ch'oe Kilsöng enthalten weitere Hinweise auf Veröffentlichungen, in denen auf
dieses Klassifikationsproblem eingegangen wird.

Nicht eindeutig sind auch die Erklärungen der Namen. Die Erklärung des
Namens Ogu-gut bereitet die grössten Schwierigkeiten, und zwar vor allem deshalb, weil
es bis jetzt nicht gelungen ist, eine zufriedenstellende Etymologie von ogu zu geben.
Kim T'aekkyu sieht einen Zusammenhang zwischen dem ogu einerseits und dem in
alten chinesischen Quellen erwähnten Yönggo-Fest (Chin. Ying-ku) sowie dem
altjapanischen wogi andererseits. In allen drei Veranstaltungen sieht er Festlichkeiten,
in denen man die Gottheiten erfreuen wollte. Der Sinn habe sich später auf die
Rituale zur Beruhigung der Toten beschränkt, die heute unter dem Namen Ogu-gut
bekannt sind. Kim T'aegon sieht ogu anhand der von ihm aufgezeichneten Schamanenlieder

als eine Gottheit des Jenseits an, welche die Toten geleitet und insofern mit den
in Anmerkung 89 genannten Zehn Königen (Sibwang) in einem Zusammenhang
steht. Eine Erklärung des Namens Chinog(w)i-gut kann aus den in Anmerkung 94
referierten Glossen hergeleitet werden. Da Ssikkim-gut, oder zumindest eine Variante
davon, zusammen mit der Waschung des Skeletts und der endgültigen Bestattung der
Knochen veranstaltet werden, liegt es nahe, in ssikkim eine von dem Verb ssitta
«waschen» bzw. dessen «Passiv» ssikkida abgeleitete Nominalform zu sehen.

Kim T'aekkyu, «Yönggowa ogue taehayö: Sanggo minsok munhak yön'guüi il-
tan,» Kugö-kungmunhak. 20: 57f. (1959); Yi Tuhyön, «Changjewa kwallyön doen
musok yön'gu,» pp. 11-22; Kim T'aegon, Komp., Han'guk muga chip. Bd. 2

(Han'guk musok ch'ongsö, II; Seoul, 1976), pp. 125,171 (Anmerk. 7), Bd. 3 (Han'guk
musok ch'ongsö, III; Seoul, 1978), pp. 382ff„ 410 (Anmerk. 23); Ch'oe Kilsöng,
Han'guk musogüi yön'gu: Tonghaean chiyögül chungsimüro han sahoe-illyuhak-
chök yön'gu (Seoul, 1978), pp. 195, 272f.



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 93

nach Massgabe der in der allgemeinen und vergleichenden Diskussion
auftauchenden Überlegungen und Unterscheidungen zu ordnen.3

Untersuchungen zu koreanischen Vorstellungen vom Tod und den
Toten würden die ethnographischen Befunde in ihrer ganzen Breite zu
berücksichtigen haben, angefangen von den Umständen des Todes bis hin
zu Inhalt und Form der Anrufung von Gottheiten und in das Ritual
eingeflochtenen epischen Teilen.4 Dabei wird man zunächst danach streben
müssen, eine möglichst präzise Vorstellung von dem Ort zu gewinnen, zu
dem die Toten nach dem Tode gehen, und von der Art, wie sie dorthin
gelangen. Dass es aufdem Gebiet der koreanischen Totenrituale noch keine

Forschungstradition gibt, zu der man sich in irgendeiner Weise zu
verhalten hätte, ist insofern ein glücklicher Umstand, als er es erlaubt, die
ersten eigenen Schritte in dieses Gebiet so zu wählen, dass die Aufmerksamkeit

zunächst den Materialien zugewandt wird, die der Ausbildung und
den Arbeitsgewohnheiten des Untersuchenden am meisten entgegenkommen.

Da dem Verfasser das Studium der erzählenden Teile der Totenrituale

am ehesten kontrollierbare Ergebnisse zu versprechen scheint,
entschied er sich für eine Untersuchung der Verstossenen Prinzessin (Pari(n)
kongju),5 des Epos also, das einen zentralen Platz zumindest in den Ogu-

3 Aus der Fülle der einschlägigen Literatur hat Burkhard Gladigow einige Titel
zusammengestellt, die auch für den vorliegenden Zusammenhang von Bedeutung sind.

Burkhard Gladigow, «Naturae deus humanae naturalis: Zur sozialen Konstruktion

des Todes in römischer Zeit,» Leben und Tod in den Religionen: Symbol und
Wirklichkeit, hrsg. Günther Stephenson (Darmstadt, 1980), p. 119 (Anmerk. 1).

4 Es ist ein Kennzeichen des veröffentlichten Materials zu den Totenritualen, dass es

uneinheitlich ist in dem Sinne, dass von den verschiedenen Feldforschern nicht alle
Aspekte bzw. nicht alle Aspekte gleichwertig berücksichtigt worden sind. Dieser
Umstand schränkt den Umfang des wirklich verwendbaren Materials in einem so grossen
Masse ein, dass in einzelnen Fällen erneute bzw. ergänzende Untersuchungen
unumgänglich sind.

5 Mit der angebotenen Übersetzung hat sich der Verfasser implizit für eine der beiden
möglichen Erklärungen des Namens dieses Epos entschieden. Als der Vater der
neugeborenen Prinzessin sie verstösst, wird er von der Mutter des Kindes aufgefordert,
ihr wenigstens einen Namen zu geben, und er antwortet: «Ein verstossenes und
Verstössen bleibendes Balg (tögi), ein ausgeschlossenes und ausgeschlossen bleibendes
Balg.» An einer anderen Stelle wird berichtet, dass die Prinzessin vom bevorstehenden

Tod ihrer Mutter träumt. Der Tod kündigt sich ihr dadurch an, dass sie im
Traum sieht, wie eine von koreanischen Frauen allgemein benutzte Reisschale, die
in der Form der der koreanischen Mönche entspricht und pari < Skr. pätra) heisst,
zerbricht. In dem Teil des Totenrituals, das der Rezitation dieses Epos vorbehalten
ist, steht gewöhnlich zentral vor den anderen Opfergaben eine Reisschale dieser Art.



94 DIETER EIKEMEIER

gut und Chinog(w)i-gut einnimmt und dessen Rezitation durch die dem
Ritual vorstehende Schamanin6 meistens mehrere Stunden in Anspruch
nimmt.

Grundlage der Untersuchung war die schriftliche Fassung des Epos,
welche im ersten Band des in Anmerkung 5 genannten Werkes von
Akamatsu Chijö und Akiba Takashi erscheint.7 Der Rückgriffaufeine schriftliche

Fassung bringt viele Vorteile mit sich, aber natürlich auch entscheidende

Nachteile. Der grösste Vorteil liegt, jedenfalls für einen Nicht-Koreaner,

in der Tatsache der Schriftlichkeit selbst. Denn mit Hilfe einer
schriftlichen Fassung kann wenigstens ein Teil der enormen Schwierigkeiten

vermieden werden, die sich zumindest anfangs einstellen würden,
wenn man aufein rein akustisches Verständnis angewiesen wäre. Die für
den vorliegenden Zweck gewählte Fassung hat im besonderen den Vorteil,
dass die rein erzählenden und damit aufschlussreichsten Teile in ihr länger

sind als in allen anderen bekannten und greifbaren Niederschriften.
Sie erleichtert ausserdem in einem gewissen Masse das Verständnis durch

Der Vollständigkeit halber sei vermerkt, dass das Epos auch unter einigen anderen
Namen bekannt ist, von denen Ch 'il kongju (Siebte Prinzessin) und Pari(n) legi bzw.
Pöri(n) legi (Das Verstossene Kind) die geläufigsten sind.

Akamatsu Chijö/Akiba Takashi, Chösen füzoku no kenkyü, Bd. 1 (Keijö, 1937;
photolithogr. Nachdruck, Seoul, 1970), pp. 28 (Zeile 420), 47 (746).

6 Es ist hier nicht der Ort, die Frage zu erörtern, ob und wenn ja, in welchem Sinne,
volksreligiöse Praktiken und Vorstellungen Koreas Schamanismus genannt werden
können und in welchem Sinne ggf. die Personen, welche massgebliche Träger der
Vorstellungen und Praktiken sind, Schamanen genannt werden sollten. Wenn schon
aus keinem anderen Grunde, dann werden die fraglichen Personen deshalb hier
Schamanen genannt, weil es in keiner westlichen Sprache für sie eine andere und zugleich
ähnlich prägnante Bezeichnung gibt.

7 Ch'oe Kilsöng hat ein Verzeichnis der schriftlichen Fassungen der Verstossenen
Prinzessin angefertigt, das leider in mehrfacher Hinsicht unvollständig ist. Im folgenden
werden deshalb ein paar Ergänzungen zu der Liste von Ch'oe mitgeteilt. Bedauerlicherweise

standen dem Verfasser aus dem verhältnismässig grossen Korpus der
Niederschriften von Schamanenliedern nur wenige Titel zur Einsichtnahme zur Verfügung,

so dass auch diese Ergänzungen möglicherweise nicht zu einem vollständigen
Verzeichnis der Niederschriften der Verstossenen Prinzessin führen.

Kim T'aegon, Hwangch 'ön muga yön 'gu, pp. 172-275; HMCCP, Bd. 1 : Chöllam
p'yön, pp. 197-203, Bd. 3: Kyöngnam p'yön, pp. 228-263, Bd. 4: Kyöngbuk p'yön,
pp. 175-179; Han 'gugüip'ungsok, hrsg. Munhwa kongbo pu/Munhwajae kwalliguk,
Bd. 1 (Seoul, 1970), pp. 206-220; Kim T'aegon, Komp., Han'guk muga chip, Bd.
1 (Han'guk musok ch'ongsö, I; Seoul, 1971), pp. 60-84, Bd. 2, pp. 29-41, 125-132,
183-192,226-238, Bd. 3, pp. 335-341, 382-392; Ch'oe Kilsöng, Han'guk musogüi
yön'gu, p. 251.



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 95

die angefügte Übersetzung ins Japanische,8 in der die als chinesische
vermuteten oder belegbaren Teile des im übrigen rein im koreanischen
Alphabet abgefassten Textes auch mit Hilfe chinesischer Schriftzeichen
wiedergegeben sind. Allerdings muss die japanische Version mit noch
grösserer Vorsicht benutzt werden als die in Anmerkung 8 genannte Übersetzung

von Park Byeng-sen. Als grösster Nachteil der hier benutzten
Fassung stellt sich auf lange Sicht die Tatsache heraus, dass wir so gut wie
nichts über den Zeitpunkt und die anderen Umstände der Niederschrift
erfahren. Durch das der Niederschrift vorangestellte Titelblatt wissen wir,
dass es sich um eine der «mündlichen Traditionen der Schamanin Pae

Kyöngjae aus Seoul» handelt. In der einleitenden Beschreibung des Textes

selbst wird dann Yangju genannt,9 und man kann daraus wohl schliessen,

dass die vorliegende Version des Epos entweder in Yangju10 aufgeführt

wurde oder die Schamanin, welche offensichtlich als Informantin
diente, aus Yangju stammte.

Dadurch, dass die Erzählung oft unvermittelt von einem Punkt zum
anderen springt, entsteht der Eindruck, dass der Text so, wie er schriftlich
vorliegt, gar nicht rezitiert wurde, sondern vielmehr eine Art von
Themen- und Stichwortverzeichnis bildete, anhand dessen die Schamanin
ihren Vortrag ex tempore gestaltete. So gesehen könnte die vorliegende
Version, oder zumindest weite Teile daraus, die Abschrift eines schamanisti-
schen Hand- und Lehrbuches sein. Yi Nünghwa (1869-1945) zitiert
Einzelheiten einer Version der Verstossenen Prinzessin, die stark an die
vorliegende Niederschrift erinnern. Diese Einzelheiten sind seiner Auskunft

8 Der Vollständigkeit halber sei hier erwähnt, dass es eine Übersetzung ins Französische

gibt, die aufder auch hier herangezogenen Niederschrift beruht, und zwei
Nacherzählungen in englischer Sprache.

Chang Duk-sun/ Seo Dae-seog/ Jo Heui-ung, The Folk Treasury ofKorea (Seoul,
1970), pp. 64-73; Frances Carpenter, Tales ofa Korean Grandmother (Tokyo, 1973),

pp. 203-210; Park Byeng-sen, Le récit de la «Princesse abandonnée» et les médiums
à travers l'histoire de Corée (Publications of Yonsei University Museum, Occasional
Papers, No. 1; Seoul, 1973), pp. 69-126.

9 Zeile 14. Soweit keine anderen Angaben gemacht werden, beziehen sich von hier an
alle Verweise aufdie Niederschrift der Verstossenen Prinzessin in Bd. 1, pp. 3-60 des

in Anmerkung 5 genannten Werkes. Um eine grössere Genauigkeit der Referenz zu
gewährleisten, wird auf die Zeilen jener Niederschrift verwiesen.

10 Yangju, ein Distrikt (kun), dessen Zentrum etwa 25 km nördlich von Seoul liegt, ist
nicht nur die Heimat des als Yangju pyöl sandae nori bekannten Maskenspiels,
sondern auch ein lebendiges Zentrum schamanistischen Lebens und anderer Manifestationen

koreanischer Volksreligion bis auf den heutigen Tag.



96 DIETER EIKEMEIER

nach einer «Schrift mit schamanistischen Anrufungen» entnommen, die
den Titel Song sin öppöp (Ausdrücke betreffend Heilige und Geister)
trägt." Diese Schrift ist dem Verfasser unbekannt, und er konnte auch
indirekt keine bibliographischen Daten ermitteln. Es ist möglich, dass dieses

oder ein ähnliches Schamanenhandbuch der Version, die Akamatsu
und Akiba übermittelt haben, zugrunde lag. Die Vermutung wird
dadurch bestärkt, dass die Orthographie des Textes Eigenheiten aufweist,
die auch schon in der Mitte der dreissiger Jahre dieses Jahrhunderts, als
die vorliegende Version niedergeschrieben worden sein muss, als veraltet
gelten müssten. Mit einiger Sicherheit lässt sich ausserdem nur noch
sagen, dass die hier benutzte Fassung des Epos im Zusammenhang mit
einem Totenritual steht, das für ein jung und unverheiratet gestorbenes
Mädchen veranstaltet wurde.12

// Inhalt und Aufbau der Verstossenen Prinzessin

Aufeine kurze Einleitung, in welcher der äussere Rahmen des Rituals
beschrieben wird, zu dem die Rezitation der Verstossenen Prinzessin
gehört,13 folgt die Erzählung der Ereignisse, die in der Geburt der dann
verstossenen Prinzessin ihren Höhepunkt finden.14 Ein Königspaar, das sich
um einen männlichen Thronfolger sorgt, befolgt nicht den Rat von vier
Schamaninnen, seinen Sohn in einem Jahr zu verheiraten, das männliche
Nachkommenschaft verspricht. In der Folgezeit werden dann tatsächlich
auch nur Mädchen geboren. Diese für den König enttäuschende Reihe
von Geburten findet ihren Abschluss in der Geburt der siebten Prinzessin,
die er dann aus Zorn und Enttäuschung verstösst und aussetzen lässt.15

Der ausgesetzte Säugling wird geborgen, «mit den Ohren voller Riesenameisen,

dem Mund voller roter Ameisen und den Augen voller 'Fadena-

11 Yi Nünghwa, «Chosön musok ko,» Kyemyöng, 19 (1927; photolithogr. Nachdr.
Yöngin Han'gukhak charyo ch'ongsö, hrsg. Paek Ch'öl, Bd. 6: Chosön musok ko;
Seoul, 1977), pp. 52f., Jap.: «Chösen no füzoku,» Chösen (photolithogr. Nachdr.
Yöngin... [s.o.], pp. 184f, Kor.: Chosön musok ko, übers. Yi Chaegon (Paengnok
ch'ongsö, Bd. 4; Seoul, 1978), pp. 141-143.

12 S. Anmerkungen 77, 96.
13 1-18.
14 19-424.
15 Selbstverständlich erklärt sich der in Anmerkung 5 erwähnte weitere Titel Ch'il

kongju aus der Tatsache, dass die verstossene Prinzessin die siebte war.



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 97

meisen'». Der König, plötzlich selbst erschrocken über seine Herzlosigkeit,

beschliesst, das Mädchen dem Drachenkönig der Vier Meere (Sahae
yongwang)16 darzubringen, und die Prinzessin wird zu diesem Zweck in
voller Kleidung in eine Kiste aus Jade gelegt.

Der folgende Abschnitt des Epos17 beschreibt, wie der Grossminister
der Riten (ye taesin) des königlichen Hofes die Kiste mit der Prinzessin

16 Auf der Grundlage dieser Benennung ist es unmöglich zu entscheiden, ob man hier
an einen oder an mehrere Drachen zu denken hat. Letzteres wird durch die Verbindung

mit den Vier Meeren nahegelegt. Später im Text ist die Rede vom Drachenkönig

des Ostmeeres (Tonghae yongwang), der im Drachenpalast des Ostmeeres (Tong-
hae yonggung) lebt, und von einem Drachenpalast des Westmeeres (Söhae yonggung).
Ferner wird in anderen Versionen des Epos an dieser Stelle der Drachenkönig des

Westmeeres (Söhae yongwang) genannt, so dass es naheliegt, hier nicht nur im
Singular zu übersetzen, sondern auch das sa der vorliegenden Version als einen Hörbzw.

Kopierfehler für so «Westen» anzusehen.
Die Affinität des koreanischen Königtums, zumindest des früheren, zu dem

Drachen als Meereswesen ist vielfach belegt, und der hier hergestellte Zusammenhang
zwischen einer Königsfamilie und dem Drachen ist ein Nachklang dieser
prestigeträchtigen Verbindung. T'arhae (trad. Regierungsdaten 57-79), der Tradition nach
der vierte König von Siila (trad. Daten 37 v.Chr.-935), stammte aus einem
Drachenfestungsland (Yongsöngguk) und wurde von einem roten Drachen überdas Meer in
sein zukünftiges Herrschaftsgebiet geleitet. König Mu (600-645) von Paekche (trad.
Daten 18 v.Chr.-660) verdankt sein Erdenleben der Tatsache, dass seine Mutter von
einem Drachen geschwängert war. König Munmu (Munho, 661-680) von Siila
wünschte, auf einer «grossen Klippe inmitten des Ostmeeres» begraben zu werden,
um «ein grosser Drache zu werden, der das Land beschützt». In der legendenhaften
Genealogie des Herrscherhauses von Koryö (935-1392) schliesslich trifft ein Ahn auf
der Überfahrt nach China mit dem Drachenkönig des Westmeeres zusammen,
verbringt eine gewisse Zeit bei ihm und kehrt später mit dessen ältester Tochter und
reichen Geschenken nach Korea zurück. Eine unter der Fischerbevölkerung verbreitete
Drachenverehrung, die vielleicht im Zusammenhang mit der Verbindung zwischen
dem Königshaus und dem Drachen gesehen werden muss, war in der Koryö-Zeit
offensichtlich so lebendig und beeindruckend, dass sie die Aufmerksamkeit eines
chinesischen Reisenden aufsich zog. In diesen Zusammenhang gehört natürlich auch die
in Anmerkung 27 angesprochene Verbindung zwischen Ch'öyong und dem Drachen.

Die Verbindung zwischen der Monarchie und dem Drachen als Bewohner anderer

Sphären als der des Meeres sowie seine Rolle in populären Erzählungen scheint
einer anderen Tradition anzugehören und kann hier ausser acht gelassen werden.

Hsü Ching, Kao-li t'u-ching, hrsg. Asea munhwasa (Seoul, 1972), 17: 90f; Iryön,
Samgukyusa, hrsg. Ch'oe Namsön (Keijö, 1943), 2: 73.7-9,98.10; Akamatsu/Aki-
ba, Chösen füzoku no kenkyü, 1,27 (Zeilen 41 Of.), 37 (568, 578f.); Frits Vos, Die
Religionen Koreas (Die Religionen der Menschheit, Bd. 22.1; Stuttgart u.a., 1977), pp.
39, 47-^19.

17 425-523.



98 DIETER EIKEMEIER

aus der diesseitigen Welt fortträgt, wobei ihm Raben und Elstern (kka-
mak kkach 'i) den Weg weisen.18 Er wirft die Kiste in das Blutmeer des

Elsternstrudels (Kkach'i yöul p'ippada),19 von wo sie aufdem Rücken einer
Schildkröte zum Ostmeer (Tonghae) getragen wird. Dieses Ereignis markiert

den Eintritt der Prinzessin in die jenseitige Welt. Dort nimmt sich
der Weltherr der Säkyas (Sökka sejon), d.h. Sâkyamuni, des Kindes an
und fuhrt es einem alten Ehepaar zu, das aufgrund verdienstvoller Taten
im diesseitigen Leben in der anderen Welt ein bescheidenes Leben in der
Gestalt von Bettelmönchen führen kann. Von ihm wird die Prinzessin an
Kindes Statt angenommen und erzogen, wobei sie sich Kenntnisse in
Astronomie und Geographie erwirbt und sich durch das Studium der Liu
t'ao (Sechs Pfeilköcher) sowie der San lüeh (Drei Strategien)20 auch in den
militärischen Künsten ausbildet.

18 Die Raben und Elstern treten auch an anderen Stellen der Erzählung auf, und zwar
immer dann, wenn es darum geht, auf aussergewöhnliche Vorkommnisse aufmerksam

zu machen, einen Weg zu weisen (auch und gerade ins Jenseits) oder die hilflose
Prinzessin zu beschützen. Das freundliche Bild von diesen Vögeln entspricht den

ihnen zugeschriebenen Eigenschaften, wie sie uns auch in anderen volkstümlichen
Erzählungen Koreas entgegentreten.

James S. Gale, Korean Folk Tales: Imps, Ghosts, and Fairies, transi, from the
Korean of Im Pang and Yi Ryuk (London, 1913), pp. 200f.; Akamatsu/Akiba, Chösen

fuzoku no kenkyü, I, 26 (Zeilen 385, 391, 394), 28 (426), 29 (440f, 446), 38 (592);
Ch'oe Inhak, Kankoku mukashibanashi no kenkyü (Tokyo, 1976), Engl.: Choi In-
hak, A Type Index ofKorean Folktales (Seoul, 1979), Nr. 1, 10, 15, 23, 121, 284,
396, 723, 736; Vos, Religionen Koreas, p. 39.

19 Die Deutung dieses Namens gibt Rätsel auf, die sich weder durch die späteren
Erwähnungen dieses Gewässers im Text noch durch andere Zeugnisse lösen lassen. Da
postnominale Partikel fehlen, mit deren Hilfe sich der sechssilbige Ausdruck eindeutig
gliedern lassen würde, sind auch andere Übersetzungen als die hier gewählte denkbar,
etwa «Elsternstrudel und Blutmeen>. Weder diese noch andere denkbare Übersetzungen

können jedoch für sich in Anspruch nehmen, plausibler zu sein als die hier
gewählte, und erleichtern nicht die Deutung des Namens.

20 In der traditionellen chinesischen Bibliographie gehört das erstgenannte Werk zu den

Ping-hsüeh ch 7 shu (Sieben Schriften der Militärwissenschaft). Es soll im Auftrage
des Königs Wen der Chou (ca. 1050-256) von einem Mann namens Chiang Wang
geschrieben worden sein. Man glaubte, dass die im Chuang-tzu erwähnten T'ai-kung
liu t'ao (Sechs Pfeilköcher des T'ai-kung) mit dem Chiang Wang zugeschriebenen
Werk identisch seien. Ein bis heute erhaltenes Werk trägt ebenfalls den Titel Liu t'ao,
stammt aber eindeutig aus der Zeit nach der Han-Dynastie (206 v.Chr.-220). Das
zweite Werk soll von einem Huang Shih-kung während der Ch'in- (221-206) oder
Han-Zeit geschrieben worden sein und gehört ebenfalls zu den viel zitierten frühen
chinesischen Werken über Kriegsführung.



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 99

Im folgenden Abschnitt21 wird davon berichtet, dass dem königlichen
Paar sowohl durch Orakel von Schamanen als auch in einem Traum der
Tod angekündigt wird. Das Mittel, den Tod abzuwenden, besteht darin,
verschiedene Unsterblichkeit bewirkende Elixiere zu finden, die wiederum

nur von der verstossenen Prinzessin herbeigeschafft werden können.
Der Grossminister der Riten unternimmt es schliesslich, die riskante Reise

in das Jenseits anzutreten und die Prinzessin dort zur Rückkehr in die
diesseitige Welt zu bewegen.

Der letzte der rein erzählenden Abschnitte22 handelt davon, dass die
königlichen Eltern schliesslich lebensgefährlich erkranken und die Ver-
stossene Prinzessin es auf sich nimmt, im Sinne der Kindespflicht noch
einmal in die andere Welt zu gehen, um dort die benötigten Elixiere zu
suchen, nachdem ihre älteren Schwestern es allesamt abgelehnt haben,
diese Reise zu unternehmen. In der anderen Welt begegnet sie dem
Unübertrefflichen Geist (Musang sin). Dieses schwer deutbare Wesen23 ist
von riesenhafter Gestalt,24 deretwegen später, als er mit der Verstossenen
Prinzessin und den gemeinsamen Kindern in die diesseitige Welt kommt,
die Tore der Hauptstadt eingerissen werden müssen, um ihm überhaupt
den Zutritt in die höfische Umgebung zu ermöglichen.25 Im Gegensatz zu
dem, was der im Namen vorgegebene mögliche Zusammenhang mit
buddhistischen Vorstellungen vermuten lassen könnte, ist der
Unübertreffliche Geist keineswegs ein ätherisch-überirdisches Wesen. Er ist
vielmehr ein recht hartgesottener Kräuterhändler, der von der Prinzessin
unnachgiebig die materielle Gegenleistung für seine Ware verlangt, und als
sie diese nicht aufbringen kann, sie zu niedrigen und für eine Prinzessin

21 524-662.
22 667-852.
23 Der Unübertreffliche Geist wird an anderen Stellen des Epos auch Unübertrefflicher

Geist Unsterblich (Musang sin sön) genannt. Die chinesischen Schriftzeichen, die -
wohl zurecht - mit musang in Verbindung gebracht werden, dienen in
chinesischbuddhistischen Zusammenhängen dazu, Skr. anuttara wiederzugeben, was eines der
zahlreichen Schmuckwörter für den Namen Buddhas ist. Musang sa ist einer der vielen

Beinamen Buddhas. In schamanistischen Zusammenhängen wird mit
Unübertrefflicher Geist der kollektive und der Identität verlustig gegangene Ahn einer
Abstammungslinie bezeichnet, der ins Nirväna eingegangen ist.

Akamatsu/Akiba, Chösenfuzoku no kenkyü, 1,46 (Zeile 718), 48 (760), 157,163,
265, 269, 329.

24 718-723.
25 840-851.



100 DIETER EIKEMEIER

entwürdigenden Arbeiten zwingt.26 Schliesslich muss sie ihn heiraten und
hat mit ihm sieben Söhne.27 Zu den Härten des Lebens in der Sphäre des

26 Es scheint keinesfalls reputierlich zu sein, mit dem Unübertrefflichen Geist in
Verbindung gestanden zu haben. Denn nach ihrer Rückkehr in die diesseitige Welt
versteckt die Prinzessin ihn, der als ihr Gefährte sie begleitet, und bezeichnet ihre Heirat
mit ihm als ein Vergehen.

800, 826.
27 Die Vorstellung, dass die Verstossene Prinzessin ein Wesen aus dem Jenseits gehei¬

ratet und mit ihm Kinder gehabt hat, führt zu Vermutungen über «Familienbeziehungen»

zwischen ihr und anderweitig bekannten Gestalten der koreanischen
Volksreligion. Hier spielen Elemente eine Rolle, die aus dem Kapitel «Ch'öyong-nang
Manghae-sa» (Der Höfling Ch'öyong und der Manghae-Tempel) der Samguk yusa
(Denkwürdigkeiten der Drei Reiche) sowie aus zwei von Yi Nünghwa bzw. Muraya-
ma Chijun überlieferten Versionen der Verstossenen Prinzessin bekannt sind.

Die Geschichte, welche Yi Nünghwa mitteilt, lehnt sich stark an die Ch'öyong-
Geschichte in den Samguk yusa an. Nach Yi erscheint Ch'öyong als der Grosse König

Öbi (Öbi taewang). Das in heutiger sino-koreanischer Lesung öbi ausgesprochene
Kompositum soll ein koreanisches Wort der Bedeutung «furchteinflössend, schrecklich»

wiedergeben, womit der in den Samguk yusa und durch religiöse Bräuche
belegte Zusammenhang zwischen der Gestalt Ch'öyong und Böses vertreibenden Amuletten

u.a. gleichen Namens einmal mehr bestätigt wäre. Die aus den Samguk yusa
bekannte Frau des Ch'öyong erscheint in der Geschichte bei Yi als die Verstossene
Prinzessin; als Prinzessin durch ihre Heirat mit einem König und Verstössen deshalb,
weil sie sich mit dem Pestdämon eingelassen hat und zur Strafe dafür von ihrem
Mann verjagt wurde.

Die Version, welche von Murayama berichtet wird, steht der hier behandelten
Version der Verstossenen Prinzessin nahe, und zwar insofern, als die Prinzessin die
letzte von sieben Töchtern, und zwar des Drachenkönigs, ist, der sie aus seinem Palast
weist und sie im Westmeer (Söhae) aussetzt. AufWegen, die von Murayama nicht
beschrieben werden, wird sie später Ch'öyongs Frau.

In der vorliegenden Version des Epos ist sie weder die Tochter des Drachenkönigs
noch, da Ch'öyong nicht vorkommt, dessen Frau. Sie ist, wie schon gesagt, die Frau
des Unübertrefflichen Geistes. Da ihr Vater sie dem Drachenkönig darbringt, dem sie
aber weiter in der Geschichte nicht mehr begegnet, besteht die Möglichkeit, ihre Heirat

mit dem Unübertrefflichen Geist als Heirat mit dem Drachenkönig aufzufassen.
Diese Möglichkeit würde gleichzeitig die Möglichkeit der Ineinssetzung von
Drachenkönig und Unübertrefflichem Geist bedeuten. Denkt man ferner daran, dass in
den Samguk yusa Ch'öyong einer der Söhne des Drachenkönigs ist, dann ergibt das
mit der in der vorliegenden Version berichteten Mutterschaft der Prinzessin den
Zusammenhang, dass Ch'öyong als einer der Söhne des Unübertrefflichen Geistes
angesehen werden kann. Aufdem Hintergrund der hier benutzten Version der Verstossenen

Prinzessin würde die Prinzessin nicht als Tochter, sondern als Frau des
Drachenkönigs, und nicht als Frau, sondern als Mutter des Ch'öyong erscheinen.

An diesen Zusammenhängen ist ferner die oft übersehene enge Beziehung des

Ch'öyong zu den Schamanen bedeutsam. Dank seiner «medizinischen» Kräfte steht



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 101

Unübertrefflichen Geistes gehört auch die Begegnung mit Toten, die auf
dem Wege zu ihrem endgültigen Verbleib sind und von denen zumindest
einige kein günstiges Schicksal zu erwarten haben.28 Nachdem sie den
widrigen Umständen in der Umgebung des Unübertrefflichen Geistes
standgehalten hat, darf sie in seiner und der Kinder Begleitung mit ihren
Elixieren ins Diesseits zurückkehren, wo sie einen triumphalen Einzug
am Hofe hält und ihre Eltern ins Leben zurückholt.

An den Bericht vom Schicksal der Verstossenen Prinzessin schliesst
sich eine Aufzählung der Gottheiten, die den Toten auf ihrem Weg im
Jenseits helfend zur Seite stehen, der den Gottheiten zukommenden Gaben

sowie anschliessend Ermahnungen für die Toten an, die sie auf ihrem
Weg durch die jenseitige Welt beherzigen sollen.29

Die Erzählung vom Geschick der Verstossenen Prinzessin wird insgesamt

neunmal durch eine kurze Serie mehr oder weniger gleichlautender
Beschreibungen und Formeln unterbrochen und dann auch abgeschlossen,

mit denen sich die Schamanin an «jedwede Verblichene früheren
oder späteren Todes» wendet. Diese Adressen werden deutlich im Gedanken

an tote Frauen gesprochen, denn es ist die Rede davon, dass ein Tag
kommt, an dem die Toten als Männer in die Welt der äussersten Freude
(Küngnak segye, Skr. Sukhâvatî) im Reinen Land des Westens (Sin.-Kor.
Söbang chöngt'o) gehen werden, getreu und im Vertrauen aufdas «Gelübde

[des Amitâbha], dass er [angesichts ihrer weiblichen Gestalt] in der
späteren Welt sie [erst] in ein anderes Leben in der Welt der äussersten Freude
geleiten werde», bevor er selbst in das Nirväna eingehe.30 Die Schamanin

er als «König» in keinem geringeren Rang als die «Prinzessin», welche, wie die
Verstossene Prinzessin oder die Prinzessin Awang (Awang kongju) etwa, Ahnen der
Schamaninnen sind.

Iryön, Samguk yusa. 4: 88f, Niederl.: Frits Vos, «De traditionele vormen van
dramatische kunst in Korea,» Forum der Letteren, 4: 12-14 (1972), Dt.: ders.,
Religionen Koreas, pp. 60-62; Yi Nünghwa, «Chosön musok ko,» pp. 52f, Jap.: pp.
184f, Kor.: pp. 141 f.; Murayama Chijun, Chösen no kijin (Chösa shiryö, Bd. 25, Teil
1: Minkan shinkö; Keijö, 1929), p. 140; Kim Chöngöp, «Mujo Awang kongju ko,»
Han'guk minsokhak, 7: 67-75 (1974); Dieter Eikemeier, «Volksgodsdienstige ver-
schijnselen in de oudste Koreaanse letterkunde: Enkele opmerkingen omtrent ver-
haal, lied en dans van Ch'öyong,» Forum der Letteren, 20.4: 284-292 (Dezember
1978).

28 766-769, 776-786.
29 853-928.
30 Das Gelübde des Amitâbha in der dieser Stelle zugrundeliegenden Form ist von Park

Byeng-sen im Wortlaut zitiert, kommentiert und übersetzt worden.
Park, Le récit, p. 112 (Anmerkung 111).



102 DIETER EIKEMEIER

wendet sich in dieser Form jedesmal dann an ihr Publikum, wenn die
Erzählung von der Geburt jeder der sechs ersten Prinzessinnen abgeschlossen

ist, wobei der Wortlaut der Adressen, die nach den Geburten der
ersten, dritten, fünften und sechsten Prinzessin gesprochen werden, gleich
ist,31 wie auch der der Adressen nach den Geburten der zweiten und vierten

Prinzessin.32 In den beiden folgenden Adressen wird dann deutlich,
dass ausser dem Vertrauen auf das Gelübde des Amitâbha ein weltliches
Verdienst gegeben sein muss, um Aussicht auf den Zugang zum Land der
äussersten Freude zu haben, nämlich die Nachfolge in der Erfüllung der
Kindespflichten, wie sie die Verstossene Prinzessin trotz der schlechten
Behandlung, die ihr widerfahren war, vorgelebt hat.33 Die beiden letzten
Adressen folgen in ihrem Tenor dann wieder den früheren Vorbildern.34

/// Das Jenseits

A Die Ordnung des Jenseits

Aus der Beschreibung von Inhalt und Aufbau der Verstossenen Prinzessin

mag schon andeutungsweise erkennbar geworden sein, dass das
Jenseits in dem Epos weder ein zusammenhängendes Ganzes ist, dessen Teile
substantiell, funktionell oder unter anderen Gesichtspunkten einander
zugeordnet werden können, noch überhaupt ausschliesslich eine Welt der
Toten, in der keine anderen Wesen als Tote vorkommen. Vielmehr ist das
Jenseits mehrfach gegliedert, und seine Teile sind unterschieden nach
dem Grad, in dem sie realistische Abbildungen des Diesseits sind.

Wie nicht anders zu erwarten, ist das Jenseits sehr, sehr weit entfernt
von der diesseitigen Welt, und der Weg dahin unbekannt. Der Grossminister

der Riten muss dreitausend i zurücklegen, und die schon erwähnten
Raben und Elstern wie auch die Gräser weisen ihm den Weg dorthin.35
Der Weg der Prinzessin in die Region des Unübertrefflichen Geistes ist
offenbar zweimal dreitausend /' weit, jedenfalls noch weiter als der, den sie
bei ihrer ersten Reise zurücklegen musste.36 Das Jenseits ist so weit ent-

31 110-117, 169-176,250-256,293-299.
32 141-145, 222-226.
33 663-666,707-711.
34 770-775, 887-917.
35 426^128, 592f.
36 667-670, 693f.



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 103

fernt, dass Vögel bzw. «fliegendes Getien> (nai kimsaeng) nicht mehr die
Strecke zurücklegen und in das Jenseits eindringen können.37

Zunächst erfährt man von jenem Teil des Jenseits, in den die Prinzessin

nach ihrer Aussetzung gelangt und in dem sie bis zu ihrem vierzehnten
bzw. fünfzehnten Lebensjahr verbleibt.38 Von ihm wird im folgenden als
der Sphäre der Pflegeeltern gesprochen. In Analogie dazu wird von dem
Teil, den sie aufsucht, um die Unsterblichkeitselixiere zu beschaffen, als
der Sphäre des Unübertrefflichen Geistes die Rede sein.39 In dem Aufenthalt

der Prinzessin in jeder dieser beiden Sphären wird man unschwer eine
Variante der aus dem Schamanismus, besonders dem des zentral- und
nordostasiatischen Raumes, bekannten Reisen erkennen, welche die
Schamanen in ihrer Trance unternehmen. Einen dritten Teil des Jenseits
bildet dann das Reine Land des Westens, das der endgültige Aufenthaltsort

von Toten, zumindest der glücklicheren unter ihnen, ist und von dem
wir aus den Adressen der Schamanin erfahren.40 Zu den Sphären des
Jenseits wird man auch den Teil zählen müssen, in dem sich das königliche
Elternpaar während des Traumes von seinem bevorstehenden Tod
aufhält. Der Zusammenhang zwischen dem Traumbereich und den anderen
Teilen des Jenseits wird durch ein literarisches Mittel hergestellt, nämlich
dadurch, dass das Königspaar die Sendboten, welche den Tod ankündigen,

mit denselben Worten fragt, mit denen Bewohner des Jenseits andere
Neuankömmlinge ansprechen: «Wie seid ihr hierher gekommen, wo das
doch ein Ort ist, in den selbst Vögel nicht eindringen können?»41 Damit
ist deutlich, dass sich das Königspaar während seines Traumes in demselben

Jenseits befindet, das von der Prinzessin, ihren Pflegeeltern, dem
Unübertrefflichen Geist und den anderen aus dem Epos bekannten Wesen
bevölkert wird.

B Die Heterogenität des Jenseits

Eine angemessene Betrachtung des in der Verstossenen Prinzessin
geschilderten Jenseits wird nicht nur die vielfache Gliederung in Betracht
ziehen müssen. Man muss gleichermassen berücksichtigen, dass die Sphären,

aus denen es besteht, in sich ausserordentlich heterogen sind. Das

37 449, 552, 602, 681f., 726.
38 428-524.
39 667-785.
40 S. Anmerkungen 31-34.
41 552f.



104 DIETER EIKEMEIER

trifft in vierfacher Weise zu. Zum einen suggeriert die Erzählung eine
maritime Welt, nennt aber gleichzeitig auch Einzelheiten, die festländischer
Topographie und festländischem Leben zuzuordnen wären. Zweitens
stehen Teile des «Inventars», die realistisch der dieseitigen Welt nachgebildet

sind und das Jenseits beinahe zu einem Abklatsch davon machen,
ausgesprochen fantastischen Elementen gegenüber. Drittens weisen die
jenseitigen Erscheinungen ihrer literarisch-religiösen Überlieferung und
Zuordnung nach auf weit auseinanderliegende Ursprünge.42 Viertens wird
man unter dem Gesichtspunkt der Heterogenität zu beachten haben, dass
das Jenseits nicht nur eine Sphäre der Toten, sondern gleichermassen
auch der Aufenthaltsort von in Trance Befindlichen und Träumenden ist.

Das Bild aller Sphären des Jenseits wird von einem maritimen Grundzug

beherrscht. Die Vorstellung, dass das Jenseits eine Wasserwelt ist,
wird schon dadurch nahegelegt, dass der König die neugeborene Prinzessin

dem Drachenkönig der Vier Meere, also einem Meeresbewohner,
darbringt. Ihr Eintritt in das Jenseits findet durch das Blutmeer des Elsternstrudels

statt, das auch der Ort ist, aufdem die Toten in ihren Booten
treiben.43 Dieses Meer könnte man dem Grossen Ozean (T'aeyang) gleichsetzen,

an dem die Prinzessin aufwächst.44 Überhaupt ist das Jenseits eine
überall von Gewässern durchzogene Region. So ist mehrmals von dem
Ostmeer die Rede, und zwar einmal als dem Ort, an den die Prinzessin
gleich nach ihrem Eintritt in diese Welt gebracht werden soll,45 dann als
dem Ort, an dem der Drachenkönig des Ostmeeres ein Getränk namens
piryeju46 aufbewahrt,47 und schliesslich als dem Ort eines Drachenpalastes.48

Bei ihrem Eintritt in das Jenseits wie bei ihrem Austritt daraus
kommen die Prinzessin wie auch der Grossminister der Riten an einer
Stelle vorbei, wo sie «vor sich den Fluss von den Gelben Quellen
(Hwangch'ön-gang) und hinter sich den Fluss des Fliessenden Sandes (Yu-

42 Da die vorliegende Untersuchung nicht religionshistorisch ausgerichtet ist, wird im
folgenden auf diesen Aspekt der Heterogenität auch nicht weiter eingegangen. Die
Tatsache der Heterogenität wird aus den beschreibenden Teilen dieses Artikels und
den Quellenverweisen hinlänglich deutlich werden, wenn sie auch nicht in ihrer ganzen

Breite erfasst wird, weil die taoistischen Elemente nicht zur Sprache kommen.
43 433, 766, 776.
44 454, 690.
45 439.
46 Park Byeng-sen gibt eine interessante Erklärung zum Namen dieses Elixiers.

Park, Le récit, p. 117 (Anmerkung 193).
47 568.
48 578.



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 105

sa-gang)» haben, die beide in unmittelbarer Nachbarschaft vom Blutmeer
des Elsternstrudels fliessen.49 In dieser Wasserwelt fehlen selbstverständlich

nicht eine Schildkröte und Boote.50 Auch die Regionen, in denen ei-

49 Die «Gelben Quellen» ist eine der ältesten Metonymien in der chinesischen Literatur
für die unterirdische Welt. Zumindest im Tso-chuan, Kuan-tzu und in den Ku shih

(Alten Gedichten) ist der Ausdruck eindeutig auf die Welt der Toten bzw. die Grenzen

dieser Welt beschränkt. Schenkt man der Ansicht Glauben, dass das China der
Vor-Han-Zeit eine ganze Reihe von Bräuchen kannte, die eng mit der Vorstellung
von konkreten unterirdischen Flüssen verknüpft waren, dann wird deutlich, dass
sowohl im China jener Zeit wie in dem hier behandelten Epos die Vorstellung von Gelben

Quellen lebendig und der Ausdruck alles andere als eine «blasse» Metapher war.
Von frühester Zeit an sind auch die «fliessenden Sande» ein Ausdruck gewesen, mit
dem in der chinesischen Literatur die fernen Gebiete des Nordwestens und die an sie

angrenzenden Wüsten bezeichnet worden sind, die in den Augen der Chinesen ein

fremdartiges und gefährliches Territorium waren. Der Bezug zu einem Totenreich
liegt nahe und kommt als solcher auch im Chao hun (Rückrufung der Seele), einem
der Ch 'u tz 'u (Lieder aus Ch'u), zum Ausdruck, in dem der Tote aufgefordert wird,
aus dieser gefährlichen Region zurückzukehren und auch andere gefährliche Gebiete

zu meiden.
Meng-tzu, zit., übers. James Legge, The Chinese Classics: With a Translation,

Critical and Exegetical Notes, Prolegomena and Copious Indexes (Vorwort v. 1892;
Nachdr. in 4 Bd.; Taipei, 1966), I/II, 285; Chuang-tzu chi-chieh (Ed. Chu-tzu
chieh'eng), III, 107, Engl.: Burton Watson, Übers., The Complete Works ofChuang-tzu
(Records of Civilization: Sources and Studies, ed. under the auspices ofthe Department

of History, Columbia University; New York/London, 1968), p. 187; Hsün-tzu
chi-chieh (Ed. Chu-tzu chi-ch'eng), II, 5, Dt.: Hermann Köster, Übers., Hsün-tzu,
(Veröffentlichungen des Missionspriesterseminars St. Augustin, Siegburg, Nr. 15;

Kaldenkirchen, 1967), p. 5; Ch'u tz'u (Ed. Szu-pu ts'ung-k'an), 9: 4a.5, Engl.: David
Hawkes, Übers., Ch'u Tz'u, The Songs of the South: An Ancient Chinese Anthology
(Oxford, 1957; Nachdr. Taipei, 1968), p. 104; Lun heng (Ed. Chu-tzu chi-ch'eng),
VII, 132, Engl.: Alfred Forke, Übers., Komm., Lun heng, Part II: Miscellaneous
Essays ofWang Ch 'ung (1911; Nachdr. New York, 1962), p. 99; Tso-chuan, zit., übers.

Legge, Chinese Classics, V, 2,6a; Kuan-tzu chiao-cheng(Ed. Chu-tzu chi-ch'eng), V,
120; Ku shih shih-chiu shou, zit. Morohashi Tetsuji, Hrsg., Dai Kan- Wa jiten, 12 Bd.

und Index (Tokyo, 1955), II, 732 (Nr. 3233.226), Nr. 13; Marcel Granet, La
civilisation chinoise (L'évolution de l'humanité; Paris, 1929), Dt.: Die chinesische
Zivilisation: Familie, Gesellschaft, Herrschaft von den Anlangen bis zur Kaiserzeit,
übers., eingeleitet Claudius C. Müller (München, 1976), pp. 37, 68; ders., La pensée
chinoise (L'évolution de l'humanité; Paris, 1934), Dt.: Das chinesische Denken:
Inhalt, Form, Charakter, übers., hrsg., eingeleitet Manfred Porkert (München, 1963),

pp. 159f., 164, 276, 300; Akamatsu/Akiba, Chösen füzoku no kenkyü, I, 28 (Zeile
432), 39 (597), 48 (765); WolfgangBauer, China und die Hoffnung aufGlück: Paradiese,

Utopien, Idealvorstellungen (München, 1971), p. 273.
50 438, 454, 766, 776.



106 DIETER EIKEMEIER

nige Elixiere zu finden sind, tragen maritimen Charakter. So wird das
schon erwähnte piryeju mit dem Drachenkönig des Ostmeeres in
Zusammenhang gebracht, und das Elixier der Unsterblichkeit (pulssa yak) ist auf
den Heiligen Drei Bergen (Sam sinsan) zu finden.51 Das letzte Motiv ist
aus einer der literarisch bekanntesten und berüchtigsten Suchen nach
dem Elixier der Unsterblichkeit bezogen, nämlich der, die Shih
Huang-ti (247-210) der Ch'in hat veranstalten lassen. Obwohl die Orte als
Berge bezeichnet werden, ergibt sich aus der Erzählung selbst, dass damit
Inseln gemeint sind.52 Die Verbindung zwischen Bergen und Inseln
herzustellen liegt natürlich insofern nahe, als Inseln aus dem sie umgebenden
flachen Meer wie Berge herausragen.53

In einem gewissen Sinne gegensätzlich zu diesem maritimen Charakter

verhalten sich verschiedene Elemente, die man üblicherweise mit dem
Festland in Verbindung bringt. Da wird das Jenseits, um seine Entfernung
von der diesseitigen Welt augenfällig zu machen, als «Berge von Ch'u»
(Chin. Ch'u shan) bezeichnet.54 Dieser Ausdruck meint weniger die
Region des Landes Ch'u (vernichtet 223 v.Chr.) in Mittelchina, das aus der
Sicht der Zentrale des alten China in der Tat weitab lag. Vielmehr wurde
er in der Literatur schon früh immer als Metapher für weit entfernte, aber
eben bergige, Gegenden benutzt.55 Überhaupt ist die Bergigkeit ein
Kennzeichen des Jenseits, das durchaus gleichwertig neben dem Maritimcharakter

steht. So muss der Grossminister der Riten sowohl dann, als er die
Jadekiste mit der Prinzessin ins Jenseits bringt, als auch dann, als er noch
einmal dorthin geht, um die Prinzessin zurückzuholen, an einem Schwer-

51 567f.
52 Die Heiligen Drei Berge sind der Pongnae (Chin. P'eng-lai), Pangjang (Fang-chang)

und Yöngju (Ying-chou).
Szu-ma Ch'ien, Shih-chi (Ed. Erh-shih-wu shih; Hong Kong: Hsiang-kang wen-

hsüeh yen-chiu-she, 1959), 6: 24d-25a, 28: 115a, Frz.: Edouard Chavannes, Übers.,
Les mémoires historiques de Se-ma Ts'ien (Paris, 1895-1905; Nachdr. Leiden,
1967), II, 151f., III, 436-438.

53 Die Tatsache, dass das Jenseits in allen koreanischen Vorstellungen einen stark
maritimen Charakter trägt, hat ausführlich Hyön Yongjun belegt.

Hyön Yongjun, «Kodae Han'guk minjogüi haeyang t'agye,» Munhwaillyuhak, 5:

49-67 (1972).
54 606,619.
55 Genau in diesem Sinne taucht der Ausdruck auch einmal in der Verstossenen Prin¬

zessin auf, nämlich in Zeile 787, wo er sich eindeutig nicht aufeine jenseitige Region
bezieht.



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 107

terberg (Kor. K'alsan, K'alch'issan)56 und an einem Feuerberg (Pulch'is-
san) vorbei und über einen Schwerterpass (K'alch'ikkogae) und einen
Feuerpass (Pulch'ikkogae) ziehen.57 Es passt zu diesem Bergcharakter,
dass die Pflegeeltern der Prinzessin sich als Hüter des Berges bzw. der Berge

bezeichnen.58 Zu Bergen gehören Höhlen und Felsen, und in der Tat
hören wir von beiden: In einer Höhle leben die Pflegeeltern im Winter,59
und die Toten sollen auf ihrem Weg in das Reine Land des Westens an
einem Tragegestellfelsen (Chigeppawi)60 und einem Messerfelsen (K'al-
ppawi) Stücke von Ackerboden niederlegen.61 Im übrigen erweckt das
Jenseits stellenweise den Eindruck einer idyllischen Gartenlandschaft.
Die Pflegeeltern der Prinzessin leben sommers in einem Garten,62 und es

ist von gelben Oriolen die Rede, die zwischen grünen Weiden hin- und
herfliegen.63 Selbst in einer so abgelegenen Region wie der des
Unübertrefflichen Geistes mangelt es nicht an Birnen- und Pfirsichbäumen und
an Papageien.64 Auch das Reine Land des Westens hat diesen Gartencharakter.

Der Weg dahin ist mit Blumen und Bäumen gesäumt.65 Das ganze
Land wird Lotusblumenterrasse (Sin.-Kor. Yönhwa-dae) genannt,66 was
im übrigen auch ausserhalb dieses Epos eine gebräuchliche Bezeichnung
für das buddhistische Paradies ist. Neben der Terrasse befindet sich eine

56 Das -ch'i- im Namen der Berge und Pässe wird von Park Byeng-sen offensichtlich als
das chinesische chih, das in der Hauptsache dem adnominalen Anschluss dient,
aufgefasst. Man kann es ebenso gut als einen ausgeschriebenen und vokalisch-konsonantisch

realisierten Zwischen-s-Laut (sai-siöt-sori) ansehen, dessen Funktion als Mittel
des adnominalen Anschlusses im Koreanischen mit der des chih im Chinesischen
zusammenfällt.

Park, Le récit, p. 114 (Anmerkungen 149f.).
57 143,224,429, 598,703, 891.
58 465.
59 478.
60 Es handelt sich hier wohl um einen Felsen, der das Aussehen der in Korea benutzten

Tragegestelle in Form eines A hat.
Kim Kwangön, Han'gugüi nonggigu (Minsok charyo chosa pogosö, hrsg. Munh-

wa kongbo pu/Munhwajae kwalliguk, Nr. 20; Seoul, 1969), Abb. 264-282.
61 903f.
62 477.
63 484, 596, 673.
64 671-674.
65 913-915.
66 666, 916.



108 DIETER EIKEMEIER

Halle des Lotusherrn (Yönju-dang) und der Jaspisteichpark (Yönji-
wön).67

Soweit man das Jenseits überhaupt als eine geschlossene und konkrete
Landschaft ansehen kann oder will, könnte man es sich als eine
Meereslandschaft denken, die mit felsigen und durch blühende Gärten verschönerten

Inseln durchsetzt ist und die nicht der unähnlich ist, welche in der
Geschichte von der Suche nach dem Elixier der Unsterblichkeit bei den

Heiligen Drei Bergen suggeriert wird. Ist es so noch möglich, den
maritimen Charakter des Jenseits mit dem festländischen zu einer idealen Einheit

zusammenzubringen, so ist das nicht mehr möglich, wenn man das
Jenseits unter dem Gesichtspunkt des Gegensatzes zwischen realistischen
und fantastischen Elementen betrachtet. Aufder einen Seite erscheint das
Jenseits als gar nicht so verschieden von der diesseitigen Welt. Obwohl es

von seltsamen Wesen bevölkert ist, ist die an Neuankömmlinge gerichtete
Frage doch sinnvoll, ob sie Menschen oder Geister seien,68 was bedeutet,
dass im Jenseits durchaus auch Menschen vorkommen können. Ihr
Aussehen und ihre Lebensumstände sind auch gar nicht so verschieden von
denen der diesseitigen Welt. So ist das Bettelmönch-Paar, das die Prinzessin

aufzieht, wie ein irdisches Bettelmönch-Paar gekleidet.69 Es lebt in
einer Hütte,70 und die Erwähnung eines Westdorfes am Grossen Ozean
(T'aeyang Söch'on)71 deutet daraufhin, dass es sogar menschliche
Siedlungen gibt. Man kann darüber hinaus, wie es die Prinzessin tut, eine
Erziehung durchmachen.72 Zu dem freundlichen Eindruck trägt natürlich
auch der schon erwähnte Berges- und Gartencharakter des Jenseits bei.

67 Die reichlich verwickelte literarische Tradition von der «Mutter, die König im Westen

ist» (Chin. Hsi wang mu) verlegt ein Zusammentreffen zwischen ihr und dem König

Mu der Chou, das bei Gelegenheit seiner legendären Westreise stattgefunden
haben soll, an diesen Teich, der im K'un-lun-Gebirge liegen soll. Der Bezug auf den

Jaspisteich im Zusammenhang mit einer Beschreibung des Reinen Landes im Westen
ist sicherlich bedingt durch die in der chinesischen literarischen Tradition vorgegebene

Lage in der fernen Nordwestregion. Die literarischen Belege dieser Überlieferung

und ihre weiteren Bezüge hat jüngst Michael Loewe zusammengestellt und
diskutiert.

Akamatsu/Akiba, Chösen füzoku no kenkyü, 1,49 (Zeile 773), 57 (917); Michael
Loewe, Ways to Paradise: The Chinese Quest for Immortality (London, 1979), pp.
86-126.

68 448, 463, 551, 554, 601, 681, 725.
69 460.
70 481,498.
71 454, 592,690.
72 500f.



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 109

Die Ähnlichkeit zwischen dem Jenseits und dem Diesseits wird auch
dadurch verdeutlicht, dass es in beiden Sphären auf aussergewöhnliche
Ereignisse hinweisende Himmelserscheinungen gibt,73 und durch den
Umstand, dass man in der diesseitigen Welt mit Geistern rechnet74 wie in der
jenseitigen mit Menschen. Im wörtlichen Sinne merklich gedämpft wird
das Bild vom Jenseits durch das Licht. Denn obwohl es Sonne und Mond
gibt,75 scheint der Unterschied zwischen Tag und Nacht verwischt zu sein.
Das Jenseits wird nachts von Nebel durchzogen, und tagsüber herrschen
Wolken vor.76

Seinen vertraut-irdischen Charakter hat das Jenseits dort verloren, wo
man den Weggeistern (kilsin), der Beerdigten Braut (Maejang kaksi), dem
Berggeist (Sansin), den Erdgeistern (t'osin)11 und den Sachwaltern der
Unsterblichkeit (son 'gwan) begegnet, die jenem Teil des Jenseits als Wärter

73 391f.,446f.
74 796.
75 526, 675.
76 441 f.

77 Frits Vos hat einen kurzen Überblick über die Weg- und Erdgeister in der koreani¬
schen Volksreligion sowie über den Berggeist gegeben und in diesem Zusammenhang
einiges aus der einschlägigen Literatur genannt.

Ein nicht geringes Problem bereitet die Zuordnung der beerdigten Braut. Yi
Nünghwa berichtet im Zusammenhang mit schamanistischen Ritualen in und aus der
Umgebung der Hauptstadt von dem Geist unverheiratet gestorbener Mädchen, der
Son'gaksi genannt wird. (Aufgrund dieses Namens fragt man sich, ob der Sonnim-gut
genannte Teil der hier zur Debatte stehenden Totenrituale sich nicht auf unverheiratet

und jung verstorbene Mädchen bezieht und typischerweise in Ritualen
auftaucht, die mit Toten dieser Art zu tun haben.) Der Geist dieser Mädchen gilt als
gefahrlich, weshalb man in Familien, die einen derartigen Todesfall zu beklagen haben,
ein Erkundungsritual (Yöt'am-gut, Yet'am-gut) genanntes Zeremoniell zur Beruhigung

des Geistes veranstaltet und auf dem Lande sogar besonders «sichere»
Beerdigungsformen wählt. Ch'oe Kilsöng berichtet von einem Zeremoniell, das für einen
unverheiratet gewesenen ertrunkenen jungen Fischer veranstaltet wurde und in dessen

Verlauf man ihn mit einem ebenfalls jung und unverheiratet verstorbenen Mädchen

nachträglich verheiratete, was in diesem Licht besehen ebenfalls der Beruhigung
der Toten gedient haben mag. In der hier erwähnten Beerdigten Braut könnte man
also ein solcherart beruhigtes und in das Paradies eingegangenes unverheiratet gestorbenes

Mädchen sehen.
Yi Nünghwa, «Chosön musok ko,» pp. 46, 53, Jap.: pp. 191,205, Kor.: pp. 150f.;

Murayama, Chösen no kijin, pp. 184f; Akamatsu/Akiba, Chösen füzoku no kenkyü,
I, 56 (Zeilen 897f., 901); HMCCP, Bd. 4: Kyöngbuk p'yön, pp. 165-167; Vos,
Religionen Koreas, pp. 85f, 103 et passim; Ch'oe Kilsöng, Han'guk musogüi yön'gu.
Foto Nr. 8.



110 DIETER EIKEMEIER

vorzustehen scheinen.78 Völlig dem menschlichen Verstand enthoben, ja
geradezu bedrohlich ist das Jenseits im Bereich des Unübertrefflichen
Geistes, der, wie schon oben erläutert wurde, für sich schon eine
beängstigende Gestalt ist. Der Weg der Prinzessin zu ihm führt sie über steile
Pfade,79 vorbei an dornigen Hecken und eisernen Mauern, die in den
Himmel ragen.80 Am Ende ihrer Wanderung begegnet sie Geistern ohne
Arme, Beine oder Augen sowie zahllosen Gespenstern, die wie Frösche
quaken.81 Sie durchschreitet Tore aus grünem, weissem, rotem und
schwarzem Kristall82 und sieht Boote ohne Boden83 und Boote ohne
Steuerleute, die sie lenken könnten.84 Die Nähe zu den Toten wird hier be-

78 Dem Kugö lae sajön (Grosses Wörterbuch der Landessprache) zufolge wurden mit
dem letztgenannten Ausdruck in der Gegend von Kaesöng in Mittelkorea Schamaninnen

bezeichnet, die aus der Schicht der alten Beamten-Literaten (yangban)
stammten. Von einem anderen Autor wird son 'gwan als Bezeichnung für eine «Klasse»

von Schamanen verstanden.
Die Erläuterung von sön'gwan ist ein Anlass, über diese Bezeichnung hinaus

etwas zum Charakter der in dem Epos auftauchenden Wesen des Jenseits sowie zum
Missverhältnis zwischen deren Charakter und den hier verwandten Bezeichnungen
als Gottheiten, Geistern u.a. zu sagen. Das Morphophonem -gwan bedeutet den
Beamten, den Sachwalter und wird natürlich auch im Zusammenhang mit anderen
Ausdrücken gebraucht, die das Tätigkeitsfeld jenes Personenkreises betreffen. Zugleich
gibt das -gwan sehr prägnant den Charakter der hier Gottheiten, Geister u.a. genannten

Wesen an. Anders als es die letztgenannten Termini nahelegen, handeln diese Wesen

weniger aus einem eigenen und absoluten Willen heraus, als dass sie eine ihnen
vorgegebene Ordnung vermitteln und vollstrecken. Durch diesen Bezug auf eine
ihnen vorgegebene und gemeinsame Ordnung ist das Jenseits dieses Epos auch kaum
in Götter. Gegengötter und Dämonen zu gliedern. Insofern verfehlen die in diesem
Artikel verwandten Termini zu einem guten Teil die Eigenart jener Götterwelt, und
ihr fortgesetzter Gebrauch ist nur dadurch zu rechtfertigen, dass sich in westlichen
Umgangssprachen nicht leicht prägnante und allgemein verbreitete Benennungen
finden lassen, welche die hier gebrauchten ersetzen könnten, und deshalb eine Abweichung

von den hier gebrauchten Ausdrücken zu einer Kunstsprache führen würde.
Akamatsu/Akiba, Chösen füzoku no kenkyü. I, 57 (Zeilen 910-912); Yi Hüisüng,

Hrsg., Kugö tae sajön (19. Aufl.; Seoul, 1972), p. 1579b; Gernot Prunner,»
Schamanistische Götterbilder im Hamburgischen Museum für Völkerkunde (1. Teil;
Materialien zur koreanischen Volkskunde I),» Mitteilungen aus dem Museum für Völkerkunde

Hamburg. Neue Folge, VII: 104f. (1977).
79 694.
80 699.
81 701f.
82 713-716.
83 776.
84 784.



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 111

drängend. Während die Prinzessin in der Sphäre der Pflegeeltern nur einmal

und beiläufig an die Toten erinnert wird, nämlich als ihre Eltern
Höllenlieder (chiong-norae) singen,85 trifft sie schon vor der Sphäre des
Unübertrefflichen Geistes aufKsitigarbha (Chijang posai),86 der als Erdenhüter

zwar ein Retter vor den Höllenqualen ist, aber doch immerhin die Nähe

des Todes und der damit verbundenen Schrecken signalisiert. Von
Sâkyamuni bekommt sie vor ihrem Eintritt in die Sphäre des Unübertrefflichen

Geistes eine Nahwa genannte Blume überreicht, mit der sie winken
soll, wenn sie an ein gewaltiges Meer gelangt, damit sich dieses in festes
Land verwandele.87 Schliesst man sich der Deutung an, die Park Byeng-
sen dem Namen dieser Blume gibt, indem sie sie mit Yama (Yömma),
dem Herrn der Unterwelt, in Verbindung bringt,88 dann wird man auch
in ihr einen Hinweis daraufsehen können, dass die Sphäre, in die einzutreten

die Prinzessin im Begriffe steht, Nähe zum Ort der Toten aufweist.
Sie begegnet weiterhin den Zehn Königen,89 die, ähnlich wie Ksitigarbha,
die Toten zu ihrem Ruheplatz im Reinen Land des Westens führen sollen.
Schliesslich werden in diesen Zusammenhängen der Schwerter- bzw. der
Feuerberg ausdrücklich als Schwerterberg- bzw. Feuerberghölle bezeichnet,

wie auch noch einmal ausdrücklich von den 84 000 Höllen die Rede
ist.90

Zuletzt soll ausdrücklich darauf hingewiesen werden, dass neben der
Heterogenität des «toten» Inventars eine Heterogenität der mehr oder
weniger «lebendigen» Wesen des Jenseits festzustellen ist. Das gilt nicht nur
im Sinne des Gegensatzes zwischen Gespenstern einerseits, deren extreme

85 461.
86 677.
87 696-698.
88 Park, Le récit, p. 119 (Anmerkung 240).
89 In der ostasiatischen Welt gibt es mindestens zwei Reihen von Zehn Königen. Die ei¬

ne steht in engem Zusammenhang mit buddhistischer Nomenklatur und
entsprechenden Gottheiten. Die andere gehört zur Vorstellungswelt des koreanischen
Schamanismus. Einer der Zehn Könige ist Yama, der Herr der Unterwelt, ein anderer gilt
als Deifikation des Kaisers Cheng-tsung (1100-1125) der Sung (960-1279), die acht
anderen gelten nach Yi Nünghwa als unidentifiziert. Dass im Epos von der Verstossenen

Prinzessin die letztgenannte Reihe gemeint ist, ergibt sich aus ihrer Aufzählung
in der Schlussadresse der Schamanin.

Yi Nünghwa, «Chosön musok ko,» p. 41, Jap.: p. 181, Kor.: pp. 137f;
Akamatsu/Akiba, Chösen füzoku no kenkyü, I, 45 (Zeile 705), 54f. (867-886), II, 98, 106;
Morohashi Tetsuji, Hrsg., Dai Kan- Wa jiten, 11,514 (Nr. 2695.645); Chang Chugün,
Kankoku no minkan shinkö, Ronkö hen, pp. 145-174 et passim.

90 225, 703, 704,891.



112 DIETER EIKEMEIER

Erscheinungsformen uns in der Gestalt der arm-, bein- und augenlosen
Geister begegnen, und in Andeutungen noch menschlich-irdisch
reagierenden Gestalten wie der Prinzessin, ihren Pflegeeltern und dem Sâkyamuni

andererseits, sondern auch innerhalb der sich noch menschlich-irdisch

gebenden Gestalten selbst. Im Jenseits befinden sich nicht nur Wesen,

die man landläufig als Tote bezeichnet, d.h. Wesen, deren
Lebensäusserungen abgebrochen und als empirisch wahrnehmbare auch nicht
mehr wiederherzustellen sind. Wie schon gesagt, gehören zum Jenseits
auch in Trance Befindliche und Träumende.

/// Das Jenseits als Nicht- Welt

Versucht man, die beiden Betrachtungsweisen zusammenzuführen, unter
denen oben das Jenseits beschrieben worden ist, nämlich die der Drei-
gliederung in eine Sphäre der Pflegeeltern, eine des Unübertrefflichen
Geistes und eine des Reinen Landes im Westen mit der unter dem Aspekt
der Heterogenität, dann kommt man zu dem Ergebnis, dass sich die drei
Sphären in der genannten Reihenfolge abnehmend realitätsgetreu zur
diesseitigen Welt verhalten. Nach Art und Anzahl der Wesen und Gegenstände,

die uns in einer aus der diesseitigen Welt bekannten Weise
entgegentreten, nimmt die Realitätstreue ständig ab, bis hin zum Reinen Land
des Westens, von dem wir wenig mehr als den Namen erfahren.91 Dieser
Befund und die Möglichkeit, aus den «topographischen» Angaben über
das Jenseits in vagen Umrissen so etwas wie eine Inselwelt zu komponieren,

sowie die Möglichkeit, von einer Kindheit der Prinzessin im Jenseits

zu sprechen, umschreiben auch schon die einzigen Modi, mit denen sich
zwischen den Gegebenheiten des Jenseits Zusammenhänge herstellen
lassen. Im übrigen scheint es unmöglich zu sein, in dem Jenseits der Verstossenen

Prinzessin eine geschlossene Region zu sehen, deren Teile sinnvoll
aufeinander bezogen wären. Dieses wiederum hat zur Folge, dass man von
dem Jenseits überhaupt nicht in einem präzisen Sinne als von einer Welt
sprechen kann. Die Rede von einer Welt würde voraussetzen, dass die

91 Eine einigermassen konkrete Vorstellung vom Reinen Land des Westens kommt nur
durch die Aufzählung der Gottheiten in der letzten Adresse der Schamanin zustande.
Dagegen wird man die Lotusblumenterrasse, die Halle des Lotusheim und den
Jaspisteichpark kaum als konkrete Bestandteile des Westlandes ansehen können, weil
diese Benennungen durch die literarische Tradition zu sehr in ihrem Charakter als

Metaphern festgelegt sind.



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 113

Sphäre geschlossen ist, d.h. dass das «Inventar des Jenseits nicht beliebig
nach Art und Anzahl verändert werden kann.92 Selbst wenn es in diesem
Sinne geschlossen wäre, würde allein dadurch noch kein Bild von etwas
entstehen, das Welt genannt werden könnte. Denn es wäre zum zweiten
nötig, dass sich die Teile des Jenseits sinnvoll aufeinander beziehen
lassen, d.h. es müssten ihnen vertraute Attribute zukommen, die erlauben,
alles mit allem in einen kontinuierlichen und nachvollziehbaren
Zusammenhang irgendeiner Art zu setzen. Im Falle des Jenseits der Verstossenen
Prinzessin ist das eben nur in dem oben beschriebenen beschränkten Umfang

der Fall. Zwingt dieser Sachverhalt zu der Annahme, dass die
Schamanin und ihr Publikum intellektuell schlicht unfähig sind, aus den
vielfachen literarischen und weltanschaulichen Einflüssen, die ihnen
zugeflossen sind, eine zusammenhängende Welt zu komponieren? Oder gibt
es eine plausible Sicht vom Tode und den Toten, aus der heraus es sinnvoll

sein könnte, ja vielleicht zwingend nötig wäre, auf die Vorstellung
vom Jenseits als einer Welt zu verzichten?

Es scheint nicht ratsam zu sein den Weg der «Interpretation» von
Metaphern zu gehen, um doch noch zu einer «Welt» der Toten zu gelangen.
Zweifellos wird man in einem Grossteil der Benennungen der Wesen und
Gegenstände des Jenseits Metaphern sehen und eine umfassende Interpretation

aufdiese Tatsache aufbauen können, indem man unter Berücksichtigung

sämtlicher belegbarer Zusammenhänge literarischer und
weltanschaulicher Art die Ähnlichkeiten, das tertium comparationis, zwischen
übertragenem und eigentlichem Ausdruck herausstellt. Aus Gründen, die
hier nicht erläutert werden können, würde dieses Unternehmen aufetwas
hinauslaufen, was in einem höheren Sinn auch nur wieder - Metapher ist.

Hier soll vielmehr noch einmal daran erinnert werden, dass das
Jenseits nicht nur ein Ort für Gespenster und mehr oder weniger absonderliche

Gottheiten, sondern gleichermassen auch von Toten, Träumenden
und in Trance Befindlichen ist. Insofern sind Tod, Traum und Trance
einander gleichgestellt.93 Diese ist die Sichtweise des agierenden und
reagierenden, lebendigen und mit Seinesgleichen Umgang pflegenden Men-

92 Eine ins einzelne gehende Untersuchung weiterer Versionen der Verstossenen Prin¬
zessin, überhaupt aller literarischen Elemente der Totenrituale, und zwar vor allem
der aktuellen Formen des mündlichen Vortrags, musste erweisen, dass das Jenseits
in diesem Sinne geschlossen ist oder nicht.

93 Diese Sichtweise eröffnet überhaupt erst die Möglichkeit, die an sich voneinander un¬

abhängigen Bezüge aufdie Toten einerseits und die Geschichte von der Verstossenen
Prinzessin andererseits miteinander zu verknüpfen.



114 DIETER EIKEMEIER

sehen, für den Tote, Träumende oder in Trance Befindliche gleichermas-
sen «leblos» sind, weil sie in einem gegebenen Augenblick alles das nicht
tun können, was er, der lebendige Mensch, gerade tut. Der lebende
Mensch ist aber auch Empiriker und Realist genug, um den «Leblosen»
die Möglichkeit einer anderen Seinsweise für die Zeit ihrer «Leblosigkeit»
nicht völlig abzusprechen. Denn immerhin sieht bzw. weiss er, dass der
«leblose» Körper nicht endgültig leblos ist bzw. nicht plötzlich
verschwindet. Seine Sicht ist eine Lösung des Dilemmas, das darin besteht,
dass er den Toten, Träumenden oder in Trance Befindlichen «wie leblos»
vor sich liegen sieht, gleichzeitig aber der Beobachtung und dem Wissen
davon Rechnung tragen muss, dass der Träumende oder in Trance
Befindliche in das landläufig so genannte Leben zurückkehren wird bzw. das

Totsein ein Zustand ist, der, obgleich irreversibel, Abstufungen kennt.
Der Körper zerfällt allmählich, und insofern ist auch noch den Toten
irgendeine, wenn auch vom diesseitigen Leben graduell verschiedene und
sich allmählich abschwächende Form des Weiterbestehens zuzugestehen.
Nur kann sich der lebende Mensch dieses Weiterbestehen nicht konkret
ausmalen, weil er davon keine Erfahrung hat. Die Dreigliederung des
Jenseits in der Verstossenen Prinzessin und die damit einhergehende zunehmende

Realitätsferne wie auch die ihr umgekehrt proportional entsprechende

«Präsenz» der Toten passen nahtlos zu dieser Sichtweise.
Wenn vielleicht nicht zwingend nötig, so ist es doch zumindest

plausibel, eine derartige Sichtweise vorauszusetzen, wenn man einen Grund
dafür finden will, dass in der Verstossenen Prinzessin das Jenseits in
keinem anderen Masse als dem oben beschriebenen als Welt erscheint. Eher
als zu einer Vorstellung von einer Welt der Toten könnte jene
empirischrealistische Sichtweise zu einem völligen Verzicht auf derartige Vorstellungen

führen, und man muss sich fragen, warum die Schamanin
überhaupt darum bemüht ist, eine Vorstellung von dem Ort zu geben, zu dem
die Toten gehen. In der Tat verwendet sie verhältnismässig wenig Zeit
bzw. Raum darauf. Denn von den 928 Zeilen der vorliegenden Fassung
des Epos sagen nur knapp ein Zehntel etwas im engeren Sinne über die
Toten und ihren Platz im Jenseits aus. Wenn sie von den Toten spricht,
dann tut sie es in Bildern, mit denen vorrangig nicht ein Leben im Jenseits
ausgemalt wird, sondern Glaubensgewissheiten verdeutlicht werden
sollen. Es soll den Zuhörern in prägnanten, schlaglichtartigen Bildern in
Erinnerung gerufen werden, was sie nach ihrem Tode erwartet, nachdem sie
entweder im Vertrauen auf Amitâbha und in Erfüllung bestimmter
weltlich-familiärer Pflichten (von denen noch im nächsten Abschnitt die Rede
sein wird) ihre Erdentage zugebracht oder in dieser Zeit dieses alles nicht



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 115

getan haben. Ein Vorgriffaufdas Jenseits und damit verbunden das
Heraufbeschwören bestimmter Bilder des Jenseits ist also nötig als Bekräftigung

der Glaubensgewissheiten zum Nutzen der Lebenden.
So gesehen bedingen die oben als empirisch-realistisch bezeichnete

Sichtweise und die Glaubensgewissheiten einander. Die empirisch-realistische

Sichtweise verhindert es, dass man sich das Jenseits als eine Welt
ausmalen kann, denn man hat ja keine Anschauung von ihr, zumindest
nicht von der Rolle der Toten darin. So bleibt nur der Vorgriffmittels
Metaphern und anderer literarischer Formen auf Glaubensgewissheiten.
Umgekehrt macht auch die Glaubensgewissheit ein Gemälde des Jenseits
überflüssig, verbietet es sogar. Denn keine noch so detaillierte, konsistente
und lebendige Vorstellung vom Jenseits als einer Welt könnte die
Glaubensgewissheit stärken; ein im eben genannten Sinne stärker ausgemaltes
Jenseits könnte sie eher erschüttern, weil Detailliertheit und Realismus
unweigerlich die Fragen nach der empirisch-realistischen Grundlegung
wachrufen würden.

IV Die Toten im Jenseits

Die vorstehenden Darlegungen und Schlussfolgerungen erlauben es,
abschliessend auf die Seinsweise der Toten im Jenseits der Verstossenen
Prinzessin einzugehen und im Zusammenhang damit kurz anzudeuten,
in welchem Sinne deren Seinsweise mit einem Seelenglauben in
Zusammenhang gebracht werden kann.

Es fallt auf, dass die Toten im Jenseits nichts «tun»; sie setzen von sich
aus keine Handlungen in Bewegung, sie gehen nicht auf Handlungen
anderer ein, und sie entscheiden nichts. Vielmehr gleiten sie merkwürdig
unberührt dem einen oder anderen Ort ihres endgültigen Verbleibs zu. Dass
sie sich auf einem Gang befinden, ist überhaupt die einzige Art von
Bewegung, die an ihnen wahrzunehmen ist.94 In den Adressen der Schama-

94 Es sei hier vermerkt, dass den Totenritualen selbst eine Dreigliederung unterlegt wird,
die man'wiederum mit dem Gang der Toten zu ihrem endgültigen Bestimmungsort
in Zusammenhang bringt. Eine dieser Gliederungen findet sich in der vorliegenden
Version der Verstossenen Prinzessin, nämlich in den Zeilen 770-772, die andere wird
von Yi Nünghwa genannt und kommentiert, von Park Byeng-sen dann referiert. Eine
Deutung der Benennungen der Teile und damit der gesamten Gliederung ist
ausserordentlich unsicher, und das vor allem deshalb, weil die meisten der Benennungen
nicht zum Wortschatz der Alltagssprache gehören und damit ausserhalb des rituellen
Kontextes nicht belegbar sind.



116 DIETER EIKEMEIER

nin ist die Rede davon, dass die Toten die Lattentore bei den Orixa-Sträu-
chern (sangsanüi salmun)95 und damit die Welt ihrer Vorfahren96 und das

In der vorliegenden Erzählung werden die drei Teile als sönhaengja. chinbujöng
und sajae samsöng bezeichnet. Während die ersten beiden Ausdrücke in den
Standardwörterbüchern durchgehend durch chinesische Schriftzeichen glossiert werden
und als «Vorläufer» bzw. «Verunreinigung durch die Toten» übersetzbar sind, ist eine

befriedigende Deutung des dritten nicht möglich. Zunächst wird man auf die
Redewendung samsöng tüllida «Heisshunger stillen» gelenkt, die auch und besonders in
schamanistischen Zusammenhängen gebraucht wird. Wenn sajae als saja «die
Toten» aufzufassen wäre, könnte sich der ganze Ausdruck auf die Tatsache beziehen,
dass den Toten auf ihren langen Weg reichlich Nahrung mitgegeben wird, und zwar
in Form der aufgestellten Opfergaben. Es ist ebenso gut möglich, an ein irgendwie
viergegliedertes bzw. vierfaches Fasten zu denken, durch das die Speisen, denen die
Lebenden entsagen, im eben beschriebenen Sinne den Toten zur Verfügung gestellt
werden oder den die Toten begleitenden Wesen des Jenseits, damit sie ersteren gegenüber

günstig gestimmt werden. Für die letztgenannte Auffassung spricht, dass es in
Totenritualen Teile gibt, die ausschliesslich mit den Sendboten (saja) des Herrn der
Unterwelt zu tun haben, die sich die Toten aus dem Diesseits holen.

Die Teile der zweiten der beiden Dreigliederungen, nämlich sin 'gii, saenöm und
sönwangjae werden im wesentlichen von Yi Nünghwa selbst erklärt. Er glossiert
sin gii mit chinog(w)i, also mit dem Namen, der in der Zentralregion Koreas dem
Ritual als ganzem zukommt. Chinog(w)i wiederum wäre zu deuten als «Geister, die den

Weg weisen», nämlich Wesen wie Yama, Ksitigarbha und die Zehn Könige, oder als
«Platz des Totengeistes», wobei sich Yi die Bedeutung von chin als «Toter» zunutze
macht, die auch im chinbujöng der erstgenannten Gliederung enthalten ist, und
weiterhin an das koreanische Wort nök für «Totengeist» denkt. Saenöm ist nach Yi eine
Variante von sanüm «die Zwischenexistenz auflösen», d.h. die Toten aus der
Zwischenexistenz zwischen Leben und Reinkarnation (Skr. antaräbhava. Sin.-Kor.
chungüm, chungyu) zu befreien. Sönwangjae schliesslich ist ein Opfer, das Buddhisten

nach einem Todesfall dem Buddha darbringen in der Absicht, letzteren gegenüber

dem Toten günstig zu stimmen.
Eine Phase einer Dreigliederung ist nicht immer leicht mit der im Rang

korrespondierenden Phase der anderen Dreigliederung zur Deckung zu bringen. Noch
schwieriger ist es, einen Zusammenhang zwischen den hier erläuterten Dreigliederungen

einerseits und dem Gang der Toten durch das Jenseits, wie er in der Verstossenen

Prinzessin dargestellt ist, zu erkennen, zumal vieles an den mit den Phasen verbundenen

Vorstellungen den Anschauungen zuwiderläuft, die der Verstossenen Prinzessin

zugrundezuliegen scheinen.
Yi Nünghwa, «Chosön musok ko,» p. 42, Jap.: pp. 182f., Kor.: pp. 139f.; Park,

Lerécit, pp. 52f., 120 (Anmerkungen 273-275); Chang Chugün, Kankoku no minkan
shinkö, Shiryö hen, pp. 196-225, 357-368, Ronkö hen, pp. 330-338.

95 Mit den salmun genannten Toren sind zweifellos die normalerweise Tore mit rotem
Lattenwerk (hongsalmun) genannten Torbögen gemeint, die man vor Gräbern
hochgestellter Koreaner antrifft und bei denen die Querverbindung in Form eines Lattenzaunes

ausgebildet ist. Es ist naheliegend, bei sangsan an die Orixa-Sträucher zu den-



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 117

«Himmelsgewölbe, unter dem die auf Amitâbha Hoffenden» (pulssaüi
ch 'öllyung)97 leben, hinter sich lassen, um schliesslich im Reinen Land der
äussersten Freude im Westen anzugelangen.98 Der Ausdruck «Weg der
Dunkelheit» (myöngdo), der in diesem Zusammenhang auftaucht,
charakterisiert zum einen natürlich die ersten Etappen des Weges als die der
Beschwernis, zum anderen die Anwesenheit der Toten im Jenseits
überhaupt als einen Gang. Ansichtig wird man der Toten eigentlich erst, als
sie an einem kritischen Punkt ihrer Reise in Booten über das Blutmeer des

Elsternstrudels setzen sollen. Am einen Ende des Meeres fahren die, welche

die Aussicht haben, in das Reine Land des Westens zu gelangen, am
anderen sitzen, in Booten ohne Boden, die, welche in die 84 000 Höllen

ken, wenn dem Verfasser auch nicht deutlich ist, welcher Art die Beziehung zwischen
diesen Sträuchern einerseits und den Gräbern bzw. den Toten andererseits ist.
Bemerkenswert ist, dass das einschlägige koreanische Nachschlagewerk als Beinamen dieses
Strauches songjang angibt und die koreanische Sprache ein Wort songjang in der
Bedeutung «Leiche» kennt. Wahrscheinlich ist der Zusammenhang zwischen Toten und
dem Orixa-Strauch gar nicht geheimnisvoll und besteht einfach darin, dass diese Art
von Sträuchern gewohnheitsgemäss in der Nähe von Gräbern angepflanzt wurde oder
wird.

Index Londinensis to Illustrations of Flowering Plants, Ferns, and Fern Allies:
Being an Amended and Enlarged Edition Continued Up to the Year 1920 ofPritzel's
Alphabetical Register of Representations of Flowering Plants and Ferns, prepared
under the auspices ofthe Royal Horticultural Society of London at the Royal Botanical

Gardens, Kew, komp. O. Stapf, Bd. IV (Oxford, 1930), p. 480c; Chosönmalsajön,

komp. Chosön minjujuüi inmin konghwaguk kwahagwön önö munhak yön'guso
sajön yön'gusil (P'yöngyang, 1968), pp. 2140b, 3968a (mit Zeichnung); Yi Hüisüng,
Komp., Kugö tae sajön, p. 3233b (mit Zeichnung); Chosön singmul togam, komp.
To Pongsöp/Im Rokchae (P'yöngyang, 1976), p. 355; Gerd Krüssmann, Handbuch
der Laubgehölze (2., neubearbeitete und erweiterte Auflage in drei Bd. und einem
Registerband; Berlin/Hamburg, 1977), Bd. 2, pp. 351 f., Tafel 143.

96 Die Erwähnung von Vorfahren oder Eltern, zusammen mit der in den Adressen der
Schamanin immer wieder zum Ausdruck gebrachten Hoffnung aufdie Umwandlung
in einen Mann, deutet daraufhin, dass das Ritual, in dessen Zusammenhang das Epos
rezitiert worden ist oder für das die vorliegende Fassung gedacht ist, einem früh
verstorbenen Mädchen gelten und somit ein wie in Anmerkung 77 geschilderter Bezug
vorliegt.

97 Mit pulssa bezeichnet man die, welche durch ständige Anrufung des Amitâbha
(Amit'abul yömbul) in ihrem irdischen Leben die Anwartschaft auf einen Platz im
Reinen Land des Westens erwerben wollen. Der Ausdruck ch 'öllyung ist in keinem
der Standardnachschlagewerke aufgeführt. Es scheint aber richtig zu sein, ihn mit den
im Glossar aufgeführten Schriftzeichen wiederzugeben und das zweite der Schriftzeichen

in der Bedeutung von «Bogen» oder «Gewölbe» aufzufassen, wie es in Moro-
hashi Tetsuji, Hrsg., Dai Kan-Wa jiten, VIII, 686 (Nr. 25660) geschieht.

98 112f., 171f., 252f, 295f., 887f.



118 DIETER EIKEMEIER

gehen müssen. Schliesslich gibt es noch Boote mit Toten, die in ihrem
irdischen Leben ohne Kinder geblieben sind und weder ins Reine Land des

Westens noch in die Hölle gehen, sondern weiter auf dem Wasser treiben
werden.99

Kritisch ist dieser Moment ihres Ganges allerdings nicht dadurch, dass

dort über sie zu Gericht gesessen und entschieden würde, was der endgültige

Aufenthaltsort der einen oder anderen von ihnen ist, oder dass sie
untereinander und mit ihren Richtern um den besseren Platz kämpfen würden.

Kritisch ist der Abschnitt nur dadurch, dass hier der Augenblick der
Wahrheit gekommen ist, an dem die Toten - und natürlich auch die noch
lebenden Zuhörer der Schamanin - voll ihres Geschickes ansichtig werden.

Denn die Entscheidung darüber, welche Richtung man im Jenseits
einschlagen wird, ist schon im diesseitigen Leben gefallen: Entweder ist
man seinen Eltern gegenüber den Pflichten der kindlichen Pietät
nachgekommen, loyal gegenüber der Obrigkeit, fürsorglich gegenüber seinen
Geschwistern sowie seinen übrigen Familienangehörigen zugetan gewesen
und kann so ins Paradies eingehen, oder man hat es versäumt, diesen
Pflichten nachzuleben, und muss deshalb in die Hölle gehen. Damit
entfällt die Notwendigkeit, noch im Jenseits etwas zu entscheiden, und
deshalb treten auch die Gestalten, welche in buddhistischen Zusammenhängen

häufig als Geleiter der Toten genannt werden, wie die Zehn Könige
und Ksitigarbha, in der Verstossenen Prinzessin so wenig in Erscheinung.
Ihre Nennung im Epos wirkt fast wie eine überflüssige Zutat zum Bild von
der Totenwelt.

Der geringe Grad des «Eigenlebens», das die Toten im Jenseits führen,
bringt es mit sich, dass man keine deutliche Anschauung davon bekommt,
ob und wie sie möglicherweise aufandere Wesen, so z.B. die Lebenden im
Diesseits, einwirken. Im Zusammenhang der Beschreibung des Weges der
Toten im Reinen Land des Westens ist die Rede davon, dass die neuan-
gekommenen Toten verschiedenen Gottheiten und Seelen ihre
Kleidungsstücke darbringen sollen.100 Zumindest diese Seelen könnte man
sich als schon länger im Paradies ansässige und damit weiter entrückte
Tote vorstellen, wodurch sie wenigstens als Opferfordernde an andere
Wesen herantreten.101 Umgekehrt bleibt genauso undeutlich, ob und wie

99 766-786.
100 896-909.
101 Die Ansicht, dass die Opfer Fordernden die schon länger im Paradies Verweilenden

sind, beruht aufder Meinung, dass die von Zeile 887 ab Angesprochenen die neu ins
Paradies Eintretenden sind und sich alle Ermahnungen an sie richten und nicht an
die Zuhörer der Schamanin. Die letztgenannte Auffassung würde voraussetzen, dass



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 119

andere Wesen aufdie Toten einwirken können. Sicher ist, dass sie von der
Schamanin ansprechbar sind, wie die oben erwähnten Ermahnungen, Opfer

zu bringen, beweisen. Die Möglichkeit und Art aber, wie gewöhnliche
Sterbliche an sie herantreten, und der Sinn, den diese Beziehung für die
darin Eingeschlossenen hat, bleiben unklar. Zu denken gibt hier die Stelle,
an der von Geistern ohne Söhne (muja kwisin) die Rede ist, die auf dem
Wasser des Blutmeeres treiben und über deren Weg ins Paradies oder in
die Hölle nicht entschieden zu sein scheint.102 Man fragt sich, in welchem
Sinne Kinder für das Geschick von Toten entscheidend sein können. Hätten

die Toten die Kinder gebraucht, um ihnen gegenüber die oben
genannten familiären Pflichten wahrnehmen und sich dadurch die Anwartschaft

auf einen Platz im Paradies sichern zu können? Oder haben die
Kinder die Aufgabe, ihre verstorbenen Eltern nach deren Tod in einem
Sinne zu geleiten, der das Fehlen von Kindern zu einer Ursache dafür
macht, dass einem Toten der Weg ins Paradies verschlossen bleibt,
zumindest schwierig zu öffnen ist? Antworten auf diese Fragen lassen sich
anhand des vorliegenden Textes nicht geben und werden wohl erst nach
einem umfassenden Studium der Totenrituale in ihrer Gesamtheit möglich

sein.
Im Text treten nur zweimal Worte auf, die herkömmlicherweise mit

dem Begriffvon Seelen in Zusammenhang gebracht werden. Einmal sprechen

die Pflegeeltern der Prinzessin von sich als alleinstehenden Seelen
ohne Herrn (muju kohon), die aufdie Prinzessin als ihr Kind angewiesen
sind.103 Die andere ist die schon erwähnte Stelle, an der die im Paradies
neuangekommenen Toten den Seelen (honbaek) ihre Unterkleidung
darbringen sollen.104 Will man die Seinsweise der Toten im Jenseits mit
einem Seelenglauben in Verbindung bringen, dann kann das höchstens so
geschehen, dass man von ihnen als Totenseelen spricht in dem Sinne, in
welchem es in der oben angegebenen Literatur105 dem Begriff, wenn auch
nicht immer dem Vokabular, nach geschieht. Das Totenseele-Sein ist die
Seinsweise der Menschen nach ihrem Tode, ein schattenhaftes und ständig

abnehmendes Dasein, das wohl das diesseitige Leben noch beeinflusst,
worin sie aber für die Lebenden nicht mehr greifbar sind, etwa durch An-

in der Zeile 896 ein Wechsel im Träger der Handlung hin zu den noch Lebenden
vollzogen wird.

102 784-786.
103 510f.
104 900.
105 S. Anmerkung 3.



120 DIETER EIKEMEIER

spräche oder körperliche Berührung. Mit anderen Worten, die Seelen sind
keine Lebensseelen im Sinne dessen, was den Menschen in seinem Leben
«beseelt» hat und nach seinem Tode als sein höherer, «eigentlichen) Teil
freigesetzt wird und von ihm überdauert. Gegen die Auffassung der Toten,
wie sie in dem Epos auftreten, als Totenseelen lassen sich aber auch
Bedenken vorbringen. Denn schenkt man der einschlägigen Literatur Glauben,

dann sieht es so aus, dass die Toten in anderen Kulturen vielfach ein
ungleich bewegtes und «plastischeres» Dasein haben als die Toten im
Jenseits der Verstossenen Prinzessin und von den Lebenden letztlich nur
dadurch unterschieden sind, dass sie nicht wie Lebende körperlich berührt
werden können. Derartig bewegte Tote werden in dem Epos nicht vorgestellt,

und insofern gibt es in der Verstossenen Prinzessin nichts, womit
sich ein koreanischer Seelenglaube verdeutlichen liesse.

GLOSSAR

Die dem Text der Verstossenen Prinzessin entnommenen Namen und Termini chinesischen

Ursprungs werden im Glossar, anders als in dem benutzten Text des Epos, in
chinesischen Schriftzeichen aufgeführt, soweit eine derartige Glossierung sinnvoll und möglich

erscheint.
Die Glossierung durch das koreanische Alphabet richtet sich nach der modernen

Standardorthographie und nicht nach der des Textes.

Akamatsu Chijö/Akiba Takashi, %. H *9 tJÜJi % A
Chösen füzoku no kenkyü Ifl «f £- <t 9 M %

Amit'abul yömbul H <y* f* # £ «
Awang kongju «li**
Chang Chugün, Kankoku no mirikan 4fe % *, n IÜ n> fr M -fl <<f--:% *-|

shinkö: Cheju-do no füzoku to fuka, % 1 £ te k *>&,%**%,&*%
Shiryö hen, Ronkö hen

Chao hun K t%
Cheju-do 7* "»I fe

Cheng-tsung 4ft*
ch'i *l

Chiang Wang %%
Chigeppawi 9\ Ti tff S>\

chih Z,

Chijang posai **>&.%&.
Ch 'il kongju x- 's i.



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 121

chin 7.)

Ch'in £
chinbujöng *! i #
Chinog(w)i-gut %, & % n # a
chiong-norae **>*£*" H- t*l
Ch'oe Inhak, Kankoku mukashibanashi no & <*• Ä ft ® % ii 9 Ut %

kenkyü
Ch'oe Kilsöng, Han 'guk musogüi yön 'gu: %. -£ A.ft & $> & -Am %*%

Tonghaean chiyögül chungsimüro han ~fa % i&ï^\ f «»i t. 3, >.y fa ^
sahoe-illyuhakchök yön'gu ^ # f m iL

Ch'oe Sangsu t f %
Chölla i a
Chöllam p'yön £&£
Chönbuk p'yön £* £
«Chösen no füzoku» # & » i. #
Chosönmal sajön, Chosön minjujuüi inmin fc/sH'H, Mi^^>l'W*iK

konghwaguk kwahagwön önö munhak jlf-a^-îi «H -4*f *K
sajön

yön'gusil tlfsi
Chosön singmul togam, To Pongsöp/Im £4 43 i-tt, $44/ <vi

Rokchae 4«l
Chou iti

Ch'öyong-nang «p j? "Sf

Chuang-tzu chi-chieh & 3- $ J*
Ch'ungnam p'yön * $ «
chungüm + PI

chungyu * *
Ch'u shan g *
Ch 'u tz 'u, Szu-pu ts'ung-kan $ **, * *f $ *J

Chu-tzu chi-ch'eng i# -5-' # *
Han ivf
Han 'gugüi p 'ungsok $ « ^ je #
Han 'guk minsok chonghap chosa pogosö If ti A fc 1* * -W $ 1» * 4
Han'guk musok ch'ongsö ft^î^H
honbaek «£$•
hongsalmun ii "£ fi
Hsi wang mu 3» £ -#
Hsü Ching, Kao-li t'u-ching, Asea # *£, $1 *Ä,ii« ï

munhwasa -£ 4t *t
Hsün-tzu chi-chieh * 3- ft#



122 DIETER EIKEMEIER

Huang Shih-kung f. /* fa

Hwangch'ön-gang f % vi
Hyön Yongjun, «Kodae Han'guk minjogüi i % j$, a 4t ft m % %

haeyang t'agye» % % 4ß> %
1

Iryön, Samguk yusa. Ch'oe Namsön

Kaesöng MtA
K'alch'ikkogae t M t 4
K'alch'issan $ *| f-l

K'alppawi *l *[ s/

K'alsan t #
Kangwön p'yön 7*J* ft
Kkach'i yöul p'ippada -„\l\ ri\ 1\I\*\
Kkamak kkach'i 1i\ »| T>\ï\

Keijö %A
kilsin i *i
Kim Chöngöp, «Mujo Awang kongju ko,» Ü t£*Ü i « i

Han'guk minsokhak # « & 4fc f
Kim Kwangön, Han'gugüi nonggigu, Minsok ¦û # 'i, *1^>A %M, *>l4j

charyo chosa pogosö *f§. &¦}¦ X.3-*j

Kim T'aegon, Han 'guk muga chip £ t tï,\% A && *
Kim T'aegon, Hwangch on muga yön'gu i t ff. f % & fr M %

Kim T'aekkyu, Yönggowa ogue taehayö: % % ÏM UVt i-tH M'
Sanggo minsok munhwa yön'guüi iltan, i- ä Mfc* k-Mt. H - ï
Kugö-kungmunhak %*\ IW

Koryö 3a fib
Kuan-tzu chiao-cheng Oft*
kun ¦ff
Küngnak segye ii * * Tr

K'un-lun 1 i
Ku shih shih-chiu shou * if 'ï lo %

Kyöngbuk p'yön n%%
Kyöngnam p'yön % m %

Liu t'ao *#
Lun heng >&m
Maejang kaksi & % a 4
Manghae-sa *i % f
Meng-tzu à y
Morohashi Tetsuji, Dai Kan- Wa jiten \%j&ibx,* % ** ft *

*.

*»



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 123

Mu (König der Chou) ®
Mu (König von Paekche) &
muja kwisin & \ %*f
muju kohon #. i tfL*%
Munho X %,

Munhwaillyuhak Ut x IH
Munhwa kongbo pu/Munhwajae kwalliguk * <& /« ft m^ <t « f * >6

Munmu % &,
Murayama Chijun, Chösen no kijin, M i* % iMfl-ÄI 9 fc*t,

Chösa shirö, Minkan shinkö im 4 % m, & h fi Y«

Musang sa tik X ¦*
1

Musang sin fe ï *t
Musang sin sön & X 3t fa
Myöngdo t'A
Nahwa «nai kimsaeng

nök 4
Öbi taewang t. I * s-

Ogu-gut ifi
Paebaengi-gut taesa, Minsokhakpo H »H2|^.&& * u.
Paekche * S*

Pae Kyöngjae fc«t#
Paengnok nonch'ong <3 /£ Ì4 $ï

Pangjang f %

Pari «r U, £*£
Pari(n) kongju 4Ü fi *..#*£*¦
Pari(n) legi 4^1 «|»|

Ping-hsüeh ch ï shu £ f ••< 4
piryeju yi t>ij î<6

Pongnae I*
Pòrin legi «i^tal'l
Pulch'ikkogae 1 ï » tf
pulssaüi ch'öllyung # H ^ &
pulssa yak ^ ?t|
P'yöngyang

sa

saenöm 4 «à

Sahae yongwang * ?^| t
sai-siöt-sori 4'Mtf 4W



124 DIETER EIKEMEIER

saja H 7&? 4t%1
sajae «ff |?
sajae samsöng f\*S\ 4Aj

salmun 4 H
Sam sinsan *- *f <U

samsöng tüllida 4 4 %z\^
sangsan % .it
sangsanüi salmun $ ù »1 1 fl
San lüeh i- «&
Sansin Jj Â+

sanüm *n
Seoul "f*
Shih Huang-ti -üt|
Sibwang -t £

'

Siila wft
sin'gil » t
so $>

Söbang chöngt'o $ ì :4 i-
Söhae $> /#
Söhae yonggung "$> ¦&$¦ H,

Söhae yongwang K> $ ÌI £
Sökch'ön hagin 36 * ;l A.

Sökka sejon H& * 31

Söl Hojöng, «Chindo Ssikkim-gut,» 4*tf, *Lt ^JlHt,
Ppuri kip'ün namu 9«J ^ 4?

Son'gaksi ft *H
songjang 4 V
Song sin öppöp % iff t* «
sön'gwan 4a £
sönhaengja h tj #
Sonnim-gut è -J *
sönwangjae # ft 1
ssikkida 4'M
Ssikkim-gut 4 Tl 5t

ssitta 4!*r
Sung 'I
Szu-ma Ch'ien, Shih-chi, Erh-shih-wu 3 A it, 5t it; *- t *

shih, Hsiang-kang wen-hsüeh yen-chiu she f., % yf f #f >? *t
T'aeyang * >f



WOHIN GEHEN KOREANER NACH DEM TOD? 125

T'aeyang Söch'on

T'ai-kung liu t'ao

T'arhae

tögi

Tonghae

Tonghae yonggung

Tonghae yongwang
t'osin
Tso-chuan

Wen

wogi

yangban

Yangju
Yangju pyöl sandae nori

ye taesin

Yi Chaegon

Yi Hüisüng, Kugö tae sajön

Yi Nünghwa, «Chosön musok ko», Kyemyöng
Yi Tuhyön, «Changjewa kwallyön doen musok

yön'gu: T'ükhi ch'obun'gwa Ssikkim-guse

taehayö»

Yömma

Yönggo

Yöngin Han'gukhak ch'ongsö, Paek Ch'öl

Yöngju
Yongsöngguk
Yönhwa-dae

Yönji-wön
Yönju-dang

Yöt'am-gut, Yet'am-gut
Yusa-gang

% 7% $ /M

% À 7\ U

tf °\

% %

t$
X
?v

«fi 3*
#f)-l

tat
I *t i%, % % t\w vini & &

>^l f 4* si'J*»

XL fi

ft v* iH

'A> ry }*¦

% 4, ti tëk


	Wohin gehen Koreaner nach dem Tod?

