
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 34 (1980)

Heft: 2

Artikel: Le rôle du médiateur dans les mariages célestes en corée : étude
mythologique

Autor: Ogg, Li

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE RÔLE DU MÉDIATEUR DANS LES MARIAGES
CÉLESTES EN CORÉE: ÉTUDE MYTHOLOGIQUE

Li Ogg
Université Paris VII

Un document historique1 rapporte qu'à Koguryö (dates trad.: 37 av. J.-C.
-668), les épousailles s'accomplissent quand un homme et une femme se

plaisent l'un à l'autre, ce qui signifie bien que, dans ce pays, le choix du
conjoint était libre.2 Ce passage reflète la vérité historique. En effet, le

Samguk sagi (Histoire des Trois Royaumes)3 dit, par exemple, que le

prince Hodong (mort en 32 ap. J.-C.) a épousé, en 32 ap. J.-C, la fille de
Ch'oe I, gouverneur de la commanderie Lo-lang (108 av. J.-C.-313), sans
avoir eu recours ni à un entremetteur ni au consentement de ses parents.
La situation était certainement la même à Siila (dates trad.: 57 av. J.-C.
-935) et à Paekche (dates trad.: 18 av. J.-C. -660), si l'on croit ce que révèlent

les documents coréens anciens4 qui citent plusieurs exemples d'épousailles

de caractère libre.
Cette coutume est apparemment contradictoire de ce qui est écrit dans

le Ku samguk sa (Ancienne Histoire des Trois Royaumes)5 qui nous fait

1 Pei shih. comp. Li Yen-shou (édition révisée de la 4e année de ch 'ien-lung. 94: 4a.
2 Cela ne signifie pas que les gens de ce pays n'observaient pas ie rite du mariage. La

famille du marié envoyait un porc et de l'alcool à celle de la mariée. Pei shih. 94: 4a.
Le marié arrive, dans la soirée, chez la mariée. A l'extérieur de la porte, il se nomme,
se prosterne et demande à demeurer avec la mariée à deux ou trois reprises. C'est alors

que les parents de la mariée lui permettent d'habiter la maisonnette (söok) à côté de

laquelle on met de la monnaie et des tissus. Ce n'est qu'après que l'enfant né de cette
union a grandi que le mari rentre chez lui avec sa femme. San-kuo-chih. Wei chih.

comp. Ch'en Shou (édition révisée de la 4e année de ch'ien-lung), 30: 6a. A Paekche,
la cérémonie du mariage fut semblable à celle pratiquée en Chine. Pei-.shih. 94: 5b.

A Siila, le rite du mariage consistait à boire et à manger. Pei-shih. 94: 7a. Dans ce
dernier pays, la mariée saluait, le soir du mariage, d'abord ses beaux-parents et ensuite
son mari. Sui-shu. comp. Wei Cheng (édition révisée de la 4e année de ch 'ien-lung).
81:4a.

3 Samguk sagi. comp. Kim Pusik (éd. Yi Pyöngdo, Seoul, 1977), 14: 140.
4 Les plus intéressantes sont celles de parents de Kim Yusin, Samguk sagi. 44: 393; de

Kangsu, Samguk sagt. 46: 428; du roi T'aejong avec une soeur de Kim Yusin, Samguk
yusa. comp. Iryön (éd. Ch'oe Namsön, 3e éd. Seoul, 1969), 1: 61-62.

5 Cité dans le Tongguk Yi Sangguk chip, comp. Yi Kyubo (nouv. éd., Seoul, 1958), 3:

34.



RÔLE DU MÉDIATEUR DANS LES MARIAGES CÉLESTES 41

savoir qu'il fallait, pour que le mariage soit contracté, un intermédiaire
et le consentement des parents. Ce texte dit à propos de la rencontre de

Haemosu, fils de l'Empereur Céleste, avec Yuhwa, fille du Comte du
Fleuve (Habaek):6

[Elle] fut retenue par le roi Haemosu. Le Comte du Fleuve, très en colère, envoya
un messager pour lui demander qui il était et pour quelle raison il gardait sa fille.
Le roi répondit qu'il était le fils de l'Empereur Céleste et qu'il voulait être uni
au Comte du Fleuve par le lien du mariage. Le Comte du Fleuve expédia, une
fois encore, un messager pour lui dire qu'il fallait avoir recours à un entremetteur

et qu'il s'était montré vraiment malpoli en retenant sa fille... Le roi arriva
avec la fille au palais du Comte du Fleuve. Celui-ci demanda pourquoi il était
si impoli et déshonorait sa famille en négligeant la règle universelle pour ce qui
est du mariage... Finalement, [après les épreuves de métamorphoses] le Comte
du Fleuve sut qu'il était réellement le fils de l'Empereur Céleste et lui fit accomplir

le rite du mariage.

Il s'agit d'un mariage du genre céleste, et c'est ce caractère qui explique
la contradiction avec la vérité historique. Mais, une question se pose ici.
Quelle est cette mentalité des Coréens de l'époque ancienne qui ont senti
la nécessité qu'il y avait d'évoquer le rôle d'un médiateur alors que, dans
la vérité, ils n'avaient nul besoin d'un tel intermédiaire?

/ La volonté céleste

Avant de répondre à cette question, nous allons étudier d'abord les

mythes relatifs aux mariages réalisés sans intermédiaire aucun. Le Samguk

yusa (Anecdotes des Trois Royaumes)7 nous explique:

Hwanung... descendit au pied d'un arbre [planté à côté d'un] autel8 du sommet
de la montagne T'aebaek... Un ours et un tigre vivaient alors dans une même

grotte. Ils adressaient leurs prières toujours à Hwanung pour lui demander de se

transformer en hommes... L'ours put avoir le corps d'une femme, mais le tigre
ne put obtenir le corps d'un être humain. La femme-ours ne trouvait personne
avec qui elle pourrait se marier. Alors elle pria, au pied de l'arbre [à côté de]

l'autel, pour avoir un enfant. Hwanung se transforma et se maria avec elle. Cette
dernière devint enceinte et accoucha de Tan'gun wanggöm.9

Divinité de la rivière (hasu-ji sin) selon un livre ancien (kogi) cité dans le Haedong
yöksa. comp. Han Ch'iyun (éd. Kwangmun hoe, Seoul, 1913), I, 121.

Samguk yusa. 1: 33-34.
Bouleau (tan) selon d'autres textes: Yi Pyöngdo, Han'guk sa. 6 vols. (Seoul,
1959-1963, 6e éd.), (1968), 67 et suiv.
Seigneur du bouleau (tangun), selon d'autres textes: Yi Pyöngdo, Han'guk sa. I, 67 et
suiv.



42 LIOGG

Nous n'y remarquons aucune trace d'un intermédiaire, si ce n'est la
prière adressée par la femme-ours. Il n'y a pas de doute que ce mariage
résulte d'un simple accord donné par une divinité, en l'occurrence le fils
du dieu céleste. Cet accord divin pourrait être interprété comme une
manifestation de la volonté d'une divinité. De ce point de vue, il semble
évident que, si le Comte du Fleuve a parlé d'un entremetteur, c'est parce
qu'il n'avait pas su au début que son futur gendre était lui-même une divinité

pour lequel il suffisait de choisir et de montrer son désir d'épouser un
conjoint sans intermédiaire.

Cet accord divin pourrait être interprété comme une manifestation de
la volonté d'une divinité. De ce point de vue, il semble évident que, si le
Comte du Fleuve a parlé d'un entremetteur, c'est parce qu'il n'avait pas
su au début que son futur gendre était lui-même une divinité pour lequel
il suffisait de choisir et de montrer son désir d'épouser un conjoint sans
intermédiaire.

Les documents anciens nous font comprendre par ailleurs qu'une telle
volonté divine se révèle quelquefois au moyen d'un phénomène surnaturel

qui est causé, bien entendu, par une divinité. Un exemple typique est
donné dans le mythe concernant Hogyöng, un ancêtre lointain de Wang
Kön (877-943), fondateur du royaume de Koryö (918-1392):l0

Il y avait un homme appelé Hogyöng qui disait lui-même qu'il était général de

l'os sage (sönggol changgun)... Il était marié et riche, mais sans enfant... Un
jour, avec ses neufamis du village, il partit à la montagne P'yöngna pour y chasser

le faucon. Le jour tombait et ils allaient s'abriter dans une grotte pour passer
la nuit. Alors, un tigre arriva en rugissant devant l'entrée... Hogyöng sortit pour
l'affronter. Tout à coup, le tigre disparut et la grotte s'effondra. Les neuf autres

personnes ne purent sortir. Hogyöng alla rapporter le fait au gouvernement local
de P'yöngna et revint pour enterrer les neuf hommes. Il rendit un culte à la divinité

de la montagne. Celle-ci apparut et dit: «Je suis veuve et contrôle cette
montagne. Je voudrais me marier avec vous, général de l'os sage, que j'ai rencontré

par bonheur... Je voudrais que vous deveniez grand roi de cette montagne.»
Après avoir parlé ainsi, elle disparut avec Hogyöng.

Un autre fait, moins dangereux certes, mais du même genre, est signalé

par Yi Nùnghwa (1869-1945):"
Un moine nommé Pöbu... aperçut qu'il y avait une inondation dans la vallée

malgré le temps sec. Il partit pour savoir d'où venait cette eau et arriva au sommet

du Pic dit du Roi Céleste (Ch'önwang pong). Il y vit une femme grande et
robuste. Elle lui dit qu'elle était la Mère Divine et Reine Céleste (Söngmo
ch'önwang) vivant exilée parmi les êtres humains. [Elle dit aussi qu'] elle avait

10 Koryö sa, comp. Chöng Inji et autres (nouv. éd., Seoul, 1972), I, 6.
11 «Chosön musok ko,» Kyemyöng. 19: 44 (1927).



RÔLE DU MÉDIATEUR DANS LES MARIAGES CÉLESTES 43

utilisé sa magie d'eau pour jouer elle-même le rôle de l'intermédiaire, car ils
étaient liés par le destin l'un à l'autre. Finalement ils formèrent un couple.12

Ce passage que nous venons de citer donne un éclaircissement bien
précieux pour déterminer la nature du médiateur mythique. Il est évident,
dans le cas ici étudié, qu'un phénomène surnaturel est provoqué
volontairement par une divinité pour annoncer le choix de son conjoint. Il suffit
donc que la divinité se révèle par un moyen quelconque pour faire savoir
son désir. C'est pourquoi Haemosu a dû avoir recours à sa magie de
métamorphose pour montrer qu'il était réellement le fils de l'Empereur Céleste
devant le Comte du Fleuve qui ignorait qu'il avait affaire à une divinité.
Le Ku samguk sau dit à ce propos:

Le Comte du Fleuve lui-même se transforma en une carpe. Le roi [Haemosu],
devenu un loutre, l'attaqua. Le Comte du Fleuve prit la forme d'un cerfet courut,
mais le roi, devenu loup, le pourchassa. Le Comte du Fleuve se changea en un
faisan qui fut attaqué par le roi métamorphosé en un faucon. Le Comte du Fleuve
sut alors qu'il s'agissait vraiment du fils de l'Empereur Céleste.

La métamorphose est, on le sait, un des dons célestes et innés non seulement

chez les divinités, mais aussi chez les chamans.14
Ce don est souvent assimilé à une anomalie corporelle. Le Samguk

sagiiS dit que le roi Yuri (dates trad, du règne: 19 av. J.-C-18) de Koguryö
maria sa fille à un homme qui avait des ailes poussées à ses aisselles. Un
autre texte16 raconte que l'épouse du fondateur de Siila est né du côté gauche

d'un coq-dragon (kyeryong) avec les lèvres qui ressemblaient au bec
du coq. Le culte de l'os exédentaire y est manifeste. C'est pourquoi le roi
T'arhae (dates trad, du règne: 57-80) ne put monter sur le trône qu'en
succédant à Norye (alias Yuri ou Yurye; dates trad, du règne: 24-57) qui avait
plus de dents que lui.17

12 Une épisode de la même espèce est racontée dans le Samguk yusa, 1: 61-62. Une soeur
de Kim Yusin a pu épouser un futur monarque de Siila grâce à un rêve qu'elle a acheté
et qui consistait à l'inondation du pays à cause de l'urine évacuée au sommet d'une
montagne. Une histoire analogue se trouve dans le Koryö sa, I, 6.

13 Cité dans le Tongguk Yi Sangguk chip, 3: 34.
14 II ne serait pas inutile de préciser ici que, chez les Bouriates, les chamans sont appelés

khubilgan qui signifie «métamorphose», ce qui fait savoir qu'un animal protecteur
permet au chaman de se métamorphoser et qu'il est son alter ego. Mircea Eliade, Le
Chamanisme et les techniques archaïques de l'extase (2e éd., Paris, 1968), p. 90. Ajoutons

que, chez les Ye, le tigre a été considéré comme leur dieu (sin) et qu'il faisait l'objet
d'un culte: San-kuo-chih, Wei chih, 30: 8a.

15 Samguk sagi. 13: 133.
16 Samgukyusa, 1:45.
17 Samguk yusa, 1: 46.



44 LI OGG

Revenons à notre sujet. Nous avons vu que le mariage d'une divinité
se réalise sans avoir été arrangé par un entremetteur. Cependant une telle
union devait attendre souvent l'ordre du Ciel, dieu suprême, comme cela
ressort du mythe concernant le roi Suro du pays de Karak (427-532); ce
roi dit, un jour, à ses sujets, qui lui demandaient de prendre une épouse,
que de même qu'il était descendu du ciel sur la terre, il se marierait selon
l'ordre du ciel.18 Il épousa, en effet, en suivant la recommandation donnée

par l'empereur céleste, une fille d'un pays lointain. Celle-ci dit, au
moment du mariage, qu'elle avait été envoyée par ses parents qui
obéissaient, en le faisant, à l'ordre qu'ils avaient reçu, en rêve, de la part de

l'empereur céleste.19

L'ordre de l'empereur du Haut est impératifmême pour son fils.
L'hiérarchie cosmique est ainsi respectée et on y voit une interprétation hié-
rophanique plus rationnelle que dans les mythes relatifs à Haemosu,
Tan'gun et autres.

// La prière et les médiateurs

L'ordre céleste ou, en d'autres termes, la manifestation de la volonté du
Ciel, c'est cela que les Coréens de l'époque ancienne désiraient avoir en
leur faveur en adressant leurs prières aux divers esprits. Pour quelle raison
ne s'adressaient-ils pas directement au Ciel, leur dieu suprême, auquel ils
rendaient le culte, par exemple, à l'occasion des semailles20 ou de la
récolte?21 Il est plus que vraisemblable que cela est dû à ce que, pour ces
habitants de la péninsule, la volonté du dieu ne pouvait se manifester que
par l'intermédiaire de ses serviteurs. Cela apparaît évident quand on lit un
passage du Samguk sagi21 qui nous donne un détail intéressant à propos
du roi Sansang (règne: 197-227) de Koguryö qui s'inquiétait de ne pouvoir
avoir un fils héritier:

A la 3e lune de la 7e année [de son règne], le roi, n'ayant pas d'enfant, adressa

une prière [aux esprits de] la montagne et de la rivière. La nuit du 15e jour de
cette même lune, le Ciel lui dit dans son rêve: «Il est inutile d'avoir du souci, car
[le Ciel] te fera accorder un fils par la petite reine... » A la 11e lune de la 12e

18 Samguk yusa, 2: 111.
19 Samgukyusa. 2: 111-112.
20 San-kuo-chih, Wei chih. 30: 9b.
21 San-kuo-chih. Wei chih. 30: 6a.
22 Samguk sagi. 16: 154.



RÔLE DU MÉDIATEUR DANS LES MARIAGES CÉLESTES 45

année, un porc23 de sacrifice s'échappa. Celui qui s'en était occupé le poursuivit
et arriva au village de Chut'ong. Il trébuchait et ne pouvait saisir [le porc]. Une
femme jolie et gracieuse, âgée d'environ vingt ans, s'avança en souriant et

l'attrapa. Ce ne fut qu'après cela que le poursuivant put le prendre. Le roi le sut.
Trouvant cela étrange, le roi voulut voir cette fille. Il rendit visite discrètement
chez elle.... A la 9e lune de la 13e année, la fille [du village de] Chut'ong accoucha

d'un fils.

Cet enfant succédera à son père sur le trône et sera connu dans l'histoire
sous le titre de Tongch'ön wang (règne: 227-247). Les épousailles ci-dessus

mentionnées nous font savoir que c'est aux esprits que l'on adresse la

prière et que c'est le Ciel qui exauce le désir des prieurs en se servant d'un
médiateur qui est représenté ici par un animal.

D'autres bêtes symbolisent, dans la mythologie coréenne, le médiateur
céleste. Il ne serait pas sans intérêt d'ajouter ici une anecdote que l'on
trouve dans la Ku Samguk sa24 à propos d'un cerf que Chumong (dates
trad. 58-19 av. J.-C.) a attrapé sur le chemin de sa conquête du pays de

Piryu (détruit en 36 av. J.-C). Ce fondateur de Koguryö dit à cet animal:

«Si le Ciel ne fait pas tomber la pluie pour inonder la capitale du roi de Piryu,
je ne te relâcherai point. Si tu désires t'échapper de cette peine, tu n'a qu'à prier
le Ciel.» Le cerf cria tristement et son cri atteignit le Ciel qui fit alors tomber,
pendant sept jours, la pluie qui submergea la capitale du roi Songyang [de Piryu].

Songyang vint se soumettre avec son pays.

Il n'est pas étonnant qu'un tel médiateur céleste soit évoqué pour les

mariages entre les êtres humains dans le cas où ils se réalisent par la
volonté du Ciel.

/// La naissance du héros et le Ciel

Ces mariages célestes ont fatalement une conséquence: la naissance d'un
enfant prodigieux. Nous allons étudier ci-après quelques cas qui ont un
caractère divin et qui montrent que les hommes pouvaient être touchés,
sans distinction de leurs origines sociales, par le dieu grâce à un médiateur.

23 Le porc est souvent mentionné dans les mythes coréens. Le roi Yuri de Koguryö a pu
trouver, grâce à cet animal, l'emplacement de sa nouvelle capitale; Samguk sagi. 13:

133. Chakchegön a découvert, à l'aide du porc qu'il avait reçu en cadeau de la main
du roi-dragon, l'endroit où il fit construire une nouvelle résidence pour y mener la vie

conjugale avec la fille de ce dernier. Koryö sa. I, 8.

24 Cité dans le Tongguk Yi Sangguk chip. 3: 36.



46 LI OGG

Les circonstances de la naissance de Chumong nous donnent une
indication intéressante à ce sujet. Selon le Samguk sagi25, sa mère, Yuhwa,
était enfermée dans une chambre:

Le soleil l'éclaira. Lui soustrayant son corps, elle l'évita. La lumière du soleil la
suivit encore. Dès lors elle conçut et accoucha d'un oeuf... Un garçon brisa la

coquille et en sortit. Il avait une belle physionomie.

Le Ciel est tenace et une élue, une fois désignée, se trouve ainsi dans

l'impossibilité de l'éviter. Ce que nous devrions remarquer là est qu'aux
temps anciens, l'enfant est ainsi conçu par sa mère à la suite d'un contact
entre elle-même et un objet, ou un animal comme le révèle, par exemple,
la légende relative à Kyönhwön (?-936) dont le père ne fut autre chose

qu'un ver de terre.26
Ce qui attire notre attention encore davantage est que, pour ce qui

concerne la naissance d'un héros, le rôle d'une femme s'efface souvent
devant celui du médiateur céleste. Nombreux sont, en effet, les fondateurs
dynastiques qui sont nés d'un oeuf sans avoir été conçus par une femme.
Par exemple, Hyökköse (dates trad. 57 av. J.-C.-3) de Siila est issu d'un
oeufqu'un cheval blanc a déposé sur le sol au moment où un souffle
extraordinaire (igi), qui ressemblait à un éclair, touchait le sol.27 Nous savons
aussi que six oeufs, qui se transformèrent en dix garçons, dont le fondateur
du pays de Karak, furent déposés sur le sol à l'extrémité d'une corde de
couleur violette descendant du ciel.28 Le premier ancêtre de clan royal
Kim de Siila est né d'un coffre d'or qui a été accroché à un arbre, alors
qu'un nuage violet descendant du ciel touchait le sol.29 Nous voyons là
une intervention du Ciel dans les affaires terrestres par l'intermédiaire
d'un cheval, d'une corde, d'un nuage. La terre est liée ainsi au ciel, mais
toujours par le truchement d'un médiateur céleste qui se présente sous
diverses formes. Que le rôle d'un médiateur soit indispensable, cela explique

que, selon la mentalité des Coréens de l'époque ancienne, le Ciel, ne
pouvait avoir le contact direct avec les êtres humains vivant sur la terre.

C'est cette conception religieuse qui nous fait savoir la raison pour
laquelle le culte du Ciel ne pouvait être une affaire personnelle. Un texte

25 Samguk sagi. 13: 129-130.
26 Samguk yusa, 2: 100.
27 Samguk yusa, 1: 44.
28 Samguk yusa, 2: 109.
29 Samguk yusa, 1: 48-49. A propos du nuage, nous signalons que l'épouse du deuxième

monarque de Siila s'appelait Dame Reine du Nuage (Unje puin) ou Nuage-Echelle
(Unje). Samguk yusa, 1: 45.



RÔLE DU MÉDIATEUR DANS LES MARIAGES CÉLESTES 47

chinois30 dit que les hommes du pays de Koguryö se rassemblaient à la 10e

lune pour rendre un culte au Ciel. Que cette adoration se faisait, non pas
à titre personnel, mais au moins au nom d'un village, cela semble
indéniable, si l'on croit ce qui est écrit dans le même document31 d'après
lequel, chez les Han de la Corée méridionale, chaque village choisissait
un homme pour faire présider le même culte à la 10e lune et qu'on nommait

cet officiant prince du Ciel (ch'ön'gun). De cette façon, le culte du
Ciel est toujours présidé par un chef religieux du village, ou par un roi,
représentant la communauté.

Ainsi croyons-nous avoir le droit de prétendre que si le Comte du
Fleuve a exigé un entremetteur pour le mariage de sa fille, cela doit être
interprété dans le sens qu'il voulut, en vérité, qu'un médiateur céleste se

manifeste par faire connaître la volonté du Ciel. Cependant une divinité
n'a pas besoin, nous le savons, d'avoir recours à un intermédiaire pour son
intervention dans les affaires telluriques, bien qu'elle soit soumise à son
supérieur, le Ciel. Notre étude sur le mariage céleste et la naissance du
héros prodigieux le montre fort bien. La volonté du Ciel et de la divinité
est tenace et leur choix est omnipotent. Il est impossible de l'éviter, même

pour un descendant d'une divinité, comme l'explique la poursuite de la
lumière du soleil contre Yuhwa, fille du Comte du Fleuve.

30 San-kuo-chih, Wei chih. 30: 6a.
31 San-kuo-chih. Wei chih. 30: 9b.



^

W.

2r

2

q

3=

8£

^^«^h<

v<

^
ÎS.

&
-&
St&:igr$L

^i£
«sa

$.
&
**¦

\
«S^Me*^

-4*^

*ß

Vï
«Ä

Ü

o

2P

_*

c

go

2

'O

q.

g

-3

>o

g
g1

E

-
«

£

'S.

i
2

c

u

•*
.E

||l|
'-^

i
I
g

g

§̂?

2

l^'B.g

|I

3

1
S

>o

«

5f

55555555^5

5

iïi£
î̂
iii
I
£
3
Ê
5
3
2
2
2
3
sS

5
S



RÔLE DU MÉDIATEUR DANS LES MARIAGES CÉLESTES 49

Ku samguk sa t *¦ & £
Kwangmun hoe *» % *
Kyeryong #t*
Kyönhwön u>$
Li Yen-shou HlLo-lang ^ *
Norye *«
Paekche § 7%

Pei-shih yo t-
Piryu '/$ >Äj

Pöbu vi fo
P'yöngna f flp

Samguk sagi > \ê f. «/
Samguk yusa *- fl â *
San-kuo-chih 5- ia *
Sansang dl i-
Siila & ft
Sin #t
Sönggol changgun * f IK |
Söngmo ch'önwang x^% %

Songyang i'* 1*
Söok 4 Ä
Sui-shu f**
Suro ÌÉ %

T'aebaek a «
T'aejong * *
T'arhae 8*Af
Tan «
Tan'gun *f #,##
Tan'gun wanggöm *t* *¦ #
Tongeh'ön i "1

Tongguk Yi Sangguk chip * $ i *a a ü
Unje f #



50 LI OGG

Unje puin £ ï*
Wang Kön ï&
Wei Cheng %/ÛÏ
Hei chih ***
Ye ?fr

Yi Kyubo % f U
Yi Nünghwa f fc ¥
Yi Pyöngdo % &%.
Yuri (roi de Koguryö) $*/**
Yuri (roi de Siila) \% a
Yurye Bit

A.


	Le rôle du médiateur dans les mariages célestes en corée : étude mythologique

