
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 34 (1980)

Heft: 1

Artikel: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Kitaj: istorija, kul'tura i istoriografija (China: History, Culture and
Historiography). Moscow, Izdatel'stvo «Nauka», Glavnaja redakcija vostocnoj
literatury, 1977, pp. 247.

This is a collection of thirteen studies, essays, translations and sehol-
arly notes, a kind ofmiscellany, divided by the editors into two parts, viz.
history, and culture combined with ideology. The history ofChina studied
in the volume spans the period from the beginning of the state in China
until the 17th century.

As a matter of fact, only three contributions deal with culture. The
largest and most important one is that by S. Kuczera on the history of the
dance, exemplified in the ch'i-nan wu dance (pp. 158-199). It is a
fundamental and excellently documented study. The dance ch'i-nan, a kind of
tsa-wu dance, came into being in the Han period and flourished, as the
numerous quotations and commentaries show, for some five or six
centuries, being at the same time a kind of a circus performance. Kuczera is

right when stating that until the T'ang there did not exist any exact
differentiation between music, poetical songs and the dance (p. 159); let us
add that this applies also to the theatre. The author examined previously
what he calls the «varieté» of ancient China. Especially valuable are his
references to the relevant archaeological discoveries in 1954 and 1956.
Kuczera published in 1977 a book on archaeology in China between
1965-1974 concerning the neolithic and the Yin period. Let us hope that
he will produce a monograph on entertainment in traditional China, an
indispensable part of her cultural history.

E.V. Zavadskaja contributed a study on the history ofart, more exactly
on the treatise Chu-p'u hsiang-lu, i.e. on painting bamboo by the Yuan
period specialist of aesthetics Li K'an (pp. 216-221).

In the field of literature, D.N. Voskresenskij studied Buddhist ideas in
Chinese fiction as exemplified in the book Ko-lien hua-ying by an
unknown Chinese author (pp. 222-246). Although the novel was translated



74 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

by F. Kuhn into German and retranslated into English by V. Kean under
the title «Flower Shadows behind the Curtain», almost no attention has
been paid to it by sinologists. Voskresenskij develops the opinion of some
Chinese scholars that the author was Ting Yao-k'ang (1607-1678) and
that the book represents a shortened version of his continuation ofthe
famous Chin ping mei.

Another religion, Christianity, is paid attention to in the context of
ideology by E.B. Porsneva in her study on the transformation ofthe old
Iranian cult of the god Mithra in the early Christian sects and secret
societies ofmediaeval China (pp. 200-215). The authoress asserts that there
existed a genetic relation between Amitâbha and Maitreya as known in
China and the Indo-Iranian god Mithra.

V.S. Kolokolov contributed a spirited essay on the personality of Kuo
P'u (276-324) and his preface to the thirteenth Classic Erh ya (pp.
115-123). The preface is translated and carefully annotated, but still more
interesting are the author's insights into the role ofthe Erh ya in the
development of Chinese characters.

Another translation and, let us stress, a very conclusive one is by Yu.L.
Kroll ofthe highly important first treatise on the history of Chinese
philosophy - Liu chia chih yao by Ssu-ma T'an and Ssu-ma Ch'ien (from
Shih chi 130). After a short but profound analysis ofthe thought of both
the historians, Kroll translates eight pages ofthe original text, commenting

on it in 64 detailed notes on 18 densely printed pages. Kroll deals e.g.
in detail with the notion yin-hsün which he understands differently from
Creel; san- wu: not «three and five» but «mixing and intermingling wilt
each otheD>. Kroll systematically adduces parallel texts both for the
understanding of the meaning of words and of ideas. This method presents
some problems of ancient Chinese philosophy in a new light (pp.
131-154).

E.M. Jansina shows the direct relation between the names ofthe gods
and the titles of some officials (pp. 124-130).

L.S. Vasil'ev, the author ofthe principal book Problemy genezisa ki-
tajskoj civilizacii (Problems of the genesis of the Chinese civilisation,
Moscow 1976) elaborated some of his previous ideas adding new ones in
his study on the origin and formation ofthe Chinese State (pp. 6-39). Va-
sil'ev's study is highly general, his main thesis being that the evolution of
Chinese society was very slow and that precisely this circumstance made
it most stable; even the development of technology proceeded in a similar
way and not a few inventions were not used properly. Such and similar
ideas may surely give rise to a controversy. We regret that a fuller account
of Vasil'sev's ideas cannot be given here.



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 75

N.I. Duman continued his previous studies on the non-Chinese clans
in the inner areas ofChina and their social system in the 3rd-4th centuries
(pp. 40-61).

R. V. Vjatkin, who is presently publishing four volumes of his
fundamental translation ofthe pen chi and piao in the Shih chi into Russian,
shows his well-known interest in the historiography of Liu Chih-chi
(661-721) by his introduction as well as by the translation ofthe historian's

letter of resignation, dealt already with by William Hung (pp. 62-83).
The annotation is again very useful.

Z.G. Lapina discussed and translated two memorials ofOu-yang Hsiu
showing the characteristics of his political opinions (pp. 84-96), i.e. «On
Factions» and «The Ancient Faults» (for which the authoress gives two
different translations into Russian but no transcription). It is not clear why
the book ofJ.T.C. Liu (Liu Tzu-chien) on Ou-yang Hsiu is not quoted in
the English version. The annotation shows some peculiar features. Is it
necessary to explain to the sinologists that Han Yü was a poet and philosopher

ofthe T'ang? Or, in the same way, who were Ssu-ma Ch'ien or Li
Po (notes 1, 3,4)? We are informed that Chou Hsin (1154-1222) was the
last ruler ofthe Yin dynasty. Ifwe correct 1222 to 1122, we find that this
date represents the fall ofthe Shang (not ofthe Yin) and, consequently,
ofthe rise ofthe Chou. However, Wu-Wang, the first ruler ofthe Chou,
is said to have ruled but three years 1027-1025) and moreover almost one
hundred years after his enthronement. To be sure, different dates are given
for the beginning ofthe Chou, i.a. 1122 and 1027, but only one of them
should be selected.

N.C. Munkujev, who also wrote a short introduction to the volume,
corrects a misunderstanding concerning an inexact translation by V.P.
Vasil'ev from the Meng ta pei lu (pp. 97-100).'

Finally, N.I. Fomina discusses three documents concerning Cheng
Ch'eng-kung: ofthe first Ch'ing emperor from 1656; the agreement with
the Dutch from 1662; and Cheng's decree on his way of ruling T'aiwan
from the same year. All the documents are translated from Chinese since
the Dutch version ofthe second one was not available (pp. 101-114).

1 See the new publication: Ausführliche Aufzeichnungen über die mongolischen Tatan
von Chao Hung(1221) und Hei Ta shih-lüeh. Kurzer Bericht über die Schwarzen Tatan
von P'eng Ta-ya und Sü T'ing(I237). Berichte chinesischer Gesandter über die frühen
Mongolen. With a foreword by E. Haenisch. Translated with a commentary by P.

Ulbricht and E. Pinks. Wiesbaden 1978.



76 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

It is a very good idea to publish such volumes, mostly for the learned
public, thus representing an outlet for the latest efforts of the scholars.
When editing such a miscellany there is no neccessity to look for any
single idea serving as a legitimation for their publication. Important shorter

Chinese texts are thus available in annotated translations which are
usually difficult to publish; finally, there is no necessity to truncate drastically

important studies as is the case in most learned journals.
All the contributions are of good and even excellent quality. But the

reviewer should like to present one wish to the Nauka Publishers, probably

shared both by the authors and readers: the value of a book like this
would be greatly increased by the inclusion of a glossary ofChinese
characters and, in cases like Kuczera's study on the dance, of illustrations.

Timoteus Pokora

S. Kuczera, Kitajskaja archeologia 1965-1974 gg.: Paleolit - epocha In'.
Nachodki iproblemy (Chinese Archaeology between 1965-1974: Paleolithic

and the Yin Period. Findings and Problems). Moscow, Izdatel'stvo
«Nauka», Glavnaja redakcija vostocnoj literatury (Nauka Publishers,
Main Board of Eastern Literature), 1977, pp. 268.

This is not a mere summary ofthe large amount of information
concerning the archaeological discoveries during a recent decade
(1965-1974) dealing with the period from paleolithic until the end ofthe
Yin. Occasionally other periods are touched, too, if related to some problem

under study. It is of great importance that Kuczera was able to write
his book judiciously, in other words, he tried rather successfully to bring
the data into a certain system which would make them meaningful to the
scholar and, for a number of problems, to everybody.

The book consists of three chapters, the first dealing with the
archaeological monuments of the stone age (paleolithic, mesolithic, neolithic
and eneolithic) and having more or less a reference character. New
information on problems concerning the sinanthropus (of Lan-t'ien, Peking
and Yüan-mou) is given as well as on the microlithic finds near the southern

border of Tibet (pp. 55-7). The author could introduce all available
information on the paleolithic while, due to the great amount of information

on the neolithic, he was obliged to use a selective method.
The second chapter, dealing with the period in which written records

are available, is divided into smaller parts concerned respectively with the



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 77

origin of Chinese writing, the problem of bronze, the metallurgy of iron
and other findings ofthe Shan-Yin period respectively. Most sophisticated

are Kuczera's arguments that, if the beginnings ofa more extended use
of iron may be dated around 500 and more definitely around 400 B.C.,
the origin and even early use of this metal may be dated as far back as the
12th—11th cent. B.C. As for bronze, Kuczera opines that the entire Shang-
Yin period, i.e. from the 18th cent. B.C., represented the period ofbronze.
This metal was of autochtonous origin, which implies that, against the
opinions in other recent studies, bronze has not been brought into China
during the 13th century by the bearers ofan unknown, higher civilisation
(L.S. Vasil'ev, Ho Ping-ti).

Even more ingenious and careful is Kuczera's evaluation ofthe discussion

on the possible origin of Chinese written characters as from around
4000 B.C. (Kuo Mo-jo). Here, as elsewhere, Kuczera reproduces the
forms ofancient characters in order to show that the origin ofYin writing
may be dated back to before 2000 B.C. and related to the Lung-shan
culture in Shantung, or that this may be only one ofthe stages ofa still longer
development. He asserts that Kuo Mo-jo's opinion represents a hypothesis

which should not be rejected but confronted with present and future
findings.

The third and shortest chapter deals with the problem of chronology,
i.e. mostly with the issues ofabsolute dating of archaeological findings by
radiocarbon, thermoluminiscence, by means of dendrology, etc. The
chapter may be read with profit by everybody. The book includes a kind
of postface devoted to the latest findings until 1974 (the additional
bibliography even includes items from 1975), added evidently after the book
had been sent to the printer.

There follow different appendixes: the localities of Shang culture, the
oracle bones found in 1973 south ofHsiao-t'un, results of radiocarbon
analysis, the radiocarbon dates on ancient China, etc. Several indices, ofthe
subject matter, of the localities of archaeological importance, of names,
of Chinese and Latin terminology, conclude this book.

In the bibliography, the specialist will immediately appreciate some
530 items in Chinese besides some 550 other items. Everybody will
welcome the 69 illustrations printed directly in the text as well as the 13 small
maps showing the location ofthe findings. One loose page is included with
references to the number of studies dealing with four different stages of
historical development which simplifies the use of the bibliography.

It must have been very difficult, not only for the author, to compose
such a book - without misprints and with so many illustrations. Both the



78 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

author and the publishers may be congratulated for having produced an
important, splendid publication and, why not mention it, at a very low
price.

Timoteus Pokora

Mireille Helffer, Les chants dans l'épopée tibétaine de Ge-sar d'après
le Livre de la Course de Cheval, Version chantée de Blobzah bstan- 'jin.
Genève, Paris, Droz, 1977, 573 p. (Centre de recherches d'histoire et de

philologie de la IVe Section de l'Ecole pratique des Hautes Etudes. II:
Hautes études orientales. 9.)

Cet ouvrage contient une étude philologique, musicologique et culturelle

d'un des livres de la longue et illustre épopée de Ge-sar.
L'avant-propos renseigne sur l'état actuel de la transmission du Ge-

sar, orale et écrite. Cette transmission a été imparfaite, pour diverses
raisons données à la p. 1. Peut-on espérer pouvoir reconstituer un texte complet

avant que la tradition ne se perde?
Tel n'est toutefois pas le propos de Mme Helffer. Son attention a été

attirée sur le fait que l'épopée n'était pas récitée, mais véritablement chantée.

«C'est pourquoi il m'a paru urgent, dit-elle (p. 2), avant que l'épopée
tibétaine ne quitte le champ de la transmission orale pour ne plus être
qu'un texte figé dans l'écrit, de rechercher selon quelles modalités était
chantée l'épopée de Ge-sar.»

L'étude musicologique est donc l'élément à la fois le plus neuf et le

plus important de l'ouvrage; mais elle est précédée d'une étude philologique

approfondie.
Un inventaire des sources sonores suit l'avant-propos (p. 3-5). L'informateur

principal de Mme Helffer a été Blo-bzan bstan'jin [Lobsang Tendzin],

qui illustra en son temps l'ouvrage de M.RA. Stein sur la civilisation
tibétaine.1 «En 1963, il a bien voulu enregistrer l'ensemble des chants
contenus dans un Manuscrit appartenant au Pr R. Stein et consacré au
livre de «La course de cheval» (Rta-rgyug); les six heures d'enregistrement
qui en résultèrent (Gu[imet] BM 63-28-1 à 6) ont servi de base à l'étude
qui va suivre.»

Quelques renseignements sont donnés, p. 7, sur le manuscrit du Rta-
rgyug utilisé par Blo-bzan bstan-'jin, ainsi que sur deux autres textes de

1 R.A. Stein, La civilisation tibétaine. Dessins originaux de Lobsang Tendzin. Paris,
Dunod, 1962. (Collection Sigma, 1.)



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 79

ce même livre. Ces trois sources ont servi de base à l'édition critique du
Rta-rgyug par Mme Helffer.

Le reste de la première partie de son ouvrage (p. 9-377) contient cette
édition critique, accompagnée d'une traduction juxtalinéaire abondamment

annotée. La deuxième partie se divise en cinq chapitres. Les deux
premiers, sur la stylistique (p. 381-426) et la versification (p. 427-460)
ressortissent encore à la philologie. Le chapitre III (p. 461-518), intitulé
«Etude des timbres ou airs-types», constitue la partie proprement
musicologique de l'ouvrage. Le mot «timbre» y est employé dans un sens qui,
tout en étant bien attesté, n'est pas le sens habituel (p. 445, n. 10, 460,
n. 10,461, n. l,517,n. 1). Le chapitre IV (p. 519-560) étudie les données
culturelles.

Toutes ces parties ont leurs mérites particuliers. L'édition critique
paraît consciencieuse et sûre. La traduction plonge le lecteur dans un univers

prodigieux, où la monotonie épique est plus que compensée par la
luxuriance et l'étrangeté des images et des associations. Elle lui rappelle
opportunément à quel point l'univers tibétain est autre que le nôtre.
L'annotation fournit un guide sûr à travers cette terre inconnue. L'étude
stylistique, très neuve, nous semble-t-il, présente certains des procédés qui
donnent au poème son efficace et son pouvoir d'impression. L'étude
métrique montre la variété de la versification tibétaine et apporte une
contribution nouvelle à un domaine encore peu étudié. L'étude musicologique,

de haut vol, dépasse la compétence du soussigné; illustrée de

nombreux exemples de notation musicale, elle donne, à qui n'a pas eu le

privilège d'entendre chanter le Ge-sar, une idée très précise de ce chant
et de ses divers modes. Le chapitre sur les données culturelles contient une
information très vaste, peut-être un peu schématique ici et là vu l'ampleur
du domaine: le Ge-sar, autochtone puis bouddhisé, est un véritable
kaléidoscope de la culture tibétaine dans son ensemble. La documentation sur
le bouddhisme notamment, seul secteur de ce domaine où le soussigné soit
véritablement compétent, est juste en son esprit, mais non exempte
d'erreurs de détail. P. 551, la répartition des «six perfections» dans les
«deux provisions» n'est sûrement pas tirée de YAbhidharma-kosa.2 A la
p. 394, la métaphore de la vacuité lumineuse, à propos de la pensée, doit
certes être rapportée au bouddhisme.3

2 Voir les références données par Har Dayal, The Bodhisattva Doctrine, London, 1932,
réimpr. Delhi, 1970, p. 356, n. 21, et p. 357, n. 22.

3 V. p. ex. D.S. Ruegg, La théorie du tathàgatagarbha et du gotra (Publications de l'Ecole
française d'Extrême-Orient, vol. 70), p. 411 et suiv., 450, 142 n.



80 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Une bibliographie riche et clairement ordonné termine l'ouvrage.
Le manuscrit et les épreuves ne paraissent pas avoir été relus avec le

soin requis. D'où des défauts de présentation, dont voici quelques exemples

(forme incorrecte avant le double point, correcte après): fautes
d'impression, p. 2 (Chaval: Cheval; Et: et), 23 (le chiffre 40 une ligne trop
bas), 460 (Demiéville: Demiéville), 541 (neuveux: neveux); fautes
d'orthographe, p. 13 (commenditaire: commanditaire), 168 (bilière:
biliaire), 433 (occurence: occurrence); faute de français, p. 539 (à la truie,
la corneille, le poisson-femelle: à la truie, à la corneille, au poisson-
femelle); transcriptions approximatives du sanscrit, p. ex. p. 551 (ksànti:
ksânti; viryâ: vîrya; prajna: prajnâ). Plus fâcheux, des flottements dans
l'ordonnance des notes. A la p. 19, vers 45, il manque l'appel de note 16.

A la p. 56, les textes des notes 1 et 2 sont intervertis. Au chant 25, il y a
décalage entre les appels de note et les notes: l'appel 4 de la p. 145 tombe
dans le vide; l'appel 5 de la même page correspond à la note 4 de la page
167, et ainsi de suite. Même situation, au chant 37, pour les notes 3,4 et
suivantes. P. 463, ligne 5, on ne voit pas ce que vient faire, après le triolet,
la paire de croches.

Mais ces vétilles comptent peu en regard de l'ampleur et de la
nouveauté de la recherche, du champ offert à la curiosité et à l'admiration du
lecteur, du progrès apporté à la connaissance de la culture tibétaine à
travers l'un de ses monuments les plus prestigieux, mais aussi les plus difficiles

d'accès. Mme Helffer a pleinement réussi à le rendre accessible, et
son ouvrage apporte une contribution de première valeur à la tibétologie
française, qui connaît un si brillant essor depuis une vingtaine d'années.

Jacques May

Katsumi Mimaki, La réfutation bouddhique de la permanence des choses

(sthirasiddhidûsana) et la preuve de la momentanéité des choses

(ksanabhangasiddhi). Paris, Institut de civilisation indienne, 1976, //+332
p. (Publications de l'Institut de civilisation indienne, série in-8°, fascicule
41.)

L'ouvrage est de première importance; le titre, difficile. Commençons
par élucider quelque peu ce dernier.

«Sthira-siddhi-dùsana», la «réfutation de la permanence des choses»
(littéralement: «réfutation de la preuve du durable») est à la fois un nom



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 81

commun et un nom propre. Nom commun, le terme désigne un topique
de la pensée du bouddhisme indien tardif, qui est traité par les procédés
d'une logique à la formalisation très poussée dans un brefouvrage de Rat-
nakîrti (première moitié du Xie siècle), intitulé précisément Sthira-
siddhi-dùsana.

D'une manière analogue, «ksana-bhanga-siddhi», la «preuve de la
momentanéité des choses» (littéralement: «preuve de la destruction
instantanée»), à la fois désigne un topique, et constitue le titre d'un autre
traité de Ratnakïrti. Cette Ksana-bhanga-siddhi se divise en deux parties,
qui portent les sous-titres d'Anvayàtmïkà et Vyatirekàtmikà. La
deuxième partie a été traduite en anglais par A. McDermott.1

L'ouvrage de M. Mimaki, d'une ordonnance aussi claire que rigoureuse,

se divise comme suit:
1. Remerciements et avertissement (p. i à /v).
2. Bibliographie, exhaustive (p. v à //).
3. Une «partie principale» (cf. p. ///), qui s'étend des pages 1 à 78, est

consacrée à l'étude des deux topiques inscrits dans le titre de l'ouvrage.
Elle se fonde principalement (p. 2) sur le chapitre VIII (p. 210) du Tattva-
samgraha et de sa Pahjikâ, intitulé Sthira-bhâva-parïksâ, et sur le Sthira-
siddhi-dûsana de Ratnakïrti. La démarche du Tattva-samgraha est

encore un peu hésitante, et représente à certains égards une «étape
transitoire» (p. 5), un «aspect transitoire» (p. 77) du traitement de la question.
Celle de Ratnakïrti, en revanche, donne «la forme finale de la réfutation
bouddhique de la permanence des choses (sthirasiddhidùsana)» (p. 9). Ce
«raffinement conceptuel du sthirasiddhidùsana chez Ratnakïrti [...] est

en relation très étroite avec le perfectionnement de la ksanabhangasiddhi
(preuve de la momentanéité des choses) effectué à la même époque» (p.
5). Un tableau synoptique (p. 10-11) met en regard le traitement du
sthira-siddhi-dùsana dans le Tattva-samgraha et chez Ratnakïrti.

Cette partie principale est résumée avec une parfaite clarté dans une
conclusion (p. 76-78) à laquelle nous renvoyons le lecteur. Bornons-nous
à faire observer que, comme il arrive lorsqu'on recourt à une logique très
formalisée, la critique est indirecte: elle porte moins sur la permanence
des choses, prise de front, que sur les moyens de la prouver. Ces moyens
sont, sommairement indiqués: 1° l'existence de l'opération cognitive
appelée pratyabhijhâ(na), «reconnaissance», dont il s'agit de savoir si elle

1 An Eleventh-Century Buddhist Logic of 'Exists'. Ratnakïrti's Ksanabhahgasiddhih
Vyatirekätmikä Edited, with Introduction, Translation, and Notes, by A.C. Senape
McDermott. Dordrecht, D. Reidel, 1969. (Foundations of Language, Supplementary
Series, Vol. 11.)



82 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

a ou non valeur de norme de la connaissance (pramàna)2; 2° trois inferences

dont les «raisons logiques» (hetu) ou moyens termes sont les suivants:
sahetuka-vinasatvat, kâranavat-tvàt, prameyatvât; 3° la présomption
(arthàpatti). Cette démarche indirecte, ainsi que les sinuosités de
l'argumentation, font qu'il n'est pas toujours facile de garder en vue l'objet foncier

de la discussion. Il s'agit donc non pas d'une «critique ontologique»,
comme pouvaient l'être par exemple certaines critiques Mâdhyamika,
mais d'une critique à peu près exclusivement épistémologique et logique.

4. Un Appendice I, plus long que la partie principale elle-même (p.
79-181), contient l'édition critique et la traduction du Sthira-siddhi-dû
sana de Ratnakïrti. L'entreprise était peu commode. Les textes de
Ratnakïrti «sont extrêmement confus et elliptiques» (p. 4). Une concision
quasi-algébrique enveloppe en ses formules quinze siècles de réflexion
philosophique et cinq siècles au moins d'entraînement systématique à la
logique. Ces textes sont donc hautement allusifs, et une de leurs difficultés
les plus notables consiste en l'emploi de pronoms de rappel en cascade,
sans qu'on puisse toujours discerner d'emblée à quel terme ils renvoient.
De plus, le Sthira-siddhi-dùsana n'existe qu'en sanscrit: les ouvrages de
Ratnakïrti ne sont que fort incomplètement traduits en tibétain (p. 3), et
le Sthira-siddhi-dùsana est au nombre de ceux qui sont restés sans version
tibétaine, privant ainsi le traducteur d'un recours toujours précieux. M.
Mimaki a triomphé de ces difficultés, et sa traduction est un modèle de

rigueur et d'exactitude. Il l'a faite sur la base de l'édition qui était déjà
disponible à l'époque, celle de M. Thakur3; mais, peu satisfait de la valeur
critique du texte, il n'a pas hésité à en refaire, avec autant de rapidité que
de sûreté, une édition mieux établie.

5. Un Appendice II, beaucoup plus court (p. 183-207), contient l'édition

critique et la traduction de la version tibétaine de neufstrophes (strophes

20 à 28) du Jnana-sàra-samuccaya, «Compendium de l'essence de
la connaissance», attribué à un Aryadeva, avec le commentaire (Oniban-
dhana) de Bodhibhadra. La raison de ce choix (p. 184) est que ce fragment
expose brièvement des doctrines essentielles des quatre grandes écoles
bouddhiques «reconnues à l'époque tardive» (p. 67), en tout cas dès la fin
du Ville siècle (p. 69), et qui ont constitué depuis lors une division
classique du bouddhisme philosophique chez maints doxographes indiens et
tibétains (p. 67-69): Vaibhâsika, Sautrântika, Yogäcära, Mâdhyamika. Or,
le sthira-siddhi-dùsana et la ksana-bhanga-siddhi ont une relation

2 Ou d'«instrument-critère», comme traduit, avec plus de précision, M. Mimaki.
3 Dans Ratnakirti-nibandhävaü, éd. par A. Thakur, Patna, 1957. (Tibetan Sanskrit

Works Series, Vol. III.)



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 83

«extrêmement étroite» (p. 73) avec les théories de l'une de ces écoles, celle
des Sautrântika: elles «reposent sur le système philosophique des Sautrântika»

(p. 75).
Le Jhàna-sara-samuccaya et le Jhàna-sàra-samuccaya-nibandhana

ne sont conservés qu'en tibétain, mais M. Mimaki a pu retrouver des
citations sanscrites de quatre des strophes qu'il traduit, ainsi que de deux
demi-strophes. L'auteur n'est certainement pas le grand docteur et second
maître Mâdhyamika, puisque la division des quatre écoles est bien
postérieure. Quant à Bodhibhadra, on peut le dater du Xe ou du Xie siècle
(p. 67). Rappelons que Susumu Yamaguchi a publié et traduit en japonais
la version tibétaine du Jhàna-sara-samuccaya (sans le commentaire de

Bodhibhadra).4
6. Vient ensuite l'annotation (p. 209-311): 445 notes d'une pertinence

soutenue, d'une richesse d'information inépuisable, dégageant toujours
l'essentiel, répondant sans défaillance aux questions que se pose le lecteur.
L'ouvrage se termine par un index sanscrit, un index tibétain et une table
analytique des matières, établis avec grand soin (p. 313-332).

Le livre de M. Mimaki constitue un ouvrage de référence à plusieurs
égards. Il sera un instrument de travail indispensable à quiconque
s'occupe du bouddhisme indien tardif, de sa pensée, de ses écoles aux
ramifications et aux syncrétismes compliqués. L'information s'étend à

maints secteurs du bouddhisme scolastique et philosophique antérieur:
nous n'avons, par exemple, rien lu de plus lumineux sur les Sautrântika,
que le résumé des p. 73 à 75. Enfin, les auteurs bouddhiques dialoguent
non seulement avec leurs coreligionnaires, mais aussi avec leurs adversaires

brahmaniques et jaina. La documentation de M. Mimaki est aussi sûre
et aussi riche dans ces domaines que dans le domaine bouddhique: on aura
donc toujours intérêt à consulter son ouvrage pour l'étude de la pensée
indienne médiévale en général. Citons notamment le précieux tableau
chronologique des p. 6 et 7.

Félicitons enfin M. Mimaki pour sa maîtrise du français, dans un
domaine où même ceux dont le français est la langue maternelle ne trouvent

pas toujours facilement l'expression requise.
Jacques May

4 Yamaguchi Susumu, Chûkan Bukkyô Ronkô, Kyoto, Köbundö, 1944; réimpr. Tôkyô,
Sankibô, 1965 et 1975, p. 263-345.



84 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Folia Rara Wolfgang Voigt LXV. diem natalem celebranti ab amicis et
Catalogorum codicum orientalium conscribendorum collegis dedicata H.
Franke, W. Heissig, W. Treue redigerunt. XV, 185 p. Wiesbaden, Franz
Steiner, 1976. (Verzeichnis der Orientalischen Handschriften in Deutschland,

Supplementband 19.)
Les amis et les collègues de M. Wolfgang Voigt, bibliothécaire de race,

initiateur, inspirateur, organisateur et éditeur du monumental Verzeichnis

der Orientalischen Handschriften in Deutschland, et directeur du
Nepal-German Manuscript Preservation Project, pour ne citer que ses
deux activités principales, ont tenu à l'honorer par cette collection de
contributions aux paléographies les plus diverses, et à divers autres
domaines.

Voici la liste des articles contenus dans ce recueil: 1, Wolfgang Treue,
Die Deutsche Forschungsgemeinschaft und die Orientalischen
Handschriften. 2, Ernst Bartelt und Ernst Hammerschmidt, Die Technik des

Äthiopischen Handschrifteneinbandes. 3, Heinz Bechert, Eine illuminierte

Handschrift des Vessantarajälaka. 4, Ernst Dammann, Zur Definition

einer afrikanischen Handschrift. 5, Barbara Flemming, Aus den
Nachtgesprächen Sultan Gauris. 6, Herbert Franke, Ein mongolisches
Freibrief-Fragment aus den Turfanfunden (TM 92). 7, W. Fuchs, Einige
seltene Sinica. 8, Martin Gimm, Johann Gottlob Immanuel Breitkopfs
Versuch von 1789, Chinesische Zeichen mit beweglichen Typen zu druk-
ken. 9, Walther Heissig, Eine Anrufung des «Weissen Alten». 10, Klaus
Ludwig Janert, Mathurä, ein altes indisches Kulturzentrum im Spiegel
seiner Inschriften. 11, Bernhard Kölver, A Ritual Map from Nepal.

12, Leo Prijs, Abraham Ibn Esra, mittelalterlicher Vorläufer der modernen

Pentateuch-Exegese. 13, Heimo Rau, Bemerkungen zum Püjäri Matha
des Dattätreyatempels zu Bhaktapur anlässlich seiner Sanierung. 14, Dieter
Schuh, Eine kollektive tibetische Schuldurkunde. 15, Rudolf Seilheim,
Die Autobiographie des Ibn ad-Daiba'. 16, Hanna Sohrweide, Autoren-
und Schreibersoigen im Istanbul des 18. Jahrhunderts. 17, Hans Striedl,
Hebräische Lobgedichte des Andreas Masius auf die Aqua Virgo im
Nymphaeum der Villa Giulia in Rom. 18, Ewald Wagner, Ein Autograph
des Moghuikaisers Aurangzïp. 19, Ernst Waldschmidt, «Teufeleien» in
Turfan-Sanskrittexten. 20, Klaus Wenk, Tamrä Mäu - Tamrä Sunak,
«Eine Abhandlung über Katzen und Hunde». 21, Michael Witzel, Zur
Geschichte der Räjopädhyäyas von Bhaktapur. 22, Karl-Th. Zauzich,
Demotische Fragmente zum Ahikar-Roman.

Les articles sont précédés d'une bibliographie du dédicataire.

Jacques May



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 85

Karl-Heinz Grüssner: Arleng Alam, die Sprache der Mikir: Grammatik

und Texte. (Beiträge zur Südasien-Forschung, Bd. 39). Wiesbaden:
Franz Steiner Verlag 1978. (8+) 224 S., 2 Karten.

Die Mikir bewohnen den nach ihnen benannten Berg-Distrikt in
Assam (NO-Indien) und zählten 1961 etwas über 150'000 Personen. Innerhalb

des Sino-Tibetischen ist ihre Sprache am nächsten der Chin-Naga-
Gruppe verwandt; das Vokabular zeigt u.a. Entlehnungen aus dem Khasi
und dem Assami. Das Material für die vorliegende Arbeit sammelte
Grüssner 1970-73 während mehrerer Aufenthalte; neben gedruckten
Vorlagen (wie Lesebuch und Bibelübersetzungen) dienten dafür vor allem
eigene Tonbandaufnahmen und Transkriptionen von Folkloretexten und
Konversationen. Acht dieser Texte sind abgedruckt und satzweise (der
erste auch interlinear) übersetzt.

Die Grammatik gibt eine Beschreibung der phonologischen und
morphologischen Struktur der Sprache. Der Konsonantenbestand entspricht
etwa dem der Chin-Sprachen, das Vokalsystem ist auf 5 Vokale reduziert
ohne semantisch relevante Längendifferenzierung (die kurzen hohen
Vokale in geschlossener Silbe (-i-, -u-) des Chin erscheinen als -e- und -o- im
Mikir) und ohne (ursprüngliche) Diphththonge (-ai/-ei > e und -au/-ou
> u); neben ar- und in- erscheinen k-, c-, s-, t-, th-, p-, ph-, m- und h- als
Präfixe. Das Ton-System umfasst 3 Töne: normaltief, hoch und ein mittlerer

Ton mit Glottisverschluss, der 3. Ton fehlt in Silben mit finalem
Verschlusslaut und (tonabhängigen) Vorsilben. Morphophonologisch
bedingter Tonwechsel kommt vor. (Meiner Ansicht nach entspricht histo-
risch-phonologisch gesehen der 3. Ton des Mikir dem sinotibetischen
Ton B nach Benedict, der 2. Ton hingegen stellt eine Variante des Tons
A (gleich Mikir-Ton 1) dar, die in Silben ohne finalen Verschlusslaut dem
Lushai-Tiefton entspricht).

Die Nominalkonstruktionen behandelt Grüssner in der Reihenfolge
Präfixe, nominale Wortbildung, Suffixe, Zahlwörter, Klassifikatoren,
Substantiva, Pronomina; bei den Verbalkonstruktionen teilt er ein in
komplexe Verbalkonstruktionen, Verbklassen, verbale Wortbildungen,
Präfixe, Suffixe (Tempussuffixe und modifizierende Suffixe), Verben in
attributiver Position und adjektivische Konstruktionen; dann folgen als
«Partikel»: Adverbien, Konjunktionen und sekundäre Partikel. Den
Abschluss bildet ein kurzes Kapitel über Satztypen, Nebensätze, Irrealis,
periphere Ergänzungen, Verbindungen von Sätzen und Wortfolge. Jede

Konstruktion wird mit mehreren Beispielen belegt, die dem Leser jedoch
ab einer gewissen Komplexität insofern Schwierigkeiten bereiten müssen,



86 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

als die beigegebenen Satzübersetzungen nicht immer ausreichen, um die
Mikir-Wörter zu identifizieren, und das am Ende des Buches gegebene
Vokabular nur die Wörter aus den Texten 2-8 enthält. Ein weiterer
Anhang enthält nützlicherweise einen Index der grammatikalischen Elemente

wie Affixe und Konjunktionen (nebst einem Teil der modifizierenden
Suffixe) und zugleich ein Stichwortverzeichnis.

Bei den beigefügten Karten handelt es sich um schlechte Freihandarbeit,

aufdenen man die in den Texten genannten Lokalitäten zumeist
vergeblich sucht (bemerkenswert ist nur, dass in einem Namen initiales tr-
erscheint, das Grüssner ansonsten für das Mikir nicht verzeichnet; für den
besagten Fall findet sich im Text dafür ch-). Zu den weniger erfreulichen
Gegebenheiten der Arbeit gehören auch mehrfach auftretende Fehler im
deutschen Text, die, da das Buch im Offsetverfahren gedruckt ist, wohl
hätten vermieden werden können. Eindeutig zu Lasten des Autors geht
der kunterbunte Wechsel von «(Pro)nomina» und «(Pro)nominen» statt,
es sei denn in Überschriften, dem heute üblichen «(Pro)nomen».
«Modern» erweist sich Grüssner hingegen in der Verwendung solcher Produkte

wie «in etwa» statt «etwa» bzw. «ungefähr. Angesichts solcher Unsau-
berkeiten entsteht natürlich die Frage, ob sich nicht auch in den Mikir-
Beispielen der eine oder andere Druck- bzw. Schreibfehler findet. Für
jeden des Mikir nicht Kundigen dürfte das etwas schwer nachzuweisen sein,
doch sollte es S. 46, Z. 3 v.u. (rechts) sicher -wo statt wò heissen, und S. 22,
Z. 14 v.u. arlò statt arlö (da sich unter 7.3 keine Angabe findet, dass die
Verschmelzung der Präfixe einen Tonwandel der Hauptsilbe nach sich
zieht und dies in Parallelbeispielen auch nicht der Fall ist). Es wäre von
daher zu empfehlen, dem Buch eine mehrseitige Fehlerberichtigung
beizugeben. Noch besser wäre es allerdings gewesen, wenn Grüssner sich die
Mühe gemacht hätte, das Buch auf Englisch zu publizieren - nicht, um
den angelsächsischen Kollegen das Lesen zu erleichtern, sondern um
auch den (gebildeten) Mikir Gelegenheit zu geben, das Buch selbst zu
lesen (und gegebenenfalls zu kritisieren). Denn was nützt ihnen es jetzt, dass
sie eine geschriebene Grammatik ihrer Sprache «besitzen»?

L.G. Löffler

Earl Miner, Japanese Linked Poetry. An Account with Translations of
Renga and Haikai Sequences. XIX, 376 S., 8°. - Princeton, New Jersey,
Princeton University Press, 1979.



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 87

Das Werk behandelt die komplexe Materie der japanischen
Kettendichtung erstmals in einer westlichen Sprache in ihrer Gesamtheit: als

«Darstellung», wie der Untertitel sagt, «mit Übersetzungen von renga-
und /za//ca/-Sequenzen». Der darstellende Teil, etwa die Hälfte des
Buches, beschränkt sich auf die wichtigsten Entwicklungsphasen und
Repräsentanten der Gattung. Nacheinander, in paralleler Ordnung, werden

renga und haikai beschrieben. Zunächst behandelt der Verf. also die
Geschichte des renga, geht nur kurz auf die tanrenga-Phase in der
Frühgeschichte der Kettendichtung ein, als zwei Dichter lediglich ein fünfzeiliges
waka komponierten, indem der eine die «Oberstrophe» (kami no ku, 3

Zeilen), der andere die «Unterstrophe» (shimo no ku, 2 Zeilen) dichtete,
oder der Vorgang umgekehrt ablief. Auch für die Blütezeit der Gattung,
der Periode der chô- oder kusari- renga («Lang- oder Ketten-renga»), in
der mehrere Poeten längere Reihen im Wechsel von Ober- und Unterstrophe

komponierten, stellt der Verf. nur einige epochale Figuren vor, deren
Person und Werk sozialen, sprachlichen und inhaltlichen Wandel
markieren. Hier bedient sich der Verf. des periodisierenden Rückblicks, den

uns der berühmte Sögi (1421-1502) hinterlassen hat - ein gewiss sinnvolles

Verfahren, dessen literarhistorische Korrekturbedürftigkeit aufgewogen

wird durch das vermittelte Selbstverständnis dieses unbestrittenen
Grossmeisters der renga-Kunst. Die renga-Kapitel finden ihren
Abschluss in einem relativ ausführlichen Bericht über «canons», Regeln,
denen die Kettendichtung unterworfen war und die im wesentlichen den
Aufbau eines hundertstrophigen renga betreffen, sowohl im ganz Äusser-
lichen (Niederschrift, Verteilung aufPapierbögen) als auch im
literarischstrukturellen Bereich. Diese Dreiheit der Darbietung - historische
Entwicklung, schöpferische Persönlichkeiten, Gesetzmässigkeit - bildet auch
den Aspekt, unter dem Miner die /za//ca/-Dichtung betrachtet. Bashô und
Buson stehen als geniale /za//ca/-Meister im Mittelpunkt nicht nur der
Darstellung, sondern auch des Übersetzungsteils (verschiedene haikai-Se-
quenzen, die diese Meister mit Kollegen und Schülern schufen), während
in den rercga-Übersetzungen eindeutig Sögi dominiert (Minase sangin
von Sögi, Shöhaku und Sôchô; ausserdem ein dokugin, ein «Solo» von
Sögi).

Gegen diese Gliederung und die Auswahl aus der stofflichen Überfülle
ist nichts einzuwenden. Bedenklich ist jedoch des Autors Umgang mit
Quellen und Literatur. Er stützt sich - durchaus verständlich - auf einige
meist rezente japanische Gesamtdarstellungen. Aber: von wenigen
Ausnahmen abgesehen, zitiert er Quellen nur nach der benutzten Sekundärliteratur,

ja lässt häufig sogar den Leser im Unklaren darüber, aus wei-



88 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

chem Originalwerk Zitate und Belege stammen. Dieses unwissenschaftliche

Verfahren wirft die Frage auf, ob es dem Autor überhaupt um
Wissenschaftlichkeit zu tun war, und ob man bei der Beurteilung seines
Buches nicht vielmehr davon ausgehen muss, dass ihm mehr an Unterhaltsamkeit

im Sinne des «Sachbuches» lag und er deshalb den Leser nicht
durch einen wissenschaftlichen Apparat abstossen wollte. In diese Richtung

weisen der feuilletonistische und weitschweifige Stil, die bemühte
Witzigkeit, die komparatistischen Exkurse und auch die Rücksicht auf
den ungeduldigen Leser: «I might go on ...» (IX); «... and one might go
on with such nice details» (S. 48); «We might spend pages appreciating
these opening stanzas, but there are others finer yet» (S. 56 - warum sollte
deshalb eine Würdigung ausbleiben?); «One would like to linger over these

famous stanzas ...» (S. 102). Der joviale Verf. mutet seinem Publikum
gerade soviel zu, wie es verkraften kann. Zum Ausgleich liefert er Insider-
Informationen, über die er durch seine Kontakte mit den letzten Adepten
der renga-Kunst verfügt.

Welche Absichten auch immer den Autor leiteten, der Leser erwartet
zutreffende Informationen, ob unterhaltsam oder nicht. Dazu gehört
zunächst, dass der Autor die ganze Wahrheit sagt. Wenn z.B. S. 5f. das
japanische Poesieverständnis des Altertums so dargestellt wird, als handle
es sich um genuin japanische Gedanken, so ist dem Autor der unterlassene

Hinweis auf das chinesische Vorbild anzulasten, dem japanische
Höflinge im 10. Jh. in eklektischer Ergebenheit folgten. Es gibt sogar eine
englische Publikation von E.B. Ceadel (Asia Maior, New Series, vol.
VII/parts 1-2) aus dem Jahre 1959, in der das alles nachzulesen ist. Der
Verf. weist zwar in Parenthese aufEntsprechungen hin: «Japanese poetics
(like Chinese) derives from encounter with lyric poetry», aber der Laie
muss daraus schliessen, es handle sich um kongeniale, in beiden Nationen
unabhängig voneinander entwickelte Thesen. Der Verf. verfälscht hier
philosophische Spekulationen der Chinesen zur gesamtjapanischen
Empfindung. In diesen Kontext gehört die Vokabel «Japanese», die der Autor
gern verallgemeinernd verwendet, wie z.B. S. 16: «But, in typical Japanese

fashion, what had been born with a grin sobered into dignity.» Neben
Gemeinplätzen dieser Art (so auch S. 142: «The Japanese have always
had a streak ofanarchy in them as well as a yearning for order...») finden
sich erheiternde Vergleiche wie dieser S. 33: «Travelers carried writing
kits then rather than cameras...» oder profunde Sophismen: «The more
closely - at least the longer - one looks at anything Japanese, the more
one realizes that things are not as they seem, but then also not as they do
not seem, either» (S. 142).



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 89

In seiner Übersetzungstechnik geht der Verf. zwei Wege: manches
bringt er ohne Rücksicht aufden japanischen Satzbau in «lesbare», leicht
verständliche Form, anderes wieder passt er ungewöhnlich radikal dem
Original an, so vor allem Übersetzungen von renga-Versen. Im einleitenden

Teil streut der Verf. in Anlehnung an seine japanischen Mentoren
Quellenzitate nur hin und wieder ein, hauptsächlich solche poetologi-
scher Natur, darunter viele revisionsbedürftige. S. 21 zitiert er Nijö Yoshi-
moto (ohne Quellennachweis): «Renga is not exhausted by the meaning
ofthe stanza that precedes or ofthe stanza that follows, nor yet by
prosperity or decline, grief or happiness; for just as we set boundaries only to
have them shift away, so there is nothing in this transient world.» Der
gemeinte Text entstammt dem Tsukuba mondò, ed. Nihon koten bungaku
taikei (NKBT), Bd. 66, l21973, S. 82. Ich schlage folgende Fassung vor:
«Das renga verschmilzt nicht einen früheren Bewusstseinsmoment mit
einem späteren.» (renga wa zennen gonen wo tsugazu. Miner verwechselt
offenbar das vierstufige Verb tsugu «beerben, fortsetzen» mit dem oberen
zweistufigen tsuku «to exhaust», zennen und gonen sind als Begriffe der
buddhistisch orientierten Psychologie lexikalisiert.) «Und es unterscheidet

sich nicht von der Art der dahinfliessenden Welt, wo Glanz und Elend,
Freud und Leid aneinandergrenzen und ineinander übergehen.» (Miners
«so there is nothing in this transient world» geht offenbar auf eine
Verkennung des kotonarazu «unterscheidet sich nicht» zurück.) Irrtümer dieser

Art, besonders peinlich, weil es sich hier um «Yoshimoto's most famous

pronouncement» handeln soll, hätte der Verf. durch Benutzung der
kommentierten Standardausgabe der Klassiker vermeiden können. S. 26
lässt der Autor den Theoretiker Shinkei zu Wort kommen: «The element
ofmeaningful beauty cannot be found except superficially in the outlines
(sugata) of a stanza or in simplified language. It is found in a stanza that
derives from deep concern with the passions ofthe human heart and the
manifold transient things ofthe world; it proceeds from the heart, as without

forgetting human feelings, one delicately considers a whole life in the
blessing ofbeing human.» Shinkei hatte sich gewiss der Mystik verschrieben;

aber so konfus war er denn doch nicht. Er wollte sagen: «Was man
en (Schönheit) nennt, kann niemals in der Geschmeidigkeit der Versform
oder der Sprache liegen. Es müssen Verse sein, aus dem Herzen eines
Menschen hervorgegangen, der im Innern kaum noch menschliche
Gelüste verspürt, der bei allem sein Sinnen auf die spurlose Vergänglichkeit
richtet, das Mitgefühl eines anderen nicht vergisst und sein eigenes Leben
geringer achtet als die von jenem anderen empfangene Wohltat.» Diese
in Sasamegoto, Abschnitt 41 (NKBT Bd. 66, S. 175f.) überlieferte Be-



90 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Schreibung des asketischen Poeten-Ideals übersetzte Oscar Beni bereits
1951 in seiner Entwicklung derjapanischen Poetik bis zum 16. Jahrhundert,

S. 125 mit geringen Abweichungen in diesem Sinne. E. Miner hätte
also auch in diesem Fall unter Berücksichtigung des westlichen
Forschungsstandes den Unsinn vermeiden können, mit dem er den Leser
verwirrt. Es mutet wie Ironie an, wenn der Verf. S. 25 den Mangel an Studien
über Shinkei beklagt. Hätte er doch die wenigen, die erschienen sind, zur
Kenntnis genommen! Vielleicht wäre er dann auch nicht zu dem Schluss

gekommen: «In Shinkei's failure to excel in the art of relation he must
yield to the greater renga genius of Sögi» (S. 29). Denn wie der Verf. selbst
belegt, kann von «failure» im Hinblick auf das «Anschliessen» der
Strophen bei Shinkei keine Rede sein. Shinkei bevorzugte eben eine nicht
unmittelbar evidente Assoziation; seine «distanzierte» Anschlusstechnik hat
er selbst theoretisch untermauert und die von E. Miner zitierten tsukeku
(Folgestrophen) illustrieren diesen Tatbestand deutlich.

In dem aufschlussreichen Kapitel über Sögi zitiert der Verf. dessen

Azuma mondò. Sögi «writes feelingly about those who gathered around
him in Kadotagawa in the province of Musashi: 'Their inquiries into the
vocation (michi) of poetry and their conduct are gratifying. We have also
thought that we might hope to be together in the next world'.» (S. 30.)
Dem Original zufolge versammelte man sich am Sumidagawa -
«Kadotagawa» ist eine falsche Lesung -, die Leute befragten Sögi über mancherlei

Gegenstände dieser Kunst und waren dabei in ihrer Art vortrefflich.
Auch die jenseitige Spekulation geht nicht auf: Sögi «dachte daran, wie
gern ich mich später einmal an dieses Ereignis erinnern würde.» Der
Anfang des S. 31 zitierten Tsukushi michi no ki: «From my youth to my
present age of sixty» lautet in der mir zugänglichen Gunsho ruijû-Fassung
(maki 336, ed. 1959, S. 651): nimô no mukashi yori... und muss demnach

übersetzt werden: «Seit meinen ersten weissen Haaren...» (nimô
«zweierlei Haar weissmeliertes schwarzes Haao>) - eine nicht unwichtige

Korrektur im Hinblick auf den hier angesprochenen autobiographischen

Zeitraum. S. 33f, nach Zitat aus einem Reisebericht von Sögi,
bemerkt der Verf., diese Prosa «does not have the intensity ofShinkei's». Da
vergleichbare Prosa von Shinkei gar nicht vorgestellt wurde, kann der Leser

mit dieser Mitteilung wenig anfangen. Unzulängliche Information
auch zu einem Kurz-renga S. 39: «namida oba / oni mo oto su / kiku
mono o - kawara no ame no / akatsuki no koe.» Der Verf. übersetzt, seiner
Version «oni mo oto su» statt otosu folgend: «The tears let fall / show that
even demons weep / by the sound one hears - upon the roof tiles the rain
/ gives forth the voice ofdawn.» Dem Uneingeweihten wird verschwiegen,



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 91

dass hier Firstziegel in Form von Teufelsfratzen die Umdeutung des

Regens ermöglichen. Man vermisst einen Kommentar, der gerade dem
angesprochenen Leserkreis den Zusammenhang begreiflich gemacht hätte.
Der Sinn: Sprichwörtlich «weint auch der Teufel», aber hier sind es wirklich

nur die Regentropfen auf den Teufelsfratzen-Ziegeln. Verfehlt ist
auch S. 48 die Wiedergabe eines renga: «Takano hijiri no / yado o kou koe

- chihayaburu / Miwa yamamoto no / chayabôzu». Der Verf. übersetzt:
«At Takano the holy sage / voices his longing to be lodged - mighty he
is / at the foot of Miwa Mountain / the teahouse priest.» Es ist zu lesen

Kôya-hijiri, «heiliger Mann vom Köya», ursprünglich ein Mönch des dort
gelegenen Klosterbezirks, später ein Wandermönch, in der Tokugawa-
Zeit schliesslich ein Bettel- oder hausierender Mönch. Das «Kissenwort»
chihayaburu würde ich aufMiwa-yama beziehen, nicht aufden «teahouse
priest», der ausserdem gar kein solcher ist, sondern ein mönchisch
kahlgeschorener, für den «Tee» zuständiger Mann in Diensten des Schwertadels

(s. Nihon kokugo daijiten, s.v. Kôya-hijiri und chabôzu). S. 56 findet
das hokku: Mozu nakite / yamazatobitaru / kozue kana» folgende
Übertragung: «The shrike cries out / and the mountain hamlet floods / with
dripping branches.» Das nasse Element entströmt einer Verwechslung des

yamazatobitaru < yamazatobu «bergdorfartig, ländlich» (also:
«bergdorfkündende Wipfel der Bäume») mit hitaru «eingeweicht werden».

Viele der hier erwähnten Mängel hätte der Autor mit Hilfe kommentierter

Editionen vermeiden können. Schwieriger ist die Frage der
literarischen Wertung zu lösen. Der Verf. verlässt sich häufig aufdas Urteil
moderner japanischer Autoren, die ihrerseits historische Gedichtkritik
übernehmen. Ein Beispiel: S. 46 beruft sich Miner auf Kidô Saizö, der die drei
im Shinsen-Tsukubashû überlieferten Anfangsstrophen von Söchö als
«insubstantial» abqualifiziert. Eine Begründung fehlt ebenso wie ein
Textbeispiel. Was aber ist z.B. an dieser Strophe «insubstantial»: miyako
ya wa /momiji no niwa ni /mine no yuki «War's in der Hauptstadt möglich?

/ Zum Garten voll des bunten Laubs / der Schnee der Gipfel!»
(NKBT Bd. 39, S. 341) Die Einleitung besagt: «Aufder Reise nach Echigo
im 10. Monat gedichtet.» Der Dichter sieht im Norden Japans ein
Zusammenwirken verschiedener Jahreszeiten, wie es in Kyoto nicht möglich ist.
Was ist hier «unwirklich»? Auf S. 47 fallt der Verf. ein Urteil über eine
Strophe, dem ich mich nicht anschliessen kann, «mireba yuki / kikeba
shigure / yamaji kana»: «Schaue ich: Schnee / höre ich: Sprühregen / -
auf dem Bergpfad!» Ich meine, dieses Gedicht bringt die widersprüchlichen,

sinnverwirrenden Eindrücke eines Schneeregens in einfachster
sprachlicher Konstruktion auf die kürzeste «Formel». In der Perspektive



92 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Miners «the syntax is mannered and rigorous to no purpose». Diese
unkonventionellen, den abgehackten Stossseufzer-Rhythmus des im
Schneeregen keuchenden Wanderers direkt ausdrückenden Zeilen der
«sinnlosen Manieriertheit» zu zeihen, ist abwegig.

In dem Kapitel über die renga-Regein geht der Verf. dankenswerterweise

ausführlich aufden Aufbau eines hundertstrophigen renga (hyaku-
in) ein, gelegentlich weit über den Rahmen der behandelten Materie hinaus

ausholend, um dem sach- und fachfremden Leser das Verständnis
sprachlicher Voraussetzungen zu ermöglichen. Die Menge des

zusammengetragenen und ausgewerteten Materials bringt es mit sich, dass man
in Einzelheiten anderer Meinung als der Verf. sein kann, so z.B. S. 81 f.
bei seiner Erklärung des hon 7-Prinzips, etwa «essential nature» oder
«Inbegriff», wo er Sei Shönagons Lob des Frühlingsmorgens mit Teikas
Traumgedicht in Shinkokinshü 1:38 vergleicht. Mir scheint dieses
Gedicht deshalb ungeeignet zur Stützung der These, die Morgendämmerung
berge das hon 7 des Frühlings, weil Teika die Frühlingsnacht als Motiv
wählt und der anbrechende Tag die nächtliche «Traumbrücke» schwinden

lässt.

In dem kurzweiligen 4. Kapitel («From Renga to Haikai and Haiku»)
findet sich auch ein ansprechendes Beispiel der von Miner bevorzugten
Übersetzungsmethode, welche die Sinnvarianten eines Wortes ausschöpft
und damit Assoziationen weckt, die bei enger Wortinterpretation ausbleiben

würden. Es handelt sich um Saigyôs michi no be ni / shimizu naga-
ruru /yanagikage / shibashi tote koso / tachidomaritsure (Shinkokinshü
III/262): «Beside the path, / Rippling in the fresh cool waters / The willow
image flows; / Intending but a moment here, / How long I have enjoyed
the shade!» (S. 101) Schatten und Bild der Weide, semantisch und optisch
verschieden, erscheinen in Miners Version im Gegensatz zur Standard-
Deutung als natürliche Einheit.

In den folgenden Kapiteln, die sich hauptsächlich mit der haikai-As-
thetik von Bashô und Buson befassen, fallt die völlige Ignorierung der
einschlägigen Arbeiten und Übersetzungen von Horst Hammitzsch und G.S.
Dombrady1 auf, deren Beachtung den Autor vor manchem Missgriff
bewahrt hätte. Simplifizierungen grossen Stils bleiben auch hier nicht aus
(«Neo-Confucianism had remarkably little effect on the practice of linked
poetry», S. 142). Der Versuch, die politischen Zustände, namentlich die
innenpolitische Repression, für Bashös Reiselust verantwortlich zu ma-

1 Dombrady hat übrigens bereits 1964 eine komplette, annotierte und ausgewertete
Übersetzung des käsen von Buson publiziert, das hier im Anhang unter dem Titel «Peony

Petals Fell» erscheint. Siehe NOAG 95/96, 1964.



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 93

chen (S. 150) überzeugt nicht, es sei denn, man schenkte den von Bashô

persönlich mitgeteilten Motivierungen keinen Glauben (vgl. z.B. das im
Text folgende Zitat aus Oku no hosomichï).

Zum Übersetzungsteil: Die nur unter didaktischem Gesichtspunkt
sinnvolle Wiederholung jeder renga-Strophe zur nachdrücklichen
Demonstration der Einheit von Vorder- und Folgestrophe entspricht nicht
dem japanischen Aufzeichnungsmodus und verfälscht die Gestalt einer
Kettendichtung. Ob der didaktische Zweck erreicht wird, ist fraglich - der
flüchtige Leser versteht's nicht, der aufmerksame weiss es, vom Verf.
unterwiesen, ohnedies und ärgert sich über die Papierverschwendung. Die
Übersetzungen selbst orientieren sich weitgehend am Original. Einige
Anmerkungen: Strophe 4 in Minase sangin hyakuin (S. 185) «daybreak
comes on distinctly / with sounds of a punted boat» für fune sasu oto mo
/shiruki akegata wird der Pointe des Textes nicht gerecht: «Der Bootsstange

Laut sogar / deutlich im Morgengrauen». Nicht der Tagesanbruch
wird betont, sondern die Stille, die ein sonst kaum vernehmbares
Geräusch stark hervortreten lässt. Strophe 5 (tsuki ya nao /kiriwataru yo ni
/ nokoruran) kommentiert der Verf.: «The language is somewhat
prosaic.» Wieso? Eine Begründung fehlt. Strophe 15 (S. 191): kurenu to ya /
nakitsutsu tori no / kaeruran. Der Verf. erklärt: «The birds go home (ka-
eru) to their northern grounds.» Mitnichten, sie suchen ihre Schlafplätze
auf. Im /za//ca/-Übersetzungsteil fällt S. 300 ein Missverständnis ins Auge:
Im Kommentar zum Eröffnungsgedicht Ichinaka wa / mono no nioi ya
/natsu no tsuki der Sequenz «Throughout the town» konstatiert der Verf.
das Fehlen eines kireji («cutting word», Trennzeichen) und übersetzt
dementsprechend die Strophe als untrennbare Einheit. Ein kireji ist
jedoch durchaus vorhanden: ya am Ende des 2. Verses. Vgl. dazu Haikai
daijiten, s.v. kireji, wo der notorische Dreizeiler_/wru//ce ya... als erster
Beleg dient. Die Funktion eines kireji liegt eben nicht nur im Abschluss
einer Strophe, wie der Verf. auch S. 94 unter Berufung aufBashô schreibt,
sondern auch in deren Zäsurierung. Zu diesem Komplex informierte
bereits in den fünfziger Jahren Horst Hammitzsch in seinen hairon-Über-
setzungen (z.B. ZDMG 107/2). Von ihm erschien auch eine ausführlich
kommentierte Übersetzung dieser /ia//:az-Sequenz schon 1955 (mit
Einleitung NOAG 77/78). Sie bleibt unerwähnt.

Earl Miner hat mit diesem Buch eine übersichtlich gegliederte
Gesamtdarstellung einer japanischen lyrischen Gattung vorgelegt, die in den
wesentlichen Punkten mit der japanischen Literaturgeschichtsschreibung
übereinstimmt, vielfach zu oberflächlich bleibt, unter den überwiegend
inhaltlich korrekten zahlreiche falsche und anfechtbare Übersetzungen



94 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

enthält und hinter dem internationalen, inzwischen auch in Europa
erreichten Kenntnisstand zurückbleibt. Auch wenn es sich hier nicht um
Forschung im engeren Sinn, sondern um populärwissenschaftliche
Literatur handelt, müssten dennoch die Worte analoge Anwendung finden,
die Wolfgang Franke in NOAG 123 (1978), S. 90 in einem vergleichbaren
Zusammenhang niederschrieb: «Der Sinn wissenschaftlicher Forschung
ist doch wohl nicht, immer wieder mit allem von vorn anzufangen,
sondern auf dem aufzubauen, was andere bereits erarbeitet haben.»

W. Naumann

Helmut Eimer, Skizzen des Erlösungsweges in buddhistischen Begriffsreihen.

Bonn, 1976, xvi + 184 S. (Arbeitsmaterialien zur Religionsgeschichte,

herausgegeben von Hans-Joachim Klimkeit, Bd. 1). (Bezugsquelle:

Religionswissenschaftliches Seminar der Universität Bonn, Am
Hof 34 (Seminargebäude), D-5300 Bonn 1.)

Der Eigenschaft der buddhistischen Religion entsprechend, vornehmlich

ein Weg zur Erlösung zu sein, finden sich in der buddhistischen
Literatur eine grosse Anzahl von Aussagen darüber, wie die wichtigsten
Stationen dieses Weges begrifflich zu gliedern sind. Der Autor des vorliegenden

Buches unternimmt es, die in diesen Aussagen enthaltenen Begriffsreihen

kurz zu deuten und miteinander zu vergleichen. Dabei war es ihm
nicht möglich, alle vorhandenen Zusammenfassungen des Erlösungsweges

zu besprechen; er beschränkte sich auf die in den Texten meist
herausgehobenen und für die verschiedenen Entwicklungsstufen bedeutendsten

Reihen. Die verschiedenen Gruppen sind dann - soweit möglich - in
der Reihenfolge ihres historischen Entstehens behandelt. H. Eimer richtet
sein Augenmerk auch darauf, zu versuchen, die jeweiligen Vorstellungen
in der ältesten Form zu geben. Dies ist wichtig, weil die gleichen Reihen
zu verschiedenen Zeitpunkten unterschiedlich interpretiert worden sind.
Eine Darstellung dieser Verschiebungen der Interpretation wäre an sich
für das Verständnis des historischen Wachstums des Buddhismus sehr
aufschlussreich gewesen. Ich denke hier zum Beispiel an einen Vergleich
zwischen der vom Autor auf Grund der Pâli-Tradition gegebenen
Interpretation der 37 bodhipakkhiya dhamma («37 Elemente, die zur Erleuchtung

führen») mit den Ausführungen in Kapitel XXXI der Mahàprajnà
àramitàsàstra. Dass der Autor in dieser, zuerst als Magisterarbeit
konzipierten, Arbeit aufsolche Fragen nicht eingehen konnte, ist aber durchaus
begreiflich und vermindert keineswegs den Wert seiner Bemühungen.



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 95

In den drei ersten Abschnitten seiner Arbeit behandelt Eimer die seiner

Meinung nach (S. 11, Anm. 33) vermutlich ursprünglichsten Gruppen,

nämlich 1. den «edlen achtgliedrigen Weg» (atthahgika magga), 2.
die «Darstellung des Erlösungsweges, wie sie sich in den Schlussteilen vieler

Suttas findet», sowie 3. die «Trias Sittlichkeit, Versenkung und
Erkenntnis» (slla, samädhi undpahhä). Anschliessend werden die schon
erwähnten 37 bodhipakkhiya dhamma behandelt (Abschnitt IV). Unter
diesem erst in den späteren Teilen des Päli-Kanons nachweisbaren
Sammelbegriff (cf. S. 13) werden sieben verschiedene Untergruppen zusam-
mengefasst, die ebenfalls schon der ältesten Schicht der buddhistischen
Überlieferung angehören. Darin eingeschlossen ist der bereits separat
besprochene «achtgliedrige Weg».

Ebenfalls dem Päli-Kanon entnommen sind die in Abschnitt V
besprochenen «dogmatischen Gruppen nach dem Mahäsakuludäyisutta
und die in Abschnitt VI dargestellten vier Rangklassen sotäpanna («der
in den Strom gelangt ist»), sakadägämin («der noch einmal [in diese Welt]
zurückkehrt»), anagamin («der, der nicht [mehr in diese Welt] zurückkehrt»)

und arahat («Heiligem).
Ein spezieller Abschnitt ist der Analyse des späteren (5. Jh.), aber

immer noch in der Pâli-Tradition stehenden, Werkes «Weg zur Reinheit»
(Visuddhimagga) von Buddhaghosa gewidmet. Es besteht aus den drei
Teilen «Sittlichkeit», «Versenkung» und «Erkenntnis» und stellt somit
einen ausführlichen Kommentar zu der in Abschnitt III besprochenen Trias

dar.
Die letzten drei Abschnitte sind wichtigen Vorstellungen der in Sanskrit

erhaltenen Mahäyäna-Tradition gewidmet. In Abschnitt VIII kommen

nach dem Mahâvastu die «vier Arten Wandel eines Bodhisattva»
(bodhisattvacaryäj zur Sprache. Dieser Reihe wird eine andere, dem Mahâvastu

eigene, Abfolge von zehn Bodhisattvastufen (bhümi) gegenübergestellt.

Die für die Aktivitäten eines Bodhisattva charakteristischen sechs

oder zehn Vollkommenheiten (päramitä) bilden das Thema des IX.
Abschnittes.

Zum Abschluss beleuchtet H. Eimer verschiedene Systeme von bhûmis

(«Stufen») und vihäras («Zustände»), die der Bodhisattva bis zur
Erleuchtung zu durchlaufen hat (Abschnitt X). Es sind dies die Systeme der
Prajhâpâramitâ Texte, des Dasabhümikasütra und des Bodhisattvabhümi.

Eimers Arbeit stellt heraus, dass durchaus nicht alle Zusammenfassungen

des Weges immer die ganze oder gleiche Wegstrecke im Auge ha-



96 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

ben. So scheint z.B. der berühmte «achtgliedrige Weg» nicht vollständig
zu sein, da er nur bis zur Stufe des samädhi («Versenkung») führt. Dies
ist daraus ersichtlich, dass in einer analogen Reihe, den «zehn Eigenschaften

eines Vollkommenen» (dasa asekhiyä dhamma), zu den acht Gliedern

noch sammä-häna («rechtes Wissen») und sammä-vimutti («rechte
Erlösung») dazu genommen worden sind (S. 25). Der Vergleich mit der
Dreiheit «Sittlichkeit, Versenkung und Erkenntnis» bestätigt diesen
Eindruck: die traditionelle Gleichsetzung der am Ende des Weges stehenden
Erkenntnis (panna) mit den am Anfang des achtfachen Weges stehenden
Gliedern sammä-ditthi und sammä-sahkappa («rechte Anschauung»
und «rechter Entschluss») überzeugt nicht (S. 36f.) und so ist panna im
achtfachen Weg nicht vertreten.

Die von Eimer so verwendete Methode des Vergleiches gibt interessante

Hinweise zur Bedeutung der einzelnen Reihen, die sich sonst nicht
immer aus den Reihen selbst gewinnen lassen. Es zeugt vom Willen, eine
sichere Diskussionsgrundlage schaffen zu wollen, dass er jeweils die
Begriffe in Pâli oder Sanskrit zitiert. Diese Tugend (die häufig von Übersetzern

und Autoren von Übersichtsdarstellungen nicht genügend befolgt
wird) wirkt sich aber in den Fällen zum Nachteil aus, wo er es unterlässt,
eine Übersetzung der zitierten Begriffe anzubieten, und mag die Lektüre
dieser lesenswerten Arbeit für einen etwas weiter gefassten Leserkreis
erschweren.

M. Kalff

Irmtraud Müller-Stellrecht. Hunza. Materialien zur Ethnographie
von Dardistan (Pakistan), 1. Aus den nachgelassenen Aufzeichnungen
von D.L.R. Lorimer. Graz, Akademische Druck- u. Verlagsanstalt, 1979.
ix-384 p., 15 planches de tableaux généalogiques. (Bergvölker im Hindukusch

und Karakorum, 3/1.)

D.L.R. Lorimer (1876-1962), agent politique à Gilgit de 1920 à 1924,
passionné de linguistique, mit à profit son séjour au pied du Karakorum
pour recueillir le plus grand nombre de termes et d'expressions des parlers
indigènes et, heureusement pour l'ethnologue, il le fit en collectionnant
des récits et des témoignages portant sur tous les domaines de la vie matérielle,

sociale et religieuse. Un second séjour au Hunza, en 1934-35, à titre
privé cette fois, fut pour Lorimer l'occasion de recueillir l'autobiographie
du roi Muhammad Nazim Khan, placé sur le trône de son pays par les
Britanniques au lendemain de leur conquête du Hunza. Lorimer exploita



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 97

principalement son matériel au point de vue linguistique et à sa mort
légua tous ses documents à la School for Oriental and African Studies de

Londres, où ils dormirent jusqu'au début des années 70, date à laquelle
I. Müller-Stellrecht en prit connaissance pour l'élaboration de sa thèse de
doctorat «Feste in Dardistan» (1973). Dès 1974, I. Müller-Stellrecht
entreprend la mise en ordre systématique des notes inédites de Lorimer
en vue de leur publication. Ces écrits se révèlent être d'une richesse et
d'une importance capitales pour la connaissance de la culture hunza, car
entre la parution des ouvrages de Biddulph (1880) et de Leitner
(1877/1893) et les travaux issus de la «Erste Deutsche Hindukusch-Expe-
dition» (1955-56) (A. Friedrich, K. Jettmar, P. Snoy, G. Buddruss), il y
avait un «trou» d'une soixantaine d'années, correspondant à la période
où, sous l'administration britannique, le Hunza passa de l'autonomie et
d'un relatif isolement économique et culturel à la dépendance et à l'ouverture

sur le monde anglo-indien.
Devant la richesse du matériel ethnographique recueilli par Lorimer,

I. Müller-Stellrecht a choisi d'analyser et de publier 40 textes sur la
culture hunza (1934-35) qui font l'objet du présent volume. Un second
volume regroupera le matériel shina de Gilgit (1920-24) et le matériel
khowar (Chitral et Yasin) ainsi que la bibliographie et les cartes.

Le livre comporte en langue allemande l'introduction générale, historique

et géographique, ainsi que les introductions synthétiques et critiques
à chaque chapitre, dues à I. Müller-Stellrecht. Les textes de Lorimer sont
en anglais. Les chapitres s'ordonnent selon le plan d'une monographie
classique: agriculture, arboriculture, élevage, système d'irrigation, calendrier

et cycle annuel des activités, circuits économiques, artisanat, habitat
et habitation, organisation sociale et politique, institutions administratives,

famille, cycle de la vie, religion et introduction de l'Islam (les Hunza
sont ismaelis), croyances religieuses et parareligieuses.

L'apogée du royaume hunza se situe entre 1825 et 1864, au moment
où, ayant consolidé ses zones d'influence au nord, il tirait d'abondants
revenus du pillage des caravanes marchandes, de la vente des esclaves et
du butin des guerres menées contre le Cachemire. Ce sont les soldats du
Cachemire qui combattirent aux côtés des Anglais en 1891 pour la
conquête du Hunza, conquête qui marque un changement important dans
la vie de la vallée, même si, respectant le principe de l'administration
indirecte, les Anglais maintinrent, comme souvent ailleurs, un souverain
local sur le trône du Hunza.

L'autobiographie de ce souverain, Muhammad Nazim Khan, qui
régna dès 1892, fait l'objet du dernier chapitre du livre.



98 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Il faut savoir gré à Irmtraud Müller-Stellrecht d'avoir entrepris ce
travail de dépouillement, de traduction, de mise en ordre et en chapitres
d'une documentation longtemps attendue et si nécessaire pour la connaissance

non seulement du Dardistan, mais aussi des régions voisines, et à

une époque charnière entre la tradition et le modernisme.

Micheline Centlivres-Demont

Grosser Pamir. Österreichisches Forschungsunternehmen 1975 in den
Wakhan-Pamir/Afghanistan. Publié sous la direction de Roger Senar-
clens de Grancy et Robert Kostka. Graz, Akademische Druck- u.
Verlagsanstalt, 1978. 400 p., 32 pl. couleurs, dessins, plans, 5 cartes en annexe.

Après «Hindukusch. Österreichische Forschung in den Wakhan
1970» (Graz 1972), les alpinistes et chercheurs autrichiens ont étendu leur
aire de travaux plus à l'est, au Wakhan proprement dit et au Grand Pamir.
Un volumineux ouvrage, richement illustré, rend compte du travail
accompli dans les domaines des sciences naturelles et des sciences humaines.

Préparation, travail sur le terrain, élaboration des matériaux et rédaction

des contributions n'ont pu se faire que grâce à l'esprit d'équipe qui
transparaît tout au long de l'ouvrage.

Ainsi que Karl Gratzl le rappelle dans son introduction, Lord Curzon,
membre de la Commission anglo-russe chargée de la définition des
frontières du Pamir (1895), estimait que l'exploration de cette région était
terminée. La notion d'achèvement des connaissances sur le Pamir est toute
relative; citons les travaux du danois O. Olufsen (First and Second Danish
Expeditions to Pamir, 1896-97 et 1898-99) et ceux de l'Alai-Pamir
Expedition de 1928 qui franchit une nouvelle étape en complétant les cartes
britanniques par les premières vues aériennes. Dès 1960, le Pamir s'ouvre
aux alpinistes, et en quelques années, ainsi que l'évoque Heinz Badura,
la plupart des sommets ont été conquis. Si c'était également l'un des

objectifs de l'expédition autrichienne de 1975, il s'agissait avant tout de
faire des relevés, des mesures et des inventaires devant conduire à la
restitution d'une image aussi complète que possible du pays des Wakhis.

Les premiers chapitres de l'ouvrage sont consacrés à la description du
milieu physique: géodésie et cartographie (Robert Kostka), géologie et
sources thermales (Manfred Buchroithner), morphologie, stratigraphie et
glaciologie (Gernot Patzelt), botanique (Herbert Huss), zoologie (Clas
Naumann).



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 99

Ouvrant les chapitres consacrés aux sciences humaines, Gernot Patzelt

et Roger Senarclens de Grancy décrivent le hameau de Ptukh, un des

plus hauts villages d'Afghanistan habités toute l'année (3'300m., 169

habitants, 21 maisons, 4 lignages), en insistant plus particulièrement sur
l'activité agricole et l'habitation.

Cette région a été autrefois plus peuplée qu'aujourd'hui, preuves en
soient les nombreuses mines et les bâtiments abandonnés dont Walter
Kuschel a établi les plans: maisons d'habitation, abris de bergers, postes
militaires, datant d'une époque où les grandes caravanes transitaient par
le Wakhan.

Poser le problème du peuplement du bassin de Sarhad, c'est remonter
à la préhistoire, c'est faire l'examen des sédiments à l'aide du Cl4, c'est
faire l'archéologie des mines et des canaux d'irrigation abandonnés. En
l'absence d'une recherche poussée, on peut rappeler que les Saka noma-
disaient dans l'Afghanistan oriental au 6e s. av. J.-C. déjà, que l'un des
itinéraires de la Route de la Soie empmntait les passes et les vallées du
Pamir et du Wakhan et que l'agriculture y est attestée dès le début de notre
ère. Mais de quand date la venue des Wakhis? Comment sont-ils devenus
ismaélis? Maintenant au nombre de ÎO'OOO, ils sont avant tout agriculteurs

et éleveurs; avec leurs voisins orientaux, les Kirghiz, ils entretiennent

des relations complexes d'échanges commerciaux (produits agricoles

- bétail) et de dépendance (ils sont pendant les mois d'été les bergers des

Kirghiz et cultivent les champs que ceux-ci possèdent au Wakhan). Un
autre réseau d'échanges lie commerçants ambulants venus «d'en-bas» et
Wakhis qui leur achètent articles manufacturés, thé, sucre et riz, et en
particulier l'opium, cause de leur endettement, de leur assujetissement même
à ces commerçants.

La culture matérielle des Wakhis, leur organisation sociale et leurs
réseaux commerciaux sont analysés par Walter Raunig.

Phénomène également connu au Hunza, dans la vallée de Bagrot et au
Chitral, les pétroglyphes appartiennent au domaine magico-religieux lié
à la chasse. Karl Gratzl en a relevé plusieurs dizaines et y voit des
représentations préislamiques, mais admet que toute datation est difficile.

Le wakhi, dialecte qui s'est développé à partir du moyen iranien a été
influencé par les langues persane, turque et indo-aryenne voisines, ainsi
qu'il ressort du glossaire établi par CM. Kieffer.

Gerhard Mayer et Helmut Eger énumèrent les maladies les plus
fréquentes dont souffrent les Wakhis.

L'ouvrage présente, à l'aide d'instantanés et de descriptions, un panorama

très divers dans ces domaines multiples de l'espace pamirien. Il faut



100 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

apprécier la richesse des données si l'on songe à la brièveté du séjour des

chercheurs autrichiens dans le Nord-est de l'Afghanistan (2 mois). Seule

une longue préparation en commun a pu rendre ce séjour si efficace. Les
illustrations (photographies, dessins, plans), la qualité des cartes, la
présentation de l'ouvrage dans son ensemble, ainsi que le niveau des
contributions, font de «Grosser Pamio> un document très précieux pour les
spécialistes de nombreuses disciplines.

Micheline Centlivres-Demont


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

