Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 34 (1980)

Heft: 1

Artikel: Die Auflésung des konfuzianischen Bildungsbegriffs bei Wang Yang-
ming

Autor: Ubelhér, Monica

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Auflésung des konfuzianischen
Bildungsbegriffs bet Wang Yang-ming

MonNicA UEBELHOR

Wang Yang-ming j;f% 8] gilt als einer der bedeutendsten konfuzianischen
Denker nicht nur seiner Zeit — also des 16. Jahrhunderts — sondern des
Neo-Konfuzianismus iiberhaupt. Vierzig Jahre nach seinem Tod wurde
er in die Reihe derer aufgenommen, denen im Ehrentempel des Konfu-
zius Opfer dargebracht wurden — die héchste konfuzianische Ehrung, die
der chinesische Staat zu vergeben hatte!. Wang Yang-ming entsprach
nicht nur durch sein Wirken als Lehrer der Vorstellung von einem Kon-
fuzianer. Auch die Anlésse, bei denen er sich politisch engagierte und die
Art, wie er in der politischen Praxis vorging, decken sich ganz mit dem
Bild von einem guten konfuzianischen Beamten. Im philosophischen wie
im politischen Bereich drehte sich sein ganzes Bemiihen um die Verwirk-
lichung der konfuzianischen Idealvorstellung vom harmonischen
menschlichen Zusammenleben?. Es mag daher befremden, eine Untersu-

1 Vgl. hierzu Wing-tsit CHAN, Instructions for Practical Living and Other Neo-Confu-
cian Writings by Wang Yang-ming, New York/London 1963, S. XXIX. - Wang
Yang-mings Aufnahme in den Ehrentempel des Konfuzius besagt iiberdies nicht, dass
seine Lehre immer unumstritten war. So wurde er kurz nach seinem Tod angeklagt,
seine Lehre verstosse gegen die Orthodoxie. Wie im Fall dhnlich lautender Beschul-
digungen gegen Chu Hsi scheinen bei dieser Anklage persénliche und politische Ani-
mosititen im Spiel gewesen zu sein. Zu den Anschuldigungen s. Yang ming ch’iian
shuF% (Ssu pu pei yao Edition), 34:32b, vgl. CHAN, op.cit., S. XX VIIIf. (Zu den
Beschuldigungen gegen Chu Hsi s. Conrad M. SCHIROKAUER, Chu Hsis Political Ca-
reer: A Study in Ambivalence, in: A.F. WRIGHT e.a.eds., Confucian Personalities,
Stanford 1962, S. 182fF.).

2 Es sei hier verwiesen auf Wang Yang-mings Protest gegen die Machtanmassung des
Eunuchen Liu Chin sowie auf seine Forderung der Gemeindebiinde (hsiang-yiieh
ﬁH‘]) und auf die Tatsache, dass er bei seinen Panﬁerungsfeldzugen gegen Aufstin-
dische neben militidrischen Mitteln immer auch mit Uberredung und Ermahnungen
zu arbeiten versuchte. S. hierzu Wangs Biographie in: L. Carrington GOODRICH/FANG
Chaoying eds., A Dictionary of Ming Biography, New York/London 1976, Bd. I,
S. 1410-1413 sowie, fiir seine Pazifizierungsmethoden, CHAN, op.cit. (Anm. 1),
S. 281-310 und, fiir seinen Protest gegen Liu Chin, TU Wei-ming, Neo-Confucian
Thought in Action, Wang Yang-ming's Youth (1472-1509), Berkeley 1976,
S. 95-105.



2 MONIKA UBELHOR

chung iiber die Auflosung des konfuzianischen Bildungsbegriffes bei
Wang Yang-ming anzukiindigen. Doch in seiner Auffassung vom Lemen
steckte so viel Sprengstoff, dass es mir gerechtfertigt erscheint, von einer
Auflésung, wenn nicht sogar von der Zerstérung des konfuzianischen Bil-
dungsbegriffes bei Wang Yang-ming zu reden.

Bildung war im konfuzianischen China mit einem politischen Fiih-
rungsanspruch verbunden. Dieser beruhte nicht allein darauf, dass ab der
Sung-Dynastie das staatliche Priifungssystem, dessen Inhalt die konfuzi-
anischen Schriften bildeten, den reguldren Zugang zu einer Beamtenkar-
riere eréffnete. Das Bestehen der Staatspriifungen bildete lediglich die
praktische Voraussetzung fiir die Beamtenlaufbahn, dem staatlichen Prii-
fungswesen als solchem standen die Neo-Konfuzianer im allgemeinen mit
Vorbehalten gegeniiber’. Der Herrschaftsanspruch der neokonfuziani-
schen Beamtenschaft bezog seine Legitimation keineswegs aus der Tatsa-
che, dass ein Kandidat auf Grund seiner Versiertheit in den klassischen
konfuzianischen Schriften die Staatspriifung bestanden hatte. Nach dem
Selbstverstindnis der Konfuzianer der Sung- und auch der Ming-Zeit war
vielmehr Voraussetzung fiir legitime Herrschaft, dass der Triger der Au-
toritdt das dem geordneten menschlichen Zusammenleben zugrundelie-
gende metaphysische Prinzip erkannt hatte und dadurch befdhigt war,
diese Ordnung zu fordern.

Die konfuzianische Ordnungsvorstellung beruhte auf der Hierarchi-
sierung der zwischenmenschlichen Beziehungen. Das bedeutete einmal
die Unterordnung der Frau, des Jiingeren und jedes Rangesniedrigeren
und zum andern die Fiirsorgepflicht seitens des Mannes, des Alteren bzw.
des Ranghoheren fiir die ihm Unterstellten. Eine solche Bezogenheit ent-
sprach nach konfuzianischer Auffassung der naturgegebenen, an sich
richtigen Ordnung. Als grundlegende Tugend fiir das Funktionieren die-
ser Ordnung galt die Ausschaltung selbstsiichtiger Wiinsche, da diese das
Bezogensein des Einzelnen auf das Ganze stéren wiirden. So war es die
wichtigste Aufgabe konfuzianischer Bildung, zur Ausschaltung dieser
Wiinsche zu befahigen. «Ohne jeden selbstsiichtigen Wunsch sein (wu yii
@.4573)» lautete die Charakterisierung des idealen Menschen (sheng-jen
BZ A ), des im Konfuzianismus der Sung- und Ming-Zeit fiir jeden Studie-
renden verbindlichen Bildungszieles*. Freisein von Selbstsucht bildete je-

3 S. hierzu z.B. James T.C. Liu, An Early Sung Reformer: Fan Chung-yen, in: John K.
Fairbank ed., Chinese Thought and Institutions, Chicago 1957, S. 112-115.

4 Vgl. hierzu Chin ssu lu 2:59 u. 2:65 sowie 4:1. Stellen aus dem Chin ssu Iu werden,
im folgenden unter der Abkiirzung CSL, nach der in Wing-tsit CHANs Ubersetzung,
Reflections on Things at Hand, The Neo-Confucian Anthology compiled by Chu Hsi



DIE AUFLOSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 3

doch nach neokonfuzianischer Auffassung nicht nur die Grundlage fiir
ein harmonisches menschliches Zusammenleben, es war auch die unab-
dingbare Voraussetzung fiir Erkenntnis. Nur wer ganz frei ist von selbst-
stichtigen Impulsen, wer also nichts von sich in die Dinge hineinprojiziert,
sondern sie nimmt, wie sie an sich sind und nicht, wie sie ihm fiir eigene
Zwecke vorteilhaft erscheinen, war dieser Auffassung zufolge zur Er-
kenntnis fahig.

Vor der Untersuchung des neo-konfuzianischen Bildungsbegriffs er-
scheint es angebracht, den Begriff konfuzianischer Bildung von dem der
Erziehung abzusetzen. Generell wird im Konfuzianismus-davon ausge-
gangen, dass staatliche Ordnung durch das Instrument der Erziehung ver-
wirklicht werden sollte. Hierfiir war ein ganzes Arsenal von Hilfsmitteln
vorgesehen, das vom Vorbild setzenden Verhalten hochgestellter Person-
lichkeiten bis hin zu Belohnungen fiir die Beachtung der konfuzianischen
Moralgebote und Sanktionen fiir ihre Ubertretung reichte’. Mit letzterem
kam, wie so hiufig in der Regierungspraxis des konfuzianischen Staates,
ein legalistisches Prinzip — namlich mittels Strafe und Belohnung zu re-
gieren — ins Spiel. Doch nicht die Unstimmigkeiten, die sich durch lega-
listische Einschiibe ergaben, sind Gegenstand der vorliegenden Untersu-
chung, sondern die Widerspriiche beziiglich des Bildungsbegriffes, die
sich innerhalb des neokonfuzianischen Systems herausbildeten.

Auch wenn die gesamte Bevolkerung Adressat erzieherischen Einflus-
ses war, sollten sich von der Masse derer, denen gute Verhaltensweise nur
anerzogen worden war, diejenigen abheben, die im Verlauf eines Bil-
dungsprozesses das fiir das menschliche Zusammenleben giiltige Prinzip
erkannt hatten und daher befihigt waren, es aktiv zu fordern. Sie waren
aufgerufen, gesellschaftliche und politische Verantwortung zu iiberneh-
men. Ein Punkt innerhalb der konfuzianischen Herrschaftslegitimation

and Lii Tsu-ch’ien, New York/London 1967, befolgten Abschnittseinteilung zitiert.
- Die Vorstellung vom idealen Menschen (sheng-jen) erfuhr im Verlauf der Geschich-
te einen Bedeutungswandel; wihrend unter sheng-jen bis zur Wang-Zeit die hehren
Weisen und Kulturstifter des hohen Altertums verstanden wurden, bezeichnete
sheng-jen danach auch das Ideal, das zu erreichen sich jeder Studierende zum Ziel set-
zen musste. Zu diesem Bedeutungswandel s. SHIMADA Kenji/Monika UBELHOR
ibers., Die Neo-konfuzianische Philosophie — Die Schulrichtungen Chu Hsis und
Wang Yang-mings, Hamburg 1979, S. 18f.

5 S. hierzu Kap. 6 von Hsiao Kung-ch’iian, Rural Control in Nineteenth Century Chi-
na, Seattle/London 1960, Tilemann GrimM, Erziehung und Staat im konfuziani-
schen China, Hamburg 1960 sowie Wang Yang-mings Entwurf fiir einen Gemeinde-
bund (hsiang-yiieh), CHAN, op. cit. (Anm. 1), S. 300.



4 MONIKA UBELHOR

erwies sich allerdings als problematisch. Wie bereits gesagt, galt als Qua-
lifikationsmerkmal die Fihigkeit, selbstsiichtige Wiinsche auszuschalten.
Eine Titigkeit als Beamter bedeutete aber nicht nur ein Wirken fiir die
Allgemeinheit, sie brachte auch teilweise erhebliche Einkiinfte und Pri-
vilegien mit sich. Dies legte den Verdacht nahe, jemand sei weniger aus
Pflichtgefiihl als aus Eigennutz Beamter geworden und verstosse somit ge-
gen den Grundsatz der Selbstlosigkeit, der ihn zu seinem Amt liberhaupt
erst autorisierte. Ein Beamter, der gegeniiber einem solchen Verdacht
empfindlich war, sah sich gendétigt, ein ausgesprochen rechtschaffenes
Verhalten an den Tag zu legen. Als der Konfuzianismus in der Sung-Zeit
eine Einbettung in ein philosophisches System erfuhr, in dem metaphy-
sische Prinzipien aufgestellt wurden, aus denen sich das konfuzianische
System rational ableiten liess, wurde der moralische Druck noch ver-
starkt. Wird ein System als vernunftgerecht ausgegeben, ist damit impli-
ziert, dass generell jeder Mensch die Prinzipien dieses Systems verstehen
kann. Wenn aber, wie im Neo-Konfuzianismus, Erkenntnis der metaphy-
sischen Prinzipien einer Ordnung als Voraussetzung legitimer Machtaus-
iibung angesehen wird, musste sich eigentlich jeder Beamte an dem An-
spruch messen, seine Fahigkeit zur Einsicht starker realisiert zu haben als
jene, die nicht die gleichen Privilegien genossen wie er.

Im Neo-Konfuzianismus standen zwei erkenntnistheoretische Posi-
tionen zur Debatte, wie diese die harmonische staatliche Ordnung ermog-
lichende Erkenntnis zu erlangen sei. Beiden zugrunde lag die philosophi-
sche Vorstellung, dass die menschliche wie die natiirliche Ordnung von
dem gleichen kosmischen Ordnungsprinzip (t’ien-1i 7"‘\&2) regiert werde
und dass jede einzelne Erscheinung im menschlichen wie im natiirlichen
Bereich auf einem spezifischen Prinzip beruhe, welches seinerseits Teil
des kosmischen Ordnungsprinzips ist, so dass in allen Dingen und Ge-
schehnissen das kosmische Ordnungsprinzip in Erscheinung tritt. Der ei-
nen erkenntnistheoretischen Position zufolge galt es, dem kosmischen
Ordnungsprinzip durch das Erforschen seiner mannigfaltigen Auspragun-
gen (ko-wu4%49) auf die Spur zu kommen. So sagte Ch’eng I (1033-1107)
43846, einer der Begriinder des Neo-Konfuzianismus:

6 Zu den Einkiinften und Privilegien der Beamtenschaft s. CHANG Chung-li, The Chi-
nese Gentry, Studies on Their Role in Nineteenth Century China, Seattle/London
1955, S. 32-51. - Als Beispiel fiir das Bewusstsein um die Problematik der Verkniip-
fung von Bildung und privilegierter gesellschaftlicher Stellung s. Lu Hsiang-shans
Vortrag zu Lun yii 4:16 («Der Edle versteht sich auf rechtes Verhalten, der Gemeine
auf seinen Vorteil»), der iibersetzt ist in Siu-chi HUANG, Lu Hsiang-shan, A Twelfth
Century Chinese Idealist Philosopher, New Haven 1944, S. 61-63.



DIE AUFLOSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 5

«Jeder Baum und jeder Grashalm hat sein spezifisches Prinzip und je-
des dieser Prinzipien ist zu erforschen’.» Nach andauerndem Studium
und der Ergriindung vieler Einzelprinzipien wiirde dann eines Tages der
Durchbruch zur Erkenntnis des allgemeinen Prinzips gelingen®. Aus die-
ser Erkenntnis heraus sollte man dann befihigt sein, auf alle Dinge in der
jeweils richtigen, der natiirlichen Ordnung entsprechenden Weise einzu-
gehen.

Die zweite erkenntnistheoretische Position basierte auf der Uberle-
gung, dass der Mensch als eine Erscheinungsform des allgemeinen Prin-
zips auch das Wissen von den spezifisch fiir ihn giiltigen Prinzipien in sich
tragen miisse. Nach ihr ging es also nur darum, dieses dem Menschen an-
geborene Wissen um das Gute (liang chih % 4o ) zur Wirkung kommen zu
lassen, sozusagen auf die innere Stimme zu horen, sich fiir sie zu sensibi-
lisieren und die jedem Menschen gegebene Erkenntnisfihigkeit zu reali-
sieren. Die erste hier skizzierte Position wurde von der Schulrichtung Chu
Hsis%-}vertreten, die zweite, zu Chu Hsis Zeiten von Lu Hsiang-shan

-4 L verfochten®, wurde von Wang Yang-ming systematisch ausgebaut.

Gehen wir zunichst noch etwas naher auf den an erster Stelle genann-
ten Lernansatz ein, so wie er sich im Chin ssu luiﬁ_‘,’!._ 4k findet, der von
Chu Hsi aus den Schriften massgebender Sung-Philosophen zusammen-
gestellten Summa des Neo-Konfuzianismus. Wie gesagt, sollte man ihm
zufolge mittels eines umfassenden Studiums der mannigfaltigen Erschei-
nungsformen des kosmischen Ordnungsprinzips zu der moralisches Ver-
halten begriindenden Einsicht gelangen. Gegenstand des Studiums bilde-
ten allerdings weniger die Phinomene der den Menschen umgebenden
Natur, obwohl Chu Hsi sich auch eingehend mit Naturphidnomenen be-
fasste und diese Beobachtungen in seine philosophischen Uberlegungen
miteinbezog!?. Das Studium war vielmehr hauptsdchlich auf die in den
kanonischen Schriften iiberlieferten Aussagen und Handlungen der Wei-
sen friitherer Zeiten gerichtet, sowie auf die Geschichte als das Feld; auf
welchem sich die Auswirkungen rechten und falschen Verhaltens ab-
zeichnen. Dabei ist zu beachten, dass das Studium nicht ein blosses An-
sammeln von Kenntnissen sein sollte. Im Chin ssu lu wird immer wieder
beklagt, dass in nachklassischer Zeit der eigentliche Sinn des Lernens ver-
loren gegangen sei, dass nurmehr filschlich Belesenheit, Auswendigwis-

7 Vegl. hierzu CSL 3:12.

8 Vgl. hierzu CSL 3:9.

9 S. hierzu HUANG, op.cit. (Anm. 6), Kap. 2.
10 Vgl. hierzu SHIMADA/UBELHOR, op.cit. (Anm. 4), S. 82f.



6 MONIKA UBELHOR

sen und kunstvolle Ausdrucksweise fiir Bildung gehalten werde. Sich die-
se Fertigkeiten einzuiiben, wird als ein sinnloses Herumtidndeln mit Nich-
tigkeiten verworfen'!. Das Studium sollte doch dazu befdhigen, sich unter
Ausschaltung selbstsiichtiger Impulse in den Dienst des Allgemeinwohls
zu stellen, bedeutete also einen moralischen Bildungsprozess. Immer wie-
der wird auf die Gefahr hingewiesen, dass das Studium zur Befriedigung
personlicher Eitelkeit degeneriere, wenn Gelehrsamkeit um des Gelehrt-
seins willen betrieben werde. Es geniige auch nicht, die kanonischen
Schriften auswendig zu kennen. Um hinter ihren Sinn zu kommen, miisse
der Student versuchen, sich in die dort beschriebenen Gefiihle und Ein-
stellungen vorbildlicher Menschen einzuleben, sie nachzuempfinden. Es
reiche nicht aus, sich nur an den oberflichlichen Aussagewert der Texte
zu halten'2. Hohe Intelligenz war fiir diesen Bildungsprozess nicht erfor-
derlich. So steht im Chin ssu lu, Menzius sei — wegen seiner iiberragenden
Begabung - kein geeignetes Leitbild fiir die Studenten. Als Vorbild wird
vielmehr Konfuzius’ Schiiler Tseng-tzu genannt, von dem es heisst, er sei
zwar etwas tumb gewesen, habe aber das Wesentliche begriffen'?. Im Hin-
blick auf die Vorstellung, die man sich iiblicherweise von einem Konfu-
zianer macht, mogen diese Aussagen erstaunen, sie erkldren sich aber
durch die neo-konfuzianische Auffassung, dass Freisein von Selbstsucht
nicht nur das Grundlegende fiir das menschliche Zusammenleben, son-
dern auch die unabdingbare Voraussetzung fiir Erkenntnis sei. War je-
mand besonders begabt, so sah man eine Gefahr, dass er durch den Ruhm,
den er damit erzielen konnte, geblendet wiirde, dass er sich mit ihm zu-
frieden gab, ja sich sogar wegen seines Talentes besser als die andern diink-
te und dariiber das eigentliche Bildungsziel aus den Augen verlor.
Trotz dieser Vorbehalte gegen nur formale Bildung und gegen blosse
Gelehrsamkeit ist festzuhalten, dass das konfuzianische Studium eben
doch gerade durch Anhdufen von Wissen bestimmt wurde. Die
Grundvoraussetzung des in dieser Schulrichtung giiltigen Lernansatzes —
ndmlich Erkenntnis durch das erschépfende Studium der verschiedenen
Auspragungen des kosmischen Ordnungsprinzips anzustreben — bedingte
dies sogar. Zur Verdeutlichung sei nur noch ein Satz aus Kapitel 2
(«Durch Erforschen der Dinge das kosmische Ordnungsprinzip ergriin-
den») des Chin ssu lu zitiert, der lautet: «Wer nicht umfassend Biicher stu-
diert, hat keinen Stoff zum Untersuchen und zum Vergleichen, um damit

11 CSL 2:27, vgl. CSL 2:56 u. 2:57.
12 CSL 3:7, vgl. CSL 3:37.
13 Vgl. CSL 2:18 u. 2:26.



DIE AUFLOSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 7

hinter das Wesen des allem zugrundeliegenden Prinzips zu kommen'4.»
Der Einsicht, dass das Bildungsziel nicht erreicht werden kdnne, wenn das
Studium in Wissensanhdufung ausartete, wurde also schon allein durch
die Art des Lernens entgegengearbeitet.

Nachdem Chu Hsis Lehrmeinung Anfang des 14. Jahrhunderts zur or-
thodoxen erklirt und seine Kommentare zu den kanonischen Schriften
den Staatspriifungen zugrundegelegt wurden und damit zu einem abfrag-
baren Wissenskanon herabsanken, wurde der Zug zu nur formaler Ge-
lehrsamkeit immer dominierender, wihrend das Studium im Hinblick auf
das eigentliche B11dungsz1el immer fragwiirdiger wurde.

Kommen wir nun zu dem in Wang Yang-mings Schulrichtung vertre-
tenen Lernansatz. Wang hatte sich lange Jahre hindurch angestrengt aber
vergeblich bemiiht, entsprechend der approbierten Methode zur Erkennt-
nis durchzudringen's. Doch sein ganzes Studium hatte ihm nur das qui-
lende Gefiihl eingebracht, im Grunde unfahig zu sein, das eigentliche Bil-
dungsziel zu erreichen, auch wenn er lingst zu Amt und Wiirden gelangt
war. Schliesslich kam ihm schlagartig die Einsicht, dass es von Grund auf
falsch war, moralische Erkenntnis auf diesem Weg anzustreben. Da die
Prinzipien fiir moralisches Verhalten dem Menschen ja angeboren seien,
miisse es vielmehr darum gehen, sie im Innern des Menschen und nicht
ausserhalb aufzuspiiren's.

Nun wird im Konfuzianismus allgemein davon ausgegangen, dass
grundsitzlich in jedem Menschen ein Wissen um das Gute (liang chih) an-

14 CSL 3:74, vgl. CSL 3:9.

15 Bekannt ist die Episode, wie Wang im Alter von zwanzig Jahren, getreu der Devise,
dass das kosmische Ordnungsprinzip durch das Studium seiner mannigfaltigen Er-
scheinungen zu erkennen sei, sich zusammen mit einem Freund daran machte, zuerst
einmal mit der Ergriindung des Prinzips des Bambus vor ihrem Haus anzufangen und
dariiber beinahe den Verstand verlor. S. YMCS 32:3b, vgl. die Aufzeichnungen von
Wang Yang-mings Lehrgesprichen (Chuan hsi lu, im folgenden CHL abgekiirzt), Ab-
schnitt 318 in der von Wing-tsit Chan besorgten Ubersetzung (vgl. Anm. 1). Auf Stel-
len aus dem CHL wird entsprechend der von Chan befolgten Abschnittseinteilung
hingewiesen, in der Ubersetzung differiere ich gelegentlich von ihm.

16 Zu Wangs Erleuchtung s. die Eintragung zu seinem 37. sui in seiner Lebenschronik
(YMCS 32:7a), vgl. CHL 319 sowie TU, op.cit. (Anm. 2),S. 118-129. Tu fiihrt Wangs
Durchbruch zur Erkenntnis, der sich ja wihrend seiner Verbannung ereignete, auch
auf Wangs Beunruhigung iiber die Frage des Todes zuriick. Mir scheint hier eine
Uberinterpretation vorzuliegen; zumindest hat es aufgrund der Eintragungen in
Wangs Lebenschronik den Anschein, dass er, auch als der Gedanke ans Sterben ihn
nicht mehr beriihrte, immer noch von der Frage beunruhigt wurde, wie man denn zu
Erkenntnis gelangen konne - bis ihm dann eines Nachts der befreiende Gedanke kam.



8 MONIKA UBELHOR

gelegt 1st; in dieser Hinsicht differierte Wang Yang-ming nicht'’. Der Un-
terschied setzte erst bei der Frage ein, wie dieses Wissen aktiviert werden
solle. Auf Grund seiner Einsicht, dass das kosmische Ordnungsprinzip im
Menschen selbst aufzuspiiren sei, verwarf Wang schliesslich den im Kon-
fuzianismus seiner Zeit geltenden Lernansatz, die Erkenntnis des kosmi-
schen Ordnungsprinzips durch das Erforschen aller Dinge anzustreben
(ko wu chih chih%%%) — d.h. vor allem durch ein umfassendes Stu-
dium der konfuzianischen Schriften.

Wang hielt sich ganz streng an die Auffassung, dass Lernen einen
Selbstvervollkommnungsprozess bedeute, dessen Ziel es war, das kosmi-
sche Ordnungsprinzip zu realisieren d.h. es zu erkennen und zu verwirk-
lichen. Wie bereits gesagt, galt im Neo-Konfuzianismus die Auffassung,
dass das Wirken des kosmischen Ordnungsprinzips durch Selbstsucht ver-
hindert werde. War diese ausgeschaltet, wiirde es voll zur Wirkung kom-
men. Lernen bedeutete daher fiir Wang Yang-ming einzig und allein, bei
jedem Handlungsanreiz — bei dem sich nach seiner Auffassung immer das
Wissen um das Gute, eventuell aber auch ein selbstsiichtiger Impuls mel-
dete — die selbstsiichtigen Regungen auszuschalten, damit das kosmische
Ordnungsprinzip zum Tragen kommen konnte. Folglich fasste er die For-
derung «durch das Erforschen der Dinge zur Erkenntnis zu gelangen» (ko
wu chih chih) anders auf als Chu Hsi. Fiir ihn bedeutete ko wie bei Meng-
tzu (7a: 15) «richtigstellen». Wu bezeichnete nach Wang die jeweilige
Handlung. Geht es z.B. um die liebevolle Fiirsorge, die man den Eltern
schuldet (hsiao —f/f’), bezeichnet wu die einzelne, dieser Sorge entsprechen-
de Handlung. Da es darauf ankommt, bei jeder konkreten Handlung
selbstsiichtige Momente auszuschalten, bedeutete nach Wang Yang-ming
ko wu also, fortwahrend seine Handlungsweise mit dem kosmischen Ord-
nungsprinzip in Ubereinstimmung zu bringen's.

17" S. z.B. CHL 7 sowie CHL 137. - Trotz Wangs ausdriicklich anderer Auffassung von
ko wu behilt Chan die iibliche Ubersetzung «investigation of things» bei, ein Punkt,
in dem ich ihm nicht folgen kann. — Ausfiihrliche Diskussionen von Wangs Auffas-
sung des ko wu finden sich bei Tu, op.cit. (Anm. 2), S. 163-167, wo der Begriff un-
iibersetzt gelassen wird, und bei Julia CHING, To Acquire Wisdom, The Way of Wang
Yang-ming, New York/London 1976, S. 75-91, wo er mit «rectify the mind and
heart» wiedergegeben wird. — Zu den verschiedenen Ubersetzungsméglichkeiten fiir
ko s. Wing-tsit CHAN, A Source Book of Chinese Philosophy, Princeton 1969, S. 561f.

18 Mit dem Begriff liang chih griff Wang auf die berilhmte Meng-tzu-Stelle (7a:15) zu-
riick: «Die Fihigkeit, die der Mensch besitzt, ohne sie erst lernen zu miissen, das ist
seine angeborene Fihigkeit, gut zu handeln (liang neng) und das Wissen, iiber das der
Mensch verfiigt, ohne nachdenken zu miissen, ist das ihm angeborene Wissen um das



DIE AUFLOSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 9

Wang wies darauf hin, dass die Fiirsorge, die man den Eltern schuldet
und die iibrigen konfuzianischen Tugenden nicht an sich das kosmische
Ordnungsprinzip seien, sondern die ihm in einer ganz bestimmten Situ-
ation addquaten Entsprechungen. Da unendlich viele Auspriagungen des
kosmischen Ordnungsprinzips denkbar seien, sei es als solches gar nicht
zu fixieren. Das gleiche gelte natiirlich auch fiir die ihm addquaten Ver-
haltensweisen'®.
~ Die Prinzipien moralischen Verhaltens durch das Studium der kano-
nischen Schriften begreifen zu wollen, musste nach seiner Auffassung un-
sinnig sein, galt es doch, das Wirken des in einem selbst angelegten Wis-
sens um das Gute zu erfahren und auf die Stimme dieses Wissens horen
zu lernen. Dass die Prinzipien rechten Verhaltens allein im Menschen zu
suchen seien, versuchte Wang am Beispiel der Fiirsorge, die der Mensch
seinen Eltern schuldet, zu verdeutlichen. Diese Fiirsorge ist das grundle-
gende Gebot des Konfuzianismus und somit auch ein wichtiges Thema
konfuzianischer Schriften. Nach Wang ist es jedoch verfehlt, dieses Gebot
durch ein Studium von Aussagen begreifen zu wollen, die sich zu diesem
Thema in den kanonischen Schriften finden. Lage das ihm zugrunde lie-
gende Prinzip nicht in einem selbst begriindet, sondern ausserhalb, z.B.
in den Eltern, dann, so gibt Wang zu bedenken, wiirde es beim Tod der
Eltern ja verschwinden. Dann aber wire im Grunde auch die Verbind-
lichkeit moralischer Prinzipien von der Existenz konfuzianischer Schrif-
ten abhangig, statt, wie nach allgemeiner Auffassung, Bestandteil der den
ganzen Kosmos durchziehenden Ordnung zu sein?.

Die gingige Vorstellung, rechtes Verhalten konne man sich durch das
Studium guter Beispiele und Verhaltensvorschriften aneignen, so wie sie
etwa in den konfuzianischen Schriften niedergelegt waren, lief nach Wang
darauf hinaus, dass ein Schauspieler, der sich gute Verhaltensformen ein-
studiert hatte, als ein vollkommener Mensch zu gelten habe?'. Er weist in
diesem Zusammenhang auch darauf hin, dass sich z.B. die Hegemonen
der Spiaten Chou-Zeit als treue Vasallen des Chou-Herrschers gebardeten
und dem Anschein nach den Geboten der Loyalitdt nachkamen, obwohl
sie nur darauf aus waren, die Macht im Staat an sich zu reissen?2,

Gute». — Fiir eine ausfiihrliche Besprechung der Bedeutung dieses Begriffes in Wang
Yang-mings Philosophie s. Julia CHING, op.cit. (Anm. 17), besonders Kap. 4 u. 5.
19 Vgl. CHL 189 sowie 66 u. 22, s. auch CHL 341 u. 52.
20 Vgl. CHL 135,
21 CHL 4.
22 CHL 322.



10 MONIKA UBELHOR

Wihrend im traditionellen Konfuzianismus die Vorstellung bestand,
das Wissen um das Gute, das im menschlichen Bewusstsein angelegt ist,
miisse durch das Studium guter Beispiele aktiviert und sozusagen ange-
reichert werden, bedingte nach Wangs Auffassung die Idee von einem
dem menschlichen Bewusstsein immanenten Wissen um das Gute ganz
im Gegenteil, dass dieses Wissen vollkommen vorhanden ist, dass ihm da-
her nichts von aussen hin zugefiigt werden kann?3. Er vergleicht es mit
dem Auge, das, obwohl selbst ohne Farbsubstanz, doch jede Farbe, die in
sein Blickfeld gerdt, unmittelbar erkenne?¢. Das Wissen um das Gute kon-
ne zwar getriibt sein, wenn es durch selbstsiichtige Impulse iiberlagert
werde. Dann gehe es darum, diese zu bekdmpfen und sich fiir die Stimme
seines Wissens um das Gute zu sensibilisieren, die sich ja bei jedem Hand-
lungsanreiz melde, der an den Menschen herantritt.

Wie gesagt, war nach Wang Yang-ming der einzige Zweck des Ler-
nens, das jedem Menschen gegebene Wissen um das Gute zu realisieren.
Einwinde seiner Schiiler, man miisse aber doch die Aussagen der konfu-
zianischen Klassiker iiber rechtes Verhalten studieren, hielt Wang entge-
gen, wer gelernt habe, seine selbstsiichtigen Regungen auszuschalten, der
tue spontan das Richtige, er habe es z.B. nicht n6tig, in Biichern nachzu-
lesen, dass und wie ein guter Sohn Vorkehrungen treffe, damit seine El-
tern im Winter nicht unter der Kilte und im Sommer nicht unter der Hit-
ze zu leiden haben, er wisse ganz von selbst, was jeweils erforderlich sei?s.

Es liegt auf der Hand, dass bei einem solchen Lernansatz die kanoni-
schen Schriften einen ganz anderen Stellenwert bekamen. Wang Yang-
ming verwarf die kanonischen Schriften keineswegs; wir wissen, dass er sie
sich nach seiner Einsicht in die Verfehltheit der traditionellen Erkennt-
nissuche noch einmal vergegenwirtigte und — zu seiner Erleichterung —
feststellte, dass in ihnen nichts enthalten war, was zu seiner neugewonne-
nen Einsicht in Widerspruch stand?¢. Allerdings bekannte er auch, eine
Aussage, die nicht mit seiner eigenen Erkenntnis iibereinstimme, konne
er nicht akzeptieren, selbst wenn sie von Konfuzius stamme?’. Letzte Au-
toritdt konnten die kanonischen Schriften nicht fiir ihn sein.

23 Vgl. CHL 3.

24 CHL 277.

25 Vgl. CHL 4.

26 Vgl. Wangs «Vorwort zu den Einsichten, zu denen Chu Hsi in seinen spéten Jahren
gelangte» (Chu tzu wan nien ting Iunét? Mﬁ%), YMCS 7:10a, iibersetzt bei
CHAN, op.cit. (Anm. 1), S. 265.

27 CHL 173, vgl. auch CHL 31.



DIE AUFLOSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 11

Zur Verdeutlichung ihrer Funktion verglich Wang, in Anlehnung an
ein Bild bei Chuang tzu (26 : 10), die Worte der kanonischen Schriften mit
einem Fischnetz und die Lehre der konfuzianischen Weisen, die man mit
Hilfe dieser Schriften verstehen mochte, mit dem Fisch, der gefangen wer-
den soll. Genau so toricht wie es wire, schon das Netz fiir den Fang zu
halten, genauso toricht wére es, die kanonischen Schriften schon fiir den
eigentlichen Sinn der friiheren Weisen zu nehmen?s,

In den Gespriachen mit seinen Schiilern suchte Wang dies auch folgen-
derweise zu umschreiben: die Weisen friiherer Zeiten hitten iiber das
rechtem Verhalten zugrundeliegende Prinzip in der Art eines Portratma-
lers geschrieben, dem es darum gehe, das Wesen des Abgebildeten zu ver-
mitteln. Ein guter Portrétist wisse, dass mancher Zug gar nicht exakt fi-
xiert werden konne. Er deute ihn nur an und iiberlasse es dem Betrachter,
das Wesen des Abgebildeten zu erahnen. Die nachklassischen Konfuzia-
ner verglich Wang dann mit Malern, die ein solches Portrit kopieren und,
um ihre Kunstfertigkeit unter Beweis zu stellen, es torichterweise auch
noch mit allerlei Schnoérkeln ausschmiicken?®. Keine Frage, dass durch
ein solches Vorgehen die urspriingliche Aussagekraft des Bildes stark ein-
geengt wird oder sogar verloren geht.

Dieser Vergleich beinhaltet nicht nur eine beissende Kritik am Befan-
gensein der damaligen Konfuzianer in Ausserlichkeiten3®. Wie wir gese-
hen haben, warnten auch schon frithere Konfuzianer vor seelenlosem
Lemen und vor hohler Gelehrsamkeit, die nur die eigene Eitelkeit befrie-
digt. Wang Yang-ming stellte zwar auch diese Erscheinungen immer wie-
der unbarmherzig bloss, doch galt, wie der Vergleich mit dem Portritma-
ler zeigt, seine Kritik nicht nur Auswiichsen, sie war vielmehr grundsétz-
licher Art, wenn er statt einem Ausrichten an klassischen Vorbildern ei-
genstindiges Erkennen forderte.

Ein paar Beispiele sollen zeigen, wie weit er sich damit von der tradi-
tionellen Lehrweise entfernte. Als einer seiner Schiiler Chu Hsis Kom-
mentar zum ersten Satz des Lun yii zitierte, Lernen bedeute, jemandem,
der schon zur Einsicht gelangt war, zu folgen, hielt Wang dem entgegen,
Lemen bedeute, sich von selbstsiichtigem Streben freizumachen. Sich da-

28 In seinem Wu ching i shuo hsii ﬁ-?z!'ﬁﬁ , YMCS 22:7a, vgl. Tu, op.cit. (Anm. 2),
S. 138.

29 CHL 20.

30 Fiir ein besonders drastisches Beispiel seiner Kritik s. CHL 143, wo er die Konfuzia-
ner seiner Zeit mit Schaustellern vergleicht, die sich gegenseitig mit ihren Kunststiick-
chen zu iiberbieten suchen. — Der Vergleich mit Schauspielern wurde, allerdings in
weitaus gemadssigter Form auch schon vor Wang gezogen; vgl. CSL 2:57.



12 MONIKA UBELHOR

bei nach einem Vorbild auszurichten, konne zwar eine unter mehreren
Lernweisen sein, aber eigentlich sei es nicht zweckdienlich, sich von aus-

- sen bestimmen zu lassen, wo es doch darum gehe, die Stimme des eigenen
Wissens um das Gute wahrzunehmen3!,

Oder ein anderes Beispiel: ein Student zitierte Ch’eng I mit dem Satz:
«Jeder Student, der sich ernsthaft ans Lernen macht, muss zuerst erken-
nen, wie die Einstellung eines sheng-jen, des idealen Menschen, beschaf-
fen ist.» Habe er diese erkannt und sie sich als Massstab gesetzt, dann, so
meinte der Schiiler, verfiige der Lernende iiber eine konkrete Anleitung
fiir sein Bildungsstreben. Nach Wangs Auffassung ging dies jedoch am
Kern der Aufgabe vorbei. Er gab dem Studenten zu bedenken, dass jeder
Mensch doch in sich selbst die Fahigkeit trage, ein sheng-jen zu werden.
Es gelte, sich der Kraft dieser Fihigkeit bewusst zu werden und sie zur
Wirkung kommen zu lassen, dann habe man ganz von selbst die Einstel-
lung eines sheng-jen. Durch ein Ausrichten nach einem Vorbild sei sie
tiberhaupt nicht zu begreifen?2.

Wang raumte zwar ein, dass man beim Lernen auch Anleitung brau-
che, aber letztlich sei es am besten, wenn man aus eigener Kraft zu einer
Einsicht gelange. Sei diese Erfahrung einmal gemacht, konne man fortan
alle Probleme selbst 16sen, wihrend man ohne diese Erfahrung auch trotz
Anleitung nie auf einen griinen Zweig komme?33.

Damit stellte sich Wang Yang-ming gegen die traditionell konfuziani-
schen Formen des Lernens und der Personlichkeitsbildung. Dies erscheint
jedoch unumginglich, wenn man wie er davon ausgeht, dass Lernen
nichts anderes bedeutet, als das dem eigenen Bewusstsein immanente
Wissen um das Gute zu realisieren.

Die in Chu Hsis Schulrichtung geltende Auffassung, man miisse erst
zur Erkenntnis gelangen, bevor man moralisch handeln kénne?, ist fiir
Wang Yang-ming vollig absurd, denn nach ihm ist die Stimme des mo-
ralischen Wissens ja iiberhaupt nur als Verhaltensvorschlag auf einen
Handlungsanreiz wahrnehmbar. Wenn es im Chin ssu lu heisst, beim Ler-
nen miisse der Student von der unteren, empirischen Ebene herkommend
zur hoheren, geistigen voranschreiten, so hilt Wang dem entgegen, Ler-

31 Vgl. CHL 111.

32 CHL 146. Fiir die zitierte Ausserung vgl. CSL 3:7.
33 Vgl. CHL 298.

34 Vgl. CSL 3:8.



DIE AUFLOSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 13

nen konne sich iiberhaupt nur auf der empirischen Ebene abspielen, wo-
bei aber die geistige Ebene immer impliziert sei®.

Es ist flir Wang Yang-ming auch ein Ding der Unmdéglichkeit, anzu-
nehmen, jemand habe zwar das Prinzip begriffen, das der Liebe und Fiir-
sorge, die man den Eltern schuldet, zugrunde liegt, das Prinzip, welches
das rechte Verhéltnis zwischen Herrscher und Beamten bestimmt, jedoch
noch nicht erfasst. Die Frage, ob man durch das Erforschen eines einzigen
Prinzips zur Erkenntnis durchstossen konne, hatte Chu Hsi verneint. Er
hatte vielmehr betont, der Student miisse einer Ausprigung des kosmi-
schen Ordnungsprinzips nach der anderen auf den Grund gehen, um dann.
schliesslich nach langem Studium zur Erkenntnis durchzustossen®. Wie
bereits ausgefiihrt, durfte demgegeniiber nach Wang Yang-mings Ansicht
nicht vergessen werden, dass die einzelnen konfuzianischen Tugenden
nicht das kosmische Ordnungsprinzip an sich darstellten, sondern nur die
der jeweiligen Situation addquaten Entsprechungen, die einem das Wis-
sen um das Gute anzeigte. Hatte man aber an einer Stelle das Wirken die-
ses Wissens erfahren, dann war auch der Durchbruch zur Erkenntnis des
kosmischen Ordnungsprinzips gelungen, dann verfiigte man tiber eine Er-
fahrung, aus der heraus man ein diesem Prinzip entsprechendes Leben ge-
stalten konnte.

Im Verlauf des Studiums einzelnen Prinzipien nachzuspiiren, sich die
Verhaltensweisen vorbildlicher Méanner einzuprédgen, um sie dann gege-
benenfalls anzuwenden, birgt also nach Wangs Auffassung nicht nur die
Gefahr der Unechtheit und Verlogenheit. Ein solcher Lernansatz ist nach
ithm fiir das Lernziel: Erkenntnis des kosmischen Ordnungsprinzips
grundsitzlich verfehlt. Im Chin ssu lu findet sich folgender Ausspruch von
Chang Tsai (1022-1077): «Auch noch so viele Kenntnisse befdhigen uns
nicht zu verstehen, warum alle Dinge auf der Welt so sind wie sie sind.
Gehen wir mit unserem Kenntnisreichtum auf die verschiedenartigen Ge-
gebenheiten auf der Welt ein, so konnen wir das bewialtigen, wovon wir

35 Dieser Ausspruch beruht auf dem Lun yii-Satz (14:37). «Basierend auf der Beschif-
tigung mit gewdhnlichen (Asia“F ) Dingen, gelange ich zu héherer (shang +.) Einsicht»,
mit dem sich Konfuzius beklagte, dass die Welt den nicht anerkenne, der sich ganz

- unspektakulidre aber solide und stetig um die Verwirklichung des rechten Weges (tao)
bemiiht. Durch die ko-wu-Vorstellung der Schulrichtung Chu Hsis erhielt die Auftei-
lung in eine untere und obere Ebene beim Lernen eine andere Qualitét. Fiir diese Auf-
teilung s. z.B. CSL 2:94 u. 4:8, fiir Wang Yang-mings Zuriickweisung dieser Auffas-
sung s. CHL 24.

36 Vgl. CHL 189 sowie 117. Zu Chu Hsis Standpunkt s. CSL 3:9.



14 MONIKA UBELHOR

schon Kenntnis haben. Doch wenn wir mit etwas Unbekanntem konfron-
tiert werden, sind wir am Ende unserer Weisheit3”.»

Dem ersten Satz hitte Wang Yang-ming wohl voll zustimmen kon-
nen, doch geht es nach ihm beim Lernen ja nicht um Kenntnisreichtum,
sondern darum, die Fahigkeit zu erwerben, das kosmische Ordnungsprin-
zip zu realisieren. Und gemessen an dieser Zielsetzung bedeutet die zitier-
te Passage eine Bankrotterkldrung.

Selbstverstandlich wurde durch den von Wang Yang-ming vertretenen
Lernansatz nicht nur die Autoritidt der kanonischen Schriften relativiert,
auch Wissen ganz allgemein verlor den hohen Stellenwert, den es im Neo-
Konfuzianismus hatte. Wenn das allem zugrundeliegende Prinzip nicht
iiber ein additives Studium seiner mannigfaltigen Ausprigungen erfasst
werden kann — was soll dann Studiertheit und Belesenheit, Eigenschaften,
die nach gingiger Vorstellung zu einem rechten Konfuzianer gehorten?

Wang mokiert sich nachgerade iiber die Vorstellung, ein guter Kon-
fuzianer miisse in allem Bescheid wissen. Er meint, wenn Kenntnisreich-
tum das entscheidende Kriterium sei, wire ein ganz ordindrer Konfuzia-
ner seiner Zeit den Weisen des hohen Altertums weit iiberlegen38. Dass
der Edle sich nicht mit Detailwissen abgibt, war an sich eine Maxime des
Konfuzianismus. Sie scheint jedoch von der Vorstellung zuriickgedriangt
worden zu sein, der Gebildete verfiige iiber ein allumfassendes Wissen, da
er ja das kosmische Ordnungsprinzip aufgrund des Studiums seiner man-
nigfaltigen Auspriagungen erkannt haben sollte. So hatte sich z.B. Chu Hsi
veranlasst gesechen, dem Bericht im Lun yii, Konfuzius habe sich beim Be-
such des Ahnentempels der Fiirsten von Lu nach den dort geiibten Ritua-
len erkundigt, den Kommentar hinzuzufiigen, die Tatsache, dass Konfu-
zius, der doch schon alles wusste, danach gefragt habe, sei ein Zeichen fiir
seine absolute Gewissenhaftigkeit. Wang bezeichnete diesen Kommentar
als absurd, fiir ihn war diese Passage ganz im Gegenteil ein Beweis dafiir,
dass der Weise sich nicht mit Detailwissen belastet, sondern nétigenfalls
eben nachfragt®.

Die Vorstellung, der sheng-jen verfiige iiber ein allumfassendes Wis-
sen, bedeutete nach Wang Yang-mings Ansicht lediglich, dass der echt
Gebildete fihig ist, in jeder Situation spontan das Rechte zu tun. Die Fra-

37 CSL 2:99. Vgl. in diesem Zusammenhang auch Chang Tsais Ausspruch (CSL 2:79):
«Man muss durch genaues Erforschen der Bedeutung zum Wesen eines Dinges vor-
dringen, so dass (sein Prinzip) im Innern bereitliegt und man daran gehen kann, es
nutzbringend anzuwenden.»

38 CHL 141, vgl. CHL 21, 30.

39 Vvgl. CHL 227.



DIE AUFLOSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 15

ge eines Schiilers, welcher der Weisen fritherer Zeiten am hdchsten ein-
zuschdtzen sei, bezeichnete Wang als falsch gestellt. Das Charakteristi-
kum eines sheng-jen sei doch, dass er sein Wissen um das Gute voll re-
alisiere. Welchen und einen wie grossen Wirkungsbereich er dabei ausfiil-
le, sei vollig belanglos. Wang verglich das Wissen des sheng-jen mit purem
Gold, und den Weg, dieses Wissen zu erlangen, mit dem Metallvered-
lungsprozess, denn genauso wie bei diesem Vorgang alle Verunreinigun-
gen eliminiert werden, sollte ja das Lernen dazu fiihren, die Eigensucht
auszuschalten, durch die das Wissen um das Gute getriibt wird. Das Ent-
scheidende bei diesem Prozess sei, so betonte Wang Yang-ming, dass rei-
nes Gold erzielt werde. Das aber sei eine Sache der Qualitit, und im Hin-
blick auf Qualitit gebe es dann keinen Unterschied zwischen einem gros-
sen und einem kleinen Goldklumpen®.

Wang wandte sich nicht generell gegen detaillierte Studien. Er betonte
nur immer wieder, dass sie im Hinblick auf das Wissen um das Gute ir-
relevant seien. Um dies klarzustellen, verglich er dieses Wissen mit Mess-
stab und Zirkel, Detailwissen aber mit verschiedenen Punkten und Strek-
ken auf einer unendlich grossen Fliche. Es bringe iiberhaupt nichts, die-
sen oder jenen oder auch sehr viele Punkte und Flachenausschnitte zu be-
nennen, ihren Stellenwert erkennen konne man erst, wenn man Messstab
und Zirkel anlege. Generell seien unendlich viele Punkte oder Fldchen-
ausschnitte denkbar, die aber nie alle erfasst werden konnten. Doch wer
mit Messstab und Zirkel umzugehen verstehe, verfiige iiber die Moglich-
keit, jeden Punkt zu bestimmen#!.

Zwar war auch schon von den Sung-Philosophen vertreten worden,
dass Bildung an sich mit intellektueller Kapazitit oder Kenntnisreichtum
nichts zu tun habe, wenn sie Tseng-tzu als Vorbild fiir die Studenten auf-
stellten. Doch war der Leitsatz des Neo-Konfuzianismus, jeder Mensch
trage grundsitzlich die Fahigkeit in sich, ein sheng-jen zu werden, bei den
Sung-Konfuzianern lediglich eine Primisse innerhalb ihres philosophi-
schen Systems. Die auch von ihnen gedusserte Maxime, konfuzianische
Erziehung miisse darauf abzielen, dass jeder Mensch ein sheng-jen wer-
de*?, musste ein leeres Postulat bleiben, solange der gesamte Lernprozess
dem entgegenwirkte. Sie erscheint eher als ein Lippenbekenntnis, das,
einmal abgelegt, es ermoglichte, sich von Skrupeln unbeschwert von der
Masse abzuheben. Erst durch Wang Yang-mings Lernansatz riickte das

40 CHL 99.
41 CHL 139.
42 CSL 9:2.



16 MONIKA UBELHOR

konfuzianische Bildungsideal — den Menschen durch die Erkenntnis des
rechter Ordnung zugrundeliegenden Prinzips zu moralischem Handeln
zu befahigen — tatsdchlich in die Reichweite eines jeden. Wir besitzen von
Wang Yang-ming den Entwurf einer Utopie, in der er der Regierung als
Aufgabe setzte, ein Erziehungswesen einzurichten, das jedermann auf
dem Weg zum sheng-jen voranhalf, gleichgiiltig in welcher Form er
schliesslich zum Wohl der Gesamtheit arbeitete, als Bauer, Handwerker
oder als Beamter*’. Damit wich Wang in einem wesentlichen Punkt von
den iiblichen dhnlichen Entwiirfen ab, die vorsahen, dass nach einer Art
Grundschule eine Trennung vollzogen wird zwischen Schiilern, die zu
echter Bildung befdhigt schienen und die daher fiir die Beamtenlaufbahn
weiterstudieren sollten, und dem Rest, der zu echter Einsicht nicht fahig
erschien und in den Stand der Bauern und Handwerker relegiert wurde*.
Nach Wang konnte und sollte dagegen jeder das ihm angeborene Wissen
um das Gute realisieren — dies war nach ihm iiberhaupt die Voraussetzung
fiir ein harmonisches Zusammenleben. Erst nachdem jemand dies gelernt
hatte, sollte er je nach seiner individuellen Begabung eine Aufgabe iiber-
nehmen. Diese Vorstellung — jedermann (wenigstens anndhernd) ein
sheng-jen und die Zuteilung gesellschaftlicher Positionen der jeweiligen
Begabung entsprechend — vertréigt sich allerdings nicht mehr mit der géan-
gigen konfuzianischen Herrschaftslegitimation und dem traditionellen
Selbstverstindnis der Gebildeten, das doch postulierte, eine gesellschaft-
lich hohe Position werde auf Grund einer herausragenden moralischen
Qualifikation eingenommen. Diese Problematik mag zu Wangs Zeiten
nicht voll bewusst gewesen sein, doch schimmert sie gelegentlich in seinen
Lehrgesprachen durch. Die Bemerkung eines Schiilers, wenn auch die
Vorbereitung auf die Staatsexamen eine Last sei, miisse man sie als guter
Konfuzianer seinen Eltern zuliebe auf sich nehmen, konterte Wang z.B.
mit der Frage, ob denn die Feldarbeit, die man aus der gleichen Liebe fiir
die Eltern auf sich nimmt, weniger miihselig se1%s.

Selbstverstindlich konnte Wangs Bildungsvorstellung auch zur Stabi-
lisierung des bestehenden Systems beitragen, denn auch wer keinen hohen
Platz in der gesellschaftlichen Hierarchie einnahm, konnte nach ihm
doch vom Gefiihl der inneren Wiirde und der Uberzeugung erfiillt sein,

43 CHL 142.

44 S. z.B. CSL 11:15.

45 CHL 103. - Im Gegensatz dazu hatten Ch’eng I und Chu Hsi es als selbstversténdlich
betrachtet, dass der Lernende als guter Sohn sich auf die Staatspriifungen vorbereitete
und hatten nur eindringlich davor gewamt, dass man dariiber das eigentliche Ziel des
Lernens nicht vergessen diirfe; vgl. CSL 7:34.



DIE AUFLOSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 17

dass er an seinem Platz das kosmische Ordnungsprinzip verwirklichte und
sich damit zufrieden geben. Doch andererseits implizierte Wangs Bil-
dungsvorstellung auch eine Infragestellung des bestehenden Systems. In
ihm war ja gesellschaftlich hohe Stellung mit moralischer Bildung ver-
kniipft, wihrend nach Wang Yang-ming jedes Mitglied der Gesellschaft
moralisch gebildet sein musste, damit ein harmonisches Zusammenleben
moglich wurde und somit eine niedere gesellschaftliche Stellung nicht
mehr mit dem Odium behaftet war, die gerechte Folge moralischer Min-
derwertigkeit zu sein.

Es ist festzuhalten, dass Wang Yang-mings Lehre von dem jedem
Menschen angeborenen Wissen um das Gute nicht nur eine radikale Kri-
tik der negativen Auswiichse traditioneller Gelehrsamkeit bedeutete, die,
wie wir gesehen haben, ja auch vom orthodoxen Konfuzianismus beklagt
wurden, sie entzog vielmehr der traditionellen Bildung von innen her die
Berechtigung und untergrub den von ihr abgeleiteten Herrschaftsan-
spruch.



	Die Auflösung des konfuzianischen Bildungsbegriffs bei Wang Yang-ming

