
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 34 (1980)

Heft: 1

Artikel: Die Auflösung des konfuzianischen Bildungsbegriffs bei Wang Yang-
ming

Autor: Übelhör, Monica

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Auflösung des konfuzianischen
Bildungsbegriffs bei Wang Yang-ming

Monica Uebelhör

Wang Yang-ming£-f«|B^ gilt als einer der bedeutendsten konfuzianischen
Denker nicht nur seiner Zeit - also des 16. Jahrhunderts - sondern des

Neo-Konfuzianismus überhaupt. Vierzig Jahre nach seinem Tod wurde
er in die Reihe derer aufgenommen, denen im Ehrentempel des Konfuzius

Opfer dargebracht wurden - die höchste konfuzianische Ehrung, die
der chinesische Staat zu vergeben hatte1. Wang Yang-ming entsprach
nicht nur durch sein Wirken als Lehrer der Vorstellung von einem
Konfuzianer. Auch die Anlässe, bei denen er sich politisch engagierte und die
Art, wie er in der politischen Praxis vorging, decken sich ganz mit dem
Bild von einem guten konfuzianischen Beamten. Im philosophischen wie
im politischen Bereich drehte sich sein ganzes Bemühen um die Verwirklichung

der konfuzianischen Idealvorstellung vom harmonischen
menschlichen Zusammenleben2. Es mag daher befremden, eine Untersu-

1 Vgl. hierzu Wing-tsit Chan, Instructions for Practical Living and Other Neo-Confu-
cian Writings by Wang Yang-ming, New York/London 1963, S. XXIX. - Wang
Yang-mings Aufnahme in den Ehrentempel des Konfuzius besagt überdies nicht, dass

seine Lehre immer unumstritten war. So wurde er kurz nach seinem Tod angeklagt,
seine Lehre Verstösse gegen die Orthodoxie. Wie im Fall ähnlich lautender
Beschuldigungen gegen Chu Hsi scheinen bei dieser Anklage persönliche und politische
Animositäten im Spiel gewesen zu sein. Zu den Anschuldigungen s. Yang ming ch 'üan
shufâ,*UJÇi (Ssu pu pei yao Edition), 34:32b, vgl. Chan, op.cit., S. XXVIIIf. (Zu den

Beschuldigungen gegen Chu Hsi s. Conrad M. Schirokauer, Chu Hsis Political
Career: A Study in Ambivalence, in: A.F. Wright e.a.eds., Confucian Personalities,
Stanford 1962, S. 182ff.).

2 Es sei hier verwiesen auf Wang Yang-mings Protest gegen die Machtanmassung des

Eunuchen Liu Chin sowie auf seine Förderung der Gemeindebünde (hsiang-yüeh
jpj-J) und auf die Tatsache, dass er bei seinen Pazifierungsfeldzügen gegen Aufständische

neben militärischen Mitteln immer auch mit Überredung und Ermahnungen
zu arbeiten versuchte. S. hierzu Wangs Biographie in: L. Carrington Goodrich/Fang
Chaoying eds., A Dictionary ofMing Biography, New York/London 1976, Bd. II,
S. 1410-1413 sowie, für seine Pazifizierungsmethoden, Chan, op.cit. (Anm. 1),

S. 281-310 und, für seinen Protest gegen Liu Chin, TU Wei-ming, Neo-Confucian
Thought in Action, Wang Yang-ming's Youth (1472-1509), Berkeley 1976,
S. 95-105.



2 MONIKA UBELHOR

chung über die Auflösung des konfuzianischen Bildungsbegriffes bei
Wang Yang-ming anzukündigen. Doch in seiner Auffassung vom Lernen
steckte so viel Sprengstoff, dass es mir gerechtfertigt erscheint, von einer
Auflösung, wenn nicht sogar von der Zerstörung des konfuzianischen
Bildungsbegriffes bei Wang Yang-ming zu reden.

Bildung war im konfuzianischen China mit einem politischen
Führungsanspruch verbunden. Dieser beruhte nicht allein darauf, dass ab der
Sung-Dynastie das staatliche Prüfungssystem, dessen Inhalt die
konfuzianischen Schriften bildeten, den regulären Zugang zu einer Beamtenkarriere

eröffnete. Das Bestehen der Staatsprüfungen bildete lediglich die
praktische Voraussetzung für die Beamtenlaufbahn, dem staatlichen
Prüfungswesen als solchem standen die Neo-Konfuzianer im allgemeinen mit
Vorbehalten gegenüber3. Der Herrschaftsanspruch der neokonfuzianischen

Beamtenschaft bezog seine Legitimation keineswegs aus der Tatsache,

dass ein Kandidat auf Grund seiner Versiertheit in den klassischen
konfuzianischen Schriften die Staatsprüfung bestanden hatte. Nach dem
Selbstverständnis der Konfuzianer der Sung- und auch der Ming-Zeit war
vielmehr Voraussetzung für legitime Herrschaft, dass der Träger der
Autorität das dem geordneten menschlichen Zusammenleben zugrundeliegende

metaphysische Prinzip erkannt hatte und dadurch befähigt war,
diese Ordnung zu fördern.

Die konfuzianische Ordnungsvorstellung beruhte auf der Hierarchi-
sierung der zwischenmenschlichen Beziehungen. Das bedeutete einmal
die Unterordnung der Frau, des Jüngeren und jedes Rangesniedrigeren
und zum andern die Fürsorgepflicht seitens des Mannes, des Älteren bzw.
des Ranghöheren für die ihm Unterstellten. Eine solche Bezogenheit
entsprach nach konfuzianischer Auffassung der naturgegebenen, an sich
richtigen Ordnung. Als grundlegende Tugend für das Funktionieren dieser

Ordnung galt die Ausschaltung selbstsüchtiger Wünsche, da diese das

Bezogensein des Einzelnen auf das Ganze stören würden. So war es die
wichtigste Aufgabe konfuzianischer Bildung, zur Ausschaltung dieser
Wünsche zu befähigen. «Ohne jeden selbstsüchtigen Wunsch sein (wu yü
%>,&)» lautete die Charakterisierung des idealen Menschen (sheng-jen
f^K), des im Konfuzianismus der Sung- und Ming-Zeit für jeden Studierenden

verbindlichen Bildungszieles4. Freisein von Selbstsucht bildete je-

3 S. hierzu z.B. James T.C. Liu, An Early Sung Reformer: Fan Chung-yen, in: John K.
Fairbank ed., Chinese Thought and Institutions, Chicago 1957, S. 112-115.

4 Vgl. hierzu Chin ssu lu 2:59 u. 2:65 sowie 4:1. Stellen aus dem Chin ssu lu werden,
im folgenden unter der Abkürzung CSL, nach der in Wing-tsit Chans Übersetzung,
Reflections on Things at Hand, The Neo-Confucian Anthology compiled by Chu Hsi



DIE AUFLÖSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 3

doch nach neokonfuzianischer Auffassung nicht nur die Grundlage für
ein harmonisches menschliches Zusammenleben, es war auch die
unabdingbare Voraussetzung für Erkenntnis. Nur wer ganz frei ist von
selbstsüchtigen Impulsen, wer also nichts von sich in die Dinge hineinprojiziert,
sondern sie nimmt, wie sie an sich sind und nicht, wie sie ihm für eigene
Zwecke vorteilhaft erscheinen, war dieser Auffassung zufolge zur
Erkenntnis fähig.

Vor der Untersuchung des neo-konfuzianischen Bildungsbegriffs
erscheint es angebracht, den Begriff konfuzianischer Bildung von dem der
Erziehung abzusetzen. Generell wird im Konfuzianismus davon
ausgegangen, dass staatliche Ordnung durch das Instrument der Erziehung
verwirklicht werden sollte. Hierfür war ein ganzes Arsenal von Hilfsmitteln
vorgesehen, das vom Vorbild setzenden Verhalten hochgestellter
Persönlichkeiten bis hin zu Belohnungen für die Beachtung der konfuzianischen
Moralgebote und Sanktionen für ihre Übertretung reichte5. Mit letzterem
kam, wie so häufig in der Regierungspraxis des konfuzianischen Staates,
ein legalistisches Prinzip - nämlich mittels Strafe und Belohnung zu
regieren - ins Spiel. Doch nicht die Unstimmigkeiten, die sich durch lega-
listische Einschübe ergaben, sind Gegenstand der vorliegenden Untersuchung,

sondern die Widersprüche bezüglich des Bildungsbegriffes, die
sich innerhalb des neokonfuzianischen Systems herausbildeten.

Auch wenn die gesamte Bevölkerung Adressat erzieherischen Einflusses

war, sollten sich von der Masse derer, denen gute Verhaltensweise nur
anerzogen worden war, diejenigen abheben, die im Verlauf eines
Bildungsprozesses das für das menschliche Zusammenleben gültige Prinzip
erkannt hatten und daher befähigt waren, es aktiv zu fördern. Sie waren
aufgerufen, gesellschaftliche und politische Verantwortung zu übernehmen.

Ein Punkt innerhalb der konfuzianischen Herrschaftslegitimation

and Lü Tsu-ch'ien, New York/London 1967, befolgten Abschnittseinteilung zitiert.

- Die Vorstellung vom idealen Menschen (sheng-jen) erfuhr im Verlaufder Geschichte
einen Bedeutungswandel; während unter sheng-jen bis zur Wang-Zeit die hehren

Weisen und Kulturstifter des hohen Altertums verstanden wurden, bezeichnete
sheng-jen danach auch das Ideal, das zu erreichen sich jeder Studierende zum Ziel setzen

musste. Zu diesem Bedeutungswandel s. Shimada Kenji/Monika Übelhör
übers., Die Neo-konfuzianische Philosophie - Die Schulrichtungen Chu Hsis und
Wang Yang-mings, Hamburg 1979, S. 18f.
S. hierzu Kap. 6 von Hsiao Kung-ch'üan, Rural Control in Nineteenth Century China,

Seattle/London 1960, Tilemann Grimm, Erziehung und Staat im konfuzianischen

China, Hamburg 1960 sowie Wang Yang-mings Entwurf für einen Gemeindebund

(hsiang-yüeh), Chan, op. cit. (Anm. 1), S. 300.



4 MONIKA ÜBELHÖR

erwies sich allerdings als problematisch. Wie bereits gesagt, galt als
Qualifikationsmerkmal die Fähigkeit, selbstsüchtige Wünsche auszuschalten.
Eine Tätigkeit als Beamter bedeutete aber nicht nur ein Wirken für die
Allgemeinheit, sie brachte auch teilweise erhebliche Einkünfte und
Privilegien mit sich. Dies legte den Verdacht nahe, jemand sei weniger aus
Pflichtgefühl als aus Eigennutz Beamter geworden und Verstösse somit
gegen den Grundsatz der Selbstlosigkeit, der ihn zu seinem Amt überhaupt
erst autorisierte. Ein Beamter, der gegenüber einem solchen Verdacht
empfindlich war, sah sich genötigt, ein ausgesprochen rechtschaffenes
Verhalten an den Tag zu legen. Als der Konfuzianismus in der Sung-Zeit
eine Einbettung in ein philosophisches System erfuhr, in dem metaphysische

Prinzipien aufgestellt wurden, aus denen sich das konfuzianische
System rational ableiten liess, wurde der moralische Druck noch
verstärkt. Wird ein System als vernunftgerecht ausgegeben, ist damit impliziert,

dass generell jeder Mensch die Prinzipien dieses Systems verstehen
kann. Wenn aber, wie im Neo-Konfuzianismus, Erkenntnis der metaphysischen

Prinzipien einer Ordnung als Voraussetzung legitimer Machtausübung

angesehen wird, musste sich eigentlich jeder Beamte an dem
Anspruch messen, seine Fähigkeit zur Einsicht stärker realisiert zu haben als

jene, die nicht die gleichen Privilegien genossen wie er.
Im Neo-Konfuzianismus standen zwei erkenntnistheoretische

Positionen zur Debatte, wie diese die harmonische staatliche Ordnung
ermöglichende Erkenntnis zu erlangen sei. Beiden zugrunde lag die philosophische

Vorstellung, dass die menschliche wie die natürliche Ordnung von
dem gleichen kosmischen Ordnungsprinzip (t'ien-lifij$) regiert werde
und dass jede einzelne Erscheinung im menschlichen wie im natürlichen
Bereich auf einem spezifischen Prinzip beruhe, welches seinerseits Teil
des kosmischen Ordnungsprinzips ist, so dass in allen Dingen und
Geschehnissen das kosmische Ordnungsprinzip in Erscheinung tritt. Der
einen erkenntnistheoretischen Position zufolge galt es, dem kosmischen
Ordnungsprinzip durch das Erforschen seiner mannigfaltigen Ausprägungen

(ko-wufavfy) aufdie Spur zu kommen. So sagte Ch'eng I (1033-1107)
j£Sfa?, einer der Begründer des Neo-Konfuzianismus:

6 Zu den Einkünften und Privilegien der Beamtenschaft s. Chang Chung-li, The
Chinese Gentry, Studies on Their Role in Nineteenth Century China, Seattle/London
1955, S. 32-51. - Als Beispiel fur das Bewusstsein um die Problematik der Verknüpfung

von Bildung und privilegierter gesellschaftlicher Stellung s. Lu Hsiang-shans
Vortrag zu Lun yü 4:16 («Der Edle versteht sich aufrechtes Verhalten, der Gemeine
auf seinen Vorteil»), der übersetzt ist in Siu-chi Huang, Lu Hsiang-shan, A Twelfth
Century Chinese Idealist Philosopher, New Haven 1944, S. 61-63.



DIE AUFLÖSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 5

«Jeder Baum und jeder Grashalm hat sein spezifisches Prinzip und
jedes dieser Prinzipien ist zu erforschen7.» Nach andauerndem Studium
und der Eigründung vieler Einzelprinzipien würde dann eines Tages der
Durchbruch zur Erkenntnis des allgemeinen Prinzips gelingen8. Aus dieser

Erkenntnis heraus sollte man dann befähigt sein, aufalle Dinge in der
jeweils richtigen, der natürlichen Ordnung entsprechenden Weise
einzugehen.

Die zweite erkenntnistheoretische Position basierte auf der Überlegung,

dass der Mensch als eine Erscheinungsform des allgemeinen Prinzips

auch das Wissen von den spezifisch für ihn gültigen Prinzipien in sich
tragen müsse. Nach ihr ging es also nur darum, dieses dem Menschen
angeborene Wissen um das Gute (Hang chih k.^ zur Wirkung kommen zu
lassen, sozusagen auf die innere Stimme zu hören, sich für sie zu sensibilisieren

und die jedem Menschen gegebene Erkenntnisfähigkeit zu
realisieren. Die erste hier skizzierte Position wurde von der Schulrichtung Chu
Hsis 9f$Evertreten, die zweite, zu Chu Hsis Zeiten von Lu Hsiang-shan
fe&k verfochten9, wurde von Wang Yang-ming systematisch ausgebaut.

Gehen wir zunächst noch etwas näher aufden an erster Stelle genannten

Lernansatz ein, so wie er sich im Chin ssu luüi_%vi%.iin<iet, der von
Chu Hsi aus den Schriften massgebender Sung-Philosophen zusammengestellten

Summa des Neo-Konfuzianismus. Wie gesagt, sollte man ihm
zufolge mittels eines umfassenden Studiums der mannigfaltigen
Erscheinungsformen des kosmischen Ordnungsprinzips zu der moralisches
Verhalten begründenden Einsicht gelangen. Gegenstand des Studiums bildeten

allerdings weniger die Phänomene der den Menschen umgebenden
Natur, obwohl Chu Hsi sich auch eingehend mit Naturphänomenen be-
fasste und diese Beobachtungen in seine philosophischen Überlegungen
miteinbezog10. Das Studium war vielmehr hauptsächlich auf die in den
kanonischen Schriften überlieferten Aussagen und Handlungen der Weisen

früherer Zeiten gerichtet, sowie auf die Geschichte als das Feld, auf
welchem sich die Auswirkungen rechten und falschen Verhaltens
abzeichnen. Dabei ist zu beachten, dass das Studium nicht ein blosses
Ansammeln von Kenntnissen sein sollte. Im Chin ssu lu wird immer wieder
beklagt, dass in nachklassischer Zeit der eigentliche Sinn des Lernens
verloren gegangen sei, dass nurmehr fälschlich Belesenheit, Auswendigwis-

7 Vgl. hierzu CSL 3:12.
8 Vgl. hierzu CSL 3:9.
9 S. hierzu Huang, op.cit. (Anm. 6), Kap. 2.

10 Vgl. hierzu Shimada/ÜbelhOr, op.cit. (Anm. 4), S. 82f.



6 MONIKA ÜBELHÖR

sen und kunstvolle Ausdrucksweise für Bildung gehalten werde. Sich diese

Fertigkeiten einzuüben, wird als ein sinnloses Herumtändeln mit
Nichtigkeiten verworfen1 '. Das Studium sollte doch dazu befähigen, sich unter
Ausschaltung selbstsüchtiger Impulse in den Dienst des Allgemeinwohls
zu stellen, bedeutete also einen moralischen Bildungsprozess. Immer wieder

wird auf die Gefahr hingewiesen, dass das Studium zur Befriedigung
persönlicher Eitelkeit degeneriere, wenn Gelehrsamkeit um des Gelehrtseins

willen betrieben werde. Es genüge auch nicht, die kanonischen
Schriften auswendig zu kennen. Um hinter ihren Sinn zu kommen, müsse
der Student versuchen, sich in die dort beschriebenen Gefühle und
Einstellungen vorbildlicher Menschen einzuleben, sie nachzuempfinden. Es
reiche nicht aus, sich nur an den oberflächlichen Aussagewert der Texte
zu halten12. Hohe Intelligenz war für diesen Bildungsprozess nicht
erforderlich. So steht im Chin ssu lu, Menzius sei - wegen seiner überragenden
Begabung - kein geeignetes Leitbild für die Studenten. Als Vorbild wird
vielmehr Konfuzius' Schüler Tseng-tzu genannt, von dem es heisst, er sei

zwar etwas tumb gewesen, habe aber das Wesentliche begriffen13. Im
Hinblick auf die Vorstellung, die man sich üblicherweise von einem Konfuzianer

macht, mögen diese Aussagen erstaunen, sie erklären sich aber
durch die neo-konfuzianische Auffassung, dass Freisein von Selbstsucht
nicht nur das Grundlegende für das menschliche Zusammenleben,
sondern auch die unabdingbare Voraussetzung für Erkenntnis sei. War
jemand besonders begabt, so sah man eine Gefahr, dass er durch den Ruhm,
den er damit erzielen konnte, geblendet würde, dass er sich mit ihm
zufrieden gab, ja sich sogar wegen seines Talentes besser als die andern dünkte

und darüber das eigentliche Bildungsziel aus den Augen verlor.
Trotz dieser Vorbehalte gegen nur formale Bildung und gegen blosse

Gelehrsamkeit ist festzuhalten, dass das konfuzianische Studium eben
doch gerade durch Anhäufen von Wissen bestimmt wurde. Die
Grundvoraussetzung des in dieser Schulrichtung gültigen Lernansatzes -
nämlich Erkenntnis durch das erschöpfende Studium der verschiedenen
Ausprägungen des kosmischen Ordnungsprinzips anzustreben - bedingte
dies sogar. Zur Verdeutlichung sei nur noch ein Satz aus Kapitel 2

(«Durch Erforschen der Dinge das kosmische Ordnungsprinzip ergründen»)

des Chin ssu lu zitiert, der lautet: «Wer nicht umfassend Bücher
studiert, hat keinen Stoffzum Untersuchen und zum Vergleichen, um damit

11 CSL 2:27, vgl. CSL 2:56 u. 2:57.
12 CSL 3:7, vgl. CSL 3:37.
13 Vgl. CSL 2:18 u. 2:26.



DIE AUFLÖSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 7

hinter das Wesen des allem zugrundeliegenden Prinzips zu kommen14.»
Der Einsicht, dass das Bildungsziel nicht erreicht werden könne, wenn das
Studium in Wissensanhäufung ausartete, wurde also schon allein durch
die Art des Lernens entgegengearbeitet.

Nachdem Chu Hsis Lehrmeinung Anfang des 14. Jahrhunderts zur
orthodoxen erklärt und seine Kommentare zu den kanonischen Schriften
den Staatsprüfungen zugrundegelegt wurden und damit zu einem abfragbaren

Wissenskanon herabsanken, wurde der Zug zu nur formaler
Gelehrsamkeit immer dominierender, während das Studium im Hinblick auf
das eigentliche Bildungsziel immer fragwürdiger wurde.

Kommen wir nun zu dem in Wang Yang-mings Schulrichtung vertretenen

Lernansatz. Wang hatte sich lange Jahre hindurch angestrengt aber
vergeblich bemüht, entsprechend der approbierten Methode zur Erkenntnis

durchzudringen15. Doch sein ganzes Studium hatte ihm nur das
quälende Gefühl eingebracht, im Grunde unfähig zu sein, das eigentliche
Bildungsziel zu erreichen, auch wenn er längst zu Amt und Würden gelangt
war. Schliesslich kam ihm schlagartig die Einsicht, dass es von Grund auf
falsch war, moralische Erkenntnis auf diesem Weg anzustreben. Da die
Prinzipien für moralisches Verhalten dem Menschen ja angeboren seien,
müsse es vielmehr darum gehen, sie im Innern des Menschen und nicht
ausserhalb aufzuspüren16.

Nun wird im Konfuzianismus allgemein davon ausgegangen, dass

grundsätzlich in jedem Menschen ein Wissen um das Gute (Hang chih) an-

14 CSL 3:74, vgl. CSL 3:9.
15 Bekannt ist die Episode, wie Wang im Alter von zwanzig Jahren, getreu der Devise,

dass das kosmische Ordnungsprinzip durch das Studium seiner mannigfaltigen
Erscheinungen zu erkennen sei, sich zusammen mit einem Freund daran machte, zuerst
einmal mit der Ergründung des Prinzips des Bambus vor ihrem Haus anzufangen und
darüber beinahe den Verstand verlor. S. YMCS 32:3b, vgl. die Aufzeichnungen von
Wang Yang-mings Lehrgesprächen (Chuan hsi lu, im folgenden CHL abgekürzt),
Abschnitt 318 in der von Wing-tsit Chan besorgten Übersetzung (vgl. Anm. 1 Aufstellen

aus dem CHL wird entsprechend der von Chan befolgten Abschnittseinteilung
hingewiesen, in der Übersetzung differiere ich gelegentlich von ihm.

16 Zu Wangs Erleuchtung s. die Eintragung zu seinem 37. 5«/ in seiner Lebenschronik
(YMCS 32:7a), vgl. CHL 319 sowie TU, op.cit. (Anm. 2), S. 118-129. Tu führt Wangs
Durchbruch zur Erkenntnis, der sich ja während seiner Verbannung ereignete, auch
auf Wangs Beunruhigung über die Frage des Todes zurück. Mir scheint hier eine

Überinterpretation vorzuliegen; zumindest hat es aufgrund der Eintragungen in
Wangs Lebenschronik den Anschein, dass er, auch als der Gedanke ans Sterben ihn
nicht mehr berührte, immer noch von der Frage beunruhigt wurde, wie man denn zu
Erkenntnis gelangen könne - bis ihm dann eines Nachts der befreiende Gedanke kam.



8 MONIKA ÜBELHÖR

gelegt ist; in dieser Hinsicht differierte Wang Yang-ming nicht17. Der
Unterschied setzte erst bei der Frage ein, wie dieses Wissen aktiviert werden
solle. AufGrund seiner Einsicht, dass das kosmische Ordnungsprinzip im
Menschen selbst aufzuspüren sei, verwarfWang schliesslich den im
Konfuzianismus seiner Zeit geltenden Lernansatz, die Erkenntnis des kosmischen

Ordnungsprinzips durch das Erforschen aller Dinge anzustreben
(ko wu chih chih)fa%%Jj*) - d.h. vor allem durch ein umfassendes
Studium der konfuzianischen Schriften.

Wang hielt sich ganz streng an die Auffassung, dass Lernen einen
Selbstvervollkommnungsprozess bedeute, dessen Ziel es war, das kosmische

Ordnungsprinzip zu realisieren d.h. es zu erkennen und zu verwirklichen.

Wie bereits gesagt, galt im Neo-Konfuzianismus die Auffassung,
dass das Wirken des kosmischen Ordnungsprinzips durch Selbstsucht
verhindert werde. War diese ausgeschaltet, würde es voll zur Wirkung kommen.

Lernen bedeutete daher für Wang Yang-ming einzig und allein, bei
jedem Handlungsanreiz - bei dem sich nach seiner Auffassung immer das
Wissen um das Gute, eventuell aber auch ein selbstsüchtiger Impuls meldete

- die selbstsüchtigen Regungen auszuschalten, damit das kosmische
Ordnungsprinzip zum Tragen kommen konnte. Folglich fasste er die
Forderung «durch das Erforschen der Dinge zur Erkenntnis zu gelangen» (ko
wu chih chih) anders aufals Chu Hsi. Für ihn bedeutete ko wie bei Meng-
tzu (7a : 15) «richtigstellen». Wu bezeichnete nach Wang die jeweilige
Handlung. Geht es z.B. um die liebevolle Fürsorge, die man den Eltern
schuldet (hsiao ijf), bezeichnet wu die einzelne, dieser Sorge entsprechende

Handlung. Da es darauf ankommt, bei jeder konkreten Handlung
selbstsüchtige Momente auszuschalten, bedeutete nach Wang Yang-ming
ko wu also, fortwährend seine Handlungsweise mit dem kosmischen
Ordnungsprinzip in Übereinstimmung zu bringen18.

17' S. z.B. CHL 7 sowie CHL 137. - Trotz Wangs ausdrücklich anderer Auffassung von
ko wu behält Chan die übliche Übersetzung «investigation of things» bei, ein Punkt,
in dem ich ihm nicht folgen kann. - Ausführliche Diskussionen von Wangs Auffassung

des ko wu finden sich bei Tu, op.cit. (Anm. 2), S. 163-167, wo der Begriff un-
übersetzt gelassen wird, und bei Julia Ching, To Acquire Wisdom, The Way of Wang
Yang-ming, New York/London 1976, S. 75-91, wo er mit «rectify the mind and
heart» wiedergegeben wird. - Zu den verschiedenen Übersetzungsmöglichkeiten für
ko s. Wing-tsit Chan, A Source Book ofChinese Philosophy, Princeton 1969, S. 561 f.

18 Mit dem Begriff Hang chih griff Wang auf die berühmte Meng-tzu-Stelle (7a: 15) zu¬
rück: «Die Fähigkeit, die der Mensch besitzt, ohne sie erst lernen zu müssen, das ist
seine angeborene Fähigkeit, gut zu handeln (Hang neng) und das Wissen, über das der
Mensch verfügt, ohne nachdenken zu müssen, ist das ihm angeborene Wissen um das



DIE AUFLÖSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 9

Wang wies daraufhin, dass die Fürsorge, die man den Eltern schuldet
und die übrigen konfuzianischen Tugenden nicht an sich das kosmische
Ordnungsprinzip seien, sondern die ihm in einer ganz bestimmten
Situation adäquaten Entsprechungen. Da unendlich viele Ausprägungen des

kosmischen Ordnungsprinzips denkbar seien, sei es als solches gar nicht
zu fixieren. Das gleiche gelte natürlich auch für die ihm adäquaten
Verhaltensweisen19.

Die Prinzipien moralischen Verhaltens durch das Studium der
kanonischen Schriften begreifen zu wollen, musste nach seiner Auffassung
unsinnig sein, galt es doch, das Wirken des in einem selbst angelegten Wissens

um das Gute zu erfahren und auf die Stimme dieses Wissens hören
zu lernen. Dass die Prinzipien rechten Verhaltens allein im Menschen zu
suchen seien, versuchte Wang am Beispiel der Fürsorge, die der Mensch
seinen Eltern schuldet, zu verdeutlichen. Diese Fürsorge ist das grundlegende

Gebot des Konfuzianismus und somit auch ein wichtiges Thema
konfuzianischer Schriften. Nach Wang ist es jedoch verfehlt, dieses Gebot
durch ein Studium von Aussagen begreifen zu wollen, die sich zu diesem
Thema in den kanonischen Schriften finden. Läge das ihm zugrunde
liegende Prinzip nicht in einem selbst begründet, sondern ausserhalb, z.B.
in den Eltern, dann, so gibt Wang zu bedenken, würde es beim Tod der
Eltern ja verschwinden. Dann aber wäre im Grunde auch die Verbindlichkeit

moralischer Prinzipien von der Existenz konfuzianischer Schriften

abhängig, statt, wie nach allgemeiner Auffassung, Bestandteil der den

ganzen Kosmos durchziehenden Ordnung zu sein20.

Die gängige Vorstellung, rechtes Verhalten könne man sich durch das
Studium guter Beispiele und Verhaltensvorschriften aneignen, so wie sie

etwa in den konfuzianischen Schriften niedergelegt waren, liefnach Wang
daraufhinaus, dass ein Schauspieler, der sich gute Verhaltensformen
einstudiert hatte, als ein vollkommener Mensch zu gelten habe21. Erweist in
diesem Zusammenhang auch darauf hin, dass sich z.B. die Hegemonen
der Späten Chou-Zeit als treue Vasallen des Chou-Herrschers gebärdeten
und dem Anschein nach den Geboten der Loyalität nachkamen, obwohl
sie nur darauf aus waren, die Macht im Staat an sich zu reissen22.

Gute». - Für eine ausführliche Besprechung der Bedeutung dieses Begriffes in Wang
Yang-mings Philosophie s. Julia Ching, op.cit. (Anm. 17), besonders Kap. 4 u. 5.

19 Vgl. CHL 189 sowie 66 u. 22, s. auch CHL 341 u. 52.
20 Vgl. CHL 135.
21 CHL 4.
22 CHL 322.



10 MONIKA ÜBELHÖR

Während im traditionellen Konfuzianismus die Vorstellung bestand,
das Wissen um das Gute, das im menschlichen Bewusstsein angelegt ist,
müsse durch das Studium guter Beispiele aktiviert und sozusagen
angereichert werden, bedingte nach Wangs Auffassung die Idee von einem
dem menschlichen Bewusstsein immanenten Wissen um das Gute ganz
im Gegenteil, dass dieses Wissen vollkommen vorhanden ist, dass ihm
daher nichts von aussen hin zugefügt werden kann23. Er vergleicht es mit
dem Auge, das, obwohl selbst ohne Farbsubstanz, doch jede Farbe, die in
sein Blickfeld gerät, unmittelbar erkenne24. Das Wissen um das Gute könne

zwar getrübt sein, wenn es durch selbstsüchtige Impulse überlagert
werde. Dann gehe es darum, diese zu bekämpfen und sich für die Stimme
seines Wissens um das Gute zu sensibilisieren, die sich ja bei jedem
Handlungsanreiz melde, der an den Menschen herantritt.

Wie gesagt, war nach Wang Yang-ming der einzige Zweck des

Lernens, das jedem Menschen gegebene Wissen um das Gute zu realisieren.
Einwände seiner Schüler, man müsse aber doch die Aussagen der
konfuzianischen Klassiker über rechtes Verhalten studieren, hielt Wang entgegen,

wer gelernt habe, seine selbstsüchtigen Regungen auszuschalten, der
tue spontan das Richtige, er habe es z.B. nicht nötig, in Büchern nachzulesen,

dass und wie ein guter Sohn Vorkehrungen treffe, damit seine
Eltern im Winter nicht unter der Kälte und im Sommer nicht unter der Hitze

zu leiden haben, er wisse ganz von selbst, was jeweils erforderlich sei25.

Es liegt auf der Hand, dass bei einem solchen Lernansatz die kanonischen

Schriften einen ganz anderen Stellenwert bekamen. Wang Yang-
ming verwarfdie kanonischen Schriften keineswegs; wir wissen, dass er sie

sich nach seiner Einsicht in die Verfehltheit der traditionellen Erkenntnissuche

noch einmal vergegenwärtigte und - zu seiner Erleichterung -
feststellte, dass in ihnen nichts enthalten war, was zu seiner neugewonnenen

Einsicht in Widerspruch stand26. Allerdings bekannte er auch, eine
Aussage, die nicht mit seiner eigenen Erkenntnis übereinstimme, könne
er nicht akzeptieren, selbst wenn sie von Konfuzius stamme27. Letzte
Autorität konnten die kanonischen Schriften nicht für ihn sein.

23 Vgl. CHL 3.

24 CHL 277.
25 Vgl. CHL 4.
26 Vgl. Wangs «Vorwort zu den Einsichten, zu denen Chu Hsi in seinen späten Jahren

gelangte» (Chu tzu wan nien ting lunfy-ï&A'&âkj), YMCS 7:10a, übersetzt bei

Chan, op.cit. (Anm. 1), S. 265.
27 CHL 173, vgl. auch CHL 31.



DIE AUFLÖSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 11

Zur Verdeutlichung ihrer Funktion verglich Wang, in Anlehnung an
ein Bild bei Chuang tzu (26:10), die Worte der kanonischen Schriften mit
einem Fischnetz und die Lehre der konfuzianischen Weisen, die man mit
Hilfe dieser Schriften verstehen möchte, mit dem Fisch, der gefangen werden

soll. Genau so töricht wie es wäre, schon das Netz für den Fang zu
halten, genauso töricht wäre es, die kanonischen Schriften schon für den
eigentlichen Sinn der früheren Weisen zu nehmen28.

In den Gesprächen mit seinen Schülern suchte Wang dies auch
folgenderweise zu umschreiben: die Weisen früherer Zeiten hätten über das

rechtem Verhalten zugrundeliegende Prinzip in der Art eines Porträtmalers

geschrieben, dem es darum gehe, das Wesen des Abgebildeten zu
vermitteln. Ein guter Porträtist wisse, dass mancher Zug gar nicht exakt
fixiert werden könne. Er deute ihn nur an und überlasse es dem Betrachter,
das Wesen des Abgebildeten zu erahnen. Die nachklassischen Konfuzianer

verglich Wang dann mit Malern, die ein solches Porträt kopieren und,
um ihre Kunstfertigkeit unter Beweis zu stellen, es törichterweise auch
noch mit allerlei Schnörkeln ausschmücken29. Keine Frage, dass durch
ein solches Vorgehen die ursprüngliche Aussagekraft des Bildes stark
eingeengt wird oder sogar verloren geht.

Dieser Vergleich beinhaltet nicht nur eine beissende Kritik am
Befangensein der damaligen Konfuzianer in Äusserlichkeiten30. Wie wir gesehen

haben, warnten auch schon frühere Konfuzianer vor seelenlosem
Lernen und vor hohler Gelehrsamkeit, die nur die eigene Eitelkeit befriedigt.

Wang Yang-ming stellte zwar auch diese Erscheinungen immer wieder

unbarmherzig bloss, doch galt, wie der Vergleich mit dem Porträtmaler

zeigt, seine Kritik nicht nur Auswüchsen, sie war vielmehr grundsätzlicher

Art, wenn er statt einem Ausrichten an klassischen Vorbildern
eigenständiges Erkennen forderte.

Ein paar Beispiele sollen zeigen, wie weit er sich damit von der
traditionellen Lehrweise entfernte. Als einer seiner Schüler Chu Hsis
Kommentar zum ersten Satz des Lun yü zitierte, Lernen bedeute, jemandem,
der schon zur Einsicht gelangt war, zu folgen, hielt Wang dem entgegen,
Lernen bedeute, sich von selbstsüchtigem Streben freizumachen. Sich da-

28 In seinem Wu ching i shuo hsüi-l^^.i^, YMCS 22:7a, vgl. Tu, op.cit. (Anm. 2),
S. 138.

29 CHL 20.
30 Für ein besonders drastisches Beispiel seiner Kritik s. CHL 143, wo er die Konfuzia¬

ner seiner Zeit mit Schaustellern vergleicht, die sich gegenseitig mit ihren Kunststückchen

zu überbieten suchen. - Der Vergleich mit Schauspielern wurde, allerdings in
weitaus gemässigter Form auch schon vor Wang gezogen; vgl. CSL 2:57.



12 MONIKA ÜBELHÖR

bei nach einem Vorbild auszurichten, könne zwar eine unter mehreren
Lernweisen sein, aber eigentlich sei es nicht zweckdienlich, sich von aussen

bestimmen zu lassen, wo es doch darum gehe, die Stimme des eigenen
Wissens um das Gute wahrzunehmen31.

Oder ein anderes Beispiel: ein Student zitierte Ch'eng I mit dem Satz:
«Jeder Student, der sich ernsthaft ans Lernen macht, muss zuerst erkennen,

wie die Einstellung eines sheng-jen, des idealen Menschen, beschaffen

ist.» Habe er diese erkannt und sie sich als Massstab gesetzt, dann, so
meinte der Schüler, verfüge der Lernende über eine konkrete Anleitung
für sein Bildungsstreben. Nach Wangs Auffassung ging dies jedoch am
Kern der Aufgabe vorbei. Er gab dem Studenten zu bedenken, dass jeder
Mensch doch in sich selbst die Fähigkeit trage, ein sheng-jen zu werden.
Es gelte, sich der Kraft dieser Fähigkeit bewusst zu werden und sie zur
Wirkung kommen zu lassen, dann habe man ganz von selbst die Einstellung

eines sheng-jen. Durch ein Ausrichten nach einem Vorbild sei sie

überhaupt nicht zu begreifen32.
Wang räumte zwar ein, dass man beim Lernen auch Anleitung brauche,

aber letztlich sei es am besten, wenn man aus eigener Kraft zu einer
Einsicht gelange. Sei diese Erfahrung einmal gemacht, könne man fortan
alle Probleme selbst lösen, während man ohne diese Erfahrung auch trotz
Anleitung nie auf einen grünen Zweig komme33.

Damit stellte sich Wang Yang-ming gegen die traditionell konfuzianischen

Formen des Lernens und der Persönlichkeitsbildung. Dies erscheint
jedoch unumgänglich, wenn man wie er davon ausgeht, dass Lernen
nichts anderes bedeutet, als das dem eigenen Bewusstsein immanente
Wissen um das Gute zu realisieren.

Die in Chu Hsis Schulrichtung geltende Auffassung, man müsse erst
zur Erkenntnis gelangen, bevor man moralisch handeln könne34, ist für
Wang Yang-ming völlig absurd, denn nach ihm ist die Stimme des
moralischen Wissens ja überhaupt nur als Verhaltensvorschlag auf einen
Handlungsanreiz wahrnehmbar. Wenn es im Chin ssu lu heisst, beim Lernen

müsse der Student von der unteren, empirischen Ebene herkommend
zur höheren, geistigen voranschreiten, so hält Wang dem entgegen, Ler-

31 Vgl. CHL 111.
32 CHL 146. Für die zitierte Äusserung vgl. CSL 3:7.
33 Vgl. CHL 298.
34 Vgl. CSL 3:8.



DIE AUFLÖSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 13

nen könne sich überhaupt nur auf der empirischen Ebene abspielen, wobei

aber die geistige Ebene immer impliziert sei35.

Es ist für Wang Yang-ming auch ein Ding der Unmöglichkeit,
anzunehmen, jemand habe zwar das Prinzip begriffen, das der Liebe und
Fürsorge, die man den Eltern schuldet, zugrunde liegt, das Prinzip, welches
das rechte Verhältnis zwischen Herrscher und Beamten bestimmt, jedoch
noch nicht erfasst. Die Frage, ob man durch das Erforschen eines einzigen
Prinzips zur Erkenntnis durchstossen könne, hatte Chu Hsi verneint. Er
hatte vielmehr betont, der Student müsse einer Ausprägung des kosmischen

Ordnungsprinzips nach der anderen aufden Grund gehen, um dann
schliesslich nach langem Studium zur Erkenntnis durchzustossen36. Wie
bereits ausgeführt, durfte demgegenüber nach Wang Yang-mings Ansicht
nicht vergessen werden, dass die einzelnen konfuzianischen Tugenden
nicht das kosmische Ordnungsprinzip an sich darstellten, sondern nur die
der jeweiligen Situation adäquaten Entsprechungen, die einem das Wissen

um das Gute anzeigte. Hatte man aber an einer Stelle das Wirken dieses

Wissens erfahren, dann war auch der Durchbruch zur Erkenntnis des

kosmischen Ordnungsprinzips gelungen, dann verfügte man über eine
Erfahrung, aus der heraus man ein diesem Prinzip entsprechendes Leben
gestalten konnte.

Im Verlaufdes Studiums einzelnen Prinzipien nachzuspüren, sich die
Verhaltensweisen vorbildlicher Männer einzuprägen, um sie dann
gegebenenfalls anzuwenden, birgt also nach Wangs Auffassung nicht nur die
Gefahr der Unechtheit und Verlogenheit. Ein solcher Lernansatz ist nach
ihm für das Lernziel: Erkenntnis des kosmischen Ordnungsprinzips
grundsätzlich verfehlt. Im Chin ssu lu findet sich folgender Ausspruch von
Chang Tsai (1022-1077): «Auch noch so viele Kenntnisse befähigen uns
nicht zu verstehen, warum alle Dinge auf der Welt so sind wie sie sind.
Gehen wir mit unserem Kenntnisreichtum aufdie verschiedenartigen
Gegebenheiten auf der Welt ein, so können wir das bewältigen, wovon wir

35 Dieser Ausspruch beruht auf dem Lun yw-Satz (14:37): «Basierend auf der Beschäf¬

tigung mit gewöhnlichen (hsia "t- Dingen, gelange ich zu höherer (shangJ^) Einsicht»,
mit dem sich Konfuzius beklagte, dass die Welt den nicht anerkenne, der sich ganz
unspektakuläre aber solide und stetig um die Verwirklichung des rechten Weges (tao)
bemüht. Durch die ko-wu-Vorstellung der Schulrichtung Chu Hsis erhielt die Aufteilung

in eine untere und obere Ebene beim Lernen eine andere Qualität. Für diese
Aufteilung s. z.B. CSL 2:94 u. 4:8, für Wang Yang-mings Zurückweisung dieser Auffassung

s. CHL 24.
36 Vgl. CHL 189 sowie 117. Zu Chu Hsis Standpunkt s. CSL 3:9.



14 MONIKA ÜBELHÖR

schon Kenntnis haben. Doch wenn wir mit etwas Unbekanntem konfrontiert

werden, sind wir am Ende unserer Weisheit37.»
Dem ersten Satz hätte Wang Yang-ming wohl voll zustimmen können,

doch geht es nach ihm beim Lernen ja nicht um Kenntnisreichtum,
sondern darum, die Fähigkeit zu erwerben, das kosmische Ordnungsprinzip

zu realisieren. Und gemessen an dieser Zielsetzung bedeutet die zitierte

Passage eine Bankrotterklärung.
Selbstverständlich wurde durch den von Wang Yang-ming vertretenen

Lernansatz nicht nur die Autorität der kanonischen Schriften relativiert,
auch Wissen ganz allgemein verlor den hohen Stellenwert, den es im Neo-
Konfuzianismus hatte. Wenn das allem zugrundeliegende Prinzip nicht
über ein additives Studium seiner mannigfaltigen Ausprägungen erfasst
werden kann - was soll dann Studiertheit und Belesenheit, Eigenschaften,
die nach gängiger Vorstellung zu einem rechten Konfuzianer gehörten?

Wang mokiert sich nachgerade über die Vorstellung, ein guter
Konfuzianer müsse in allem Bescheid wissen. Er meint, wenn Kenntnisreichtum

das entscheidende Kriterium sei, wäre ein ganz ordinärer Konfuzianer

seiner Zeit den Weisen des hohen Altertums weit überlegen38. Dass
der Edle sich nicht mit Detailwissen abgibt, war an sich eine Maxime des

Konfuzianismus. Sie scheint jedoch von der Vorstellung zurückgedrängt
worden zu sein, der Gebildete verfüge über ein allumfassendes Wissen, da
er ja das kosmische Ordnungsprinzip aufgrund des Studiums seiner
mannigfaltigen Ausprägungen erkannt haben sollte. So hatte sich z.B. Chu Hsi
veranlasst gesehen, dem Bericht im Lun yü, Konfuzius habe sich beim
Besuch des Ahnentempels der Fürsten von Lu nach den dort geübten Ritualen

erkundigt, den Kommentar hinzuzufügen, die Tatsache, dass Konfuzius,

der doch schon alles wusste, danach gefragt habe, sei ein Zeichen für
seine absolute Gewissenhaftigkeit. Wang bezeichnete diesen Kommentar
als absurd, für ihn war diese Passage ganz im Gegenteil ein Beweis dafür,
dass der Weise sich nicht mit Detailwissen belastet, sondern nötigenfalls
eben nachfragt39.

Die Vorstellung, der sheng-jen verfüge über ein allumfassendes Wissen,

bedeutete nach Wang Yang-mings Ansicht lediglich, dass der echt
Gebildete fähig ist, in jeder Situation spontan das Rechte zu tun. Die Fra-

37 CSL 2:99. Vgl. in diesem Zusammenhang auch Chang Tsais Ausspruch (CSL 2:79):
«Man muss durch genaues Erforschen der Bedeutung zum Wesen eines Dinges
vordringen, so dass (sein Prinzip) im Innern bereitliegt und man daran gehen kann, es

nutzbringend anzuwenden.»
38 CHL 141, vgl. CHL 21, 30.
39 Vgl. CHL 227.



DIE AUFLÖSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 15

ge eines Schülers, welcher der Weisen früherer Zeiten am höchsten
einzuschätzen sei, bezeichnete Wang als falsch gestellt. Das Charakteristikum

eines sheng-jen sei doch, dass er sein Wissen um das Gute voll
realisiere. Welchen und einen wie grossen Wirkungsbereich er dabei ausfülle,

sei völlig belanglos. Wang verglich das Wissen des sheng-jen mit purem
Gold, und den Weg, dieses Wissen zu erlangen, mit dem Metallvered-
lungsprozess, denn genauso wie bei diesem Vorgang alle Verunreinigungen

eliminiert werden, sollte ja das Lernen dazu führen, die Eigensucht
auszuschalten, durch die das Wissen um das Gute getrübt wird. Das
Entscheidende bei diesem Prozess sei, so betonte Wang Yang-ming, dass reines

Gold erzielt werde. Das aber sei eine Sache der Qualität, und im
Hinblick aufQualität gebe es dann keinen Unterschied zwischen einem grossen

und einem kleinen Goldklumpen40.
Wang wandte sich nicht generell gegen detaillierte Studien. Er betonte

nur immer wieder, dass sie im Hinblick auf das Wissen um das Gute
irrelevant seien. Um dies klarzustellen, verglich er dieses Wissen mit Messstab

und Zirkel, Detailwissen aber mit verschiedenen Punkten und Strek-
ken auf einer unendlich grossen Fläche. Es bringe überhaupt nichts, diesen

oder jenen oder auch sehr viele Punkte und Flächenausschnitte zu
benennen, ihren Stellenwert erkennen könne man erst, wenn man Messstab
und Zirkel anlege. Generell seien unendlich viele Punkte oder
Flächenausschnitte denkbar, die aber nie alle erfasst werden könnten. Doch wer
mit Messstab und Zirkel umzugehen verstehe, verfüge über die Möglichkeit,

jeden Punkt zu bestimmen41.
Zwar war auch schon von den Sung-Philosophen vertreten worden,

dass Bildung an sich mit intellektueller Kapazität oder Kenntnisreichtum
nichts zu tun habe, wenn sie Tseng-tzu als Vorbild für die Studenten
aufstellten. Doch war der Leitsatz des Neo-Konfuzianismus, jeder Mensch
trage grundsätzlich die Fähigkeit in sich, ein sheng-jen zu werden, bei den
Sung-Konfuzianern lediglich eine Prämisse innerhalb ihres philosophischen

Systems. Die auch von ihnen geäusserte Maxime, konfuzianische
Erziehung müsse darauf abzielen, dass jeder Mensch ein sheng-jen
werde42, musste ein leeres Postulat bleiben, solange der gesamte Lernprozess
dem entgegenwirkte. Sie erscheint eher als ein Lippenbekenntnis, das,
einmal abgelegt, es ermöglichte, sich von Skrupeln unbeschwert von der
Masse abzuheben. Erst durch Wang Yang-mings Lernansatz rückte das

40 CHL 99.
41 CHL 139.
42 CSL 9:2.



16 MONIKA ÜBELHÖR

konfuzianische Bildungsideal - den Menschen durch die Erkenntnis des

rechter Ordnung zugrundeliegenden Prinzips zu moralischem Handeln
zu befähigen - tatsächlich in die Reichweite eines jeden. Wir besitzen von
Wang Yang-ming den Entwurf einer Utopie, in der er der Regierung als

Aufgabe setzte, ein Erziehungswesen einzurichten, das jedermann auf
dem Weg zum sheng-jen voranhalf, gleichgültig in welcher Form er
schliesslich zum Wohl der Gesamtheit arbeitete, als Bauer, Handwerker
oder als Beamter43. Damit wich Wang in einem wesentlichen Punkt von
den üblichen ähnlichen Entwürfen ab, die vorsahen, dass nach einer Art
Grundschule eine Trennung vollzogen wird zwischen Schülern, die zu
echter Bildung befähigt schienen und die daher für die Beamtenlaufbahn
weiterstudieren sollten, und dem Rest, der zu echter Einsicht nicht fähig
erschien und in den Stand der Bauern und Handwerker relegiert wurde44.
Nach Wang konnte und sollte dagegen jeder das ihm angeborene Wissen
um das Gute realisieren - dies war nach ihm überhaupt die Voraussetzung
für ein harmonisches Zusammenleben. Erst nachdem jemand dies gelernt
hatte, sollte er je nach seiner individuellen Begabung eine Aufgabe
übernehmen. Diese Vorstellung - jedermann (wenigstens annähernd) ein
sheng-jen und die Zuteilung gesellschaftlicher Positionen der jeweiligen
Begabung entsprechend - verträgt sich allerdings nicht mehr mit der
gängigen konfuzianischen Herrschaftslegitimation und dem traditionellen
Selbstverständnis der Gebildeten, das doch postulierte, eine gesellschaftlich

hohe Position werde auf Grund einer herausragenden moralischen
Qualifikation eingenommen. Diese Problematik mag zu Wangs Zeiten
nicht voll bewusst gewesen sein, doch schimmert sie gelegentlich in seinen
Lehrgesprächen durch. Die Bemerkung eines Schülers, wenn auch die
Vorbereitung auf die Staatsexamen eine Last sei, müsse man sie als guter
Konfuzianer seinen Eltern zuliebe auf sich nehmen, konterte Wang z.B.
mit der Frage, ob denn die Feldarbeit, die man aus der gleichen Liebe für
die Eltern auf sich nimmt, weniger mühselig sei45.

Selbstverständlich konnte Wangs Bildungsvorstellung auch zur
Stabilisierung des bestehenden Systems beitragen, denn auch wer keinen hohen
Platz in der gesellschaftlichen Hierarchie einnahm, konnte nach ihm
doch vom Gefühl der inneren Würde und der Überzeugung erfüllt sein,

43 CHL 142.
44 S. z.B. CSL 11:15.
45 CHL 103. - Im Gegensatz dazu hatten Ch'eng I und Chu Hsi es als selbstverständlich

betrachtet, dass der Lernende als guter Sohn sich aufdie Staatsprüfungen vorbereitete
und hatten nur eindringlich davor gewarnt, dass man darüber das eigentliche Ziel des

Lernens nicht vergessen dürfe; vgl. CSL 7:34.



DIE AUFLÖSUNG DES KONFUZIANISCHEN BILDUNGSBEGRIFFS 17

dass er an seinem Platz das kosmische Ordnungsprinzip verwirklichte und
sich damit zufrieden geben. Doch andererseits implizierte Wangs
Bildungsvorstellung auch eine Infragestellung des bestehenden Systems. In
ihm war ja gesellschaftlich hohe Stellung mit moralischer Bildung
verknüpft, während nach Wang Yang-ming jedes Mitglied der Gesellschaft
moralisch gebildet sein musste, damit ein harmonisches Zusammenleben
möglich wurde und somit eine niedere gesellschaftliche Stellung nicht
mehr mit dem Odium behaftet war, die gerechte Folge moralischer
Minderwertigkeit zu sein.

Es ist festzuhalten, dass Wang Yang-mings Lehre von dem jedem
Menschen angeborenen Wissen um das Gute nicht nur eine radikale Kritik

der negativen Auswüchse traditioneller Gelehrsamkeit bedeutete, die,
wie wir gesehen haben, ja auch vom orthodoxen Konfuzianismus beklagt
wurden, sie entzog vielmehr der traditionellen Bildung von innen her die
Berechtigung und untergrub den von ihr abgeleiteten Herrschaftsanspruch.


	Die Auflösung des konfuzianischen Bildungsbegriffs bei Wang Yang-ming

