
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 33 (1979)

Heft: 2

Artikel: Fahr ad-Dn ar-Rzs Kommentar zu Sure 18,9-12

Autor: Gramlich, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FArlR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU
SURE 18, 9-12

von Richard Grämlich

Alfred Bloch zum 65. Geburtstag

Vorbemerkungen

Saläh ad-dîn b. Aybak as-Safadï (gest. 764/1363) erzählt uns aus
seinen persönlichen Begegnungen von zwei gewichtigen Bewunderem des

Korankommentars Mafâtïh al-gayb, besser bekannt als der Grosse
Kommentar (At-tafsïr al-kabïr) des Fahr ad-dîn Abu 'Abdallah Muhammad b.

'Umar b. al-Husayn ar-Râzî, genannt Ibn Hatîb ar-Rayy1 (gest.
606/1209). Der eine ist der vielseitige schafiitische Gelehrte Abu 1-Fath
Fath ad-dîn Muhammad, genannt Ibn Sayyid an-näs (gest. 734/1334), der
andere ist Taqï ad-din 'Ali b. 'Abd al-Käfi as-Subki (gest. 756/1355), der
Vater des Verfassers der Tabaqât aS-Sâfi'ïya. Safadï sagte einmal zu
Subkî: "Der Scheich Taqï ad-dîn b. Taymïya sagte, als er von dem
Korankommentar des Imam (Fahr ad-dîn ar-Râzî) sprach: 'Alles ist drin,
bloss kein Kommentar! ' ", worauf Subkî erwiderte: "So ist das nicht.
Darin ist neben dem Kommentar alles andere! "2

Der hier in deutscher Übersetzung vorgelegte Kommentar zu Sure 18,
9—12 entspricht ganz der Aussage Subkîs und zeigt an einem Einzelbeispiel,

wie Râzî seinen meist eher knapp gehaltenen eigentlich exegetischen
Darlegungen zum Korantext bisweilen ausführliche Erörtemngen theologischer

und philosophischer Art, die ihm im Zusammenhang damit in den
Sinn kommen, folgen lässt. Die behandelten Verse bilden die Einleitung zu
dem Bericht von den Leuten der Höhle (ashäb al-kahf), den Siebenschläfern

der christlichen Legende. Das wunderbare Überleben dieser kleinen
Gmppe während 309 Jahren (Sure 18, 25) gibt Râzî Anlass zu einer
längeren theologischen Erörterung über die Wunder der Gottesfreunde, die

1 Über Râzîs Vater Abu 1-Qäsim Diyä' ad-dîn 'Umar b. al-Husayn ar-Razi siehe

Subkî, Tabaqât aS-Sâfi'ïya al-kubrä 4,285-286; 2. Aufl. 7, 242.
2 Safadï, Al-wâfï bi-l-wafayät 4, 254. - Das Lob, das dann Subki Sohn, Tag

ad-din''Abd al-Wahhäb b. 'Ali as-Subkî, dem Ibn Hatîb ar-Rayy spendet, ist kaum
noch überbietbar. Siehe Tabaqât aï-Safi'ïya al-kubrä 5, 33-40; 2. Aufl. 8, 81-96.



100 RICHARD GRÄMLICH

sogenannten Huldwunder (karämät). Dieses Thema ist der Gmnd für die
hier getroffene Textauswahl.

Für die Zeitgenossen des Verfassers war das durchaus kein neuer Stoff.
Er bildete ein gewohntes Diskussionsthema der spekulativen Theologen
und der Theoretiker des Sufitums. Zudem gibt es vor und nach Râzî eine
Reihe von Traktaten, die auch in der Art und Weise, wie sie den
Gegenstand behandeln, ähnlich vorgehen wie Râzî. Einige seien genannt:
Kaläbädi, At-ta'arruf li-madhab ahi at-tasawwuf, ed. Arberry, Kairo
1352/1933, 44-51, bäb 26; Sarrâg, Al-luma' fi t-tasawwuf, ed. Nicholson,
London-Leiden 1914, 315-332; Quäayri, Ar-risäla, Kairo 1367/1948,
185—175, bäb karämät al-awliyä'; öulläbi, KaSf ul-mahgub 290—303,
Übers. Nicholson 230—235 (nicht vollständig); Subkî, Tabaqât âS-Safl'ïya
al-kubrä 2, 59-78, 2. Aufl. 2, 314-344; Yâfi'î, Rawd ar-rayâhïn fï
hikäyät as-sâlihîn, Kairo 1374/1955, 33—41; Yâfi'î, Nair al-mahâsin
al-gäliya, Kairo 1381/1961, 8-93;öämi, Nafahät ul-uns, éd. Tawhïdï Pur,
Teheran 1336, 22—27; Sadïd ad-dîn al-Gaznawï, Maqâmât-i landa PU, éd.

Mu'ayyad, Teheran 1340, 7—11. Râzî hatte also Vorlagen, und die
Späteren hatten neben ihm noch andere Vorbilder. Râzïs Text liefert uns
gewissermassen ein typologisches Muster, und zwar ein besonders gut
gelungenes. In der Einverleibung des Huldwundertraktats in einen Tafsir
fand der Verfasser auch einen Nachahmer: Nizäm ad-din al-Hasan b.
Muhammad an-Naysäbün, der sich in seinem Kommentar Garä'ib al-
Qur'än wa-ragä'ib al-Furqän (am Rand von labari, öämi' al-bayän fï tafsir
al-Qur'än 15, Kairo 1328, 122-132) in sklavischer Treue an sein Vorbild
hält.

Leider ist die Frage der Authentizität gewisser Teile des riesigen
Kommentarwerkes noch nicht geklärt. Goldziher scheint hierin Schule

gemacht zu haben mit der Bemerkung: "Fahr al-dïn hat dieses Werk
unvollendet hinterlassen; es wurde zu Ende geführt durch seinen Schüler
Schams al-dïn Ahmed b. Chalïl al-Huwajjï, Grosskâdï von Damaskus (st.
1239)3. S. Ibn 'abî Usaybi'a II 171."4 Brockelmann schliesst sich, auf
Goldziher verweisend, mit Zusätzen an: ". bis zur 8. Süra i.J. 601/1205
vollendet, ergänzt von seinem Schüler Samsaddïn A. b. al-Halïl al-

Huwaiyï, Oberqâdï von Damaskus (st. 637/1239 .)3 und weiter ergänzt

3 Das Todesdatum ist zu ändern: 637/1240, nicht 1239.
4 Ignaz Goldziher, Die Richtungen der islamischen Koranauslegung, Leiden 1920,

Neudruck Leiden 1952,123, Anm. 1.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 101

v. A. b. M. al-Qamulï (st. 727/1327)."5 Das gleiche wurde von Kramers im
Handwörterbuch des Islam, Art. Râzî, wiederholt. In der neuen Encyclopaedia

of Islam, Art. Fakhr al-dïn al-Râzî, wird die Frage von Anawati
nicht erwähnt. Gätje6 spricht von Räzis "unvollendetem, von Schülern
ergänzten monumentalen Kommentar". Arnaldez formuliert vorsichtig:
"oeuvre que le penseur musulman a composée dans la dernière partie de sa
vie et qui fut complétée par un de ses disciples, Shams al-Dïn b. al-Khalïl
al-Khuwaiyi, Qâdï al-Qudât de Damas, mort en 637/12393."7 Diese
Beispiele mögen genügen. Allgemein wird angenommen, dass Râzî nicht
alleiniger Autor des Kommentare ist. Auskunft darüber, wo Râzî
aufgehört hat und andere fortgefahren sind oder wo Ergänzungen
angebracht wurden, wird von den erwähnten Autoren nicht gegeben. Nur
Brockelmann nennt das Ende der Sure 8, wo er - anders ist sein Hinweis
wohl nicht zu verstehen — die Nahtstelle sieht, eine Angabe, die sicher

unrichtig ist.
Neuere Arbeiten aus dem Orient weisen in die gleiche Richtung. So

Fathalla Kholeif, A Study on Fakhr al-dïn al-Rdzï and his Controversies in
Transoxania, Beirut 1966, 196; Dabïhullâh-i Safâ, Tärify-i adabïyat dar
Iran 2, 255; Mâyil-i Harawï, Sarh-i hai u zindagânï u munäzarät-i Imam
Fahr ud-dïn-i Râzî, Kabul 1343," 294-295. 'Alï Sâmï an-Na§Sär wiederholt

die im folgenden noch zu erwähnende Formel Ibn Hallikäns, nach der
der Tafsïr unvollendet blieb, in seiner Edition von Râzïs Ftiqädät firaq
al-muslimïn wa-1-muMkïn, Kairo 1356/1938, 27. Völlig unhaltbar ist die
Darstellung im Lugatnäma s. v. Fahr-i Râzî, nach der al-Huwayyï die
Fortsetzung zur Qamülischen Fortsetzung des unvollendeten Werkes
Râzïs geschrieben habe. Safä und Mäyil-i Harawï nennen zudem Suyutï als

weiteren Vervollständiger des Werkes. Anlass dazu gab wohl Sarkïs,
Mu 'gam al-matbü 'ät al-arabïya wa-l-mu arraba 1, 917, Nr. 8, wo es bei der
Besprechung des Kommentars Râzïs heisst: "Al-oaläl as-Suyüti schrieb
davon ab Sure Sabbili (Sure 87) bis zum Schluss des Korans." Das ist eine

unrichtige Konstruktion. Suyüfi schrieb zwar einen Korankommentar mit
dem Titel Mafâtïh al-gayb (HäggT Halïfa, s. v.), der Sure 87-114
behandelt, doch gibt es keinerlei Grund, diesen als Fortsetzung der
Mafâtïh al-gayb Râzïs zu betrachten. Suyüti selbst nennt dieses Werk in

5 GAL S 1,922.
6 Koran und Koranexegese, Zürich und Stuttgart 1971, 57.
7 Roger Arnaldez, L'oeuvre de Fakhr al-Dïn al-Razï commentateur du Coran et

philosophe. Cahiers de Civilisation Médiévale, Xe-XIIe Siècles, III, 1960, 307-323,
S. 320.



102 RICHARD GRÄMLICH

seiner Autobiographie At-tahaddut bi-ni'mat Allah; siehe Sartain, Jaläl
al-dïn al-Suyûtï 2, 129, Abschnitt 7, 2. Vgl. Suyûti,Husnal-muhâdarafï
ta'rïty Misr wa-l-Qähira, Kairo 1387/1967, 1, 340, 1. Muhammad Husayn
ad-Dahabï vermutet, Râzî habe nur bis Sure 21 geschrieben, wonach
al-Huwayyï und al-QamüTi je einen unbestimmten Teil zur Vollendung des

Werkes beigetragen haben8.
Offensichtlich ist man durchweg Goldziher und Brockelmann gefolgt.

Beide bemfen sich auf Ibn Abi Usaybi'a (von Brockelmann wird
zusätzlich Häggl Halifa genannt), einen Autor, der, wie noch zu zeigen
sein wird, die vorgetragene Auffassung kaum vertritt, obwohl seine

Mitteilung, der Grossqâdï Abu l-'Abbäs Sams ad-dïn Ahmad b. al-Halïl b.
Sa'äda al-Huwayyï (gest. 637/1240)9 habe unter anderem eine "Ergänzung

(tatimma) zum Korankommentar des Ibn Hatîb ar-Rayy" verfasst10,
isoliert betrachtet, im Sinne Goldzihers verstanden werden könnte und
von Hâggï Halïfa11 wohl auch so verstanden worden ist. Ein besseres

Argument ist bei Ibn Hallikän zu finden. Dieser bemerkt zu Râzïs

Kommentar, "in dem er alles Merkwürdige und Seltsame zusammengetragen

hat": "Er ist sehr umfangreich, aber er hat ihn nicht vollendet (lam
yukammilhu)."12 Anfügen könnte man noch die zahlreichen Zeugnisse, die
den 727/1327 in Ägypten verstorbenen Nagm ad-dïn Ahmad b. Muhammad

b. Abi 1-Hazm Makkï b. Yâsïn al-Mahzumï al-Qamulï13 als Verfasser
einer Vervollständigung (takmila) des grossen Tafsïrwerkes anführen. Hier

8 At-tafsïr wa-l-mufassirün, Kairo 1381/1961, 1,293.
9 Quellen: Ibn Abî Usaybi'a, 'Uyün al-anbä' fï tabaqât al-atibbä', Beirut 1965,

646-647; Subki, Tabaqät\ 5, 8; 2. Aufl. 8, 16—17* Nr. 1044; ibn Katir, Al-bidäya
wa-n-nihäya 13,155; AbüSäma, Tarägim rigaiäl-qamayn as-sädis wa-s-säbV Ad-dayl
'alä ar-Rawdatayn), Beirut 1974, 169-170; Dahabï, Tadkirat al-huffäz 4, 1415;
Dahabï, 'Ib'ar 5, 152-153; Ibn Saddäd, Al-a'laq al-hatïra'(Ta'rïh rnadïnàt Dimalq)
240; Ibn al-'Imäd, Sadarät ad-dahab 5, 183; Safadï, Al-wäfi bi-l-wafayät 6, 375-376,
Nr. 2878. - Vgl. Kahhäla,Mu'~gam al-mu'allifin 1,216; GAL S 1,924,7.

Das Geburtsjahr ist 583/1187 (Wafayät al-a'yän, Kairo 1367/1948, 3, 389; de Slane

2, 661; Sadarät 5, 183; vgl. 'Ibar 5, 153 und Ibn Tagrîbirdï,An-nugum az-zähira 6,
316) oder 582 (Abu 3äma hat dieses Datum von Huwayyïs Sohn: Taräglm 169; vgl.
Ibn Katir, Bidäya 13,155).

10 Ibn Abi Usaybi'a, 'Uyün al-anbä ' 647 (Anlass zu Goldzihers Beobachtung).
11 S.v. Mafâtïh al-gayb, wo 3ihäb ad-dîn in §ams ad-dîn zu verbessern ist.
12 Wafayät al-a'yän, Kairo 1367/1948, 3, 381, Nr. 573; de Slane 2, 652. Hâggï

Halïfa zitiert diese Stelle.
13 Siehe GAL2 2, 104-105; S 2,101.



FAHR AD-DÏN AR-RÂZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 103

sind Udfuwï14, Subkî15, Safadï16,Ibn Hagar al-'Asqalânï17, Ibn al-'Imâd18
und wiederum Hâggï Halïfa19 zu nennen.

Nun ist das Werk Mafätih al-gayb, das als der Grosse Kommentar des

Râzî überliefert wurde und auch im Druck vorliegt, keineswegs
unvollständig. Alle 114 Suren sind behandelt, alle auch dem Umfang nach mit
ungefähr gleicher Ausführlichkeit. Wenn man von den beiden ersten, etwa
ein Fünftel des Gesamtwerkes umfassenden Suren absieht, die einen
Sonderfall darstellen — wenigstens für die Fätiha sagt dies Râzî in seiner
Einleitung deutlich genug —, so sind die normaien Proportionen durchaus
gewahrt, zumal wenn man berücksichtigt, dass vieles später nicht mehr zur
Sprache zu kommen braucht, weil es in vorausgehenden Abschnitten
erledigt worden ist.

Schliesslich haben wir noch einen deutlichen alten Hinweis auf den

Umfang des Râzî zuerkannten Werkes. Saläh ad-dïn b. Aybak as-Safadï

(gest. 764/1363) schreibt: "Zu den Werken des Imam (Râzî) gehört sein

Tafsïr in 26 Bänden. Den Kommentar zur Fätiha hat er in einem Band
davon behandelt. Legt man den Teil zugrunde, den die Fätiha ausmacht,
so umfasst er über 30 Bände."20 Die grosse Kairener Gesamtausgabe von
1352/1933ff, auf die im folgenden Bezug genommen wird, macht die
Probe leicht: Sie umfasst 32 ungefähr gleich starke Bände. Die Fätiha füllt
genau einen davon. Das macht wahrscheinlich, dass der in den Dmcken
überlieferte Kommentar in seinem gesamten Umfang das Werk ist, das

Safadï schlicht als Werk Râzïs anführt. In seinem Artikel über al-Huwayyï
sagt Safadï nichts von einer Ergänzungsschrift21. Auch sein Gewährsmann
Abu Säma (gest. 665/1267), der beim Begräbnis al-Huwayyïs dabei war,
sagt nichts davon22.

14 At-täli' as-sa'ïdal-gämV asma'nugabä''as-Sa'ïd, Kairo 1386/1966,126.
15 Tabaqât aï-Sâfi'ïya al-kubrä1 5, 179.
16 Safadï, Al-wâfî bi-l-wafayät 8,92.
17 Ad-durar al-kämina fïa'yän al-mi'a at-tämina, Kairo 1385/1966, 325.
18 Sadarät ad-dahab 6,76.
19 S."v. Mafâtïh al-gayb. - Vgl. Kahhäla, Mu'gam al-mu'allifïn 2, 161. - Zu

al-Qamüli siehe noch Ibn Katir, Bidäya 14, 131; Suyutï, Bugyat al-wu'äh, Kairo
1384/1964, 1, 383, Nr. 744; Suyutï, Husn al-muhädara,'Kairo 1387/1967, 1, 424.
Mehrere Quellen erwähnen, er sei (über) achtzigjährig gestorben. Das von Brockelmann
(GAL S 2, 101) genannte Geburtsjahr 653 (wahrscheinliche Quelle ist Suyutï, Bugya
1, 383) ist daher zweifelhaft.

20 Al-wäfi bi-l-wafayät 4, 254.
21

Al-wäfi 6, 375-376.
22 Abu Sama, Tarägim rigai al-qarnayn as-sädis wa-s-säbi', Beirut 1974,169-170;

vgl. 68.



104 RICHARD GRÄMLICH

Das vorliegende Werk ist vollständig. Bleibt die Frage, ob es in allen
seinen Teilen ein Werk Râzïs ist. Goldziher und Brockelmann verneinen
sie unter Bemfung auf die von Ibn Abi Usaybi'a erwähnte ergänzende
Schrift al-Huwayyis23. Doch aus der Existenz von Ergänzungen allein lässt
sich nicht auf die Unvollständigkeit des Gmndwerkes schliessen; auch zu
vollständigen Werken werden Ergänzungsschriften (takmila, tatimma)
verfasst. Weit eher liefert Ibn Abi Usaybi'a, der in persönlichem Kontakt
mit al-Huwayyï stand, ein Argument dafür, dass Râzî selbst sein Werk zu
Ende geführt hat. Zwar nur ein argumentum ex silentio, doch schweigt der
Autor an einer Stelle, wo das Schweigen Aussagekraft hat. In seiner Liste
der Werke Râzïs stellt er nämlich dessen Korankommentar als sein

wichtigstes Werk an die Spitze und bemerkt dabei mit keinem Wort, dass

er nicht vollständig ist, während er in der weiteren Liste die Unvollständigkeit

Râzïscher Werke jeweils sorgfältig mit einem "Nicht vollständig" (lam
yutamm) festhält, im ganzen achtmal24. Solches Schweigen ist beredt; es

wäre, wäre der Kommentar von Râzî abgebrochen und von al-Huwayyï
weitergeführt worden, in einem solchen Zusammenhang irreführend.

Da Râzïs Kommentar zum Koran ein Spätwerk ist, könnte auch die

Vermutung naheliegen, er sei gestorben, ohne alle Suren behandelt zu
haben. An sich ist das zwar möglich, doch ist jedenfalls dies sicher, dass

Râzî reichlich Zeit zur Verfügung hatte, um sein Werk zu Ende zu führen.
Râzî arbeitete rasch, auch in seinen letzten Lebensjahren. Die Datierungen
von Sure 39—46 zeigen, dass Râzî die Suren 40—46 in weniger als einem
Monat kommentierte. Vergleicht man den Umfang dieses Abschnittes mit
dem des restlichen Werkes, so zeigt sich, dass Râzî, etwa gleiches
Arbeitstempo vorausgesetzt, in weiteren vier Monaten alles uns Überlieferte

hätte abfassen können. Er lebte aber noch über zwei Jahre. Zudem
zeigt ein Verweis auf Sure 98, 5 in Sure 5, 6 (Band 11, 151), dass Râzî die

Kommentierung späterer Stellen auch einmal vorweggenommen hat.
Râzî ist als Autor greifbar, wo er Persönliches einflicht wie die Klage

über den frühen Tod seines Sohnes Muhammad am Ende der Suren
10—13, wo er den Leser um sein Gebet bittet und bei Sure 12 ein kurzes
Trauergedicht beifügt. Im Kommentar zu Sure 12, 42 ist zu lesen: "Der
Verfasser des Buches Fahr ad-dïn ar-Râzï — Gott sei ihm gnädig! — sagte:
Ich habe vom Anfang bis zum Ende meines Lebens die Erfahrung

23 Goldziher, Richtungen 123, Anm. 1; GAL S 1, 922; vgl. Ibn Abi Usaybi'a,
'Uyün al-anbä' 647.

24 'Uyün al-anbä' 470, bäb 11, s. v. Ibn Hatîb ar-Rayy.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 105

gemacht: Wann immer der Mensch sich in irgendeiner Sache auf andere
oder anderes verlässt als Gott, bringt ihm dies Heimsuchung und Plage und
Drangsal und Schaden. Verlässt sich der Mensch aber auf Gott und wendet
sich nicht an ein Geschöpf, so stellt sich das Gesuchte auf allerschönste
Weise ein. Diese Erfahrung habe ich fortwährend gemacht vom Beginn
meines Lebens bis zu dieser Zeit, in der ich das siebenundfünfzigste
Lebensjahr erreicht habe. Dabei ist sich mein Herz stets bewusst, dass es

den Menschen keinen Nutzen bringt, wenn es sich auf etwas anderes
verlässt als Gottes Huld und Güte."25 Ähnlich diesem ist ein anderes

persönliches Wort Râzïs beim Vers 101 der gleichen Sure, das der
Redakteur mit der Bemerkung einleitet: "Der Imam Fahr ad-dïn ar-Râzï

- über ihm sei Gottes Erbarmen! —, der Verfasser dieses Buches,
sagte. .."(Band 18,221).

Eine Reihe von Suren sind so datiert, dass sie sich gut in den
Lebenslauf Râzïs einfügen, zum Teil mit Wochentag und Tageszeit des

Abschlusses, gelegentlich mit Ortsangabe. Im Kairener Dmckvon 1933ff.
tragen folgende Suren ein Datum:

Sure Datum Stelle im Druck

3 1. Rabi'II 595 9, 156
4 12. GumädäII595 11, 122
8 Ramadan 601 15,214
9 14. Ramadan 601 16,239

10 RagabóOl 17,176
11 2. Ragab 601 18,82
12 7. Sa'bänoOl 18,229
13 18. Sa'bän601 19,71
14 Ende Sa'bänoOl 19,150
17 20. Muharram 602 (Druck: 601) 21,72
18 17. Safar602 21,177
37 17. Du 1-qa'da 603 26,173
38 Du 1-qa'da 603 26,236
39 30. Du 1-qa'da 603 27,24
40 2. Du 1-higga 603 27,92
41 4. Du 1-higga 603 27, 140

2S Band 18, 145. - Sie mit qala l-Imäm fï tafsïrihi einleitend zitiert Subki diese

Stehe: Tabaqât 5,38,17-22; 2. Aufl. 8,92.



42 8. Du 1-higga 603
43 11. Du 1-higga 603
44 12. Du 1-higga 603
45 15. Du 1-higga 603
46 20. Du 1-higga 603

(48 17. Du 1-higga 603

106 RICHARD GRÄMLICH

27,191
27, 235
27, 255
27,275
28,36
28,109)

Den Handschriftenstudien Jomiere zufolge drängen sich vor allem zwei
Korrekturen auf: Sure 8 trägt das Datum 12. Du 1-higga und Sure 48 ist
nach übereinstimmendem Zeugnis der Handschriften nicht datiert26.

Nach Sure 46 ist nichts mehr datiert. Doch identifiziert sich der Autor
der Kommentare zu den kleineren Suren mehrfach mit dem des

vorausgehenden Werkes entweder durch die generelle Feststellung, er habe
über das vorliegende Thema schon an mehreren Stellen in diesem Buch
gesprochen — zum Beispiel bei Sure 86, 5—7 (Band 31, 131) und Sure 87,
2 (Band 31, 140) —, oder durch Angabe der Sure oder der genauen Stelle,
wo er darüber schon gehandelt habe. So verweist er bei Sure 30, 1 (Band
25, 95) und 36, 1 (Band 26, 39) auf Sure 29, 1 ; bei Sure 38, 1 (Band 26,
174) auf Sure 2, 1 ; bei Sure 55, 1 (Band 29, 83-84) auf Sure 1 ; bei Sure

67, 1 (Band 30, 52) auf Sure 25, 1 ; bei Sure 68, 1 (Band 30, 77) auf Sure

2, 1 ; bei Sure 72, 14 (Band 30, 160) auf Sure 4; bei Sure 75, 37 (Band 30,
234) auf Sure 53, 46 und 56, 58; bei Sure 78, 6 (Band 31, 6) auf Sure 2,
22. Hinweise auf kurz zuvor besprochene Stellen — zum Beispiel bei Sure

72, 9 (Band 30, 157) auf Sure 67, 5; bei Sure 76, 26 (Band 30, 259) auf
Sure 73 — gibt der Verfasser nicht anders als auf weiter zurückliegende.
Hier wie dort spricht er in den erwähnten Fällen in der ersten Person und
gebraucht Formeln wie qad dakarnä und dergleichen27.

Obwohl ein lückenloser Beweis nicht erbracht werden kann, liegt doch
der Schluss nahe, dass das ganze vorliegende Werk von einem einzigen
Autor, eben Râzî, verfasst wurde, eine Ansicht, die meines Wissens bisher
ausser von Sayyid Muhammad Bäqir-i Sabzawäri von niemand
uneingeschränkt vertreten wurde28. Die im Anschluss an Goldziher und Brockel-

26 MIDEO 13 (1977), 260-261.
27 Natürlich gibt es auch unpersönlich gehaltene Rückverweise (durch marra

tafsïruhù und ähnliches), die zur Klärung der Autorschaft nicht weiterhelfen, wie etwa
bei Sure 59, 23 (Band 29, 292 und 293), Sure 59, 24 (Band 29,295), Sure 62,1 (Band
30, 2), Sure 68,44-45 (Band 30, 97), Sure 109, 1 (Band 32, 143).

28 Sabzawäri stützt sich dabei ausschliesslich auf textliche Kriterien: Datierungen
(z.T. von meiner Liste abweichend) und Rückverweise des Autors. Andere Quellen



FAHR AD-DÎN AR-RÀZÎS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 107

mann weit verbreitete gegenteilige Behauptung stützt sich nur auf
aussertextliche Zeugnisse: auf die Hinweise auf eine Tatimma al-Huwayyïs
und eine Takmila al-Qamülis und auf einige Autoren, die ausdrücklich
sagen, Râzî habe seinen Kommentar nicht zu Ende geführt. Von den
Schriften al-Huwayyïs und al-Qamulïs ist nichts Näheres bekannt. Es kann
sich durchaus um lediglich erweiternde, jetzt verlorene oder in den
vollständigen Kommentar Râzïs eingearbeitete Zusätze handeln. Eindeutig
ist Ibn Hallikäns Aussage: Er hat ihn nicht vollendet (lam yukammilhu)29.
Das gleiche wird zwar später oft wiederholt, doch können diese Zeugnisse
nicht als unabhängige Bestätigungen Ibn Hallikäns gewertet werden, mag
es sich um eigentliche Zitate handeln wie bei Hâggï Halïfa (s. v. Mafâtïh
al-gayb) und al-Huwänasäri30 oder um eine wörtliche Wiederholung ohne
Quellenangabe wie bei al-Yâfi'î31 oder um eine etwas andere formulierte
Darlegung des gleichen Sachverhaltes wie bei Ibn al-'Imäd32. Grosses
Gewicht haben diese Zeugnisse also nicht. In seinem Werk At-tafsïr
wa-l-mufassirün folgt auch Muhammad Husayn ad-Dahabï, gestützt auf die
bekannten Quellen, zögernd der opinio communis und meint, eine von
ihm entdeckte Randglosse in Kaif az-zunün als einzigen Beleg anführend,
Râzî habe den Koran bis Sure 21 kommentiert. Doch sagt er ausdrücklich,
es handle sich um nicht mehr als eine Vermutung33.

Ein Stilbrach lässt sich in dem Werk nicht feststellen. Die Art, wie die
Probleme in scharfer Gliederung gestellt und behandelt werden, wird von
der ersten bis zur letzten Sure durclvgehalten. Muhammad Husayn
ad-Dahabï erklärt mit Recht: "Wer in diesem Kommentar liest, wird darin
kaum eine Unterschiedlichkeit in der Methode und im Vorgehen
wahrnehmen. Vielmehr ist das Buch von Anfang bis Ende von der gleichen Art
und folgt der gleichen Methode, die den Leser in die Lage versetzt,
zwischen dem Original und der Takmila nicht unterscheiden zu können,
und nicht fähig zu sein festzustellen, wieviel tatsächlich al-Fahr (ar-Râzï)
geschrieben hat und wieviel der Verfasser der Takmila geschrieben hat."34

werden dort nicht untersucht. Siehe: Fahr ud-dîn-i Râzî, Ar-risälat ul-kamâlïya fï
al-haqäyiq ul-ilâhïya, ed. Sayyid Muhammad Bäqir-i Sabzawäri, Teheran 1335,
Einleitung Ih-lt.

29 Siehe Anm. 12.
30 Muhammad Bäqir al-Huwänasäri, Rawdät al-gannät fï ahwäl al-'ulamä' wa-s-

sädät, 2. Auf!., Teheran 1347,699.
31 Mir'ät al-ganän 4,7.
32 Sadarät ad-dahab 5,21.
33 At-tafsïr wa-l-mufassirün 1,191-194.
34 At-tafsïr wa-l-mufassirün 1,293.



108 RICHARD GRÄMLICH

Zwei kurz aufeinanderfolgende Stellen in den Kommentaren zu den
Versen 23 und 24 von Sure 56 zeigen, dass dort ein anderer Autor als Râzî
am Werk war, ohne dass sich über den Umfang seines Beitrages etwas
ausmachen lässt35. Beide Male wird vom Verfasser namentlich auf Fahr
ad-dïn ar-Râzï hingewiesen. Bei Vers 24 heisst es: "Das erste Problem
betrifft die Wurzeln. Der Imam Fahr ad-dïn — Gott sei ihm gnädig! — hat
es an vielen Stellen erwähnt, und wir führen etwas davon an." Und zwei
Zeilen danach: "Hierzu hat der Imam Fahr ad-dïn — Gott sei ihm gnädig!
— viele Antworten gegeben, doch meine ich, er hat das nicht erwähnt, was
ich darüber sage." Eine weitere Stelle dieser Art, die aber durchaus nur ein
einzelner eingeflochtener Satz eines Schülers sein kann, findet sich im
Kommentar zu Sure 36, 83 (Band 26, 113). Nach Zitierung eines Wortes

von Muhammad al-Gazzâlï heisst es: "Fahr ad-dïn ar-Râzï — Gott sei ihm
gnädig! — fand daran Gefallen, und ich hörte ihn ob dieses Wortes die
Gnade Gottes auf ihn (Gazzâlï) herabflehen."

Den ausgedehnten Handschriftenstudien von J. Jomier36 sind, neben

einigen Korrekturen der Datierungen in den Druckausgaben, vor allem
zwei Beobachtungen zu verdanken: 1. In fünf Handschriften steht nach
Sure 28 die Bemerkung, hier ende der Kommentar Râzïs und die Suren
29—36 seien das Werk al-Huwayyïs. 2. Ein Leser der Handschrift Fatih
308 (datiert 1016 h.) bemerkt am Rand, er sei nach mehreren Textvergleichen

zu dem Schluss gekommen, die Suren 29—36 und 47—56 seien

vom Original verloren gegangen und al-Huwayyï (dort: al-Hutï) habe die

erste, al-Qamüli die zweite Lücke ausgefüllt.
Zur ersten Beobachtung ist zu bemerken, dass sie unter den vielen

untersuchten Handschriften nur in fünf, alle spät oder nicht datiert, zu
finden ist. Als voneinander unabhängige Zeugnisse können sie kaum

gewertet werden. Die verbreitete Meinung wurde übernommen, und ohne

Begründung wurden Nahtstellen festgelegt. Möglicherweise hat, wie
Jomier vermutet, die neue Darlegung über die gewissen Suren vorangestellten

Buchstaben am Anfang von Sure 29 (Band 25, 26-27) den Anlass
dazu gegeben, da dieses Thema bereits bei Sure 2 von Râzî ausführlich
behandelt worden war und der Leser vom Autor mehrfach daran erinnert
wird. Doch wird in Sure 29 eine spezielle, in Sure 2 nicht behandelte
Frage erörtert, auf die dann in Sure 30 (Band 25, 95) nochmals verwiesen

35 Mafâtïh al-gayb 29,155 und 29,156.
36 J. Jomier, Les Mafatih al-ghayb de l'Imam Fakhr al-din al-Razi, MIDEO 13

(1977), 253-290.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 109

wird. Aber gleichzeitig weist dort der Autor auf das hin, was er in Sure 19

— wo übrigens ebenfalls ausführlich über diese Buchstaben gehandelt wird
(Band 21, 177-179) - gesagt hat. Bei Sure 30, 1 heisst es: "Wir haben
bereits gesagt, dass am Anfang aller mit den Einzelbuchstaben beginnenden

Suren die Rede ist vom Heiligen Buch oder der Offenbarung oder dem
Koran mit Ausnahme dieser Sure und zwei anderen Suren, die wir in
der Sure Die Spinne (Sure 29) erwähnt haben. Welche Bewandtnis es mit
den beiden hat, haben wir bereits an deren jeweüigem Ort (fï mawdi'ihi-
mä) erwähnt." Der jeweilige Ort ist der Anfang von Sure 29 und 19, wie
der Text Band 25, 26 zeigt. Der Autor von Sure 30 identifiziert sich also

mit dem von Sure 29 und 19. Man wird daher dem (oder den) Kopisten,
der ab Sure 29 einen anderen Autor, al-Huwayyï, annimmt, kaum mehr
Gewicht beimessen als der Vermutung von Muhammad Husayn ad-Dahabï,
der al-Huwayyï mit Sure 22 beginnen lässt37.

Die Randbemerkung des Lesers von Fatih 308 steht dort auf der
gleichen Seite nach Sure 28 wie der eben erwähnte Einschub, ist also
durch diesen veranlasst. Begründet wird sie nicht. Die besprochenen
Rückverweise des Textes auf Râzî im Kommentar zu Sure 56, 23—24 und
36, 83 könnten damit zu tun haben. Völlig im Dunkel bleibt, wamm bei
der zweiten Lücke al-Qamûlï angesetzt wird. Nur weil er, da er doch als

Vervollständiger gilt, irgendwie untergebracht werden muss? Ungewöhnlich

ist die Meinung, die Takmilas ersetzten Verlorenes aus dem

ursprünglich vollständigen Kommentar Râzïs. Gelegentliche Querverweise
machen es jedoch unwahrscheinlich, dass der ganze Block von Sure 47 bis
Sure 56 einen anderen Autor hat als der übrige Tafsïr. Im Kommentar zu
Sure 75, 37 (Band 30, 234) verweist der Autor auf das, was er zu der
vorliegenden Sache in Sure 53, 46 und Sure 56, 58 gesagt hat. Bei Sure 55,
1 (Band 29, 83-84) steht folgende Bemerkung: "Wir haben das alles

bereits im Kommentar zur Fätiha erwähnt. Doch wollten wir, dass das von
uns Erwähnte an das angefügt werde, was wir hier erwähnten. Darum
haben wir es hier wiederholt. Denn das alles ist gleichsam die Aufgliederung

dessen, was wir in der Fätiha erwähnt haben." Zwei datierte
Handschriften bezeugen zudem, dass man zu Lebzeiten al-Qamülis (gest.
727/1327) Kopien des Kommentars Râzïs herstellte, die Partien, die
später von einigen al-Qamûlï zugeschrieben bzw. als mit seiner Tatimma
identisch angesehen wurden, bereits enthielten. Die Handschrift Fatih 317
mit dem Datum 711 h., die als siebter Band des Tafsïr betitelt ist, enthält

37 At-tafsïr wa-l-mufassirun 1, 293.



110 RICHARD GRÄMLICH

den Kommentar zu Sure 53-114 (die Proportionen stimmen mit dem
Druck überein: Sure 53—114 ist etwa ein Siebtel des Ganzen), die
Handschrift Ahmet 3, 1831 mit dem Datum 715 h. kommentiert die
Suren 37—11438. Es ist daher, wenn auch nicht undenkbar, so doch
unwahrscheinlich, dass al-Qamüli als Autor der in diesen Kopien enthaltenen

Stücke in Frage kommt.
Ein klares Bild lässt sich nach diesen vorläufigen Überlegungen nicht

gewinnen. Doch darf man wohl folgendes festhalten:

1. Der im Druck vorliegende "Grosse Kommentar" des Fahr ar-Râzï ist
ein vollständiger Kommentar.
2. Aufbau, Argumentationstechnik, Stil und Umfang der einzelnen Teile
tragen den Stempel des gleichen Geistes und geben keinen Anlass zur
Vermutung, dass Râzî den Kommentar nicht ganz und allein verfasst hat.
3. Die Datierungen und Querverweise legen den gleichen Autor nahe,
sind aber lückenhaft und lassen die Möglichkeit begrenzter Einschübe
offen.
4. Im 7./13. Jahrhundert wird von Ibn Hallikän beiläufig bemerkt, Râzî
habe seinen Kommentar nicht vollständig ausgeführt. Spätere wiederholen
ihn kritiklos.
5. Im 8./14. Jahrhundert ist es mehreren Autoren bekannt, dass al-

Huwayyï und al-Qamûlï Zusatzschriften zum Kommentar Râzïs verfasst
haben. Diese Nachrichten sind bei Späteren bis heute wiederzufinden. Ein
Anlass, an ihrer Richtigkeit zu zweifeln, besteht nicht.
6. Die Korankommentare al-Huwayyïs und al-Qamulïs sind als selbständige

Schriften bisher nicht gefunden worden. Theoretisch könnten sie

verloren oder ganz oder teilweise in den "Grossen Kommentar"
aufgenommen sein. Wie es sich tatsächlich verhält, lässt sich nicht ausmachen.
7. Die auf der wohl kaum in genauer Sachkenntnis geäusserten Bemerkung

Ibn Hallikäns gründende allgemeine Überzeugung, Râzî habe keinen
vollständigen Kommentar geschrieben, und die Nachrichten über die
Schriften al-Qamülis und al-Huwayyïs konnten mit der Tatsache, dass der
vorliegende Kommentar Râzïs tatsächlich vollständig ist, in Einklang
gebracht werden, indem man annahm, die Schriften al-Huwayyïs und
al-Qamülis seien Teile des Ganzen.
8. Einzelne Hinweise, die grössere Fremdbestandteile in Râzïs Kommentar

genauer lokalisieren wollen, sind nicht überzeugend. Lückenlose

38 Jomier 380-381.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 111
v

Gegenbeweise können allerdings, wie zu erwarten, nicht erbracht werden.
9. Die Zuweisung genau umgrenzter umfangreicher Teile an al-Huwayyï
und al-Qamüli, die vom 10./16. Jahrhundert an zu beobachten ist, ist in
der vorgebrachten Form kaum haltbar.
10. Eine Vervollständigung Suyütis zu Râzïs Kommentar gibt es nicht.
11. Vereinzelte Hinweise im Text auf Fahr ad-dïn ar-Râzï, die diesen als

eine vom Autor verschiedene Person erkennen lassen, zeigen, dass über die
auch sonst übliche redaktionelle Bearbeitung und gelegentliche Einflech-
tung eines eigenen Gedankens hinaus Einschöbe aus zweiter Hand
vorliegen, über deren Herkunft und Umfang sich jedoch vorläufig keine
Klarheit schaffen lässt.
12. Der gelehrte Rasulidenherrscher 3ams ad-dïn al-Malik al-Muzaffar
Yüsuf b. 'Umar (gest. 694/1295) hat nach einer Mitteilung des yemeni-
tischen Historikers Abu 1-Hasan Muwaffaq ad-dïn 'Alï b. al-Hasan

al-Hazragï (gest. 812/1410) in sein Handexemplar des Râzïschen
Kommentare folgende Eintragung gemacht: "Ich habe diesen Kommentar von
Anfang bis Ende gründlich durchgearbeitet und darin viele Lücken
gefunden. Aus Ägypten erhielt ich vom Grossqâdï Tag ad-dïn b. Bint
al-A'azz39 vier Exemplare, in denen ich die gleiche Lückenhaftigkeit
feststellte. Damit gab ich mich jedoch nicht zufrieden, sondern glaubte, es

gehe auf den Kopisten zurück. Ich schickte daher einen Boten, der sich
nach Huräsän in die Stadt Harät begab und mir von dort das Exemplar des

Verfassers brachte. Dieses habe ich durchgelesen und darin die gleiche
Lückenhaftigkeit und viele Auslassungen vorgefunden."40 Wesentlich
mehr als das lässt sich auch heute über den ursprünglichen Zustand des

Werkes kaum mit Sicherheit sagen. Offen bleibt, ob die genannten Lücken
ganze Suren oder Surengrappen oder, wie man es von anderen
Korankommentaren kennt, die deshalb keineswegs als unvollständig gelten, nur
zahlreiche Einzelverse bezeichnen sollen. Eine Unvollständigkeit in dem
Sinn, dass Râzî die letzten Suren nicht kommentiert hat, ist jedoch nach
dieser Bemerkung wohl auszuschliessen.

Die Sure 18, aus der hier ein Auszug übersetzt wird, ist zweifellos
Râzïs Werk und genau datiert: "Der Kommentar zu dieser Sure wurde
abgeschlossen am Dienstag den 17. Safar des Jahres 602 in der Stadt

39 Gemeint ist Taqï ad-dïn 'Abd ar-Rahmän b. Tag ad-dïn 'Abd al-Wahhäb,
genannt Ibn Bint al-A'azz, gest. 695/1296.

40 Hazragï, Al-'uqüd al-lu'lu'ïya fï ta'rïff ad-dawla ar-Rasulïya, ed. Muhammad
'Asai, Gibb Memorial Series III, 4, S. 278.



112 RICHARD GRÄMLICH

Gaznln."41 Der zugrunde gelegte Text steht in der 32-bändigen Ausgabe
von Kairo im Band 21, Seite 81—97. (Ausgabe Istambul 1307—8 im Band
5, Seite 679—694 wurde mit herangezogen.) Konsultiert habe ich noch das

nicht ganz vollständige Zitat bei Nabhäni, Gami' karämät al-awliyä' 1,
14—28. Die Edition des Bandes 21 des Kairener Druckes besorgte
'Abdallah Muhammad Ismâ'ïl as-Sâwï.

Textanalyse

Die folgende Textanalyse soll den Überblick erleichtern. Die darin
verwendeten Kennzeichnungen der Abschnitte und Unterabschnitte sind
in die Übersetzung eingefügt.

A. Paraphrasierung des Korantextes

B. Anlass zur Offenbarung

C. Philologische Erörterungen und Aufschlüsselung des Gemeinten
1. Zu Vers 9
2. Zu Vers 10
3. Zu Vers 11

4. Zu Vers 12

D. Abhandlung über die Huldwunder
I Vorbemerkungen

1. Der Begriff walï
2. Das Aussergewohnliche

a. In Verbindung mit einem Anspruch
b. Ohne einen Ansprach

II Beweise für die Möglichkeit der Huldwunder durch
1. Koran

a. Maria
b. Die Leute der Höhle

2. Traditionen vom Propheten
a. Drei sprechende Säuglinge: Jesus, Gurayg, Anonymus
b. Das hadït al-gär

41 Mafâtïh al-gayb 21, 177.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 113

c. Die Gottesbeschwörung
d. Die sprechende Kuh
e. Der Befehl an die Wolke

3. Überlieferungen von den Prophetengenossen
a. Kalifen

— Toter Abu Bakr ins Prophetengrabmal gerufen
— Fünf Wunder 'Umars: Ruf an Säriya, Nil fliesst wieder,

Erdbeben beruhigt, Brand gelöscht, vor Mörder gerettet
— Drei Wunder 'Utmäns
— 'Ali lässt abgetrennte Hand anwachsen

b. Andere
Safïna - Usayd b. Hudayr - Hähd b. al-Walid — Ibn
'Umar — 'Alä' b. al-Hadramï

4. Verstand
a. Wer Gott zu Willen ist, dem ist Gott zu Willen
b. Gott gibt Grösseres als Wunder: Erkenntnis, Liebe usw.
c. Gott gibt Grösseres als Wunder: Er wird Gesicht, Gehör

usw.
d. Gott gibt Grösseres als Wunder: Er identifiziert sich mit

seinem Diener
e. Auch Könige übertragen Macht an ihre Vertrauten
f. Wer im Übersinnlichen weilt, bezieht Kraft von dort
g. Der Geist des Gottesfreundes vermag ähnliches wie die

reinen Geister

III Gegenargumente der Leugner
1. Huldwunder würden Beweiskraft der Prophetenwunder zerstö¬

ren
2.-5. Vier weitere Gegenargumente

IV Erwiderungen auf die Gegenargumente
1. Zum ersten Gegenargument
2.-5. Zu den übrigen Gegenargumenten

E. Der Unterschied zwischen Huldwunder und Verlockung
I Koranische Bezeichnungen für die Verlockung

1. Verlockung (istidräg)
2. Arglist (makr)
3. Überlistung (kayd)
4. Fristgewährung (imlä')
5. Zugrunderichtung (ihläk)



114 RICHARD GRÄMLICH

II Der Unterschied
1. Der Verlockte fühlt sich in seinem Zustand wohl, der Gottes¬

freund fürchtet die Wundergabe
2. Elffacher Beweis, dass dieses Sichwohlfühlen vom Weg abschnei¬

det
a. Der Glaube an eigene Verdienste
b. Die Freude am Nichtgöttlichen
c. Hochschätzung des eigenen Tuns
d. Hohe Selbsteinschätzung
e. Iblis, Bal'am, israelitische Gelehrte: Freude an der Gabe
f. Freude an der Gabe statt dem Geber
g. Iblis, Pharao: Selbstbewunderang
h. Mose: dem Geber dienen statt Freude an der Gabe
i. Muhammad zog Knechtsein dem Königtum vor
k. Freude am Wunder ist Selbstliebe und Götzendienst
1. Wundergabe setzt Gottesfurcht voraus

F. Ist Wissen um die eigene Gottesfreundschaft möglich?
I Argumente dagegen

1. Dieses Wissen schafft Gefühl der Sicherheit. Vier Gründe,
warum man sich nicht sicher fühlen darf

2. Dass Gott einen Menschen liebt, ist Gottes Geheimnis
3. Gottesfreundschaft hängt vom Lebensende ab, das niemand

kennt
II Argument dafür und Gegenantwort.

Übersetzung

Das Gotteswort: Oder meinst du, dass die Leute der Höhle und der
Inschrift ar-raqïm) eines von unseren Zeichen waren, worüber man sich
(besonders) wundern musste? Damals als die jungen Männer sich in die
Höhle zurückzogen und sagten: Herr, schenk uns Barmherzigkeit von dir
und bereite uns in unserer Angelegenheit einen rechten Weg! Da schlugen
wir ihnen in der Höhle aufs Ohr (so dass sie für) eine Anzahl von Jahren
(betäubt waren). Hierauf erweckten wir sie, um in Erfahrung zu bringen,
welche der beiden Gruppen (am ehesten) errechnen würde, eine wie lange
Zeit sie (in der Höhle) verweilt hatten1.

1 Koran 18,9-12.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 115

Zu dem Vers sind mehrere Punkte zu erörtern.
A. Punkt eins. — Wisse: Die Menschen wunderten sich über die

Geschichte von den Leuten der Höhle und befragten darüber den
Gesandten, um ihn auf die Probe zu stellen. Da sprach Gott: Oder meinst
du, dass unter unseren Zeichen sie allein eines waren, worüber man
sich wundern musste? Glaube das ja nicht! Denn unsere Zeichen sind alle

so, dass man sich darüber wundem muss. Wer die Macht hat, die Himmel
und die Erde zu erschaffen, dann die Erde zu schmücken mit Fundgruben
und Pflanzen und Tieren aller Art, dann sie hiemach zu einer ausgedörrten,

völlig kahlen Bodenfläche2 zu machen, wie kann man es dessen Macht
und Hut und Barmherzigkeit absprechen, dass er eine Gruppe Leute
während dreihundert Jahren und mehr im Schlaf zu behüten vermag? Das
ist die richtige Art, die (göttliche) Ordnung darzustellen. Gott ist
allwissend!

B. Punkt zwei. — Den Anlass zur Offenbarung der Geschichte von den
Leuten der Höhle haben wir bereits erwähnt bei dem Wort Gottes: Man
fragt dich nach dem Geist. Sag: Der Geist ist vom 'Befehl' meines Herrn3.
Muhammad b. Ishäq4 hat den Anlass zur Offenbarung dieser Geschichte
ausführlich beschrieben. Er sagte5 : An-Nadr b. al-Härit6 war einer von den
Teufeln der QurayS, einer, der dem Gesandten Gottes Ärger bereitete und
sein erklärter Feind war. Er war nach al-Hïra gegangen und hatte dort die
Geschichten von Rustam und Isfandiyär gelernt. Wenn nun der Gesandte
Gottes eine Versammlung abhielt, sprach er darin von Gott und erzählte
den Seinen von dem Unheil, das über die Völker vor ihnen hereingebrochen

war. Doch wenn er aufbrach, nahm an-Nadr in seiner Versammlung
jeweils seinen Platz ein. Er sagte: "Bei Gott! Ich, ihr Quraysiten, bin ein
besserer Erzähler als er! Kommt her, ich werde euch etwas Schöneres
erzählen als er! " Danach erzählte er ihnen von den Königen von Persien.

Später entsandten ihn die QurayS, und mit ihm schickten sie 'Uqba b. Abî

2 Koran 18, 8.
3 Koran 17, 85. - Ràzï, Tafsïr 21,36-37.
4 Muhammad b. Ishäq b. Yasär al-Muttalibï (gest. 150/767 oder 151/768), der

Verfasser der von Ibn Hisäm bearbeiteten Prophetenbiographie.
s Siehe Ibn Hiääm, As-sïra an-nabawïya, Kairo 1375/1955, 1, 300-302. Mit

kleineren Abweichungen.
6 An-Nadr b. al-Härit b. 'Alqama, notorischer Widersacher des Propheten, der

bei Badr als Ungläubiger fiel (2/624).



116 RICHARD GRÄMLICH

Mu'ayt7, zu den jüdischen Religionsgelehrten in Medina, und sie sagten
ihnen: "Befragt sie über Muhammad und seine Eigenschaften8 und
berichtet ihnen seine Worte! Denn sie sind die ersten Schriftbesitzer, und
sie haben von den Propheten ein Wissen, das wir nicht haben." Sie gingen
fort, und als sie nach Medina kamen, fragten sie die Religionsgelehrten der
Juden nach den Zuständen Muhammads. Die Religionsgelehrten der Juden
erwiderten ihnen: "Fragt ihn nach drei Dingen: Nach jungen Männern9,
die in der ersten Zeitperiode fortgingen, was es mit ihnen auf sich habe;
denn ihre Geschichte ist etwas, worüber man sich wundem muss10. Und
nach einem weitgereisten Mann, der bis zum Osten der Erde und zu ihrem
Westen kam, welche Kunde es von ihm gibt11. Und fragt ihn nach dem
Geist12, was er ist. Gibt er euch (darüber) Bescheid, so ist er ein Prophet,
wenn nicht, so ist er ein Schwindler." Als nun an-Nadr und sein Gefährte
nach Mekka kamen, sagten sie: "Wir haben euch etwas gebracht, was
zwischen euch und Muhammad endgültig entscheidet! ", und sie berichteten,

was die Juden gesagt hatten. Nun gingen sie zum Gesandten Gottes
und fragten ihn. Der Gesandte Gottes antwortete: "Ich werde euch über
das, was ihr gefragt habt, morgen Bescheid geben", sprach aber nicht die
Ausnahmeformel13. Darauf verliessen sie ihn. Der Gesandte Gottes aber
liess den Berichten nach fünfzehn volle Tage auf sich warten, so dass die
Mekkaner anfingen, über ihn falsche Gerüchte zu verbreiten und zu sagen:
"Muhammad hat uns versprochen: Morgen!, und heute sind es fünfzehn
Tage. Die Sache bereitet ihm Schwierigkeiten! " Dann aber brachte ihm
Gabriel von Gott die Sure von den Leuten der Höhle. In ihr tadelt ihn
Gott, weil er über sie traurig ist14, und in ihr findet man den Bericht von
jenen jungen Männern und den Bericht von dem weitgereisten Mann.

C. 1. Punkt drei. - Eine Höhle (kahf) ist eine weiträumige Grotte im
Berg; wenn sie klein ist, ist es eine Grotte (gär). Über ar-raqïm15 gibt es

mehrere Aussagen:

7 'Uqba b. Abi Mu'ayt Abän, Abu 1-Walïd, in der Badrschlacht gefangengenommen,

hingerichtet und anschliessend gekreuzigt (2/624). "Er ist der erste Gekreuzigte
im Islam." Ibn al-Atir, Al-kämil 2,74.

8 Statt "und seine Eigenschaften" (wa-sifatihï) hat Ibn Hiääm: "und beschreibt
ihnen seine Eigenschaften" (wa-sifâ lahum sifatahù). Sïra 1,300.

9 Koran 18,10.- Gemeint "sind die Leute der Höhle.
10 Koran 18,9.
11 Die Antwort gibt Koran 18, 83-93 mit dem Bericht von Du 1-qarnayn.
12 Koran 17, 85.
13 Er fügt nicht hinzu: "So Gott will! "
14 Vgl. Koran 18,6.
15 Koran 18,9.



FAHR AD-DÏN AR-RÂZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 117

Erstens: Tkrima16 berichtete von Ibn 'Abbâs17, er habe gesagt: "Über
den ganzen Koran weiss ich Bescheid. Nur über vier Dinge nicht: gislïn1*,
hanän19, al-awwäh20, ar-raqïm "

Zweitens. 'Ikrima berichtete von Ibn 'Abbäs, man habe ihn über
ar-raqïm befragt, worauf er geantwortet habe: "Ka'b21 behauptete, es sei
ein Dorf, von dem sie (die Leute der Höhle) hinauszogen." Das sagte
as-Suddï22.

Drittens. Sa'ïd b. öubayr23 und Mugähid24 sagten: "Ar-raqïm ist eine
Tafel aus Stein — man sagt auch: aus Blei —, auf der ihre Namen und ihre
Geschichte niedergeschrieben sind, und diese Tafel hat man am Eingang zu
der Höhle festgemacht." Das lehren alle, die sich mit Sprachkunst und
Hocharabisch befassen. Sie sagen: Ar-raqïm bedeutet die Inschrift
(al-kitäb). Ursprünglich war es al-marqüm (das Aufgezeichnete), dann
wurde es in Fa'ïlform gebracht. Und raqm bedeutet Schreiben (kitäba).
Davon das Gotteswort: Eine aufgezeichnete (marqüm), das heisst
niedergeschriebene (maktüb), Schrift25. Al-Farrä'26 sagte: "Das raqïm war eine
Tafel, worauf ihre Namen und ihre Eigenschaften standen." Wir aber sind
der Meinung, es heisse deshalb raqïm (Inschrift, Aufzeichnung), weil ihre
Namen darauf aufgezeichnet (marqüm) waren. Man sagte auch: Die Leute
zeichneten ihre Geschichte auf, indem sie sie in die Flanke des Berges
einmeisselten27.

16 Abu 'Abdallah Tkrima b. 'Abdallah al-Barbari, der Mawla des Ibn 'Abbas, gest.
105/723-4.

17 Abu 1-'Abbäs 'Abdallah b. (al-)'Abbäs b. 'Abd al-Muttalib, gest. 68/687-8.
18 Koran 69, 36. - Paret: Schmutzwasser
19 Koran 19, 13. - Paret: Zuneigung, oder: Erbarmen.
20 Koran 9, 114; 11, 75. Ohne Artikel; als Eigenschaft des Abraham. - Paret:

empfindsam.
21 Abu Ishäq Ka'b b. Mäti', genannt Ka'b al-Ahbär, gest. 32/652-3 oder später.
22 Abu Muhammad Ismâ'ïl b. 'Abd ar-Rahmän b. Abî Karïma as-Suddï, gest.

127/744-5 odervl28/745-6.
23 Sa'ïd b. Gubayr b. Hiääm al-Asadî al-Wâlibï al-Küfi, 95/714 von al-Haggäg in

Wäsit hingerichtet.
241 Abu 1-Haggäg Mugähid b. Öabr al-Makkï, gest. 104/722-3 oder früher.
25 Koran 83,9; 83,20.
26 Abu Zakariyä Yahyä b. Ziyäd al-Farrä', gest. 207/822.
27 Raqïm wurde auch gedeutet als Name des Tals (auch: des Landes) mit der

Höhle, des Berges mit der Höhle, des Begleithundes der Höhlenmänner, eines
Gebäudes, als Tintenfass, als Münzbezeichnung, als Name für die Siebenschläfer. Dazu
Ibn al-Oawzï, Zâdal-masïrfï 'Um at-tafsïr, 1-9, Damaskus/Beirut 1384-8/1964-8, 5,
107-108. Vgl. Jabati, Öämi'al-bayänfl tafsïr al-Qur'än 23,Büläq 1328, S. 131-132;



118 RICHARD GRÄMLICH

Sein Wort: (Dass sie) eines von unseren Zeichen waren, worüber man
sich (besonders) wundem musste. Gemeint ist: Meinst du, was mit ihnen
geschehen ist, sei unter dem, was es bei unseren Geschöpfen gibt, etwas
besonders Verwunderliches? Glaube das nicht! Denn dieses Ereignis ist
im Vergleich zu dem, was wir erschaffen haben, nichts Verwunderliches.
'Agab (Verwunderliches) ist hier ein Infinitiv, der das Objekt (des
Sichwunderns) bezeichnet. Gemeint ist, dass sie Gegenstand des Sichwun-
derns waren. Man hat ihnen das Nomen infinitivum beigelegt, und das

dazugehörige Objekt wird durch das Nomen infinitivum ausgedrückt.
2. Dann sprach er: Als die jungen Männer sich in die Höhle

zurückzogen. Als (id) kann sich hier nicht auf das Vorausgehende
beziehen, so dass zu verstehen wäre: Oder meintest du, als die jungen Männer

sich zurückzogen. Denn zwischen dem Propheten und ihnen lag ein
langer Zeitraum, und daher bezieht sich das Meinen nicht auf jene Zeit, in
der sie sich in die Höhle zurückzogen, sondern es bezieht sich auf etwas
Weggelassenes. Zu verstehen ist: Gedenke doch (der Zeit), als (udkur id.)

sie sich zurückzogen. Die jungen Männer zogen sich in die Höhle zurück
bedeutet: Sie gingen hinein und machten sie zu ihrem Zufluchtsort.

Er sprach: Sie sagten: Herr, schenk uns Barmherzigkeit von dir, das

heisst von den Schatzhäusern deiner Barmherzigkeit und der Grosstaten
deiner Huld und deiner Güte. Sie ist die Rechtleitung durch die

Erkenntnis, die Geduld, die Versorgung und die Sicherheit vor den
Feinden. Sein Wort von dir weist auf die gewaltige Grösse jener
Barmherzigkeit hin. Sie ist es, die der Huld Gottes würdig ist und seiner
reichen Grossmut. Und bereite uns — das heisst mache zurecht; so sagst
du: Ich habe die Sache bereitgemacht, und so ist sie bereit — in unserer
Angelegenheit einen rechten Weg. Ar-rä&ad und ar-raSäd (das Richtiggehen,
der rechte Weg) sind das Gegenteil von ad-daläl (das Abirren, der Irrweg).
Man kann den Ausdruck auf zwei Weisen auslegen. Die erste: Gemeint ist:
Und bereite uns eine Angelegenheit, die auf dem rechten Weg ist, so dass

wir durch sie auf dem rechten Weg und rechtgeleitet sind. Die zweite:

Baydawï,^4nwa/- at-tanzü, ed. Fleischer, 1, 555; Qurtubï, Al-gamV li-ahkäm al-Qur'an
10,'Kairo 1358/1939, S. 356-357; Ibn Katïr, Tafsïr al-Qur'än al'az'ïm 3, 73; 'Ala'
ad-dïn 'Ali b. Muhammad al-Bagdâdï al-ljäzin, Lubâb at-ta'wïl fï ma'ânï at-tanzïl 4,
157—160; Abu Muhammad al-Farrä' al-Bagawï,Ma'âlim at-tanzïl, am Rand von Häzin,
Lubâb, 4, 156; Zamaljsari, al-KaISäf 2, 704-705; Suyutï, Ad-durr al-mantùr fï
at-tafsïr al-ma'tùr 4, 211-212. - Westliche Literatur bei Paret, Der Koran,
Kommentar und Konkordanz 310.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 119

Mache unsere Sache ganz und gar zu einem rechten Weg. So wie du sagst:
Ich sehe in dir einen Löwen28.

3. Darauf sprach er: Da schlugen wir ihnen aufs Ohr. Die Koranausleger

sagten, es sei damit gemeint: Er versetzte sie in Schlaf29. Der Satz
will sagen, dass Gott über ihre Ohren eine Hülle geschlagen gelegt) hat,
die verhindert, dass die aufweckenden Geräusche zu ihren Ohren gelangen.
Der ergänzte Ausdruck lautet: Wir schlugen über sie eine Hülle. Nur wurde
das Objekt, nämlich die Hülle, weggelassen. So sagt man beispielsweise: Er
hat über seinem Weib gebaut. Sie wollen sagen: Er hat über ihr das

Brautzelt aufgestellt. Sodann tut Gott kund, dass er ihnen in der Höhle
aufs Ohr schlug. Das ist die Ortsbestimmung. Und sein Wort eine Anzahl
von Jahren ist die Zeitbestimmung (zu wir schlugen).

Über sein Wort eine Anzahl bedarf es zweier Erörterungen. Die erste:
Az-Zaggäg30 sagte: "Die Erwähnung einer Anzahl an dieser Stelle zeigt
eine Vielzahl von Jahren an. So ist es bei allem, was man zählt. Wenn bei
ihm von einer Zahl die Rede ist und es damit gekennzeichnet wird, will
man seine Vielzahl zum Ausdruck bringen. Denn wenn es an Zahl klein ist,
kennt man seine Quantität ohne Zählen, wenn es aber an Zahl gross ist31,
so bedarf es in diesem Fall der Zählung."32 Wenn du also sagst: Ich blieb
eine Anzahl von Tagen, meinst du damit eine Vielzahl. Die zweite
Erörterung: Die Akkusativform des Gotteswortes eine Anzahl Cadadan)
schliesst zwei Möglichkeiten in sich. Eine33 davon: Es dient als Beiwort zu
sinïna (Jahre). Gemeint ist: Jahre, die mit einer Zahl versehen sind (sinïna

28 Raäytu minka asadan. So Zamahäari, Al-ka$saf 2, 705, 4-5, woher es Râzî
wohl genommen hat; ebenso Baydâwï,Anwâr at-tanzïl 1, 556, 13—14. — Dasra'aytu
minka raiadan des Druckes ist zu ändern.

29 In einer Verteidigung der Unübersetzbarkeit des Korans sagt Ibn Qutayba zu
dieser Stelle: "Willst du dieses Gotteswort wörtlich übersetzen, so versteht es der, für
den übersetzt wird, nicht, und sagst du: Er versetzte sie eine Anzahl von Jahren in
%Schlaf, dann überträgst du den Sinn, nicht den Ausdruck." Ibn Qutayba, Ta'wïl muìkil
al-Qur'än, Kairo 1373/1954,16,14-16.

30 Abu Ishäq Ibrahim b. as-Sari b. Sahl az-Zaggäg, gest. 311/923, Schüler von
al-Mubarrad.

31 Lies katura.
32 Die gleiche Überlegung bei Häzin, Lubäb at-ta'wïl 4,165, 27, Ibn al-Öawzi, Zäd

al-masïr 5, 114, 4-6 und Qurtubi, Al-gämi' 10, 363, 13-14. Dagegen Zamahsari,
Al-käsläf 2, 705, 8: "Es ist möglich, dass er eine grosse Zahl meint und dass er eine
kleine Zahl meint, da das Viele bei Gott wenig ist, wie wenn du sagst: (als ob) sie (seit
ihrem Tod) nur eine Stunde des Tages (im Grab) verweilt hätten." (Koran 10, 45).
Desgleichen Baydâwï,Anwâr at-tanzïl 1, 556,15-16.

33 Eine zweite wird dann nicht mehr genannt.



120 RICHARD GRÄMLICH

däti 'adadin), das heisst gezählte (ma'düdatan) (Jahre)34. Dies lehren
al-Farrä'35 und az-Zaggäg30. Demnach sind in dem Vers zwei Implikationen

möglich: Erstens dass das Nomen regens (dati in der Genitivverbindung

däti 'adadin) weggelassen ist, zweitens dass das Partizip Passiv

(ma'düdatan) durch den Infinitiv ('adadan36) ausgedrückt wird. Az-Zaggäg
sagte: "Es kann auch nach Art eines Infinitiv im Akkusativ stehen."
Gemeint ist: (Jahre), die gezählt werden.

4. Danach sprach er: Hierauf erweckten wir sie. Er meint: nachdem sie

geschlafen hatten. Das heisst: Wir weckten sie auf, nachdem sie geschlafen
hatten. Zu seinem Wort: um in Erfahrung zu bringen, welche der beiden
Gruppen am ehesten errechnen würde, eine wie lange Zeit sie (in der
Höhle) verweilt hatten, sind mehrere Punkte zu erörtern.

Punkt eins, sein Wort: Hierauf erweckten wir sie, um in Erfahrung zu
bringen. Das läm (in li-na'lama, um in Erfahrung zu bringen) ist das läm
der Absicht. Es weist darauf hin, dass Gottes Taten durch die Absichten
(Gottes) veranlasst sind. Davon war schon die Rede.

Punkt zwei. — Der äussere Wortsinn verlangt, dass Gott sie nur dafür
erweckt hat, dass sich bei ihm dieses Wissen einstelle. Und hierbei kommt
man auf die Frage zurück, ob er die Geschehnisse kennt, bevor sie

eintreten, oder nicht. Hisam37 sagte: Er kennt sie erst, wenn sie eintreten,
und er argumentiert mit diesem Vers38. Das wurde bereits behandelt39.
Verse wie diesen gibt es viele im Koran. Dazu gehört das in dieser Sure
eben Behandelte, ferner sein Wort in der Sure Die Kuh: nur, um in
Erfahrung zu bringen, wer dem Gesandten folgt, und wer eine Kehrtwendung

vollzieht40, und in der Sure Die Sippe 'Imräns: ohne dass Gott
vorher jene von euch, die sich abgemüht haben, in Erfahrung gebracht
hat41, und sein Wort: Wir haben das, was es auf der Erde gibt, zu einem
Schmuck für sie gemacht, um sie auf die Probe zu stellen42, und sein

34 Vgl. Tabari, ÖämVal-bayän 15, 137, 3; Qurtubï,.4/-iiawM'' 10,363, 13.
35 Abu Muhammad al-Farrä' al-Bagawï,Ma'älim at-tanzïl 4, 165,3.
36 Vgl. Lane, Arabic-English Lexicon 5,1970 c.
37 Abu Muhammad Hiääm b. al-Hakam, gest. 179/795-6, der bekannte schiitische

Theologe.
38 Siehe Hayyät, Al-intisär, ed. A. Nader, Beirut 1957, 81-86, Übers. 98-106;

vgl. AS'ari, Maqälätal-islämiy'xn, ed. H. Ritter, Wiesbaden 1963, S. 37; 493-494.
39 Râzî, Tafsïr 4,37-40; zu Sure 2,124.
40 Koran 2,143.
41 Koran 3, 142.
42 Koran 18,7.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 121

Wort: Und wir werden euch bestimmt auf die Probe stellen, um jene von
euch, die sich abmühen, in Erfahrung zu bringen43.

Punkt drei. — Ayyu (welche) steht als Subjekt im Nominativ, und ahsä
(am ehesten errechnen) ist das dazugehörige Prädikat. Dieser Satz ist als

ganzer abhängig von dem In-Erfahrang-bringen. Aus diesem Grund
erscheint die Rektion seines Wortes um in Erfahrung zu bringen
(li-na 'lama)44 nicht in dem Wort welche (ayyu), sondern dieses bleibt im
Nominativ stehen. Diesem entspricht das Wort: Geh und stelle fest, wer
von ihnen (ayyuhum) aufgestanden ist! Gott sprach: Frag sie, wer von
ihnen (ayyuhum) dafür bürgt45. Dazu sein Wort: Hierauf werden wir aus
jeder Partei die herausziehen, die (ayyuhum) gegen den Barmherzigen am
heftigsten aufbegehrt haben46. Es gibt auch die Lesart auf dass in
Erfahrung gebracht werde (li-yu'lama)41, in Form der Handlung, deren
handelndes Subjekt-nicht genannt ist48. Diese Lesart hat zwei Vorzüge.
Der eine: Unter dieser Voraussetzung braucht man Gott kein neu
entstehendes Wissen zuzuschreiben; der Sinn ist vielmehr: Wir erweckten
sie, damit dieses Wissen gewissen Geschöpfen zuteil werde. Der zweite:
Unter dieser Voraussetzung ist es nicht erforderlich49, dass an dem Wort
ayyu der Akkusativ erscheint. Doch da mag einer sagen: Die Schwierigkeit
ist immer noch da, da das Wort ayyu deshalb im Nominativ steht, weil es

Subjekt (im Nominalsatz, mit ahsä als Prädikat) ist, nicht weil yu'lama (als
Prädikat eines Verbalsatzes) an es (als Passivsubjekt) angelehnt ist. Darauf
lässt sich erwidern: Es ist nicht ausgeschlossen, dass zwei Regentia ein
gemeinsames Regiertes haben50, da die syntaktischen Regentia
Kennzeichen und determinierte Begriffe sind und es nicht unmöglich ist, dass

viele determinierte Begriffe zusammen eine einzige Sache betreffen. Gott
ist allwissend!

43 Koran 47, 31.
44 NB. Das Wort (li-na'lama) regiert den Akkusativ, seine Rektion erscheint aber

nicht in dem Fragewort (also nicht ayya), weil nicht dieses, sondern der Satz als ganzer
von ihm abhängig ist.

45 Koran 68,40.
46 Koran 19, 69.
47 Lesart des Muhammad b. Muslim az-Zuhri, gest. 124/742. Qurtubi, Al-gâmï 10,

264,3.
48 Das heisst in Form des Passivs. Siehe H. Reckendorf, Arabische Syntax 251.
49 Ich lese lam yagrb statt yagibu.
50 In unserem Fall wäre ayyu das Regierte, das durch die Rektionskraft sowohl

von yu'lama als auch des nicht in Erscheinung tretenden 'ämil ma'nawï von ayyu,
insofern dieses Subjekt eines Nominalsatzes ist, im Nominativ erscheint. Vgl.
Jahânawî,KaSsafistilâhâtal-funûn, ed. Sprenger, 2,1046, 2ff.



122 RICHARD GRÄMLICH

Punkt vier. — Bezüglich der beiden Gruppen gehen die Ansichten
auseinander. 'Atä'51 berichtet von Ibn 'Abbäs52: Mit den beiden Gmppen
sind gemeint: (Die jungen Männer und)53 die Könige, die nacheinander die
Herrschaft über die Stadt innehatten, so dass die Könige eine Grappe sind
und die Leute der Höhle eine Gruppe. — Die zweite Meinung: Mugähid54

sagte: "Beide Gruppen gehören zu diesen jungen Männern."55 Denn als die
Leute der Höhle aufwachten, waren sie über die Dauer ihres Schlafes
verschiedener Meinung. Der Beweis dafür ist das Wort Gottes: Einer von
ihnen sagte: "Wie lange habt ihr verweilt? " Sie sagten: "Einen Tag oder
den Teil eines Tages. " Sie sagten: "Euer Herr weiss am besten darüber
Bescheid, wie lange ihr verweilt habt. "56 Die beiden Gruppen sind also

diese, wobei jene, die sagten: Euer Herr weiss am besten darüber Bescheid,
wie lange ihr verweilt habt, die waren, die wussten, dass ihr Verweilen
lange Zeit gedauert hatte. Die dritte Meinung: al-Farrä'57 sagte: "Zwei
Gruppen von Muslimen zur Zeit der Leute der Höhle waren über die
Dauer ihres Verweilens verschiedener Auffassung."58

Punkt fünf. - Abu 'Ali al-Fârisï59 sagte: Sein Wort ahsä (errechnen
würde) ist keine Steigerungsform. Denn diese Art von Wortbildung aus
einem nicht reinen Dreikonsonanter60 ist keine analoge (sich an ein
Musterwort anlehnende) Bildung. Was die Redewendungen: Wie freigebig
verschenkt er doch das Geld (mä a'tähu li-d-dirham)! wie reiche
Wohltaten erweist er doch (mä awlähu lil-ma 'ruf)! ansteckender als die
Krätze (a'dä mina l-garab), ärmer als (aflasu min) Ibn al-Mudallaq61,

51 'Atä' b. Abi Rabäh, gest. in Mekka 114/732 oder 115/733.
52 Siehe Anm. 17.
53 Das Eingeklammerte ist von mir ergänzt. Vgl. Abu s-Su'üd al-imädi, Mod

al-'aql as-salïm ilä mazäyä al-Qur'än al-karïm, 1—5, Kairo 1372/1952, 3, 241,15—16;
A\ûsi,Rûhal-ma'ânï, 1-30, Kairo 1353ff., 15,212,25-26.

54 Siehe Anm. 24.
55 Vgl. Tabari, ÖämVal-bayän 15,137,1 Iff.
56 Koran 18, 19.
57 Siehe Anm. 26.
58 Vgl. A\xxü,Rüh al-ma'ânï 15, 212, 27.
59 Abu 'Ali al-Hasan b. 'Abd al-Gaffär al-Fârisï, gest. 377/987.
60 Ahsä ist nicht reiner Dreikonsonanter (tuläti mugarrad), sondern erweiterter

Dreikonsonanter (tuläti muzayyad oder tuläti muzayyad fïhi).
61 In das Sprichwort eingegangener Armer aus vorislamischer Zeit. Gehört zur

Familie 'Abdäams b. Sa'd b. Zaydmanât b. Tamïm. Siehe Abu Hiläl al-'Askari,
Öamharat al-amtäl, 1-2, Kairo 1384/1964,2, 107, Nr. 1347;Zamaißari,Al-mustaqsä,
1-2, Haydaräbad 1381/1962, 1,275, Nr. 1161; Freytag, Arabum Proverbia 2, 224."-
Neben Ibn al-Mudallaq das häufigere Ibn al-Mudallaq.



FAHR AD-DÏN AR-RÂZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 123
v

betrifft, so sind es Sonderfälle, und den Sonderfall nimmt man nicht als
Muster für eine Analogiebildung62. Richtig ist folgendes: Ahsä(errechnen
würde) ist Verbum in der Vergangenheit, es ist Prädikat des Subjekts
(welche der beiden Gruppen, ayyu l-hizbayni), Subjekt und Prädikat
(zusammen) (ayyu l-hizbayni ahsä) sind Objekt von na'lama (in Erfahrung
zu bringen), amadan (Zeit) ist Objekt zu ahsä und der Inhalt des Wortes
Gottes li-mä labitü (wie lange sie verweilt haben) hat Infinitivfunktion,
wobei der Sinn ist: eine Zeit für ihr Verweilen errechnen würde63. Der
Inhalt des Satzes ist kurzum: Um in Erfahrung zu bringen, welche der
beiden Gruppen die Zeit jenes Verweilens errechnen würde. Diesem

gleicht sein Wort: Gott hat es gezählt (ahsähu llähu)64, und sein Wort:
Und er hat alles genau gezählt (wa-ahsä kulla Say 'in 'adadan)65.

D. Punkt sechs. — Die Sufis aus unseren Reihen führen diese Verse als

Argument dafür an, dass es richtig ist, die Huldwunder (karämät)
anzuerkennen. Das ist eine einsichtige Beweisführung, und wir wollen
diese Frage hier gründlich behandeln.

I. Wir erklären: Bevor wir auf den Beweis der Möglichkeit der
Huldwunder eingehen, ist es erforderlich, zwei Vorbemerkungen vorangehen

zu lassen.
1. Die erste Vorbemerkung, eine Darlegung darüber, was walï

(Gottesfreund) bedeutet. Wir stellen fest: Es gibt hier zwei Betrachtungsweisen.

Die erste, dass es ein das fä'il intensivierendes fa 11 ist, wie 'alim
(wissend, allwissend) und qadïr (machtvoll, allmächtig), und daher
bedeutet: wessen Gehorsamstaten ununterbrochen aufeinanderfolgen
(tawälat), ohne dass eine Sünde sich dazwischen drängt. Die zweite, dass

es ein fa'ïl im Sinne eines maf'ül ist, wie qatïl und garïh im Sinne von
maqtül (getötet) und magrüh (verwundet). Das ist der, bei dem Gott es

sich angelegen sein lässt (yatawallä), ihn ohne Unterbruch 'ala t-tawâlï)
vor jeder Art Sünde zu bewahren und zu behüten, und dem er immerfort
das Gelingen für die Gehorsamstaten schenkt. Wisse, dass diese Bezeichnung

entnommen ist dem Wort Gottes: Gott ist der Freund (walïyu)
derer, die gläubig sind66, und seinem Wort: Er hält mit den Rechtschaffenen

Freundschaft (yatawallä)61, und seinem Wort: Du bist unser

62 Die Argumentation folgt Zamabsari, Al-käsläf 2,705,17ff.
63 Ausführliche Diskussion zu dieser und anderen Ansichten bei Alüsi, Ruh

al-ma'ânï 15, 212—216.
64 Koran 58, 6.
65 Koran 72, 28.
66 Koran 2,257.
67 Koran 7,196.



124 RICHARD GRÄMLICH

Schutzherr (mawlänä); hilf uns gegen das Volk der Ungläubigen66, und
seinem Wort: Dies deshalb, weil Gott der Schutzherr (mawlä) derer ist, die
glauben, und weil die Ungläubigen keinen Schutzherrn haben69, und
seinem Wort: Gott allein ist euer Freund (walïyukum)10. Ich sage:
Philologisch ist der walï der Nahe (al-qarïb). Wenn also der Mensch
aufgrund vieler Gehoreamstaten und vieler Aufrichtigkeit der göttlichen
Majestät nahe ist und der Herr ihm nahe ist durch sein Erbarmen, seine
Huld und seine Wohltat, so liegt in diesem Fall Gottesfreundschaft vor.

2. Die zweite Vorbemerkung71. Wenn an einem Menschen eine
aussergewöhnliche (tyäriq lil-'äda) Tat in Erscheinung tritt, so geschieht
dies entweder in Verbindung mit einem Ansprach oder ohne Ansprach.

a. Der erste Fall, dass es nämlich zusammen mit einem Ansprach
geschieht. Dieser Ansprach ist entweder der Anspruch auf die Göttlichkeit
oder der Ansprach auf das Prophetentum oder der Anspruch auf die
Gottesfreundschaft oder der Anspruch auf die Magie und den Gehorsam
der Teufel. Das sind vier Kategorien.

Die erste Kategorie, der Ansprach auf die Göttlichkeit. Unsere
Gefährten halten es für möglich, dass ungewöhnliche Ereignisse durch ihn
(der sich Göttlichkeit anmasst) geschehen, ohne dass ihm ein Gleiches
entgegengestellt wird. So wurde berichtet, dass Pharao für sich die
Göttlichkeit beanspruchte und durch ihn aussergewöhnliche Dinge
geschahen. So hat man es auch bezüglich des Daggäl berichtet. Unsere Leute
sagen: Das ist möglich, weil seine äussere Erscheinung und Physiognomie
den Nachweis für seine Lüge erbringt. Wenn also durch ihn Ungewöhnliches

geschieht, führt das zu keiner Täuschung.
Die zweite Kategorie, der Ansprach auf das Prophetentum. Diese

Kategorie zerfällt in zwei Gruppen. Denn jener Ansprach Erhebende sagt
entweder die Wahrheit, oder er lügt. Sagt er die Wahrheit, so ist es

notwendig, dass Ungewöhnliches durch ihn geschieht; darüber sind sich
alle untereinander einig, die anerkennen, dass das Prophetentum der
Propheten authentisch ist. Lügt er, so kann es nicht sein, dass ungewöhnliche

Dinge durch ihn geschehen, und angenommen sie geschähen, so
musste ein Gleiches entgegengestellt werden.

68 Koran 2,286.
69 Koran 47,11.
70 Koran 5, 55.
71 Die folgende zweite Vorbemerkung wird von öämi vollständig zitiert. Für

Varianten sieheNafahät ul-uns, ed. Tawhïdï Pur, 21;Lucknow 1333/1915, 18-19.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 125

Die dritte Kategorie, der Ansprach auf die Gottesfreundschaft. Die,
die für die Wunder der Gottesfreunde eintreten, sind verschiedener
Ansicht über die Frage, ob es möglich ist, dass einer behauptet, er könne
Wunder wirken, und diese dann seiner Behauptung entsprechend geschehen,

oder nicht.
Die vierte Kategorie, der Ansprach auf die Magie und den Gehorsam

des Teufels72. Nach Ansicht unserer Leute können durch einen solchen
aussergewöhnliche Dinge geschehen, nach Ansicht der Mu'taziliten aber
können sie nicht geschehen.

b. Der zweite Fall, dass nämlich die ungewöhnlichen Dinge durch
einen Menschen ohne irgendeinen Ansprach geschehen. Entweder ist ein
solcher Mensch fromm und findet Gottes Wohlgefallen, oder er ist
schlecht und sündig.

Das erste ist73 die Lehre von den Wundem der Gottesfreunde. Alle
unsere Leute sind der Meinung, dass es möglich ist. Die Mu'taziliten
hingegen leugnen sie, mit Ausnahme von Abu 1-Husayn al-Basrï74 und
seinem Gefolgsmann Mahmud al-Huwârazmï75.

Die zweite76 Kategorie, die darin besteht, dass die aussergewöhnlichen
Dinge an jemandem in Erscheinung treten, der vom Gehorsam gegen Gott
femgehalten ist. Das ist das, was man Verlockung (istidräg) nennt. Dies ist
die detaillierte Erörterung über diese beiden Vorbemerkungen.

II. Wenn du dieses begriffen hast, dann erklären wir: Den Beweis für
die Möglichkeit der Wunder der Gottesfreunde liefern der Koran, die
Traditionen (des Propheten), die Überlieferungen (der Prophetengenossen)
und das Verstandesargument.

1. Der Koran. Man kann sich darin nach unserer Meinung auf mehrere
Verse stützen:

a. Das erste Argument: Die Geschichte von Maria77. Wir haben sie in
der Sure Die Sippe 'Imräns bereits dargelegt78 und wiederholen sie daher
nicht.

72 AMaytän; oder: aS-hyâtïn, vgl. Oämi, Nafahät 21, 20; ed. Lucknow
1333/1915,19,16.

73 Statt huwa (Räzi gemäss Dmck; auch bei Nabhäni, öämi' karämät al-awliyä' 1,

15, 21) steht min im Zitat Gâmï's.
74 Abu 1-Husayn Muhammad b. 'Ali at-Tayyib al-Basri, gest. 436/1044.
75 Abu 1-Qäsim Mahmud b. 'Umar aî-Huwârazmï az-Zamahsarï, gest. 538/1144,

der Verfasser des Korankommentars Al-katfsaf 'an haqä'iq gawämid at-tanzïl wa-'uyün
al-aqäwil fï wuguh at-ta 'wïl.

76 Lies at-täni (mit Zitat Öämi, gegen Dmck und Zitat Nabhäni).
77 Koran 3,37; Geschichte von der wunderbaren Ernährung Marias im Tempel.
78 Râzî, Tafsïr 8,32-34.



126 RICHARD GRÄMLICH

b. Das zweite Argument: Die Geschichte von den Leuten der Höhle
und wie sie im Schlaf dreihundertneun Jahre79 lang am Leben und heil
von Schaden blieben, und darüber dass Gott sie vor der Hitze der Sonne
beschützte gemäss seinem Wort: Und du siehst, dass die Sonne, wenn sie
aufsteigt, sich zur Rechten von ihrer Höhle wegneigt, bis zu der Stelle: Du
meinst, sie seien wach, während sie (in Wirklichkeit) schlafen60. - Es gibt
auch Leute, die sich in dieser Sache an das Wort Gottes halten: Der, der
Wissen aus der Schrift besass, sagte: "Ich werde ihn dir in einem
Augenblick bringen. "81 Wir aber haben dargelegt, dass der, der Wissen aus
der Schrift besass, Salomo war82; damit ist diese Beweisführung hinfällig83.

Der Qâdï84 hat hierzu erklärt: "Unter ihnen oder zu jener Zeit muss
es einen Propheten gegeben haben, dem dieses als ein Erkennungszeichen
zukam, da darin eine Durchbrechung des Gewöhnlichen liegt wie in allen
Machtwundern (der Propheten)." Wir behaupten: Es ist ausgeschlossen,
dass dieses Ereignis (bei den Leuten der Höhle) ein Machtwunder
(mugiza) eines Propheten war. Denn ihr Schlafengehen ist nichts
Aussergewöhnliches, so dass man es zum Machtwunder erklären musste.
Die Menschen halten ihn (den angenommenen Propheten) nämlich nicht
wegen dieses Ereignisses für glaubwürdig, da sie nur dann erkennen
können, dass die Leute der Höhle mit ihrer Behauptung die Wahrheit
sagen, wenn sie selber während der ganzen Zeit am Leben waren und
erkannt haben, dass die, die zum gegenwärtigen Zeitpunkt aufgetreten
sind, die gleichen sind wie jene, die dreihundertneun Jahre vorher
eingeschlafen waren. Doch alle diese Voraussetzungen sind nicht gegeben.
Man kann also dieses Ereignis nicht zum Machtwunder eines Propheten
erklären, und folglich bleibt nichts anderes übrig, als es als Huldwunder
(karäma) von Gottesfreunden und als göttlichen Gunsterweis an ihnen zu
erachten.

79 Koran 18,25.
80 Koran 18, 17—18. Die beiden Zitate, die im Druck in umgekehrter Reihenfolge

erscheinen, habe ich umgestellt.
81 Koran 27, 40. — Geschichte von der wunderbaren Heranschaffung des Thrones

der Bilqîs (Königin von Saba).
82 Zu den Lehrmeinungen und Râzïs Argumenten siehe Râzî, Tafsïr 24, 197-198.
83 Weil Salomo ein Prophet war, das Wunder also ein Prophetenwunder ist.
84 Wahrscheinlich der berühmte Mu'tazilit al-Qâdï 'Abd al-Öabbär b. Ahmad

al-Asadäbädi (gest. 415/1025).



FAHR AD-DIN AR-RAZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 127
v

2. Die Traditionen (des Propheten, ahbär) sind zahlreich:
a. Die erste Tradition ist das, was in den beiden Sahïh*5 angeführt ist

von Abu Hurayra: Der Prophet sagte: "Nur drei86 haben in der Wiege
gesprochen: Jesus, der Sohn Marias, ein Knabe zur Zeit von öurayg dem
Asketen und noch ein anderer Knabe. Jesus ist euch bekannt, öurayg87
war ein Gottesdiener unter den Israeliten. Er hatte eine Mutter, die eines

Tages, als er gerade beim Gebet war, nach ihm verlangte und rief:
'Gurayg! ' Da sagte er: 'Mein Herr, was ist besser: das Gebet oder sie zu
sehen? ' Daraufhin betete er (weiter). Sie rief ihn zum zweiten Mal, und er
sagte das gleiche, bis er es dreimal gesagt hatte, wobei er jeweils betete und
sie unbeachtet liess. Das war hart für seine Mutter, und sie sprach: 'Mein
Gott, lass ihn nicht sterben, ohne dass du ihn mit Dirnen zu tun haben
lässt! ' Nun lebte dort eine Hure. Diese sagte zu den Israeliten: 'Ich werde
öurayg zur Hurerei verführen! ' Sie ging zu ihm, konnte aber nichts
erreichen. Es gab dort einen Hirten, der in der Nacht am Fuss seiner
Einsiedelei Zuflucht suchte. Nachdem88 öurayg sie hatte zuschanden
werden lassen, suchte sie den Hirten an sich zu locken. Dieser kam zu ihr,
und sie gebar ein Kind. Danach sagte sie: 'Mein Kind hier stammt von
öurayg! ' Nun kamen die Israeliten zu ihm89, rissen seine Einsiedelei
nieder und beschimpften ihn. Er aber betete und flehte zu Gott. Danach

stupfte er den Knaben. - Abu Hurayra sagte: Als schaute ich auf den

Propheten, wie er damals mit seiner Hand sagte: 'Knabe, wer ist dein
Vater? ' - Der Knabe sprach: 'Der Hirt! ' Da bereuten die Leute, was sie

getan hatten, und entschuldigten sich bei ihm und sagten: 'Wir bauen
deine Einsiedelei aus Gold und Silber auf! ' Doch er schlug es ihnen ab

und baute sie so auf, wie sie gewesen war. — Nun zu dem anderen Knaben.
Eine Frau hatte einen kleinen Sohn, den sie säugte. Eines Tages kam an ihr
ein hübscher Jüngling, eine schöne Erscheinung, vorüber. Sie rief: 'Gott,
mache meinen Sohn wie diesen! ' Da rief der Knabe: 'Gott, mache mich

85 Buhäri und Muslim, siehe Wensinck, Concordance 6, 279 b; dazu Ahmad b.
Hanbai, Al-musnad, ed. Ahmad Muhammad £âkir, 15, 209-212, Nr. 8057-8! - Zum
Text vgl. Qulayn, Risala 161, 4-22, bäb karämät al-awliyä'. Eine übersetzte Version
bei Houdas-Marcais.Les Traditions Islamiques 2, 516—517.

86 Auch vier werden genannt. Siehe 'Abd ar-Ra'üf al-Munâwï, Fayd al-qadïr 5,
294, Nr. 7359; Damiti, Hayätal-hayawän, Kairo 1319,1,67-68.

87 Siehe EI2, s. v. GÜrayg Gregorius); J. Horovitz.
88 Lies fa-lammä.
89 Lies fa-atähu, nicht atähä (mit Dmck Istambul 5, 684, 6). Vgl. Quhyri, Risala

161,14; Nabhäni, Öämi' 1,16ult.



128 RICHARD GRÄMLICH

nicht wie ihn! ' Später kam an ihr ein Weib vorbei, von der es hiess, sie
habe gestohlen und Hurerei getrieben und sei bestraft worden. Sie rief:
'Gott, mache meinen Sohn nicht wie diese! ' Da rief der Knabe: 'Gott,
mache mich wie sie! ' Als ihn seine Mutter deswegen ansprach, sagte er:
'Der Jüngling ist ein gewalttätiger Mensch; ich hasse es, wie er zu sein.
Diese Frau aber, von ihr sagt man, sie habe Hurerei getrieben, doch sie tat
es nicht, und dabei sagt sie: 'Gott ist mir genug! ' "

b. Die zweite Tradition, die Tradition von der Grotte (gär), anerkannt
unter den gesunden Traditionen90, überliefert von az-Zuhri91 von Sälim92

von Ibn 'Umar93, der sagte: Der Gesandte Gottes sagte: "In früherer Zeit
zogen einmal drei Männer aus. Für die Nacht fanden sie in einer Grotte
Zuflucht. Nachdem sie hineingegangen waren, stürzte ein Felsblock vom
Berg herab und versperrte ihnen den Ausgang der Grotte. Da sagten sie:

"Bei Gott, die einzig mögliche Rettung vor diesem Felsblock ist, dass ihr
durch eure guten Werke zu Gott fleht! " Nun sprach einer von ihnen: "Ich
hatte alte, betagte Eltern, denen ich stets zuerst den Abendtrank gab.
Eines Tages waren sie im Schatten eines Baumes eingeschlafen. Ich ging
nicht von ihnen weg. Ich melkte ihnen ihren Abendtrunk. Doch als ich ihn
zu ihnen hinbrachte und sie schlafend fand, da wollte ich sie nicht
wecken, und ich wollte den Abendtrank nicht vor ihnen nehmen. Ich
stand da, den Becher in der Hand, und wartete darauf, dass sie

aufwachten, bis die Morgendämmerung erschien. Da erwachten sie und
tranken ihren Abendtrunk. Mein Gott, wenn ich das um deinetwillen
getan habe, so hilf uns aus der Not, in die wir durch diesen Felsblock
geraten sind! " Daraufhin tat er sich ein wenig auf, doch sie konnten nicht
hindurchgehen. Danach sprach der andere: "Ich hatte eine Base. Niemand
liebte ich so sehr wie sie. Ich versuchte, sie für mich zu gewinnen, doch sie

weigerte sich. Schliesslich kam für sie ein Jahr, an dem sie mich aufsuchte.
Ich gab ihr sehr viel Geld unter der Bedingung, dass sie mich zu ihr
kommen lasse. Doch als ich sie an mich nahm, sagte sie: 'Es ist dir nicht

90 Siehe Wensinck, Concordance 2, 312 b. Dazu Ibn Hagar, Fath al-bârï 5,
356-357 (Varianten: 7, 317-320; 13, 7-8); Muslim, Sahïh, 1-8, Kairo'1380/1960,
8, 89-91, riqäq, bäb 2;Sahïh Muslim bi-Sarh an-Nawaw'ï, Kairo 1349, 17, 55-58. Vgl.
Sarrâg, Luma' 320-321; QÜsayri, Risala 161, 22, 162, 6; Ôullâbï, KaSf ul-mahgub
292,15,294,12.

91 Abu Bakr Muhammad b. Muslim b. 'Ubaydalläh b. Sihäb az-Zuhri, gest.
124/742.

92 Sälim b. 'Abdallah b. 'Umar b. al-Hattäb, gest. 106/725.
93 Abu 'Abd ar-Rahmän 'Abdallah b. 'Ûmar b. al-Hattäb, gest. 73/692.



FAHR AD-DÏN AR-RÂZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 129

erlaubt, das Siegel zu erbrechen, es sei denn auf rechtmässige Weise! ' Da
hielt ich mich von jener Tat zurück, und ich verliess sie und liess das Geld
bei ihr. Mein Gott, wenn ich das um deinetwillen getan habe, so hilf uns
aus der Not, in die wir geraten sind! " Da tat sich der Fels (noch mehr)
auf, doch sie konnten nicht hindurchgehen." Der Gesandte Gottes sprach:
"Danach sprach der dritte: "Mein Gott! Ich habe Lohnarbeiter gedungen
und ihnen ihren Lohn ausgehändigt, ausser einem einzigen Mann, der
zurückliess, was ihm gehörte, und fortging. Mit seinem Lohn machte ich
Gewinne, so dass sich davon ein grosses Vermögen bildete. Einige Zeit
später kam er zu mir und sagte: 'Diener Gottes, gib mir meinen Lohn! '

Ich antwortete ihm: 'Alles, was du siehst, gehört zu deinem Lohn: die
Kamele, das Kleinvieh und die Sklaven! ' Er entgegnete: 'Diener Gottes,
machst du dich über mich lustig? ' Ich sagte: 'Ich mache mich nicht lustig
über dich! ' Dann nahm er das alles an sich. Mein Gott, wenn ich das alles

um deinetwillen getan habe, so hilf uns aus der Not, in die wir geraten
sind! ' " Da gab der Fels den Ausgang der Grotte ganz frei. Sie gingen
hinaus und schritten davon." Das ist ein schönes, gesundes, allgemein
anerkanntes Hadft.

c. Die dritte Tradition ist das Wort des Propheten: "Gar mancher
Zerzauste, Staubbedeckte mit ein paar Kleiderfetzen an, den keiner
beachtet, würde er Gott beschwören, er würde seinen Schwur ausführen!

"94 Und er machte keinen Unterschied zwischen dem oder jenem,
wozu er Gott mit einem Schwur anrufen würde95

d. Die vierte Tradition. Sa'ïd b. al-Musayyib96 berichtete von Abu
Hurayra vom Propheten97: "Während ein Mann eine Kuh vor sich hertrieb,
der er eine Last aufgebürdet hatte, wandte sich die Kuh auf einmal ihm zu

94 Vgl. 'Abd ar-Ra'üf al-Munâwï, Fayd al-qadïr 4, 14-15. Nr. 4400-4402;
Wensinck, Concordance 3,134 b.

95 Diese Bemerkung steht mit gleichem Wortlaut bei QuSayri, Risala 162, 22.
Sarrâg: "Es gibt unter den Wundergaben nichts Vollkommeneres, als dass der Mensch
Gott beschwört und dieser seinen Schwur erfüllt. Gott sprach: Bittet mich, dann
werde ich euch erhören! (Koran 40, 60), er hat aber nicht gesagt: in bestimmten
Dingen, in anderen nicht." Luma' 322, 4-6. Yâfi'î: "Und gäbe es nur dieses eine
Hadìt, so würde es als Beweis (für die Möglichkeit der Heiligenwunder) ausreichen."
NäSral-mahäsin al-gäliya, Kairo 1381/1961,10,6.

96 Abu Muhammad Sa'ïd b. al-Musayyib (oder: al-Musayyab) b. Hazn al-Qura5ï,
gest. 94/713.

97 Quellen bei Ahmad b. Hanbai, Al-musnad, ed. Ahmad Muhammad ääkir 13, 71,
Anm. zu Nr. 7345. Vgl. Wensinck, Concordance 1, 444 b; Sahïh Muslim bi-Sarh
an-Nawawî 15,156.



130 RICHARD GRÄMLICH

und sagte: 'Dafür bin ich nicht erschaffen worden! Zum Pflügen wurde
ich erschaffen! ' Die Leute riefen: 'Gott die Ehre! Eine Kuh, die redet? '

Der Prophet erwiderte: 'Ich glaube daran, ich und Abu Bakr und
'Umar! ' "

e. Die fünfte Tradition, von Abu Hurayra vom Propheten, der sagte:
"Ein Mann hörte einmal einen Donner oder eine Stimme in der Wolke:
Bewässere den Garten des Soundso! Er sagte: "Da begab ich mich zu
jenem Garten, und siehe ein Mann stand darin. Ich fragte ihn nach seinem
Namen. Er sagte: 'Soundso b. Soundso b. Soundso! ' Ich fragte: 'Was
machst du mit deinem Garten, wenn du ihn abgeerntet hast? ' Er
entgegnete: 'Warum fragst du danach? ' Ich antwortete: 'Weil ich eine
Stimme in der Wolke gehört habe: Bewässere den Garten des Soundso! '

Er sagte: 'Da du nun (das) gesagt hast so will ich es dir sagen): Ich
mache daraus drei Teile. Ein Drittel bestimme ich für mich und die
Meinen, ein Drittel bestimme ich für die Armen und den Wanderer, und
ein Drittel wende ich für den Garten auf "98"

3. Die Überliefemngen (der Prophetengenossen, ätär):
a. Beginnen wir mit den Huldwundem, die laut Überlieferung durch

die Rechtgeleiteten Kalifen geschahen, danach mit dem, was durch die
anderen Prophetengenossen geschah!

Abu Bakr. — Zu seinen Wundem gehört das folgende: Als man seinen
Leichnam an den Eingang des Prophetengrabes brachte und rief: "Der
Friede sei über dir, Gesandter Gottes! Abu Bakr ist hier am Eingang! ",
da stand auf einmal die Tür offen und ein unsichtbarer Rufer rief aus dem
Grab: "Bringt den Freund zum Freund herein! "99

'Umar. — Durch ihn geschahen viele Arten von Wundern. Eines davon
ist dem Bericht nach dieses: Er sandte ein Heer aus, zu dessen

Befehlshaber er einen Mann namens Säriya b. Zunaym100 ernannte.
Während nun 'Umar am Freitag die Predigt hielt, rief er auf einmal mitten
in seiner Predigt auf der Kanzel: "Säriya, der Berg, der Berg (al-gabala,
al-gabala)! " 'Alï b. Abi Tälib sagte: "Ich habe das Datum, an dem jenes
Wort fiel, aufgeschrieben." Als der Abgesandte des Heerführers ankam,

98 Wensinck, Concordance 2, 483 a; Sahïh Muslim bi-Sarh an-Nawawï 18,
• • • •

114-115.
99 Ausführlichere Variante: Abu l-'Abbäs öa'far b. Muhammad al-Mustagfiri (gest.

432/1041),Dalä'ilan-nubûwa, cit. Öämi,Nafahât ul-uns, éd. Tawhïdï Pur, 24.
100 Säriya b. Zunaym (Dmck: b. al-Husayn; Husayn auch bei Tirmidï, tfatm

al-awliyä' 391; Hisn bei Kalâbâdï, Ta'arruf'AA) b. 'Ùmar (siehe Caskel, Öamharat
an-nasab 1, Tafel*43) b. 'Abdallah b. Gâbir al-Kinânï ad-Du'ilï, gest. um 30/650.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 131

sagte er: "Befehlshaber der Gläubigen! Am Freitag zur Zeit der Predigt
waren wir auf einem Kriegszug. Als sie uns in die Flucht schlugen, schrie
plötzlich jemand: 'Säriya, der Berg, der Berg! ' Da stellten wir uns mit
dem Rücken gegen den Berg. So schlug Gott die Ungläubigen, und wir
machten durch den Segen jener Stimme riesige Beute."101 — Ich selber
hörte jemanden behaupten: "Das war ein Machtwunder (mu 'giza) Muhammads.

Dieser hat nämlich zu Abu Bakr und 'Umar gesagt: 'Ihr seid für
mich Gehör und Gesichtssinn! ' Wenn daher 'Umar für Muhammad die
Stelle seines Gesichtssinnes eingenommen hat, dann ist er folglich auch
dazu fähig, auf diese gewaltige Entfernung zu sehen."

Das zweite. Man erzählte: Ägyptens Nil blieb während der öähiliya
alljährlich einmal stehen und begann jeweils erst wieder zu fliessen,
nachdem man ein schönes Mädchen hineingeworfen hatte. Als dann der
Islam kam, schrieb 'Amr b. al-'Às über diesen Vorgang an 'Umar.
Daraufhin schrieb 'Umar auf einen Ziegelstein102: "Nil, wenn du auf
Gottes Geheiss fliessest, so fliesse! Und wenn du auf dein eigenes Geheiss

fliessest, so brauchen wir dich nicht! " Diesen Ziegelstein warf man in den

Nil, und er floss und blieb danach nicht mehr stehen.
Das dritte. Als es in Medina ein Erdbeben gab, schlug 'Umar mit der

Peitsche auf die Erde und rief: "Sei ruhig, so Gott will! " Da wurde sie

ruhig, und danach gab es in Medina kein Erdbeben mehr.
Das vierte. In Medina geriet ein Haus in Brand. 'Umar schrieb auf

einen Ziegelstein: "Brand, halt ein! " Nachdem man diesen in das Feuer
geworfen hatte, ging es augenblicklich aus.

Das fünfte. Man erzählt: Der Gesandte des Herrschers von Byzanz kam
zu 'Umar. Er suchte nach seinem Haus, meinte aber, sein Haus gleiche den
Palästen der Könige. Man sagte (ihm): "Das besitzt er nicht! Er ist in der
Steppe und sammelt Milch ein." Nachdem er in die Steppe hinausgegangen

war, sah er 'Umar, wie er seine Peitsche unter den Kopf gelegt hatte und
auf dem Boden schlief. Darüber war der Gesandte verwundert und dachte:
Die Völker des Ostens und Westens fürchten sich vor diesem Menschen,
und dabei sieht es so mit ihm aus! Danach dachte er im stillen: Da habe
ich ihn allein vor mir! Ich will ihn umbringen und die Menschen von ihm
befreien! Als er aber sein Schwert erhob, liess Gott zwei Löwen aus der

101 Sehr häufig zitierte Episode aus der 'Umarbiographie. Die Version Râzïs folgt,
mit kleinen Erweiterungen, dem Text von Sulamï, Kitäb al-arba'ïn, Haydaräbäd
1369/1950, 3. Gewährsmann ist 'Abdallah b. 'Umar.

102 In anderen Berichten handelt es sich um einen Zettel. Z.B. Mustagfiri, Dalä'il
an-nubüwa, cit. Nafahät ul-uns 25; Subkî, Tabaqât aï-Safi'ïya1 2,67; 2. Aufl. 2,326.



132 RICHARD GRÄMLICH

Erde hervorkommen, die auf ihn losgingen, so dass er sich fürchtete und
das Schwert fortwarf. 'Umar erwachte, sah aber nichts. Er fragte den
Gesandten, was los sei. Dieser berichtete ihm den Vorfall und wurde
Muslim.

Ich erkläre: Diese Ereignisse sind durch einzelne Leute (bi-l-ähäd)
überliefert, aber es gibt da auch etwas, was man durch vielfach bezeugte
Überlieferung (bi-t-tawätur) weiss, nämlich dass er, obwohl er weltlichem
Pomp fem stand und sich gegen Aufwand und Gepränge abschirmte, über
den Osten und den Westen herrschte und Länder und Reiche umstürzte.
Würdest du in die Geschichtsbücher hineinschauen, so würdest du
erkennen, dass seit dem Anfang der Tage Adams bis heute keinem das

beschieden war, was ihm möglich geworden ist. Doch wie konnte er, so

ganz fem von aller Aufwendigkeit, derartigen Regierungsgeschäften
gewachsen sein? Kein Zweifel, dass das eines der grössten Wunder ist!

'Utmän. — Anas103 berichtete: "Als ich einmal meines Weges ging,
erhob ich meinen Blick zu einem Weib. Danach ging ich zu 'Utmän hinein.
Er sagte: 'Wie geschieht mir, dass ich euch bei mir eintreten sehe, indes die
Spuren der Unzucht an euch sichtbar sind! ' Ich fragte: 'Ist die
Offenbarung (wahy) (auch noch) nach dem Gesandten Gottes eingetroffen?

' Er antwortete: 'Nein, aber ein wahres Hellsehen (firäsa)! ' "
Das zweite. Als er vom Schwert getroffen wurde, da traf der erste

Tropfen seines Blutes, der herabfiel, auf dem Koran auf das Wort Gottes:
Gott wird dir gegen sie genügen. Er ist der, der (alles) hört und weiss104.

Das dritte, Öahgäh al-Öifäri105 riss 'Utman den Stab106 aus der Hand
und zerbrach ihn über seinem Knie. Daraufhin befiel der Wundfrass sein
Knie.

'Ali. — Man erzählt: Einer von denen, die ihn liebten, ein schwarzer
Sklave, beging einen Diebstahl. Nachdem man ihn vor 'Ali gebracht hatte,
fragte ihn dieser, ob er gestohlen habe. Da er es bejahte, trennte er ihm die
Hand ab. Als der Mann von 'Alï weggegangen war, trafen ihn Salmän
al-Fârisï und Ibn al-Kawwä'107. Ibn al-Kawwä' fragte, wer ihm die Hand

103 Abu Tumäma Anas b. Mälik al-Hazragï al-Ansäri, gest. 93/712. - In anderen
Versionen bleibt der in der Geschichte Betroffene anonym. Z.B. Subkî, Tabaqât1 2,
67; 2. Aufl. 2, 327; Munâwî, Al-kawäkib ad-durrïya 1, 10, 17-18; Ib'n 'Afâ'allâh
as-Sikandarï, Lata'ifal-minan, Kairo 1322,36, 20-22.

104 Koran 2,'137.
105

Gahgâh b. Sa'ïd al-Cifäri, gest. 40/660-1.
106 Auf diesen Stab hatten sich schon der Prophet, Abu Bakr und 'Umar beim

Predigen gestützt. Siehe Tabari,/4«na/es 1,2982-3; Ibn al-Atïr, Al-kämil 3, 168.
107 Text: Ibn al-Kar(r)ä. - Gemeint ist wohl: Ibn al-Kawwä' 'Abdallah b. Abi

Awfä (Abu Awfä 'Alqama b. Hälid b. al-Härit) b. al-Kawwä' al-Yaäkuri, der letzte



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 133

abgetrennt habe. Er antwortete: "Der Befehlshaber der Gläubigen, der
Führer der Muslime, der Schwiegersohn des Gesandten, der Gemahl der
Jungfrau (Fatima)! " Jener sagte: "Er hat deine Hand abgetrennt, und du
lobst ihn? " Er erwiderte: "Warum sollte ich ihn nicht loben, wo er doch
meine Hand mit Recht abgetrennt und mich vor dem Höllenfeuer gerettet
hat? " Salmän hörte es und berichtete es 'Ali. Dieser liess den Neger
kommen, legte seine (abgetrennte) Hand an seinen Arm an, deckte diesen
mit einem Tuch zu und sprach Gebete. Da hörten wir (sie) eine Stimme
vom Himmel: "Nimm das Kleid von der Hand weg! " Wir nahmen es weg,
und siehe, die Hand war durch Gottes Erlaubnis und sein schönes Tun
gesund geworden.

b. Die übrigen Prophetengenossen. — Bei ihnen ist in dieser Hinsicht
vieles geschehen. Ein wenig davon wollen wir erwähnen.

Das erste. Muhammad b. al-Munkadir108 berichtet von Safina109, dem
Schutzbefohlenen des Gesandten Gottes: "Ich fuhr einmal zur See. Das

Schiff, auf dem ich fuhr, ging unter, und ich kletterte auf eine Planke. Die
Planke verschlug mich in ein Dickicht, in dem ein Löwe hauste. Der Löwe
kam zu mir heraus und ging auf mich los. Ich rief: 'Abu 1-Härit, ich bin der
Schutzbefohlene des Gesandten Gottes! ' Danach ging er voran und zeigte
mir den Weg. Dann brummte er, so dass mir schien, er verabschiede sich

von mir. Darauf kehrte er wieder um."
Das zweite. Täbit110 berichtete von Anas (b. Mälik): Usayd b.

Hudayr111 und ein anderer Mann112 von den Ansar besprachen sich mit

Prophetengenosse, der in Kufa starb; gest. 88/699-700 oder früher (siehe Ibn 'Abd
al-Barr, Al-isti'äb, Kairo 1380/1960, 3, 870-871, Nr. 1478; Ibn al-Atir, A l-kämil 4,
456; Ibn Hagar al-'Asqalânï, Tahdïb at-tahdïb 5, 151-152; Id., Lisân al-mïzân 3,
329-330; Id., Al-isäba Kairo 13587l939, 2, 271; 'Abbäs al-Qummï, Safïnat al-Bihâr,
Nagaf 1355,2,499-500.

108 Muhammad b. al-Munkadir b. 'Abdallah b. al-Hudayr, gest. 130/748.
109 Safina (das Schiff) nannte ihn angeblich der Prophet, weil ihm die anderen

unterwegs ihre Traglasten aufluden. Seine Kunya ist wahrscheinlich Abu 'Abd
ar-Rahmän. Über seine Namen herrscht weitgehende Meinungsverschiedenheit. Ibn
'Abd al-Barr, Al-istï'âb 4,1486, Nr. 2577, s. v. Mihrän; Ibn Hagar, Tahdïb ut-tahdïb 4,
125.

110 Abu Muhammad Täbit b. Aslam al-Bunânï al-Basrï, gest. 127/744-5 oder
123/740-1.

111 Usayd b. (al-)Hudayr b. Simäk b. 'Atïk b. Imra'alqays, Abu Yahyä, gest.
20/640-1 oder 21/641-2*.

112 Der andere war 'Abbäd b. Biär b. Waqä al-Hazragï, gefallen 12/633. So Ibn
Sa'd, Tabaqât 3, 2, 137, 6-11; Ibn al-Öawzi, Sifat as-safwa 1, 202. Bei Sarrâg ist



134 RICHARD GRÄMLICH

dem Gesandten Gottes über ein gemeinsames Anliegen bis in die Nacht
hinein. Dann gingen sie von ihm weg. Die Nacht war sehr finster. Jeder der
beiden trag einen Stab in der Hand. Der Stab des einen leuchtete für die
beiden, so dass sie in seinem Licht gehen konnten. Als sich dann ihr Weg
teilte, leuchtete auch dem anderen sein Stab, und er ging in seinem Licht
weiter, bis er zu Hause ankam.

Das dritte. Man sagte Hälid b. al-Walïd113, in seinem Heer gebe es

Leute, die Wein trinken. Daraufhin stieg er in der Nacht auf sein Pferd und
ritt unter seinen Trappen umher. Dabei traf er auf einen Berittenen, der
einen Schlauch Wein mitführte. Er fragte ihn, was das sei, und er
antwortete: "Essig! " Hälid sprach: "Mein Gott, mache Essig daraus! "
Der Mann ging nun zu seinen Gefährten und sagte: "Ich habe euch einen
Wein mitgebracht, wie die Araber noch keinen getrunken haben! " Als sie

(den Schlauch) aufmachten, da war es Essig. Sie riefen: "Bei Gott, du hast

uns ja bloss Essig gebracht! " Er erwiderte: "Bei Gott, das ist das Gebet
des Hälid b. al-Walïd! "114

Das vierte, das bekannte Ereignis, dass Hälid b. al-Walïd auf den
Namen Gottes115 eine Handvoll Gift verzehrte und es ihm keinen Schaden

zufügte.
Das fünfte. Es wird berichtet: Ibn 'Umar116 traf auf einer Reise eine

Gruppe Leute, die aus Furcht vor einem Löwen auf dem Weg angehalten
hatten. Erjagte ihnen den Löwen aus dem Weg und sagte dann: "Über den
Menschen hat nur das Macht, was er fürchtet. Würde er nur Gott allein
fürchten, so hätte nichts Macht über ihn."117

Das sechste. Es wird berichtet: Der Prophet schickte al-'Alä' b.
al-Hadramï118 auf einen Kriegszug. Als sie ein Meeresarm119 von ihrem Ziel

'Attäb in 'Abbäd zu verbessern; Luma' 321, 13. Ebenso QuSayri, Risala 162, 19

('Attäb b. Basir). Vgl. Wensinck, Concordance 3, 523 b.
113 Abu Sulaymän Hälid b. al-Walïd b. Mugira al-Mahzumï, gest. 21/642.
114 Nach einer Variante machte Hälid den Wein zu Honig. Ibn Hagar, Al-isäba 1,

414, 10-12.
115 Er sagte: Im Namen Gottes! (bi-smi llâh). Öulläbi, Kaïful-mahgub 297, 16.
116 Abu 'Abd ar-Rahmän 'Abdallah b. 'Umar b. al-IJattâb, gest. 73/693.
117 Formuliert wie bei QuSayri, Risala 162, 15-17; ähnlich Sarrâg, Luma' 322,

1—2. — Nach anderen Versionen zitiert Ibn 'Umar ein Prophetenwort: "Wer Gott
fürchtet, vor dem lässt Gott alles sich fürchten" (Yâfi'î, Rawd ar-rayâhïn 36,4), oder:
"Würde der Mensch nur Gott allein fürchten, so hätte ausser ihm nichts über ihn
Macht" (Munäwi,Kawäkib 1, 63, 28).

118 'Alä' b. 'Abdallah al-Hadramï, gest. 21/641-2 oder früher.
119 Das "Stück Meer" (qit'atun mina l-bahr) ist bei Tabari eine Bucht (haiig).

Annales 1,1972,14.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 135

trennte, rief er Gott bei seinem Grössten Namen an120, und sie schritten
über das Wasser.

In den Büchern der Sufis gibt es hierüber zahllos viele Geschichten.
Wer sich dafür interessiert, kann sie lesen.

4. Sichere Verstandesbeweise für die Möglichkeit der Huldwunder
lassen sich auf mehrere Weisen erbringen:

a. Erstes Argument: Der Gottesdiener ist Gottes Freund (walï) — Gott
sprach: Die Freunde Gottes brauchen doch keine Angst zu haben, und sie
werden nicht traurig sein121 —, und der Herr ist des Dieners Freund. Gott
sprach: Gott ist der Freund derer, die gläubig sind122, und er sprach: Er
hält mit den Rechtschaffenen Freundschaft123, und er sprach: Gott ist
euer Freund und sein Gesandter124, und er sprach: Du bist unser
Schutzherr (mawlä)125, und er sprach: Dies deshalb, weil Gott der
Schutzherr derer ist, die glauben126. Es ist also erwiesen, dass der Herr der
Freund des Dienere ist und der Diener der Freund des Herrn. Femer ist
der Herr der Geliebte des Dienere und der Diener der Geliebte des Herrn.
Gott sprach: Er liebt sie und sie lieben ihn121, und er sprach: Doch die
Gläubigen lieben Gott mehr126, und er sprach: Gott liebt die Bussfertigen,
und er liebt die, die sich reinigen129. Da dies erwiesen ist, erklären wir:
Wenn es der Mensch im Gehorsam so weit gebracht hat, dass er alles tut,
was Gott geboten hat, und alles, was sein Wohlgefallen findet, und alles

lässt, was Gott verboten hat und wovon er zurückweist, wie sollte es da

abwegig sein, dass der gnädige und grossmütige Gott ein einziges Mal tut,
was der Mensch will? Im Gegenteil, das ist eher zu erwarten. Denn wenn
der Diener trotz seiner Niedrigkeit und Unfähigkeit alles tut, was Gott will
und was er ihm gebietet, dann ist es naheliegender, dass der gnädige Herr
auch einmal tut, was der Diener will. Daher sprach er: Erfüllt eure
Verpflichtung gegen mich, dann werde auch ich meine Verpflichtung
gegen euch erfüllen! 130

120 Für die Formel der Anmfung siehe Ibn al-Gawzï, Sifat as-safwa, Haydaräbäd
1355-7, 1, 290; Ansäri, Sarh ar-Risäla al-Qufayrïya, am Rand von 'Arusï, Natä'ii
al-afkär al-qudsïya fï bayän ma'ânïSarh ar-Risälaal-Quïayrïya, Büläq 1290,4,165. —

Die ältere Form bei Tabari 1,1972, 11-13.
121 Koran 10,62. 126 Koran 47,11.
122 Koran 2,257. 127 Koran 5, 54.
123 Koran 7,196. 128 Koran 2,165.
124 Koran 5, 55. 129 Koran 2,222.
125 Koran 2,286. I3° Koran 2,40.



13 6 RICHARD GRÄMLICH

b. Zweites Argument. Wenn es unmöglich wäre, dass ein Huldwunder
geschieht, dann entweder weil Gott nicht fähig ist, eine solche Tat zu
vollbringen, oder weil der Gläubige nicht fähig ist, dass Gott ihm diese
Gabe schenkt. Das erste aber schmälert Gottes Allmacht, und das ist
Unglaube. Und das zweite ist nichtig; denn die Erkenntnis des Wesens

Gottes, seiner Eigenschaften, seiner Werke, seiner Bestimmungen und
seiner Namen, und die Liebe zu Gott, zu den Werken des Gehorsams gegen
ihn und zum Verharren bei seiner Heiligpreisung, seinem Lob und seiner
Einzigpreisung sind von höherem Rang als die Beschenkung mit einem
einzigen Brotlaib in einer Wüste oder die Bändigung einer Schlange oder
eines Löwen. Wenn er also jemandem die Erkenntnis, die Liebe, das

Gedenken und die Dankbarkeit gegeben hat, ohne darum gebeten worden
zu sein, welche Unwahrecheinlichkeit liegt denn dann darin, dass er ihm
einen Laib Brot in einer Wüste gibt?

c. Drittes Argument. Der Prophet sprach, ein Wort des Allgewaltigen
berichtend: "Wenn ein Diener sich mir naht durch Dinge wie die
Ausführung dessen, was ich ihm zur Pflicht gemacht habe, und er
immerfort meine Nähe sucht durch freiwillige Werke, dann werde ich ihn
am Ende lieben. Und wenn ich ihn liebe, dann bin ich für ihn Gehör und
Gesicht und Zunge und Herz und Hand und Fuss. Durch mich hört er,
durch mich sieht er, durch mich spricht er, durch mich schreitet er."131

Diese Überlieferung zeigt, dass keinem ausser Gott ein Anteil geblieben ist,
weder an seinem Gehör, noch an seinem Gesicht, noch an seinen übrigen
Gliedern. Denn wäre da noch anderen als Gott ein Anteil, so hätte er nicht
gesagt: Ich bin sein Gehör und sein Gesicht. Da dies feststeht, erklären
wir: Ohne Zweifel ist dieser Standplatz von höherem Rang als die
Bändigung einer Schlange oder eines Raubtieres oder der Erhalt eines

Brotlaibs, einer Traube Weinbeeren oder eines Schlucks Wasser. Wenn also

Gott seinen Diener zu diesen hohen Stufen gebracht hat, welche
Unwahrecheinlichkeit liegt dann darin, dass er ihm einen einzigen Laib
Brot oder einen Schluck Wasser in einer Wüste gibt?

d. Viertes Argument. Der Prophet sprach, ein Wort des Allgewaltigen
berichtend: "Wer mir einen Freund belästigt, der ist zum Kampf gegen
mich angetreten! " So hat er die Belästigung des Gottesfreundes der
Belästigung seiner selbst gleichgestellt. Das aber kommt nah seinem Wort:
Die dir huldigen, huldigen Gott132. Und er sprach: Und weder einem

131 Andere Lesart und Quellen bei Ritter, Das Meer der Seele 559.
132 Koran 48,10.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 137

gläubigen Mann noch einer gläubigen Frau steht es zu, wenn Gott und sein
Gesandter etwas entschieden haben. .133 Die, die Gott und seinen
Gesandten belästigen, hat Gott mit seinem Fluch beladen im Diesseits und
im Jenseits134. Er hat also die Huldigung an Muhammad als eine Huldigung
an Gott erklärt, und das Wohlgefallen Muhammads als das Wohlgefallen
Gottes, und die Belästigung Muhammads als Belästigung Gottes. Die Stufe
Muhammads ist also gewiss die höchste der Stufen zum äussereten Ziel. So

ist es auch hier: Als er sprach: "Wer mir einen Freund belästigt, der ist
zum Kampf gegen mich angetreten! ", zeigte dies, dass Gott die
Belästigung des Gottesfreundes der Belästigung seiner selbst gleichgestellt
hat. Dies findet Bestätigung in der wohlbezeugten Überlieferung, dass

"Gott am Tag der Auferstehung spricht: 'Ich war krank, doch du hast
mich nicht besucht. Ich bat dich um etwas zu trinken, doch du gabst mir
nichts zu trinken. Ich bat dich um etwas zu essen, doch du gabst mir
nichts zu essen.' Darauf wird er fragen: 'Herr, wie sollte ich das tun
können, wo du doch der Herr der Menschen bist? ' Dann wird Gott
sprechen: 'Mein Diener Soundso war krank, doch du hast ihn nicht
besucht! Wusstest du nicht, dass du, hättest du ihn besucht, dieses (dein
Tun) bei mir angetroffen hättest? ' "135 Desgleichen über das Trankreichen

und das Speisegeben. Diese Überlieferungen zeigen, dass die Freunde
Gottes diese Stufen erreichen. Welche Unwahrecheinlichkeit liegt denn
dann darin, dass Gott einem ein Stück Brot oder einen Schluck Wasser

gibt oder ihm einen Hund oder einen Löwen gefügig macht?
e. Fünftes Argument. Wir machen in dem, was Brauch ist, die

Beobachtung, dass der König den, den er für seinen besonderen Dienst
erwählt und dem er gestattet, zu vertrautem Zusammensein bei ihm
einzutreten, auch damit auszeichnet, dass er ihm Macht verleiht über
Dinge, über die er keinem anderen Macht verleiht. Ja die gesunde
Vernunft bezeugt, dass dann, wenn jene Nähe erreicht ist, ihr diese

Ehrenstellungen folgen; sie erachtet die Nähe als Ursache und die

Ehrenstellung als Folge. Nun ist aber der mächtigste König der Herr der
Menschen. Wenn er also einen Diener damit ehrt, dass er ihn hingelangen
lässt zu den Türechwellen seines Dienstes und den Stufen seiner Huld, ihm
Einblick gewährt in die Geheimnisse seiner Erkenntnis, den Schleier der
Ferne zwischen ihm und sich hinweghebt und ihn Platz nehmen lässt auf

133 Koran 33,36.
134 Koran 33, 57.
135 Verkürzt nach Muslim, Sahïh, Kitâb al-birr, bäb 'iyäda al-marïd. Sahih Muslim

bi-Sarh an-Nawawï 16,125-126. Quelle: Mattäus 25, 35-36.



13 8 RICHARD GRÄMLICH

dem Teppich seiner Nähe: was ist denn dann unwahrscheinlich daran, dass

ein solches Huldwunder in dieser Welt geschieht, zumal doch diese ganze
Welt im Verhältnis zu einem winzigen Teilchen von diesen geistigen
Glückseligkeiten und göttlichen Erkenntnissen wie das reine Nichts ist?

f. Das sechste Argument. Ohne Zweifel ist der Herr über die Werke der
Geist, nicht der Leib, und ohne Zweifel verhält sich die Gotteserkenntnis
zum Geist wie der Geist zum Leib, wie wir es bei der Erklärung des

Gotteswortes Er lässt die Engel mit dem Geist von seinem Befehl
herabkommen136 festgestellt haben137. Der Prophet hat gesagt: "Ich
verbringe die Nacht mit meinem Herrn, indes er mir Speise und Trank
gibt."138 Aus diesem Grand sehen wir: je mehr Wissen einer besitzt über
die Verhältnisse in der Welt des Übersinnlichen, desto stärker ist sein Herz
und desto geringer seine Schwäche. Darum sagte 'Ali b. Abî Tälib: "Bei
Gott, ich habe das Tor von Hayt»ar nicht mit körperlicher Kraft
herausgerissen, sondern mit göttlicher Kraft! " 'Alis Blick hatte sich
nämlich zu jener Zeit von der Welt der Körper zurückgezogen, und die

Engel Hessen die Lichter der Welt der Selbstherrlichkeit erstrahlen, so dass

sein Geist erstarkte und den Wesenheiten der Geister der Engel glich und
die Lichtstrahlen der Welt der Allheiligkeit und Majestät in ihm funkelten.
Folglich musste er eine Kraft gewinnen, durch die er vermochte, was
andere nicht vermochten. So gelangt auch der Mensch, wenn er beharrlich
seine Gehorsamspflichten erfüllt, zu dem Standplatz, von dem Gott sagt:
"Ich bin für ihn Gehör und Gesicht." Wenn aber das Licht der
Erhabenheit Gottes ihm zum Gehör geworden ist, hört er das Nahe und
das Ferne, und wenn dieses Licht ihm zum Gesicht geworden ist, sieht er
das Nahe und das Ferne, und wenn ihm dieses Licht zur Hand geworden
ist, kann er schalten und walten mit Schwierigem und Leichtem und mit
Fernem und Nahem.

g. Das siebte Argument. Es gründet auf den Prinzipien des Verstandes
und des Urteils, und das sind folgende: Wir haben bereits gezeigt, dass die
Substanz des Geistes nicht zur Kategorie der Körper gehört, die werden
und vergehen und der Teilbarkeit und Zerlegbarkeit unterliegen. Vielmehr
gehört der Geist zur Kategorie der Substanzen der Engel, der Bewohner
der Himmelswelt und der Gattung der gereinigten Träger der Heiligkeit.
Da er jedoch an diesen Körper gebunden ist und voll beschäftigt ist mit
dessen Lenkung, ist er bei dieser Beschäftigung an einen Punkt gelangt, wo

136 Koran 16,2.
137 Tafsïr 19,219-220.
138 Quellen bei Wensinck, Concordance 1,235 b.



FAHR AD-DIN AR-RÂZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 139
v *

er seine erste Heimat und frühere Wohnstätte vergessen hat und diesem
vergänglichen Leib ganz und gar ähnlich geworden ist. Daher ist seine
Kraft erlahmt und seine Stärke geschwunden, und er kann nichts mehr
ausrichten. Wenn er jedoch vertraut wird mit der Gotteserkenntnis und
der Gottesliebe und er sich in geringerem Mass auf die Lenkung dieses
Leibes einlässt und über ihm die Lichter der himmlischen, zum Gottesthron

gehörenden, heiligen Geister aufstrahlen und von diesen Lichtem
auf ihn überströmen, dann wird er fähig, mit den Körpern dieser Welt frei
zu schalten und zu walten, ähnlich der Fähigkeit der Geister der
Himmelssphären, solche Taten zu verrichten. Und das eben sind die
Wundertaten. — Darin steckt noch eine weitere feine Einzelheit, nämlich
diese: Unsere Glaubenslehre sagt, dass die Menschengeister von
unterschiedlicher Natur sind. Es gibt darunter starke und schwache, leuchtende
und trübe, adelige und gemeine. Und so verhält es sich auch mit den
Geistern der Himmelssphären. Warum schaust du denn nicht auf Gabriel,
mit welchen Worten ihn Gott beschrieben hat: Er139 ist die Aussage eines

vortrefflichen Gesandten140, der beim Herrn des Thrones über (grosse)
Gewalt verfügt und Stärke (und Ansehen) hat, und dem man dort
Gehorsam leistet und Vertrauen entgegenbringt141? Über eine andere

Gruppe Engel aber hat er gesagt: Und wie manche Engel gibt es im
Himmel, deren Fürsprache nichts nützt142] Ebenso ist es hier. Wenn es

daher bei irgendeiner Seele dazu kommt, dass sie stark ist mit der Stärke
der Urheiligkeit, von leuchtender Substanz und von translunarer Natur,
und dann noch vielerlei geistiges Training mit ihr verbunden wird, das den
Staub der Welt des Werdens und Vergehens von ihrer Oberfläche entfernt,
dann leuchtet sie und funkelt, und sie wird fähig, über die Materie der
Welt des Werdens und Vergehens frei zu schalten und zu walten, unter
dem Beistand des Lichtes der Erkenntnis der sich selbst genügenden
göttlichen Hoheit und gestärkt durch die Lichter der hehren Erhabenheit
und Allgewalt.

Doch lasst uns hier den Zügel der Erklärung zurückhalten! Dahinter
liegen noch subtile Geheimnisse und tiefgründige Zustände, wie niemand
sie glaubt, der nicht bis zu ihnen hingelangt ist. Wir bitten Gott, er möge
uns zur Erlangung des Guten verhelfen.

139 Der Koran.
140 Gabriels.
141 Koran 81, 19-21. - Vgl. den dazugehörigen Kommentar Razis Tafsir 31,

72-74.
142 Koran 53,26.



140 RICHARD GRÄMLICH

III. Die Leugner der Huldwunder argumentieren auf verschiedene
Weisen:

1. Das erste falsche Argument, das, worauf sie sich stützen und durch
das sie zugrunde gehen: Gott hat das Stattfinden des Aussergewohnlichen
zu einem Beweis für das Prophetentum gemacht. Käme es also bei einem
Nichtpropheten zustande, dann wäre dieser Beweis nichtig. Denn die

Erbringung eines Beweises bei gleichzeitigem Nichtsein des Bewiesenen
zerstört sein Beweissein, und daher ist es nichtig.

2. Das zweite falsche Argument. Sie halten sich an das Wort, das der
Prophet von Gott berichtet hat: "Die meine Nähe suchen, werden durch
nichts so näherkommen wie durch die Erfüllung der Pflichten, die ich
ihnen auferlegt habe." Sie sagen: Das beweist, dass sich Gott durch die
Erfüllung der Pflichten zu nahen von grösserer Bedeutung ist, als sich ihm
durch freiwillige Mehrleistungen zu nahen. Wenn sich daher bei jenen, die
sich ihm durch die Erfüllung der Pflichten nahen, keinerlei Huldwunder
einstellt, dann wird sich dies bei denen, die sich ihm durch freiwillige
Mehrleistungen nahen, erst recht nicht einstellen.

3. Das dritte falsche Argument. Sie halten sich an das Wort Gottes:
Und es143 trägt eure Lasten zu einem Ort, den ihr (sonst) nur mit grosser
Mühe erreichen könntet144. Die Lehre, der Gottesfreund könne von einem
Ort zu einem weit entfernten Ort überwechseln, und zwar nicht auf der
Erdoberfläche, widerspricht diesem Koranvers. Femer brauchte Muhammad,

um von Mekka nach Medina zu kommen, viele Tage ermüdender
Anstrengung. Wie soll man denn da Verständnis haben für die Behauptung,

der Gottesfreund könne sich an einem einzigen Tag von seinem

eigenen Land zur Wallfahrtszeremonie (nach Mekka) begeben145?

4. Das vierte falsche Argument. Sie sagen: Wenn nun dieser Gottesfreund,

an dem Wunder zutage treten, gegen jemanden einen Ansprach auf
einen Dirham geltend macht, sollen wir dann von ihm einen Beweis

verlangen oder nicht? Verlangen wir von ihm einen Beweis, so ist das ein
dummer Scherz, da das Zutagetreten von Wundem an ihm beweist, dass er
nicht lügt; und wieso sollte man, wenn ein strikter Beweis erbracht ist,
noch einen Wahrscheinlichkeitsbeweis fordern? Wenn wir aber keinen
Beweis von ihm verlangen, dann lassen wir das Wort des Propheten

143 Das Vieh.
144 Koran 16,7.
145 Das Argument richtet sich gegen den Wundertyp der Distanzverkürzung (tayy

al-ard) oder Zeitdehnung (bast az-zamän).



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 141

unbeachtet: "Die Beweislast trägt der, der den Ansprach erhebt."146 Das

beweist, dass die Lehre vom Huldwunder nichtig ist.
5. Das fünfte falsche Argument. Wenn es möglich ist, dass Wunder

durch einige Gottesfreunde geschehen, dann ist es auch möglich, dass sie

durch die übrigen geschehen. Wenn aber die Wunder so zahlreich werden,
dass sie damit die Gewohnheit durchbrechen, geschehen sie entsprechend
der Gewohnheit. Das aber ruiniert die Machtwunder und die Huldwunder.

IV. Die Erwiderung auf das erste falsche Argument. Die Leute sind
verschiedener Ansicht darüber, ob der Gottesfreund behaupten dürfe, er
sei ein Gottesfreund, oder nicht.

1. Unter den Erforschern der Wirklichkeit gibt es Leute, die sagen, es

sei nicht erlaubt. Auf Gmnd dieser Lehre besteht der Unterschied zwischen
den Machtwundem und den Huldwundem darin, dass dem Machtwunder
der Anspruch auf das Prophetentum vorausgeht, dem Huldwunder aber
kein Ansprach auf die Gottesfreundschaft vorausgeht. Der Grand für
diesen Unterschied ist folgender: Die Propheten sind insbesondere dafür
zu den Menschen gesandt worden, dass sie zu Rufern werden, die die
Menschen vom Unglauben zum Glauben und von der Widersetzlichkeit
zum Gehorsam rufen. Wenn daher kein Ansprach auf das Prophetentum
erkennbar wäre, würden sie dem Propheten nicht glauben, und wenn sie

ihm nicht glauben, verbleiben sie im Unglauben. Wenn aber die Propheten
das Prophetentum für sich in Anspruch nehmen und Machtwunder
wirken, dann glauben ihnen die Leute. Wenn daher die Propheten es

wagen, sich offen zu ihrem Prophetentum zu bekennen, dann beabsichtigen

sie damit nicht, sich selber wichtig zu machen, sondern wollen damit
ihr Mitgefühl mit den Menschen zeigen, damit diese vom Unglauben zum
Glauben gebracht werden. Was aber die Feststellung betrifft, dass dem
Gottesfreund die Gottesfreundschaft eigen ist, so ist es weder Unglaube,
wenn man diese nicht erkennt, noch Glaube, wenn man sie erkennt. Die

Inanspmchnahme der Gottesfreundschaft ist somit ein Suchen nach der
Lust der Triebseele. Folglich wissen wir, dass der Prophet den Ansprach
auf das Prophetentum öffentlich erheben muss, der Gottesfreund aber

keinen Ansprach auf die Gottesfreundschaft erheben darf. Der Unterschied

ist also klar.
Jene aber, die sagen, der Gottesfreund dürfe die Gottesfreundschaft

für sich in Ansprach nehmen, sprechen über den Unterschied zwischen

146 Wensinck, Concordance 1, 258 b; Munawi, Fayd al-qadir 3, 225,
Nr. 3225-3226.



142 RICHARD GRÄMLICH

dem Machtwunder und dem Huldwunder von mehreren Gesichtspunkten
aus. Erstens: Wenn durch einen Menschen eine aussergewöhnliche Tat
geschieht, so beweist es, dass er rein ist von Sünde. Wenn sich dann diese
Tat mit dem Ansprach auf das Prophetentum verbindet, so zeigt sie, dass

er in seinem Ansprach auf das Prophetentum wahrhaftig ist, und wenn sie
sich mit dem Ansprach auf die Gottesfreundschaft verbindet, so zeigt sie,
dass er in seinem Anspruch auf die Gottesfreundschaft wahrhaftig ist. In
dieser Weise bedeutet es keine Schmälerang der Machtwunder der
Propheten, wenn durch die Gottesfreunde Huldwunder geschehen. Zweitens:

Der Prophet erhebt Anspruch auf das Machtwunder, und er wirkt es

unbedingt. Wenn aber der Gottesfreund Ansprach auf das Huldwunder
erhebt, wirkt er es nicht unbedingt. Denn das Machtwunder muss
geschehen, das Huldwunder aber muss nicht geschehen. Drittens: Das
Machtwunder gegen Widerspruch zu verteidigen, ist Pflicht; das
Huldwunder dagegen zu verteidigen, ist nicht Pflicht. Viertens: Dass durch den
Gottesfreund in Verbindung mit seinem Ansprach auf die Gottesfreundschaft

ein Huldwunder geschieht, halten wir nur für möglich, wenn er sich,
während er diesen Ansprach erhebt, zur Religion des betreffenden
Propheten bekennt. Wenn sich die Sache aber so verhält, dann ist jenes
Huldwunder ein Machtwunder dieses Propheten147 und eine Bestätigung
für seine Botschaft. Unter dieser Voraussetzung tut es dem Prophetentum
des Propheten keinen Abbrach, wenn ein Huldwunder geschieht. Im
Gegenteil bekräftigt es das Prophetentum.

2. Die Erwiderung auf das zweite falsche Argument. Sich allein durch
die Erfüllung der religiösen Pflichten Gott zu nahen, ist zwar vollkommener,

als sich ihm durch freiwillige Mehrleistungen zu nahen; der
Gottesfreund ist aber nur dann Gottesfreund, wenn er sowohl die

verpflichtenden als auch die freiwilligen Werke verrichtet. Sein Zustand ist
ohne Zweifel vollkommener als der Zustand dessen, der sich auf die
Pflichtleistungen beschränkt. Der Unterschied ist somit evident.

147 Das ist die beliebte These, dass das Huldwunder des Gottesfreundes ein
Machtwunder seines Propheten (und ein Zeichenwunder Gottes) ist. Präzis formuliert:
"Was das Gewohnte durchbricht, ist in bezug auf den Propheten ein Machtwunder,
gleichgültig ob es von ihm selber ausgeht oder von einzelnen aus seiner Gemeinde, und
in bezug auf den Gottesfreund ein Huldwunder, weil es des Anspmchs auf das

Prophetentum dessen entbehrt, von dem es ausgegangen ist! " Sa'd ad-dïn Mas'üd
at-Taftâzânï (gest. wahrscheinlich 792/1390) in einem Kommentar zur Hamzïya des

Busïrï (gest. 694/1294), zitiert bei Muhammad Amin al-'Uman, Manhal al-awliyä' 2,
231.



FAHR AD-DÏN AR-RÂZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 143

3. Die Erwiderung auf das dritte falsche Argument. Das Gotteswort:
Und es trägt eure Lasten zu einem Ort, den ihr (sonst) nur mit grosser
Mühe erreichen könntet, betrifft das Gewöhnliche und Normale. Die
Huldwunder der Gottesfreunde aber sind Dinge, die selten eintreten. Sie
sind also gleichsam die Ausnahmen von jenem Gewöhnlichen.

4. Die gleiche Erwidemng gilt für das vierte falsche Argument, das

darin besteht, dass man sich an das Wort des Propheten hält: "Die
Beweislast trägt der, der den Ansprach erhebt."

5. Die Erwiderung auf das fünfte falsche Argument. Die Gehorsamen
sind gering an Zahl, gemäss dem Wort Gottes: Aber nur wenige von
meinen Dienern sind wirklich dankbar146, und gemäss dem Wort des Iblis:
Und du wirst finden, dass die meisten von ihnen nicht dankbar sind149.

Wenn sie aber gering sind an Zahl, dann beeinträchtigen die Huldwunder,
die sich an ihnen bei seltenen Gelegenheiten zeigen, nicht die Tatsache,
dass sie vom Gewohnten abweichen.

E. Punkt sieben. — Der Unterschied zwischen den Huldwundern und
der Verlockung. Wisse: Wenn ein Mensch einen Wunsch hat und Gott ihm
das Erwünschte gibt, so bedeutet das nicht, dass er bei Gott Rang und
Würde hat, gleichgültig ob die Gabe dem Gewohnten entspricht oder ob
sie etwas Aussergewöhnliches ist. Vielmehr geschieht so etwas bald als

Gnadengabe (ikräman) für den Menschen, bald zu seiner Verlockung
(istidrägan).

I. Für diese Verlockung gibt es zahlreiche koranische Bezeichnungen:
1. Eine davon ist Verlockung (istidräg). Gott sprach: Wir werden sie

verlocken, ohne dass sie sich dessen bewusst werden150. Unter Verlockung
versteht man, dass Gott dem Menschen alles gibt, was er sich im Diesseits
wünscht, damit sein Fehlgehen, sein Irren, sein Unverstand und seine
Verstocktheit wachsen und er sich so Tag für Tag weiter von Gott
entferne. Dies lässt sich wie folgt nachweisen: In den Verstandeswissenschaften

steht fest, dass die öftere Wiederholung von Handlungen eine
Ursache für die Aneignung eines festen Habitus ist. Wenn daher das Herz
des Menschen zum Diesseits hinneigt und Gott ihm dann gibt, was er
begehrt, dann erreicht der Wünschende das Gewünschte. Dies aber zieht
die Erreichung des Genusses nach sich, und die Erreichung des Genusses

148 Koran 34,13.
149 Koran 7,17.
150 Koran 7,182; 68,44.



144 RICHARD GRÄMLICH

steigert das Verlangen. Das Sicheinstellen des Verlangens aber bewirkt
grösseren Einsatz. Immerfort führt jedes von beiden151 zum anderen, und
ständig werden beide Zustände Grad um Grad verstärkt. Nun weiss man
aber, dass die Hingabe an diese vergänglichen Genüsse den Zugang zu den
Standplätzen der mystischen Enthüllungen und den Stufen der Erkenntnisse

versperrt. Folglich nimmt die Gottfeme des Menschen notwendigerweise

Stufe um Stufe (daragatan fa-daragatan) zu, bis sie am Ende

vollständig ist. Das ist die stufenweise Verlockung (istidräg).
2. Die zweite (koranische Bezeichnung) dafür ist Arglist (makr). Gott

sprach: Vor Gottes Arglist fühlen sich nur jene sicher, die zugrunde
gehen152. Und sie waren arglistig, doch Gott war auch arglistig, und Gott
kann es unter den Arglistigen am besten153. Und er sagte: Sie sannen auf
Arglistiges. Aber wir sannen auch auf Arglistiges, doch sie merkten
nichts154.

3. Die dritte ist Überlistung (kayd). Gott sprach: Sie möchten ihn
hintergehen, doch er hintergeht sie155. Und er sprach: Sie möchten Gott
und die Gläubigen hintergehen, doch sie hintergehen nur sich selber156.

4. Die vierte ist Fristgewährung (imlä'). Gott sprach: Jene, die
ungläubig sind, sollen ja nicht meinen, dass wir ihnen eine Frist gewähren,
sei für sie selber gut. Wir gewähren ihnen nur dazu eine Frist, dass sie der
Sünde immer mehr verfallen151.

5. Die fünfte ist die Zugrunderichtung (ihläk). Gott sprach: Als sie
sich dann schliesslich über das freuten, was sie erhalten hatten, kamen wir
plötzlich über sie158. Über Pharao sagte er: Und er und seine Truppen
gebürdeten sich auf der Erde zu Unrecht hochmütig und meinten, sie
würden nicht (dereinst) zu uns zurückgebracht. Da kamen wir über ihn
und seine Truppen und warfen sie ins Meer159.

151 Verlangen und Genuss.
152 Koran 7,99.
153 Koran 3,54.
154 Koran 27, 50.
155 Koran 4,142.
156 Koran 2,9.- Der zum Thema gestellte Ausdmck kayd (Überlistung) kommt in

den zitierten Texten nicht vor. Es ist zu vermuten, dass der Autor nacheinander die
beiden Begriffe kayd und fyidä' (Hintergehung) behandeln wollte, dann aber aus
Versehen etwas übersprungen hat.

157 Koran 3,178.
158 Koran 6,44.
159 Koran 28, 39-40. - Auch hier sind, trotz deren grosser Zahl, keine

koranischen Texte zu der Bezeichnung ihläk angeführt. Hat der Autor vergessen, dass

er koranische Bezeichnungen vorführen wollte, und sich der Sache zugewandt?



FAHR AD-DÏN AR-RÂZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 145

Durch diese Koranverse wird deutlich, dass ans Ziel seiner Wünsche
gebracht zu werden nicht bedeutet, dass man vollkommene Rangstufen
besitzt und sich des Guten bemächtigt hat.

II. Jetzt müssen wir noch vom Unterschied zwischen den Wundergaben

und den Verlockungen sprechen.
1. Wir erklären: Wer die Wundergabe hat, fühlt sich bei dieser

Wundergabe nicht wohl. Im Gegenteil, sobald sich die Wundergabe zeigt,
wird seine Furcht vor Gott heftiger und sein Sichhüten vor Gottes
Allgewalt nachdrücklicher, da er fürchtet, dies könne zur Verlockung
gehören. Wer hingegen verlockt ist, fühlt sich wohl bei dem, was an ihm
erscheint, und meint, er habe jene Wundergabe erlangt, weil er ihrer
würdig ist. Dann verachtet er die anderen und fühlt sich über sie erhaben.
Es stellt sich bei ihm das Gefühl der Sicherheit vor Gottes Arglist und
Strafe ein, und er hat keine Angst vor einem schlimmen Ende. Wenn sich
beim Besitzer der Wundergabe etwas von diesen Zuständen zeigt, beweist
dies, dass es eine Verlockung ist und nicht eine Wundergabe. Daher haben
die Kenner der Wirklichkeit gesagt: Am häufigsten tritt der Fall der
Trennung von der göttlichen Hoheit gerade auf dem Standplatz der
Wundergaben ein. Man kann daher nicht umhin festzustellen, dass die
Kenner der Wirklichkeit die Wundergaben ebenso fürchten wie sie sich vor
Heimsuchungen aller Art fürchten.

2. Beweise dafür, dass es vom (rechten) Weg abschneidet, wenn man
sich bei der Wundergabe wohl fühlt, gibt es verschiedene:

a. Das erste Argument. Diese Verblendung stellt sich nur ein, wenn
einer davon überzeugt ist, dass er diese Wundergabe verdient hat. Denn
würde einer annehmen, er habe sie nicht verdient, so könnte er sich nicht
über sie freuen, sondern er musste an der Grossmut und Gnade seines

Herrn mehr Freude haben als an sich selber. So steht denn fest, dass seine
Freude an der Wundergabe in der Hauptsache160 von der Freude an sich
selber kommt, und es steht fest, dass die Freude an der Wundergabe sich

nur einstellt, wenn er überzeugt ist, dass er ihrer wert und würdig ist. Das

aber ist purer Unverstand. Denn die Engel sagten: Wir haben kein Wissen

ausser dem, was du uns vermittelt hast161, und Gott sprach: Und sie haben
Gott nicht richtig eingeschätzt162. Ausserdem ist es durch unzweifelhaften
Beweis erwiesen, dass überhaupt kein Geschöpf gegenüber Gott einen

160 Unsichere Konjektur, aktaruhü statt aktar.
161 Koran 2,32.
162 Koran 6,91; 22,74; 39,67.



146 RICHARD GRÄMLICH

Ansprach hat. Wie kommt man da auf den Gedanken, man habe etwas
verdient?

b. Das zweite Argument. Die Wundergaben sind Dinge, die von Gott
verschieden sind, und daher ist die Freude an der Wundergabe eine Freude
an anderem als Gott. Die Freude am Nichtgöttlichen aber ist eine
Trennwand gegenüber Gott. Wie aber sollte sich für einen von Gott
Getrennten Freude und Fröhlichkeit ziemen?

c. Das dritte Argument. Wenn einer der Überzeugung ist, er habe die
Wundergabe auf Grund seines Tuns verdient, misst er seinem Tun in
seinem Herzen grosse Bedeutung bei. Wer aber seinem Tun Bedeutung
beimisst, ist unverständig. Würde er seinen Herrn erkennen, so wüsste er,
dass alle Gehorsamstaten der Geschöpfe angesichts der Erhabenheit Gottes
unzulänglich und alle ihre Dankerweise angesichts seiner Wohltaten und
Gnaden mangelhaft und alle ihre Erkenntnisse und Wissenschaften im
Vergleich zu seiner gewaltigen Würde Ratlosigkeit und Unwissenheit sind.
In einem Buch habe ich gelesen: In der Versammlung des Meisters Abu
'Ali ad-Daqqäq rezitierte der Vortragende das Gotteswort: Zu ihm steigt
das gute Wort auf, und die rechtschaffene Tat hebt er (zu sich) empor163.
Da sagte er: "Dass Gott deine Tat (zu sich) emporhebt, kann man daran
erkennen, dass sie nicht bei dir bleibt. Wenn dir daher deine Tat vor Augen
bleibt, ist sie abgewiesen, und wenn sie nicht bleibt, ist sie emporgehoben
und angenommen."

d. Das vierte Argument. Der Wundertäter erlangt die Wundergabe nur,
weil er in Gottes Gegenwart Geringheit und Niedrigkeit an den Tag legt.
Wenn er sich daher wegen jener Wundergaben hochmütig und überheblich
und stolz gebärdet, dann ist das, wodurch er zu den Wundergaben kommt,
dahin. Diese Art, es als gegeben hinzustellen, führt ihn somit dazu, es zu
verlieren, und so ist er (von Gott) abgewiesen. Wenn er daher von seinen
hohen Tugenden und Vortrefflichkeiten sprach, pflegte der Prophet nach

jeder einzelnen davon zu sagen: Ohne Ruhm! Das heisst: Ich rühme mich
nicht dieser Wundergaben, ich rühme mich nur dessen, der huldreich ist
und Gaben spendet.

e. Das fünfte Argument. Bei Iblis und bei Bal'am164 war das Sichtbare
an ihren Wundertaten gewaltig. Doch dann wurde zu Iblis gesagt: Er
gehört zu den Ungläubigen165. Und zu Bal'am wurde gesagt: Er ist einem

163 Koran 35,10.
164 Bal'am b. Ba'ürä, der Bil'am b. Be'or des Buches Numeri, der Mann mit dem

sprechenden Esel.
165 Koran 2, 34.



FAHR AD-DÏN AR-RÂZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 147
v

Hund zu vergleichen166. Zu den Gelehrten unter den Israeliten wurde
gesagt: Jene, denen die Thora aufgeladen wurde und die sie daraufhin
nicht tragen konnten, sind einem Esel zu vergleichen, der Bücher trägt161.
Weiter wurde über sie gesagt: Und jene, die die Schrift erhalten haben,
wurden — in gegenseitiger Auflehnung — erst uneins, nachdem das Wissen

zu ihnen gekommen war166. Somit ist klar, dass sie in die Finsternisse und
Irrungen deshalb geraten sind, weil sie sich über das Wissen und den
Weltverzicht, die ihnen gegeben wurden, gefreut haben.

f. Das sechste Argument. Die Wundergabe ist nicht deren Geber. Alles
ausser dem Geber aber ist verachtenswert, und wer sich mit Verachtenswertem

brüstet, ist selber verachtenswert. Deshalb sagte der Freund169:

"Dich nicht! " Sich für reich zu halten durch das Arme, ist Armut; sich
Kraft zu holen beim Machtlosen, ist Machtlosigkeit; sich vollkommen zu
wähnen durch das Mangelhafte, ist Mangelhaftigkeit; Freude am Zeitlichen
ist Torheit. Doch sich ganz und gar Gott zuzuwenden, ist Heil. Somit ist
erwiesen, dass der Arme von seinem Rang herabsinkt, wenn er über die
Wundergabe froh ist. Wenn er jedoch in den Wundergaben nur den Geber
schaut und in der Erhöhung nur den Erhöhenden und in der Schöpfung
nur den Schöpfer, dann wird bei ihm die Ankunft (bei Gott) Wirklichkeit.

g. Das siebte Argument. Sich seines Ich und seiner Eigenschaften zu
rühmen, gehört zu den Eigenschaften des Iblis und des Pharao. Iblis sagte:
Ich bin besser als er110. Und Pharao sagte: Habe ich nicht die Herrschaft
über Ägypten111"! Jeder, der lügnerisch die Göttlichkeit oder das

Prophetentum für sich in Ansprach nimmt, hat nichts anderes im Auge als

sein Ich zu schmücken und seine Gier und seinen Dünkel zu fördern.
Deshalb hat der Prophet gesagt: "Drei Dinge führen ins Verderben",
wobei er deren letztes nannte, indem er sagte: "Die Selbstbewunderang
des Mannes."172

h. Das achte Argument. Gott sprach (zu Mose): Nimm nun hin, was
ich dir gegeben habe, und sei einer von denen, die dankbar sind113\ (und

166 Koran 7,176.
167 Koran 62, 5.
168 Koran 3,19.
169 Al-Halïl, der Freund Gottes Abraham, als er ins Feuer geschleudert wurde und

Gabriel ihn fragte, ob er etwas brauche.
170 Antwort des Iblis auf Gottes Frage nach dem Gmnd seiner Weigemng, sich vor

Adam niederzuwerfen. Koran 7,12.
171 Koran 43, 51.
172 M\mâwî,Faydal-qadïr 3,306-307, Nr. 3471-2.
173 Koran 7,144!



148 RICHARD GRÄMLICH

zu Muhammad): Und diene deinem Herrn, bis zu dir kommt, was (allen)
gewiss ist114\ Als Gott ihn175 mit der grossen Gabe beschenkte, gebot er
ihm also, sich dem Dienst des Gebers zu widmen, nicht der Freude über
die Gabe.

i. Das neunte Argument. Als Gott den Propheten vor die Wahl stellte,
entweder ein prophetischer König zu werden oder ein prophetischer
Knecht, verzichtete er auf das Königtum. Es besteht aber kein Zweifel,
dass die Erlangung des Königtums, das den Osten und den Westen

umspannt, ein Huldwunder, ja vielmehr ein Machtwunder ist. Doch
daraufhin hat er auf dieses Königtum verzichtet und das Knechtsein
erwählt, weil er sich, wenn er Knecht ist, seines Herrn rühmt, und sich,
wenn er König ist, seiner Diener rühmt. Da er aber das Knechtsein erwählt
hat, hat er demzufolge auch den von Ibn Mas'üd176 überlieferten, in den

Tahiyät (genannten Formeln) enthaltenen Heiligen Brauch begründet
(dass man sagt): "Und ich bezeuge, dass Muhammad sein Knecht ist und
sein Gesandter." Und über die Himmelsreise heisst es: Gepriesen sei der,
der mit seinem Knecht bei Nacht reiste111.

k. Das zehnte Argument. Ein anderer ist der, der den Herrn liebt, ein
anderer der, der liebt, was des Herrn ist. Wer den Herrn liebt, freut sich
nicht über anderes als den Herrn und fühlt sich bei nichts anderem wohl
als dem Herrn. Wenn sich daher jemand bei anderem wohl fühlt als dem
Herrn und sich über anderes freut, zeigt dies, dass er nicht den Herrn liebt,
sondern seinen eigenen Vorteil liebt. Den eigenen Vorteil sucht man aber

nur für das Ich. Folglich liebt dieser Mensch nur sich selber. Der Herr ist
nicht von ihm geliebt, sondern er macht den Herrn zu einem Mittel zur
Erreichung jenes Erstrebten. Der grösste Götze aber ist das Ich, entsprechend

dem Wort Gottes: Was meinst du wohl von einem, der seine Lust zu
seinem Gott gemacht hat118! Dieser Mensch ist ein Anbeter des grössten
Götzen. Jene, die den Dingen auf den Grund gehen, haben sogar gesagt:
Der Schaden bei der Teilnahme am Götzendienst ist nicht so gross wie der
Schaden, der bei der Anbetung des eigenen Ich entsteht, und man braucht
den Götzendienst nicht so zu fürchten wie die Freude an den Wundergaben.

174 Koran 15,99.
175 Gemeint ist Muhammad. Anscheinend bezieht Râzî die zitierte Aufforderung

Gottes an Mose in Sure 7,144 auch auf Muhammad.
176 Abu 'Abd ar-Rahmän 'Abdallah b. Mas'üd b. Ôàfil al-Hudalï, gest. 32/653.
177 Koran 17,1.
178 Koran 45, 23.



FAHR AD-DÏN AR-RÀZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 149

1. Das elfte Argument ist das Gotteswort: Wenn einer gottesfürchtig
ist, schafft Gott ihm einen Ausweg und beschert ihm einen Unterhalt,
ohne dass er damit rechnet. Und wer auf Gott vertraut, lässt sich an ihm
genug sein119. Dies zeigt, dass dem, der nicht gottesfürchtig ist und nicht
auf Gott vertraut, von diesen Taten und Zuständen nichts zuteil wird.

F. Punkt acht. — Ob der Gottesfreund weiss, dass er ein Gottesfreund
ist.

Der Meister Abu Bakr b. Fürak180 lehrt, es sei nicht möglich, der
Meister Abu 'Ali ad-Daqqäq181 und sein Schüler Abu 1-Qäsim al-Qusayri182
lehren, es sei möglich183.

I. Jene, die eine negative Antwort geben, argumentieren auf verschiedene

Weisen:
1. Das erste Argument. Wenn der Mensch wüsste, dass er ein

Gottesfreund ist, gewänne er das Gefühl der Sicherheit, wie das

Gotteswort beweist: Die Freunde Gottes brauchen doch keine Angst zu
haben, und sie werden nicht traurig sein184. Es ist aber nicht erlaubt, dass

man das Gefühl der Sicherheit gewinnt. Mehreres weist darauf hin. Eines
davon ist das Wort Gottes: Vor Gottes Arglist fühlen sich nur jene sicher,
die zugrunde gehen185. Andererseits ist auch die Hoffnungslosigkeit nicht
erlaubt, da er gesagt hat: Nur das Volk der Ungläubigen hat keine
Hoffnung, dass Gott Linderung schafft186, und wegen seines Wortes: Und
wer würde die Hoffnung auf die Barmherzigkeit seines Herrn aufgeben,
ausser jenen, die irregehen181\ Damit ist gemeint: Das Sicherheitsgefühl
ist nur vorhanden, wenn man überzeugt ist, dass Gott etwas nicht kann,
und die Hoffnungslosigkeit ist nur vorhanden, wenn man überzeugt ist,
dass er geizig ist. Vom Nichtkönnen und vom Geiz überzeugt zu sein ist
aber, wenn es sich um Gott handelt, Unglaube. Folglich ist das

Vorhandensein des Sicherheitsgefühls und der Hoffnungslosigkeit Unglau-

179 Koran 65, 2-3.
180 Abu Bakr Muhammad b. al-Hasan b. Fürak al-Isfahäni, gest. 406/1015.
181 Abu 'Ali al-Hasan b. 'Ali b. Muhammad an-Naysäbüri, genannt ad-Daqqäq,

gest. 405/1015, vielleicht später.
182 Abu 1-Qäsim 'Abd al-Karim b. Hawäzin al-Quäayri, gest. 465/1074.
183 Râzî stützt seine Aussage wohl auf Qusayri^ Risala 117, 33-118, 8, bäb

al-wiläya, und 159, 12-14, bäb karämät al-awliyä'. Gullâbï irrt wohl, wenn er Ibn
Fürak die umgekehrte These zuschreibt; siehe KaSf ul-mahj&b 270, 8-10. Quäayri
nennt Ibn Fürak ausdrücklich einen seiner Scheiche, denen er begegnet ist (Risala 117,
33); er war bei dessen Tod gegen dreissig Jahre alt.

184 Koran 10,62. I86 Koran 12, 87.
185 Koran 7,99. 187 Koran 15, 56.



150 RICHARD GRÄMLICH

be. Zweitens: Die Gehoreamstaten mögen zwar viele sein, doch Gottes
Übermächtigkeit ist gewaltiger, und da Gottes Ubermächtigkeit vorherrschend

ist, kann sich keine Sicherheit einstellen. Drittens: Das Sicherheitsgefühl

zieht das Ende der Dienstbarkeit nach sich, die Absage an Dienst
und Dienstbarkeit aber führt zur Feindschaft; und das Sicherheitsgefühl
zieht nach sich, dass man die Furcht aufgibt. Viertens: Gott hat die
Aufrichtigen beschrieben mit seinem Wort: Und sie beteten zu uns in
Begehren und Angst, und sie waren uns demütig ergeben188. Man sagt: in
Begehren nach unserem Lohn und Angst vor unserer Strafe, und man sagt:
in Begehren nach unserer Gnade und Angst vor unserer Gerechtigkeit, und
man sagt: in Begehren nach der Verbindung mit uns und Angst vor der
Trennung von uns. Am besten sagt man: in Begehren nach uns und Angst
vor uns.

2. Das zweite Argument dafür, dass der Gottesfreund nicht weiss, dass

er ein Gottesfreund ist. Der Gottesfreund wird nur zum Gottesfreund,
weil Gott ihn liebt, nicht weil er Gott liebt. Entsprechendes gilt vom
Feind (Gottes). Sodann sind Gottes Liebe und Gottes Feindschaft
Geheimnisse, hinter die niemand kommen kann. Die Gehorsamstaten und
die Widersetzlichkeiten der Menschen haben auf Gottes Liebe und
Feindschaft keinen Einfluss, weil Gehoreamstaten und Widersetzlichkeiten
zeitlich sind und Gottes Eigenschaften anfanglos und unendlich. Das

Zeitliche, Endliche gewinnt aber nicht die Oberhand über das Anfanglose,
Unendliche. Demgemäss befindet sich der Mensch manchmal gegenwärtig
mitten in der Auflehnung, und dennoch ist das ihm in der Urewigkeit
Zugeteilte die Liebe selber, und manchmal befindet sich der Mensch

gegenwärtig mitten in der Gehorsamstat, und dennoch ist das ihm in der
Urewigkeit Zugeteilte die Feindschaft selber. Abschliessend ist festzustellen:

Gottes Liebe und seine Feindschaft sind eine Eigenschaft, und die
Eigenschaft Gottes ist nicht verursacht. Wessen Liebe aber nicht auf einer
Ursache beruht, der kann unmöglich durch die Ursächlichkeit der

Auflehnung zum Feind werden, und wessen Feindschaft nicht auf einer
Ursache beruht, der kann unmöglich durch die Ursächlichkeit einer
Gehorsamstat zum Liebenden werden. Und da die Liebe und die
Feindschaft Gottes Geheimnisse sind, in die man keinen Einblick nehmen
kann, konnte Jesus nicht umhin zu sagen: Du weisst Bescheid über das,

was ich (an Gedanken) in mir hege. Aber ich weiss über das, was du in dir

Koran 21,90.



FAHR AD-DÏN AR-RÂZÏS KOMMENTAR ZU SURE 18,9-12 151
Y

hegst, nicht Bescheid. Du (allein) bist es, der über die verborgenen Dinge
Bescheid weiss189.

3. Das dritte Argument dafür, dass der Gottesfreund nicht weiss, dass

er ein Gottesfreund ist. Die Feststellung, dass er ein Gottesfreund ist und
dass er zu denen zählt, die Lohn und Paradies erlangen, hängt von seinem
Lebensende ab. Den Beweis dafür liefert das Gotteswort: Wenn einer mit
einer guten Tat (vor den Richter) kommt, wird ihm zehnmal so viel (als
Lohn zuteil)190. Er hat nicht gesagt: Wer eine gute Tat verrichtet hat, dem
wird zehnmal so viel zuteil. Das zeigt, dass es sich vom Lebensende her
ergibt, ob man den Lohn verdient hat, nicht vom anfänglichen Handeln
her. Eine Bestätigung dafür ist, dass einer, wenn er sein ganzes Leben im
Unglauben zubrächte und dann am Ende Muslim würde, zu denen zählte,
die den Lohn erhalten, und umgekehrt. Dies ist ein Beweis dafür, dass das

Lebensende massgebend ist, nicht das anfängliche Handeln. Daher hat
Gott gesagt: Sag zu denen, die ungläubig sind: Wenn sie (mit ihrem
gottlosen Treiben) aufhören, wird ihnen vergeben, was bereits geschehen
ist191. Somit steht fest, dass für die Gottesfreundschaft und die
Gottesfeindschaft und dafür, dass einer zu denen gehört, die den Lohn erhalten,
oder zu denen, die Strafe erleiden, das Lebensende massgebend ist. Nun ist
aber klar, dass niemand das Lebensende kennt, und folglich ist es absolut
sicher, dass der Gottesfreund nicht weiss, dass er ein Gottesfreund ist.

II. Jene hingegen, die lehren, der Gottesfreund könne erkennen, dass

er ein Gottesfreund ist, bringen als Argument für die Richtigkeit ihrer
Lehre vor, dass die Gottesfreundschaft zwei Fundamente hat: Erstens
unterwirft sich der Gottesfreund äusserlich dem Religionsgesetz, zweitens
ist er innerlich im Licht der Wirklichkeit versunken. Wenn daher beides

gegeben ist und der Mensch weiss, dass beides gegeben ist, weiss er
notwendigerweise auch, dass er ein Gottesfreund ist. Was nun die
äusserliche Unterwerfung unter das Religionsgesetz betrifft, so ist sie klar
erkennbar, und was die Versunkenheit des Inneren im Licht der Wirklichkeit

betrifft, so besteht sie darin, dass er seine Freude im Gehorsam gegen
Gott hat und seine Geborgenheit im Gedanken an Gott und dass er bei
nichts Ruhe findet ausser bei Gott192.

189 Koran 5, 116.
190 Koran 6,160.
191 Koran 8,38.
192 Nizäm ad-dïn al-Hasan b. Muhammad an-Naysäbüri, der diese Argumentation

übernimmt, führt sie auf Abu 'Ali ad-Daqqäq und Abu 1-Qäsim al-Qusayri zurück.
Siehe Naysäbüri, Garä'ib al-Qur'än wa-ragä'ib al-Furqän, am Rand von Tabari, öämi'
al-bayänfitafsïral-Qur'än, Bd. 15, Kairo 1328, S. 131.



15 2 RICHARD GRÄMLICH

Darauf ist zu antworten: Die Irrtümer, die sich in dieser Sache

einschleichen können, sind zahlreich und undurchsichtig. Sie zu beurteilen

ist schwierig, sie in Erfahrung bringen zu wollen gefährlich, eine
endgültige Entscheidung zu fällen Verblendung. Und diesseits der Erreichung
der Welt der Gottesherrlichkeit liegen Trennschleier, bald aus Feuerbränden,

bald aus Lichtern. Gott aber ist der, der die Wirklichkeiten der
Geheimnisse kennt.


	Fahr ad-Dīn ar-Rāzīs Kommentar zu Sure 18,9-12

