
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 32 (1978)

Heft: 2

Rubrik: Notizen = Notices

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTIZEN - NOTICES

I

DIE KAEMPFER-DRUCKE

Artur Sachse

In der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts brachte in Su-chou

(Provinz Kiangsu) die Familie Ting mehrfarbige Drucke heraus, die sich
sowohl im Colorit als auch in der künstlerischen Gestaltung von den
Blättern der Zehnbambushalle unterschieden. Die Blätter der Zehnbambushalle

vermitteln uns den Geist der alten klassischen Malerei Chinas,
während die Drucke der Verleger-Familie Ting den taoistischen Geist des

17. Jahrhunderts ausstrahlen. Die Vermutung liegt nahe, dass diese Drucke
schon unmittelbar nach der Herausgabe der Zehnbambushalle entstanden
sind. Eine aus damaliger Sicht moderne ästhetische Gegenbewegung zur
Zehnbambushalle, die eine geniale Künstler- und Verleger-Familie erkannte

und kommerziell erfolgreich auswertete.
Diese Drucke sind mit der Bezeichnung KAEMPFER-DRUCKE in die

Kunstgeschichte eingegangen, weil der deutsche Arzt E. KAEMPFER
Ende des 17. Jahrhunderts 29 Blätter nach Europa brachte. Diese Blätter
gelangten in den Besitz der Familie Sloane, und diese schenkte sie der
britischen Krone. Erst 200 Jahre später wurden diese Blätter im British
Museum neu entdeckt, und heute zählen sie zu den bedeutendsten
chinesischen Graphiken, die im Museum aufbewahrt werden, wie
überhaupt die Kaempfer-Drueke zu den gesuchtesten Graphiken der Welt
zählen. Kaempfer-Drueke sind ausserordentlich selten, und meines Wissens

befinden sich in deutschen Privatsammlungen keine Erstdrucke.
Ein wesentlicher Zauber der Kaempfer-Drueke geht von der Brillanz

der Farben aus, die sich bis in unsere Zeit frisch und rein erhalten haben.
Die geläufige Argumentation, dass diese Drucke in den vergangenen 300
Jahren vor Lichteinwirkungen geschützt worden sind, erklärt dieses

Phänomen nicht ausreichend. Jede Färbung bzw. jeder Farbdruck unterliegt

einer natürlichen Alterung, sofern die Azogruppe (—N=N—), die
erst eine chemische Verbindung als Farbe erscheinen lässt, nicht durch
Metallbeizen bzw. chemische Nebenvalenzen stabilisiert worden ist.
Dürfen wir aber annehmen, dass der Künstler Ting rein empirisch den



NOTIZEN - NOTICES 113

Beizenfarbstoff entdeckte, bzw. ein Anwendungsverfahren entwickelte,
um bei seinen Drucken optimale Echtheit der Farben zu erreichen?

Damit die Farbpasten bei der Übertragung von den Druckstöcken auf
das Papier nicht ausliefen, sondern scharfe Konturen hinterliessen,
müssten in Wasser aufbereitete Substanzen wie Stärke, Alginate, Eiweiss
etc. zugesetzt werden. Die Art und Konzentration dieser Trockensubstanzen

hatten aber bei empfindlichen pflanzlichen Farbstoffen Nachteile im
Gefolge, wie z.B. Trübungen, Entfärbungen, Farbverschiebungen etc., wie
wir sie oft bei den japanischen Farbholzschnitten und bei den
Farbdrucken der Zehnbambushalle und des Senfkorngartens beobachten
können. Trockensubstanzen können mit den Farbstoffmolekülen
Additionsverbindungen eingehen, die ebenfalls zu Farbverschiebungen oder
Farbtonveränderungen führen. Trockensubstanzen wie z.B. Stärke
besitzen reduktive Eigenschaften, wodurch die Azogruppe ganz oder
teilweise aufgespalten und dieser eigentliche Farbträger ganz oder partiell
zerstört werden kann, was zu Farbtonveränderungen und totaler Entfärbung

führen kann. Diese Farbtonveränderungen werden in der Fachliteratur

fälschlicherweise Oxydation genannt, wobei es sich aber um das

chemische Gegenteil, eine Reduktion handelt. Trockensubstanzen enthalten

hygroskopische Salze, welche die Feuchtigkeit der Luft, besonders in
den feuchten Jahreszeiten, anziehen, wodurch chemische Prozesse in
Verbindung mit den Atmosphärilien der Luft in Gang gesetzt werden, die
ebenfalls die Frische und die Reinheit der Farben beeinträchtigen. Die

spezifischen Atmosphärilien der Luft, wie z.B. Schwefeldioxyd, Kohlensäure

etc., und natürlich auch die direkten und diffusen Lichteinwirkungen

verursachen im Laufe der Zeit Farbtonveränderungen. Gewiss, die
29 Blätter im British Museum sind weitgehend vor Lichteinwirkung und
der Einwirkung von Atmosphärilien geschützt worden, aber auch die

Kaempfer-Drueke in anderen privaten und öffentlichen Sammlungen
bestechen durch die Brillanz der Farben. Auch die in meinem Besitz
befindlichen Erstdrucke zeichnen sich durch eine ungewöhnliche Brillanz
der Farben aus. Dürfen wir unter diesen Umständen weiterhin annehmen,
dass grundsätzlich sämtliche Kaempfer-Drueke über einen Zeitraum von
300 Jahren vor den Einwirkungen des Lichtes und der Atmosphärilien
geschützt worden sind? Dürfen wir grundsätzlich davon ausgehen, dass

die Farben der Kaempfer-Drueke keiner natürlichen Alterung unterworfen
sind, und dass sie gegen die chemischen Reaktionen der Trockensubstanzen

immun waren?
Bevor ich versuche diese Fragen zu beantworten, bitte ich den Leser

um Verständnis, wenn ich zunächst meine Erfahrungen mit Farben und



114 NOTIZEN - NOTICES

Farbstoffen erwähne. In meiner früheren Tätigkeit als Chemiker-Colorist
der Farbwerke Hoechst A.-G. verbrachte ich u.a. 10 Jahre als technischer
Berater in Ländern des Fernen Ostens. Die Anwendung von Farbstoffen in
der Textilindustrie (Färberei und Druckerei), in der Lack- und Lederindustrie,

in der Batikindustrie in Java, die Herstellung von Druckpasten auf
konventioneller Basis und Emulsionsbasis, die Untersuchungen der
Echtheiten und Alterungsbeständigkeiten von Färbungen und Drucken von
Reaktiv-, Substantiv-, Küpen-, Naphtol-, Beizen-, Schwefelfarbstoffen etc.
gehörten zu meinen täglichen Arbeiten im Labor und in der Praxis. Im
ständigen Umgang mit Farben erlangt das Auge im Laufe von Jahren eine

Farbenempfindlichkeit und ein Farbengefühl, wovon sich ein Laie kaum
eine Vorstellung machen kann.

Als ich zum ersten Mal Erstdrucke der Kaempfer-Serie sah, signalisierten

meine Augen sofort, dass es sich um Emulsionsdrucke handelt, d.h.
Drucke, die ohne Trockensubstanzzusätze auf Emulsionsbasis flüssiger
Kohlenwasserstoffe in Verbindung mit Wasser und eines Emulgatore
hergestellt worden sind. An den Kaempfer-Drucken, die sich in meinem
Besitz befinden, stellte ich fest, dass bei einigen kräftigen Farbaufträgen
an den Rändern ein Ausfliessen stattgefunden hatte, ohne dass dabei der
Farbstoff mit ausgeblutet bzw. mitgewandert war. Diese Erscheinung ist
typisch für Emulsionsdruck. Wie bereits erwähnt, wird eine Emulsion auf
Basis flüssiger Kohlenwasserstoffe und Wasser in Gegenwart eines Emulgatore

unter kräftigem Rühren hergestellt. Trifft nun diese Emulsionsverdickung

mit der Farbstofflösung auf eine Fläche, wie z.B. Papier, so wird
das Gleichgewicht der Emulsion gestört oder gebrochen, weil sich der
flüssige Kohlenwasserstoff verflüchtigt und das Wasser verdunstet. Das
technische Problem ist dabei die Trocknung, die möglichst rasch erfolgen
muss, damit der flüssige Kohlenwasserstoff ausschliesslich verflüchtigt und
keine Zeit findet, in die unbedruckte Fläche abzuwandern. Mit diesen

Trocknungsproblemen wurde Ting nicht immer fertig. Die Trocknung
seiner Drucke vollzog sich bei den kräftigen Farbtönen zu langsam, denn
es ist bei den kräftig gedruckten Stellen deutlich zu sehen, dass der flüssige
Kohlenwasserstoff Zeit fand, in das Papier ausserhalb der Druckfläche zu
wandern. Ting versuchte das Problem leidlich zu lösen, indem er die
Farbemulsionen sehr dünn auftrug, damit die Menge Wasser und
Kohlenwasserstoff relativ gering gehalten werden konnte. Dieser Ausweichmöglichkeit

waren aber Grenzen gesetzt, denn dadurch traten
Deckungsschwierigkeiten bei den grösseren Druckflächen auf. Zudem benutzte er
sehr dünne, feste Papiere mit glatten Oberflächen, um ihr Saugvermögen
gering zu halten, wodurch ein rasches Ausfliessen der flüssigen Kohlen-



NOTIZEN - NOTICES 115

Wasserstoffe während der Trocknung vermindert werden konnte. Ich
vermute, dass er besonders in den feuchten Jahreszeiten mit diesen

Trocknungsproblemen zu kämpfen hatte.
Es kann wahrscheinlich nicht mehr festgestellt werden, welche

chemischen Substanzen für die Herstellung der Emulsionen verwendet
worden sind. Es wäre von grossem Interesse zu wissen, was für ein
Emulgator verwendet worden ist, der zugleich eine Fixierung der Farben
bewirkte. Die Familie Ting hat sicherlich ihre Erfahrungen nicht
weitergegeben, sodass das Wissen von der Anwendung der Emulsionsdrucke
verlorengegangen ist. Spätere Drucke des 18. Jahrhunderts konnte ich
noch nicht einsehen, aber ich vermute, dass diese späteren Drucke ohne
den Namen Ting Liang-hsien oder Ting Ying-tsung nicht mehr im
Emulsionsverfahren hergestellt worden sind, sondern mit konventionellen Druckpasten

und -methoden auf dickem, saugfähigem Papier, sodass die Brillanz
der Farben nicht erreicht und erhalten werden konnte, und auch in den

Druckqualitäten dürfte ein beachtlicher Unterschied festzustellen sein.
Mit der Anwendung von Emulsionsdrucken hatte Ting, vermutlich

unbewusst, aber durch reine empirische Ermittlung, die Einwirkungen von
reduktiven Substanzen auf den Azofarbstoff ausgeschaltet, sodass die

Azogruppe reduktiv nicht geschädigt werden konnte. In Abwesenheit von
Trockensubstanzen in der Farbemulsion konnten sich auch keine
Additionsverbindungen mit dem Farbstoffmolekül bilden. Wie aber erreichte er
eine Stabilisierung der Azogruppe, wodurch eine hohe Lichtechtheit, eine

erstaunliche Alterungsbeständigkeit, und die hohe Immunität gegen
Atmosphärilien erzielt wurden?

Wir dürfen sicher sein, dass Ting sich vor 300 Jahren nicht den Kopf
über diese Fragen zerbrochen hat, weil sich diese Fragen ihm gar nicht
stellten. Erst heute stellen sich uns diese Fragen, nachdem sich die Farben
der Kaempfer-Drueke so frisch und rein erhalten haben, dass wir den

Eindruck spüren, diese Drucke sind erst vor einigen Jahren hergestellt
worden. Neben dem ästhetischen Potential dieser Kunstwerke ahnen wir
ein Wissen, das ganz im taoistischen Geiste: "Wissen ist Erfahrung, und
Erfahrung ist Sehen" entstand und verlorenging in der taoistischen
Zuversicht wieder entdeckt zu werden, ein Wissen, das unserem vom
Intellekt gezeichneten Zeitalter fast 300 Jahre vorauseilte, denn die
Emulsionsdrucke wurden in Europa erst in der Mitte dieses Jahrhunderts
in der Anwendungstechnik entwickelt. Die Kaempfer-Drueke sind ein
unwiederbringliches Wunder von Empirie, künstlerischer und kommerzieller

Begabung, handwerklichem Können, und Zufällen. Es müssen einige
Zufälle im Spiel gewesen sein, die Ting halfen, Drucke anzufertigen, die



116 NOTIZEN - NOTICES

Jahrhunderte unbeschädigt in den Farben überdauerten, und nachdem die

Alterung der Farben als abgeschlossen angesehen werden kann, im
heutigen Zustand bei vortrefflicher Schonung und Pflege noch Jahrhunderte

überdauern werden. Welche Zufälle aber waren bei der Herstellung
der Drucke im Spiele?

Wir wissen, dass die Echtheiten und die Alterungsbeständigkeit von
Färbungen und Farbdrucken spezifischer Farbstoffmoleküle durch eine

Nachbehandlung mit im Wasser gelösten Metallsalzen z.B. Kupferealzen,
verbessert werden können. Es können bei basischen Farbstoffen die
Lichtechtheiten durch eine nachträgliche Metallbeize beträchtlich erhöht
werden. Von Wollfarbstoffen ist bekannt, dass durch eine Chrombeize
sämtliche Echtheiten verbessert werden. In der Anwendungstechnik von
Farbstoffen sprechen wir deshalb von Beizenfarbstoffen. Dieses Wissen

wurde bereits vor der chemischen Herstellung von Beizenfarbstoffen bei
den javanischen Batikern in Mitteljava empirisch ermittelt und angewendet,

indem die Batiker die Braunfärbungen der Sogafarbstoffe beträchtlich
in den Waschechtheiten durch eine nachträgliche Behandlung mit einem

Extrakt, den sie durch stundenlanges Kochen von tropischen Hölzern

gewannen, verbesserten. Unsere damaligen chemischen Analysen ergaben,
dass der Extrakt eine hohe Anreicherung von Aluminiumsalzen enthielt.
Nun konnte aber Ting seine Drucke im wässrigen Medium unmöglich
nachbehandeln, und ich nehme an, dass ihm dabei Zufälle halfen. Ich
vermute einmal, dass der verwendete Emulgator Spuren von gelösten
Metallsalzen enthielt, sodass während des Trocknungsvorganges und bei
der Lagerung der Drucke eine Beizung stattfand, also eine Farblackbildung,

die hohe Echtheiten etc. im Gefolge hatte. Ein anderer, oder
zusätzlicher Zufall wäre, dass bei der Herstellung der Farbemulsionen und
der Papiere, die für die Kaempfer-Drueke herangezogen wurden, ein
Wasser Verwendung fand, das Metallsalze in gelöster und relativ hoher
Konzentration enthielt. Dadurch konnten sich Metallsalze in den
Farbextrakten und -emulsionen anreichern, und im Papier Spuren von
wasserlöslichen Metallsalzen zurückbleiben, die ausreichten, um eine

Beizung der aufgedruckten Farben zu verstärken oder überhaupt erst zu
bewirken. Die Art der Beize und ihre Anwendung kann von uns heute nur
hypothetisch skizziert werden. Eine chemische Analyse der Papiere und
der Farben könnte einen Aufschluss bringen. Wie dem auch sei, die ästhetische

Wertung der Kaempfer-Drueke bleibt von Hypothesen und Analysen

unberührt. Der Zauber der Farben, die graphisch-künstlerische
Realisierung stiller taoistischer Augen-Blicke, faszinieren ein sensibles Auge und
erfreuen uns bis in die feinsten Verästelungen des menschlichen Geistes.



*#**i..;
•
«

^ ?<»

»
:;4)* &

^W•-#

**». V No«v r

£

Erstdruck der sogen. Kaempfer-Serie

(Sammlung Sachse, München), 360 x 280 mm



NOTIZEN - NOTICES 117

II

DIE FARBSYMBOLIK IN DER BUDDHISTISCHEN
IKONOGRAPHIE*

Günter Grönbold

Der Aufsatz beschäftigt sich mit der Frage, ob und inwieweit in der
Ikonographie des späten indischen Buddhismus Farben als Symbole oder
Symbolträger verwendet wurden. Grundlage dafür sind die Beschreibungen

in Texten wie Sädhanas, Dhâranïs u.a.1.

"Symbol" meint in der Kunst jede Erscheinung, die gleichzeitig auf
etwas anderes, auf einen höheren Sinn hindeutet, in der — der ursprünglichen

Wortbedeutung entsprechend — zwei Ebenen zusammentreffen. In
der buddhistischen Mythologie und Ikonographie erlangt die Symbolik
eigene Bedeutung im Mahâyâna und Vajrayâna. In beiden Schulen

gewinnt nämlich, sich allmählich verstärkend, ein magisches Denken an

Boden, das in Indien immer schon vorhanden war. Seine deutlichste
Ausprägung findet es im Tantrismus, der um die Mitte des 1. Jahrtausends
n.Chr. auch im Buddhismus sichtbar wird. Seine Denkweise ist das sog.
Analogiedenken, das Herstellen von Analogien oder gar Homologien. Im
magischen Weltbild steht alles in geheimem Konnex. So können die
widersprüchlichsten Dinge miteinander zu tun haben, nur weil es sich z.B.

um Gruppen mit gleicher Zahl handelt, oder gleiche Farben vorhanden
sind usw. Im Buddhismus ist das prominenteste Beispiel dafür die Pentade
der Tathägatas oder Jinas. Jeder dieser "transzendenten" Buddhas wird in
Verbindung gebracht mit einem der 5 Daseinsfaktoren (skandha), einer
der Himmelsrichtungen, der Jahreszeiten, der Farben, der Buchstabenreihen

des Alphabets usf. Im einzelnen handelt es sich um Vairocana
(Mitte, weiss), Aksobhya (O, blauschwarz), Ratnasambhava (S, gelb),
Amitâbha (W, rot), Amoghasiddhi (N, grün). Ihre speziellen Farben
werden auf Malereien als ihre Körperfarben wiedergegeben, ein Phänomen,
das westlichen Betrachtern wohl als erstes befremdlich erscheint. Eine

* Vorliegender Aufsatz wurde auf dem 20. Deutschen Orientalistentag 1977 in
Erlangen als Referat gehalten.

1 Die Belegstellen für die angeführten Beispiele sind zu finden in der "Mythologie
des indischen Buddhismus" des Verfassers, erschienen in dem Wörterbuch der
Mythologie, hrsg. von H. W. Haussig, Bd. 5, Stuttgart ca. 1978, S. 287-508.



118 NOTIZEN - NOTICES

interessante Abweichung von der üblichen Reihe bietet das Kälacakra-
Mandala der Nispannayogavalï (NSP S. 85, 93). In ihm steht nämlich
Amoghasiddhi mit schwarzer Körperfarbe im Osten, Ratnasambhava (rot)
ist im Süden, Vairocana (gelb) im Westen, Amitâbha (weiss) im Norden.
Aksobhya ist in diesem Fall mit dem in der Mitte stehenden, blauen
Kälacakra als identisch zu denken2. Nun weicht das Kälacakra-Mandala
überhaupt in manchen Punkten von den gewohnten ikonographischen
Angaben ab. Der Grund dafür ist noch nicht geklärt.

Im Rahmen dieser Tathägata-Gruppe erhalten die Farben, stärker als
die anderen Entsprechungen, Symbolcharakter. Und zwar können sie, bei
anderen Göttern verwendet, eben die Orientation im Raum und damit den
entsprechenden Buddha anzeigen.

Die Zuordnung von Farbe und Himmelsrichtung spiegelt sich auch in
den ikonographischen Repliken der Pentade. So ist z.B. die Dhanada-Tärä
von 4 Göttinnen umgeben, bei denen es sich um Vajratärä (O,
schwarzblau), Ratnatärä (S, gelb), Padmatärä (W, rot) und Buddhatärä
(N, weiss) handelt. Dhanadä selbst ist grün, so musste also Mitte und
Norden auch in der Farbe vertauscht werden. Oder es ist Buddhadäkim,
die Prajftä oder "weibliche Partnerin" des Gottes Mahämäyä von den 4

Dâkinîs umgeben: Vajradäkim (O, blau), Ratnadäkinf (S., gelb), Padma-

däkim (W, weiss oder weissrot), und Visvadâkinî (N, grün. Sädhanamälä

[Abk. SM] S. 467f.). Hier findet der Farbtausch Mitte - Westen statt, da
Buddhadäkim rot ist. In beiden Fällen tauchen übrigens schon in den
Namen der Gottheiten die Attribute der Tathägatas auf. Der Reichtumsgott

Jambhala wieder ist umgeben u.a. von den Yaksas Pürnabhadra (O,
blau), Vaisravana (S, gelb), Dhanada (W, rot) und Manibhadra (N, gelb).
Eine Pentade eigener Art ist die Pancaraksä-Gruppe. Die 5 weiblichen
Schutzgottheiten sind: Mahäpratisarä (Mitte, gelb oder weiss), Mahäsahas-

rapramardanï (O, weiss od. schwarz), Mahämanträanusärini (S, schwarz
oder weiss), Mahâsïtavatï (W, rot), Mahämäyün (N, grün).

Kleine Abweichungen in den beiden letzten Beispielen machen
deutlich, dass die Koordinierung Farbe — Himmelsrichtung der
Tathägata-Gruppe doch nicht generell übernommen wurde. Das zeigt sich noch
klarer bei den 4 Welthütern des Buddhismus, den sog. Grosskönigen. Hier
steht Vaisravana (gelb) im Norden, Virüdhaka (blau od. grün) im Süden,

2 Wie M.-Th. de Malimann betont, entspricht diese Farbverteilung jener der
Gesichter'Kälacakras, s. Introduction à l'iconographie du Täntrisme bouddhique, Paris

1975, S. 207.



NOTIZEN - NOTICES 119

Dhrtarästra (weiss) im Osten; lediglich der rote Virüpäksa passt zum Westen.

Der Grund für die Abweichungen dürfte in dem höheren Alter der

Welthüter-Gruppe liegen.
Die gleiche Farbverteilung findet sich noch in den Beschreibungen des

Weltberges Meru. Nach jüngeren Texten soll er aus Edelsteinen und
Edelmetallen bestehen und zwar im Osten aus Silber, was der Farbe Weiss

entspricht, im Süden aus Saphir (blau), im Westen aus Korallen (rot) und
im Norden aus Gold (gelb)3. Wenngleich also die Verbindung Farbe-
Himmelsrichtung nicht immer fest ist, so lässt sich andererseits doch
feststellen, dass eine Gottheit, wenn sie in einem Mandala dem Parivära,
dem "Gefolge" eines anderen Gottes angehört, ihre Farbe, entsprechend
der Himmelsrichtung, in der sie dabei steht, ändern kann. Kirfel sieht nun
in der "Suprematie der Fünfzahl im Verein mit der eigenartigen
Farbenorientierung" bei der Tathägata-Gruppe die Auswirkung "einer
Kultur, die im Prinzip damals Zentral- und Ostasien beherrschte, aber auch
auf indischem Boden zahlreiche Spuren hinterlassen hat". Deren
Betrachtungsweise sei eine "universistische" gewesen4. Eigentliche Beweise für die
Existenz einer solchen Kultur bleibt er freilich schuldig. Die symbolische
Verbindung von Himmelsrichtungen und Farben findet sich aber in vielen
Ländern.

Der Erforscher buddhistischer Ikonographie Benoytosh Bhattacharyya
wieder hat versucht, alle Gottheiten auf Grund ihrer Körperfarbe den 5

Buddhas zuzuordnen. Nun stehen allerdings Bodhisattvas und Gottheiten
zu den Tathägatas in bestimmter Beziehung, doch sind der einzig sichere
Beweis dafür die Figuren der entsprechenden Jinas im Haarschmuck des

Gottes. Allein nach den Farben vorzugehen, ist ein oft irreführender Weg.
Als Beispiel dafür sei Khasarpana angeführt, dessen Farbe weiss ist,
obgleich er das Bild Amitâbhas in der Krone trägt. In gleicher Weise ist die
gelbe Bhrkutï Amtäbha zuzuordnen. Bhattacharyya konnte sich für sein

Vorgehen auf eine Textstelle berufen. Im Mârïcî-Mandala (NSP S. 41)
werden die weissen Gottheiten Vairocana zugeordnet, die gelben
Ratnasambhava usw. Wie schon betont, ist aber gewisse Vorsicht geboten,
diese Angabe zu verallgemeinern.

Eine kosmologische Symbolik der Farben ganz anderer Art begegnet
uns in dem Zeichen des Dasäkäro vasï, "des in 10 Formen Mächtigen".
Dabei handelt es sich um eine Kombination von 7 Bija-Mantras, sog.

3 W. Kirfel, Die Kosmographie der Inder, Bonn 1920, S. 187.
4 W. Kirfel, Symbolik des Buddhismus, Stuttgart 1959, S. 45.



120 NOTIZEN - NOTICES

"Keimsilben" in einem Monogramm. Dazu kommen die 3 Zeichen des

Anunäsika. Das Ganze ist eine graphische Ligatur von Buchstaben in
Ranja-Schrift, die — und das ist das wichtige — Farbwerte erhalten. Dieses

Zeichen taucht etwa in der Mitte des 10. Jhs. auf, als Cilu5 das

Kälacdkra-Tantra in Indien verkündete. Er stellte eine Reihe von Thesen
auf und schrieb dazu den Das'äkäro vasi an das Tor der Universität
Nälandä. Er ist — in diesem Zusammenhang gesehen — gewissermassen die
"Weltformel" des Vajrayâna. Die makrokosmische Interpretation stellt
sich nämlich so dar: die enthaltenen Silben sind yam, ram, vom, lam,

mam, ksam und ham. Hierbei besitzt yam Beziehung zum Element
(dhätu) Wind und ist schwarz; ram zum Feuer und ist rot; vam zum
Wasser und ist weiss; lam zur Erde und ist gelb. Mam bedeutet den
Weltberg Meru und besteht aus 5 Farben; ksam, grün, steht für die
Sphären Käma- u. Rüpadhätu; harn, blau, für Arüpadhätu. Im hinduistischen

Kundalini-Yoga tauchen dieselben Mantras mit identischer
Elemente- und Farbensymbolik auf. Hier allerdings in mikrokosmischen
Bezug. So findet sich die Silbe lam, die gelb ist und dem Element Erde
entspricht, im Mülädhära-Cakra, dem Energiezentrum am Ende der
Wirbelsäule. Zum Svädhisthäna-cakra, dem nächsten Cakra nach oben zu
gehört die Silbe vam, Farbe weiss und Element Wasser, zum Manipüra-
cakra ram, rot und Feuer, zum Anähata-cakra yam, hier rauchfarben,
Element Wind. Harn im Visuddhi-cakra ist abweichend von der
buddhistischen Reihe weiss und entspricht dem Element Äkäsa.

Ausser im Das'äkäro vasi findet sich die Gleichsetzung von Farbe und
Element in der buddhistischen Ikonographie freilich nicht.

Der interessanteste Aspekt der Farbsymbolik ist die Repräsentation
von Stimmungsqualitäten, psychischen Zuständen durch Farben. Ich
meine damit nicht eigentlich die Verwendung bestimmter Farben für den
Grundcharakter des Gottes, ob wild oder friedlich, wenngleich es da

gewisse Regeln gibt. So sind zornige (krodha) oder wilde (ugra) Götter
und Göttinnen von schwarzer, blauer oder roter Körperfarbe. Friedliche
dagegen von weisser, gelber, grüner oder auch roter Farbe. Vielmehr denke
ich an jene Passagen in den Sädhanas, in denen bei den polykephalen
Göttern die Farben der Nebengesichter zusammen mit den Rasas, den

"Stimmungen", die sie ausdrücken, aufgeführt sind. Als Beispiel sei

Padmäntaka genannt. Bei ihm zeigt das rote Hauptgesicht den Ausdruck

5 In tibetischen Texten "Tsi-lu-pa". Seine Geschichte findet sich bei H. Hoffmann,
Die Religionen Tibets, Freiburg/München (1956), S. 122-124.



NOTIZEN - NOTICES 121

der Liebe (srfigära), das rechte schwarze Gesicht Wildheit (raudra), das

hintere Gelbe Lachen (häsya), das linke Weisse Frieden (sänta-rasa). Der
Ausdruck rasa, der hierbei in den Texten verwendet wird, lässt sofort an
die 8 bzw. 9 "Stimmungen" in der Dramatik denken. Im 6. Kapitel seines

Nätyasästrm behandelt Bharata ja folgende Stimmungen, die im Zuschauer
der Dramen auftreten können: die durch srhgära, "Liebe", durch häsya,
"das Lächerliche", karunä "Mitleid", raudra, "das Schreckliche", vira,
"das Heldenhafte", bhayänaka, "die Furcht", bïbhatsa, "den Widerwillen"

oder adbhuta, "das Wunderbare" erzeugte Stimmung. Von anderen
Poetikern wurde noch der sänta-rasa, die Stimmung des Friedens
hinzugefügt. Bei seiner Erörterung weist Bharata nun tatsächlich jedem
Rasa eine bestimmte Farbe zu (VI, 42—43): srhgära — grün (s'yäma),
häsya — weiss (sita), karunä — hellblau (kapota), raudra — rot (rakta), vira
— weisslich (gaura), bhayänaka — schwarz (krsna), bïbhatsa — blau (nïla),
adbhuta — gelb (pïta). Diese Zuordnung, das muss gleich gesagt werden,
ist aber rein theoretisch, für das Drama selbst spielt sie keine Rolle. In den
Dramen drückt die Farbe der agierenden Personen ihre Herkunft oder
ihren Stand aus; ob es sich um Götter oder Dämonen handelt etwa, oder
um Angehörige bestimmter Volksstämme.

Die Untersuchung der Angaben über Farbe und Stimmung in den
Sädhanas und Mandalas der buddhistischen Gottheiten bringt folgende
Entsprechungen (Anspruch auf Vollständigkeit wird dabei nicht erhoben):

Schwarz kann Wildheit ausdrücken (Aksobhya, Kälacakra, Padmänta-
ka, Sumbharäja).

Blau, das dem Schwarz ikonographisch praktisch gleich ist, drückt
ebenfalls Wildheit aus (Herukavajra), zornige Liebe (Aksobhya, Trailokya-
vijaya) oder nur Liebe (Vajrajvälänalärka), aber auch Eifersucht (Prajfiän-
taka).

Rot bedeutet Liebe (Amoghasiddhi, Padmäntaka), Leidenschaft
(Aksobhya, Kälacakra), Freude (Herukavajra, Sumbharäja), Mitleid
(Vajrajvälänalärka)' oder gar Abscheu (Trailokyavijaya), auch grosse Wildheit
(Prajnantaka).

Weiss entspricht der friedlichen Stimmung (Aksobhya, Amoghasiddhi,
Kälacakra, Locanä, Padmäntaka, Sumbharäja), einmal auch der Wildheit
(Aksobhya), oder dem Heldenmut (Trailokyavijaya), oder dem Abscheu
(Vajrajvälänalärka).

Gelb kann die heldenhafte Stimmung bedeuten (Aksobhya,
Vajrajvälänalärka), Ruhe (Amoghasiddhi) oder Samädhi (Kälacakra), jedoch auch
Liebe (Prajftäntaka, Sumbharäja), Wildheit (Trailokyavijaya) und Lachen
(Padmäntaka).



122 NOTIZEN - NOTICES

Grün taucht seltener auf. Einmal entspricht es der Furcht
(Herukavajra) und einmal der friedlichen Stimmung (Prajnantaka).

In diesen Zusammenhang passt vielleicht auch die Aussage, dass

Yamäri in einem Befriedungsritus (säntika-vidhi) mit weisser Farbe
erscheinen kann, in einem Nutzen verschaffenden Ritus (paustika-vidhi)
gelb, und in einem Unterwerfungszauber (vasya-vidhi) wieder rot.

Wenn wir nun obige Zuordnungen mit jenen Bharatas vergleichen, so
stellen wir fast keine Übereinstimmungen fest. Es wurde also lediglich das

Wissen um die dramatischen Stimmungen in der Ikonographie verwendet.
Gelegentlich heisst es auch ganz generell in den Sädhanas, dass ein Gott
"die Rasas, wie srhgära usw." zeigte (z.B. SM S. 31).

Solche Bemerkungen sollen nun klar machen, dass ein Gott auch
innerlich voller Aktivität und Anteilnahme ist. Ferner ist deutlich
geworden, dass es keinen festen Kanon für solche Entsprechungen gab.
Gerade diese Erkenntnis lässt es als — zumindest zur Zeit noch —

unmöglich erscheinen, etwa auch die Farben der Nimben und Auren der
Gottheiten zu deuten, was Hummel versucht hat6. Dazu muss man aber
von den Anschauungen der Zeit ausgehen und darf nicht, wie Hummel,
moderne psychologische und z.T. theosophische Deutungen der Farben
zugrundelegen.

Wenn wir nun kurz die Ergebnisse resümieren, so ist festzuhalten: bei
der Interpretation buddhistischer Malereien können die Körperfarben der
Gottheiten zum einen die Zugehörigkeit zur "Familie" (kula) eines der 5

Tathägatas andeuten, damit eventuell die Plazierung in einer der
Weltgegenden. Ferner sind sie ein zusätzliches Indiz für die allgemeine
Stimmung des Gottes. Mehr kann allerdings im Augenblick noch nicht als

gesichert gelten.

6 S. Hummel, Die Gloriolen in der lamaistischen Malerei, in: Asiatische Studien
Bd. 4 (1950), S. 90-107.


	Notizen = Notices

