Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 32 (1978)

Heft: 2

Artikel: Dieu, I'ame et le monde selon le aiva-Siddhnta : philosophie
religieuse de I'Inde du sud

Autor: Keller, Carl-A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146516

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIEU, L’AME ET LE MONDE SELON LE
SAIVA-SIDDHANTA
(Philosophie religieuse de 1'Inde du Sud)

CARL-A. KELLER

Université de Lausanne

La définition de I’Absolu, du sujet humain, et de la réalité ambiante
dans laquelle évolue le sujet humain, ainsi que I’exploration des relations
existant entre ces trois grandeurs essentielles — voila le propos fonda-
mental de la philosophie et de la théologie hindoues. C’est d’ailleurs 1a le
probléme central de toute philosophie et de toute théologie, qu’elles
soient d’obédience hindoue, bouddhiste, musulmane ou chrétienne.
Qu’est-ce que le sujet humain (I’homme), qu’est-ce que le ‘“monde”,
qu’est-ce que Dieu (ou l'origine du Tout, la cause premiére, etc.), et
comment tous trois, ’homme, le monde et Dieu, s’articulent-ils les uns
avec les autres? Questions ‘“toutes simples” auxquelles ’homme techni-
cien et technocrate a peut-étre cessé de réfléchir, mais qui néanmoins
posent tout le mystére de la vie. Répondre a ces questions, c’est répondre
a toutes les questions; c’est proposer une vue globale de [’univers,
découvrir le sens de la vie.

Il existe de nombreuses maniéres de percevoir I'univers, et a instar
des philosophes de tous les pays, les penseurs de 1’Inde ont beaucoup
réfléchi aux problémes que pose & I’homme intelligent la perception du
monde phénoménal. Mais en Inde il n’est guére possible de parler du
monde en faisant abstraction soit du sujet humain qui pergoit le monde,
soit du sujet divin qui en est le fondement. Pour I’hindou, le monde
n’existe que dans ses rapports a Dieu, qui en est le support, et en fonction
du sujet humain qui en justifie ’existence. C’est précisément le Saiva-
Siddhanta — mais pas seulement lui, loin de 1a! — qui a consacré un soin
particulier a I’élucidation de ces interdépendances; et qui a trouvé des
solutions qui méritent une étude approfondie. -

En ce qui concerne la méthode de la présente étude, j’estime judicieux
de partir d’'un texte précis — qui est d’ailleurs le texte le plus important et
le plus populaire du Saiva-Siddhanta — plutdét que de tenter une vue
synthétique du systéme. Cette maniére de faire offre I’avantage d’étre en
prise directe sur le cheminement de la pensée hindoue; en ce qui concerne



98 CARL-A. KELLER

I’étude du systéme complet, je renvoie le lecteur intéressé aux ouvrages
cités dans la bibliographie.

Mais avant de commenter le texte, voici quelques précisions d’ordre
historique:

1. Le Saiva-Siddhanta (““/doctrine finale concernant Siva”) est la
réflexion philosophique et théologique des Sivaites de I’Inde du Sud, plus
précisément du pays tamoul, sur leur expérience religieuse, réflexion
culminant dans des textes rédigés aux Xllle et XIVe siécles. Le Sivaisme
du pays tamoul est tributaire de divers facteurs historiques. Il fait partie
de la grande tradition Sivaite dont le développement et I’expansion sont
encore assez mal connus mais qui s’est cristallisée dans la vaste littérature
des Purana d’une part, dans la non moins volumineuse littérature des
Agama ou Tantra Sivaites d’autre part. Alors que les Purana, en général,
s’efforcent d’élaborer une sorte de synthése entre les divers mouvements
sectaires de I’hindouisme, tout en affirmant la suprématie de tel dieu sur
tous les autres — de Slva par exemple — les Agama §ivaites sont plus
nettement sectaires en exposant un systéme de pensée et une prapque
religieuse axés uniquement sur la glorification et la connaissance de Siva®.
En plus de cette grande tradition Sivaite, le §ivaisme du pays tamoul a été
marqué, dans la deuxiéme moitié du premier millénaire de notre ére, par la
renaissance de I’hindouisme d’expression tamoule, renaissance qui visait a
briser I’hégémonie du bouddhisme et du jinisme en Inde du Sud et qui a
fini par évincer ces deux religions du pays tamoul. Cette renaissance fut
Poeuvre d’une sorte de contre-société d’adorateurs inconditionnels des
dieux hindous, Siva en particulier, qui parcouraient le pays dans tous les
sens, chantant et dansant dans les sanctuaires existants, en fondant de
nouveaux, préchant contre les hérésies, célébrant la beauté et les vertus de
Dieu, se livrant corps et 4me & un culte enthousiaste, demandant aux chefs
politiques de protéger les adeptes des dieux hindous et de chatier leurs
adversaires?. Ce sont ces chantres enthousiastes et tous ceux qui imitaient
leur attitude d’abandon total a la divinité qui ont vulgarisé le culte de Siva
(comme aussi de Visnu et qui ont déclenché dans le pays tamoul une

1 Cf. la présentation des Agama Sivaites et de leur philosophie par H.

Brunner-Lachaux (1963), pp. i—xx.

2 Cf. V. Raghavan (1966) et C. A. Keller (1976). — La nature de la contre-société
formée par les adeptes inconditionnels de Siva ressort clairement d’une analyse du
Periyapurinam de Cekkizhar, legenda aurea des Sivaites tamouls (analyse a paraitre
prochainement).



DIEU, L’AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHANTA 99

réflexion philosophique et théologique qui, tout en utilisant ’outillage
conceptuel fourni par les Purana et les Agama, a pris une couleur originale
et spécifiquement tamoule.

2. Le Siva—jﬁa'na—bodha est un texte trés succinct, un résumé de la
pensée philosophique du §ivaisme tamoul, formé de 12 aphorismes ou
siitra. 11 existe en deux versions, sanscrite et tamoule. Le texte sanscrit se
compose de douze distiques (24 vers), le texte tamoul de quarante vers.
On prétend souvent que les douze distiques sanscrits se trouvent dans 'un
des Agama, le Rauravagama, et que le texte tamoul n’en est qu’une
traduction. Cette théorie ne peut guére étre maintenue: tout d’abord,
’examen de tous les manuscrits existants du Rauravagama (entrepris par
I'Institut Francais d’indologie i Pondichéry) s’est soldé par un résultat
négatif: le S‘iva-jﬁdna—bodha ne se trouve dans aucun manuscrit de cet
Agama?®. Ensuite, la critique interne des deux versions et la comparaison
linguistique et philosophique entre le texte tamoul et le texte sanscrit
militent nettement en faveur de la priorité du texte tamoul. Personnelle-
ment, je suis convaincu de I’antériorité de celui-ci. Aussi me suis-je permis
de I'utiliser pour le présent exposé.

3. Le S‘iva-jﬁéna—bodha est attribué a un auteur dont le surnom aurait
été Mey-Kanda-Devar, “I’homme divin qui a vu la vérité”. Ce serait son
titre d’initié; son nom véritable aurait été Svetaranam. Pour la question de
la datation, on s’appuie généralement sur une inscription datée de
1231—-1232 mentionnant la consécration d’une idole par les soins de
Meykandar. L’oeuvre elle-méme ne contient aucune indication permettant
de fixer sa date.

4. Les quarante vers du texte tamoul sont pourvus d’un bref
commentaire en prose, ainsi que de 364 autres vers illustrant les doctrines
présentées. Les deux, commentaires et vers explicatifs, seraient également
'oeuvre de Mey-Kanda-Devar. Le texte tamoul a été trés souvent traduit
en anglais, les divergences assez considérables entre les traductions étant
I'indice non pas de la difficulté du texte mais du zéle apologétique des
traducteurs et de leur désir de le mettre au goit du jour. On trouve une
discussion détaillée des traductions des six premiers sufra dans divers
volumes de la revue Saiva Siddhanta. 1l n’en existe aucune traduction



100 CARL-A. KELLER

francaise. Les deux textes, sanscrit et tamoul, sont publiés — entre autres!
— par D. Dhavamony (1971) (en translittération).

Je me propose maintenant d’exposer les principales doctrines qui nous
intéressent en commentant six des douze sifra ou aphorismes que
contient le texte tamoul.

I “Les entités masculines, féminines et neutres subissent un triple processus: 1’état
qui a été produit, ayant pris fin, existe dans la ‘matiére’ (malam). ‘Fin — début’ —
voila ’enseignement des sages.”

Cet aphorisme décrit le monde tel qu’il se présente au siddhantin. Je
ferai cinq remarques a ce sujet:

1. Le monde est ici perqu comme un ensemble d’entités diverses,
masculines, féminines, neutres, c’est-d-dire comme un ensemble d’uni-
tés individuelles (hommes, animaux, plantes, pierres*) et non comme
une grandeur globale, unifiée, totalisée. (Cf. en sanscrit, le terme loka,
racine lok-, percevoir, contempler; loka, “ce qu’on pergoit”, c’est-a-dire les
hommes; secondairement, “le monde’). Le contraste avec la tradition
sémitique (babylonienne, judéo-chrétienne et musulmane) saute aux yeux:
13, le monde est tout d’abord congu comme un tout cohérent dans lequel
viennent s’insérer les unités individuelles; ici, le regard est braqué sur les
unités individuelles alors que le cadre universel dans lequel évoluent ces
unités n’entre guére dans le champ de vision du philosophe.

La signification — capitale, a vrai dire — de ce regard caractéristique
sur les unités individuelles qui composent le monde apparaitra clairement
dans la suite de ’exposé.

2. Ces unités subissent un triple processus (littéralement: “sont dans
un triple processus”, ou “une triple maniére d’exister et d’agir”): elles
existent dans un état (sthiti), qui est précédé d’une production, et voué a
une fin: le triple processus de production, de durée, de liquidation. La
forme grammaticale des mots indique que I’accent est placé sur la
liquidation: I’état n’est produit et ne dure que pour prendre fin. Cette
observation apparemment banale a des conséquences importantes: pour le
Siddhantin (comme pour I’hindou en général), ce qui ne dure pas, ce qui

4 Les “entités” — il s’agit des “entités” qui subissent la loi dl.l samsara (cf.
aphorisme II) — englobent les éléments du monde inanimé, comme le précise par
exemple le poéte tamoul Manikkavacakar (VIlle s. ? ) (Sivapuranam 28—30).



DIEU, L’AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHANTA 101

ne demeure pas, ce qui n’est pas en permanence identique 3 soi-méme
existe certes, mais n’est pas vraiment, n’est pas ETRE (sat) (voir plus loin,
sutra VI). D’autre part, le fait que toute entité percue est appelée a
disparaitre permettra au Siddhantin de se prononcer sur la nature de ce
qui EST, de “ETRE” (sat) au sens fort du terme.

3. La liquidation de I’entité percue n’est pas le dernier mot de son
histoire: cette entité ‘“‘existe” dans la “matiére” (malam). Tout d’abord,
voici quelques précisions sur cette derniére’.

Malam signifie “souillure”’, non pas au sens moral, mais au sens
matériel: une substance qui adhére i une autre, qui ’enveloppe,
I’obscurcit. Quelle est cette autre substance? Elle sera présentée et
analysée dans ’aphorisme III. Pour I’instant, disons encore que malam est
aussi appelé pasam, ‘“cordon”, “lien’, “entrave”: le propre de cette
souillure est d” ““enchainer’ et de “lier”.

S “Existe dans la ‘matiére’ ” (malattu ulatim); 1a phrase est diversément traduite

et interprétée par les commentateurs. En effet, le terme malam est ambigu: d’une part,
synonyme de pasam (“lien”), il désigne I’ensemble des trois (voire quatre, ou cinq)
“souillures” qui enchainent I'ame (“les trois mualam éternels” est une expression
courante dans la poésie du Saiva-Siddhanta, notamment chez Manikkavacakar);
d’autre part, il ne concerne que 'une d’entre elles, le mizla-malam ou anava-malam, la
“souillure fondamentale” (cf. notre commentaire a4 aphorisme III). En plus, le
morphéme -fu (dans *malam-tu) pourrait a la rigueur avoir le sens de “d cause de”.
Cela donnerait la traduction suivante: “L’état produit, ayant pris fin, existe  cause de
la souillure fondamentale”. Certains préférent cette traduction en expliquant que Siva
“crée” le monde afin de détacher les 4mes de la ‘“‘souillure fondamentale. Elle nous
parait peu convaincante et nous la rejetons pour les raisons suivantes 1° Le but de
P’aphorisme est de souligner la continuité de l'univers i travers les nombreuses
“dissolutions™ (plutot: “absorptions” ou “réintégrations™) dont il est ’objet. Que telle
est I'intention du texte est prouvé par I'une des strophes explicatives qui remontent,
selon la tradition, a 'auteur du satra lui-méme: Ce qui s’absorbe est dans ce en quoi il
s’absorbe; en vertu de malam il faut qu’il existe comme il s’est absorbé. Cela signifie
que malam assure la continuité du monde phénoménal (c’est-a-dire du monde des 4mes
incarnées) par-dela 1’absorption qu’il ne manquera pas du subir. Il ne s’agit nullement
d’exprimer le but de son existence. — 2° Selon notre texte, le monde n’existe pas
uniquement i cause du désir de Siva de libérer les dmes souillées par la “souillure
fondamentale”, désir auquel il n’est fait aucune allusion. L’existence du monde est
également dd i P’existence de karma (cf. plus loin), ainsi qu’a D’existence de la
“matiére” qui, comme le dit le commentaire ancien, “ne nait pas de rien”: elle
pré-existe a 'évolution du monde, et celui-ci pré-existe en elle. Siva n’est que I’énergie
qui maintient vivant le processus éternel des réabsorptions et des ré-apparitions du
monde des phénoménes multiples.



102 CARL-A. KELLER

Les entités percues, masculines, féminines et neutres, “existent” dans
malam,; malam est donc I’étoffe dont elles sont faites. Leur production est
une sorte d’expansion de la “matiére’; leur liquidation, la contraction de
celle-ci. “Liquidation” ne signifie pas disparition totale; il convient plutdt
de dire que les entités “réintégrent” leur origine, qu’elles retournent a
I’état dans lequel elles se trouvaient avant leur “production”.

Il faut encore préciser que malam, la souillure, la matiére, le cordon,
comprend tous les aspects d’une entité, aspects physiques, psychiques et
intellectuels. Par exemple, en parlant de 'homme comme d’une entité
individuelle, il faut se rappeler que la personne toute entiére est malam,
matiére, souillure. C’est cette personne totale qui est produite, qui dure, et
qui est réduite a I’état antérieur.

4. Le fait que les entités réintégrent leur état premier renferme la
promesse d’un nouveau départ. “ ‘Fin — début’, voila I’enseignement des
sages.” En effet, tout départ suppose une fin antérieure, conformément au
principe que rien ne peut naitre de rien. Ce principe qui est adopté par
I’immense majorité des hindous, a4 ’exception d’une ou deux écoles
philosophiques dont I'influence sur ’ensemble de I’hindouisme religieux
est limitée, est appelé satkaryavada,; il consiste a dire que tout ce qui
existe est déja contenu dans sa cause. Si donc une entité quelconque, un
étre humain, par exemple, fait son apparition dans la matiére, cela signifie
que cet étre a déja existé (dans la matiére) avant d’y apparaitre
présentement. D’autre part, le retour de cet étre a 1’état de matiére brute
implique la possibilité de sa réapparition griace a une nouvelle dilatation de
la matiére. L’unité ou entité individuelle vivra de ce fait un nombre infini
de productions, de durées et de liquidations, chaque liquidation préludant
a une nouvelle production.

Le principe “fin — début” qui concerne chacune des entités
individuelles s’étend bien entendu a I’ensemble de ces entités, a ce que
nous appellerions le “monde”: le monde dans son ensemble subit, lui
aussi, un nombre incalculable de productions, de durées et de liquidations.
Le monde dans son ensemble est de la matiére dilatée ou diversifiée (la
“production” du monde) qui dure pendant un certain temps et qui se
condense ou se résorbe en elle-méme aprés le laps de ce temps. L’évolution
des entités individuelles comme du monde dans son ensemble aboutit
toujours @ une involution suivie d’une nouvelle évolution. Puisque tout
début est nécessairement précédé d’une fin, le triple processus que
subissent les étres et le monde est sans début et sans fin: c’est I’éternelle
pulsation de la matiére.



DIEU, L’AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHANTA 103

5. Mais la matiére en tant que telle, qu’elle soit saisie comme
phénoméne physique, psychique ou intellectuel, est inerte, dépourvue de
vie, donc incapable de provoquer elle-méme cette pulsation. Il faut
admettre la présence d’un agent autre que matériel, d’un agent qui
provoque et assure la pulsation de la matiére, pulsation qui n’a ni début ni
fin. Cet agent sera co-extensif et co-éternel avec la matiére, mais distinct
d’elle. La matiére étant inconsciente, 1’agent en revanche sera conscience
pure.

Notre aphorisme fait allusion a la présence de cet agent par la forme
verbale passive: “I’état qui est produit.” C’est cet agent distinct de la
matiére qui est I’agent de la production. En plus, étant donné le fait que la
production suppose une liquidation préalable, il faut bien admettre que le
méme agent est responsable également de la fin.

Qui est cet agent? Puisque le triple processus culmine dans la
liquidation et que c’est la liquidation qui permet ensuite la production, il
faut en conclure que I’agent est identique a la divinité qui préside selon la
tradition a toute liquidation: Siva. Cest 1a selon la tradition du Siddhanta
le sens véritable de notre aphorisme: il s’agit de prouver que c’est Siva seul
qui provoque et qui maintient la pulsation éternelle de la matiére. C’est lui
qui est le “maitre” de la matiére, du “cordon” ou du “lien” (pasam): de
ce fait, il est appelé “maitre”, ou pati.

PATI : principe conscient universel
PASAM malam ou maya : principe non-conscient

II. “Soumises au karma qui est double, ainsi qu’a I'ordre de partir et de venir, les
entités sont insé parablement liées a LUL”

Le deuxiéme aphorisme contient une analyse des relations entre
pasam et pati. 11 appelle trois remarques:

1. Les entités — rappelons que le “monde” est toujours pergu comme
un ensemble d’entités individuelles — sont inséparablement liées a Siva.
Cette affirmation est inéluctable puisque Siva provoque constamment des
productions et des liquidations: constamment, on voit apparaitre des
entités, et constamment on en voit disparaitre. Siva est, bien entendu,
également inséparablement uni aux entités qui durent, qui existent. C’est
dire que c’est lui seul qui provoque notre naissance, notre croissance,
notre existence dans la vie, notre retour a la matiére et nos naissances
successives, a I'instar de ce qu’il fait pour toutes les entités observables,
dieux, hommes, bétes, plantes, pierres, etc. Tout est toujours inséparable-
ment lié a Siva.



104 CARL-A. KELLER

L’union intime entre la matiére et Siva est parfois ressentie avec une
telle évidence, que ‘certains textes de dévotion Sivaite vont jusqu’a
proclamer I'unité de Siva et de la matiére. Mais ce sont 1a des déclarations
hyperboliques que le philosophe réduira a leur valeur réelle: Siva et la
matiére sont inséparables. Le philosophe fera peut-étre un pas de plus en
direction du dévot en admettant que la matiére n’existe que grice a Siva et
pour lui; mais il refusera strictement I'idée que la matiére serait créée par
Siva, comme il rejette I'idée qu’elle serait identique a lui. La matiére et
Siva sont éternellement distincts mais aussi éternellement associés.

2. Revenons aux entités individuelles, pour nous demander comment
elles évoluent. Nous constatons que leurs destinées varient considérable-
ment: il y en a qui se trouvent dans des conditions déplorables — des
minéraux, des vers de terre par exemple — et d’autres qui jouissent de tous
les plaisirs imaginables — les brahmanes, les dieux surtout. En plus, parmi
les hommes, certains sont heureux et d’autres malheureux, on y trouve des
malades et des gens en bonne santé, des vieillards et des enfants morts a la
naissance. Comment expliquer toutes ces différences? Elles ne sauraient
étre imputées a Slva car Siva est exempt de tout arbitraire et de toute
injustice. Il faut donc admettre, a coté de la matiere (malam), I’existence
d’un autre facteur qui est responsable des différences constatées. Ce
facteur est appelé karma: c’est lui qui explique les différences des
conditions et des destinées. A linstar de Siva et de malam, karma est
éternel: il n’a ni début ni fin. Comme malam, il enchaine les entités, car
c’est en fonction de karma que Siva provoque la production des entités.
Le karma est double: bon et mauvais. Le bon karma conditionne la
production d’un état agréable, le mauvais karma conditionne la produc-
tion d’un état désagréable.

Il est clair que toutes les entités faites de malam sont enchainées par
karma: karma et malam sont deux formes de pasam. Mais puisque Siva est
différent de malam, il est également distinct de karma: lui seul est libre de
karma, lui seul ne subit pas la loi des productions agréables ou néfastes.

3. Comment Siva maintient-il en mouvement le processus éternel du
va-et-vient des entités individuelles (et du monde)? Etant libre de toute
limitation par malam et karma, il ne saurait le faire directement: la
distinction entre lui et les entités est nette. C’est donc par son ‘“‘ordre”,
son commandement, gjiia, qu’il agit sur malam. Cet ordre est une sorte
d’énergie qui agit sur la matiére, qui fait disparaitre les entités et qui les
fait réapparaitre. L’ordre a de ce fait des noms divers: “énergie”, sakti, ou



DIEU, L’AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHANTA 105

aru], “grace”. La relation entre Siva et son “ordre” ou sakti est celle d’une
identité différenciée (symbolisée dans la figure de I’Ardhanarisvara, du
Dieu homme-femme).

Avant d’aller plus loin, résumons la conception du monde telle que
nous la voyons se développer dans les deux premiers aphorismes:

Le monde est un ensemble d’entités individuelles, soumis comme elles
a un éternel processus d’expansion et de condensation, d’évolution et
d’involution, de diversification et de réintégration. Ce processus se déroule
a l'intérieur d’une substance appelée malam et il est conditionné par
karma. Toutefois, il est rendu opérant par Siva seul a qui il est
inséparablement lié, Siva agissant au moyen de son énergie, sakti. Le
monde est donc matiére animée par I’énergie de Siva.

PATI . principe conscient universel
PASAM malam ou maya

ka principe non-conscient

Avec le troisiéme aphorisme, nous abordons le coeur méme du Saiva-
Siddhanta:

IIl. “La présence d’atman, dans 'organisme, est prouvée par le fait qu’il y a une
instance qui dit “il n’existe pas”; qui dit “mon corps”; qui connait I'’extinction
des cinq sens; qui durant le sommeil ne se nourrit ni ne travaille; qui devient
consciente lorsqu’elle est éveillée™ :

Aprés I’étude de la relation qui lie le monde a Siva, le texte analyse la
structure des entités qui forment le monde.

Ces entités — dieux, hommes, animaux, plantes, pierres — sont des
“corps” ou “organismes”, des unités physiques, psychiques et intelligentes
(méme les plantes et les pierres! ) qui sont habitées par une conscience, ou
un centre conscient appelé atman. Ce centre conscient, dans ’état ou les
entités se trouvent normalement, est occulté et ignoré. Il faut méme dire
que la conscience n’est pas consciente d’elle-méme, elle est devenue
totalement éclipsée et obnubilée.

Cette occultation du centre conscient de ’homme — ou de toute autre
entité — tient a deux facteurs:

D’une part, le centre conscient (qui est le sujet pur, pure conscience)
est faussement identifié a I’'unité psycho-somatiqué que les deux premiers
aphorismes ont appelée “entité”’. Nous pensons — faussement — que notre
JE, notre étre intime et véritable, est identique a notre personne
empirique, a savoir notre corps, notre psychisme conscient ou inconscient.
Nous ignorons ainsi notre identité véritable.



106 CARL-A. KELLER

D’autre part, notre conscience intime, le sujet pur en nous, sujet qui
est conscience pure (distincte de la “‘conscience de quelque chose”) est
depuis toute éternité enveloppée d’une sorte de housse qui ’empéche de
prendre conscience d’elleeméme, d’un malam qui est fondamental,
irréductible, “atomique”, donc amavam — anava-malam, une souillure
irréductible.

Atman est par conséquent enveloppé de trois malam: la matiere
(maya), karma, et anava; c’est ce triple malam qui constitue pasam, le
lien, le cordon.

Le salut pour le Siddhantin consiste précisément en ce qu’atman soit
libéré, c’est-a-dire dans la destruction ou mise hors service des trois malam.
II faut que atman, le sujet pur, devienne conscient de lui-méme et qu’il
réalise son indépendance par rapport a la personne psycho-somatique qu’il
habite.

Mais atman, le sujet pur, la conscience pure, existe-t-il vraiment?
Notre aphorisme offre cinq preuves ou indices de la présence d’atman, a
I'intérieur de I'unité psycho-somatique:

1. Il y a une instance qui conteste le présence d’atman. Ce qui nie la
présence d’un sujet pur, c’est précisément le sujet pur lui-méme, I'instance
qui dit “je nie que je suis”. En niant sa propre existence, le sujet pur
prouve qu’il existe.

2. Il y a une instance en nous qui dit “mon corps’’, qui prend ses
distances par rapport a I’entité psycho-somatique (le “corps’ comprend le
psychisme et I'intelligence); une instance qui dit “ma pensée’’: le sujet qui
dit “JE pense”, c’est le sujet pur qui contemple la pensée du sujet
empirique.

3. Il y a une instance qui est indépendante de toute perception
sensorielle, qui reste consciente d’elle-méme en I’absence de toute
perception sensorielle. C’est 14 bien sir une affirmation qui n’est pas
directement évidente mais qui est valable par inférence: 'instance qui dit
“je” subsiste chez I’aveugle et le sourd, et elle n’a besoin d’aucune autre
perception. En outre, la perception sensorielle normale €st supprimée dans
le réve; pourtant, au réveil, on se souvient du réve, ce qui prouve l’identité
du sujet conscient a travers I’état de réve.

4. Durant le sommeil, en particulier durant le sommeil profond,
toute activité consciente est suspendue; pourtant, le sujet lui-méme ne



DIEU, I’AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHANTA 107

souffre ni suspension ni aucune diminution; il est donc autre que ’activité
physique ou méme psychique.

5. La preuve principale de la présence du sujet pur, c’est ’expérience
de son éveil, c’est-a-dire I’expérience de déchirure de malam grice a
laquelle la conscience pure devient consciente d’elle-méme. Cette expé-
rience est le fruit d’un rite d’initiation qui vise a libérer atman de ’emprise
des sens et a rendre le triple malam inopérant.

La présence d’atman, au centre de ’ensemble psycho-somatique formé
par maya-malam, la matiére, est ainsi admise dans la théorie. Mais, je le
répéte, il s’agit pour le Siddhantin d’éveiller atman a la prise de conscience
de son étre propre: c’est cet éveil qui est I’essence du salut.

Le Siddhantin désigne volontiers I'atman par le terme de pasu,
“vache”, “bétz}il”. Si malam est le “cordon” qui enchaine et attache
atman, et si Siva est le “maitre”, pati, la désignation pasu, “‘bétail”,
convient parfaitement aux ames dont Siva est également le maitre ou le
berger, pati.

PATI : principe conscient universal
. anavam
PASAM malam ou maya : principe non-conscient
] karma
PASU : principe conscient individuel

IV. “Grice & atman qu’on vient de mentionner, les sens tels que toucher, vue, goit,
odorat, mesurent et connaissent; pourtant, ils ne connaissent pas. Atman se trouve
dans la méme situation qu’eux: son éveil est da a la seule arul. Ils ressemblent au
fer attiré par I’aimant.

Le quatriéme aphorisme approfondit ’analyse des rapports entre Siva,
les Ames, et les entités matérielles.

La matiére qui forme les entités psycho-somatiques est inerte, elle n’a
pas de vie. Cest dire que les sens qui font partie de la matiére sont
incapables de percevoir quoi que ce soit, ils sont morts. Laissés a
eux-mémes, les sens ne ‘“mesurent ni ne connaissent”, ’entité psycho-
somatique n’est en rapport ni avec le monde ambiant ni avec elle-méme.
C’est la présence d’atman — aussi appelé uyir, “‘vie” — qui active les sens,
qui leur donne la “lumiére”. La relation du monde a Siva se réalise grice
au chainon appelé atman ou pasu: I'entité individuelle a besoin de la
conscience pure pour devenir consciente, pour se connaitre elle-méme et
connaitre autre chose. En soi, pasam est in-connaissant; il connait grace a
atman.



108 CARL-A. KELLER

Se pose alors le probléme de la relation entre atman et Siva. Les deux
premiers aphorismes nous avaient appris que Siva anime toutes les entités,
qu’il est par l'intermédiaire de sa sakti la vie de 'univers. Nous apprenons
maintenant que chaque entité est illuminée, éclairée, non par Siva, mais
par ’ame, atman. N’y a-t-il pas 1a une contradiction?

La réponse est que Siva éclaire I'entité psycho-somatique a travers
atman, atman étant en quelque sorte I’outil, le moyen d’action de Siva.
Seulement, atman qui a I’état normal des étres ignore sa propre identité
puisqu’il n’est pas conscient de lui-méme, ignore également le role qu’il
joue dans la relation entre Siva et le monde. C’est uniquement I’action
salvatrice de Siva, sa grice qui agit a travers I'initiation, qui rend atman
conscient de lui-méme, et par 1a méme, lui permet de jouer en pleine
conscience le role qui lui est dévolu. Comme les sens ont besoin d’atman,
de méme datman a besoin de Siva: “ils ressemblent au fer attiré par
I’aimant”.

L’ame (atman, pasu) pleinement libérée aura dépassé le stade ou elle
est consciente d’elle-méme: étant pleinement illuminée par Siva, elle ne
fera qu’illuminer les sens et, a travers eux, le monde.

L’aphorisme cinquiéme apporte encore une précision sur la nature de
Siva, par rapport aux entités qui constituent le monde de la matiere:

V. “Puisqu’un objet pergu est non-étre (asat), et que, s’il n’est pas pergu, il n’existe
pas, ce qui n’est ni I’'un ni ’autre est Siva, ETRE (sat) — c’est en ces deux termes
qu’on s’exprime dans le monde des humains.”

En étudiant le premier aphorisme, nous avons constaté que les entités
matérielles sont soumises a de constantes productions et liquidations. Elles
n’ont pas d’ETRE véritable, elles sont asaz, NON-ETRE. Car seul est
ETRE ce qui subsiste sans changement. Or, les entités ainsi définies, les
étres qui sont soumis au triple processus de production, de subsistance et
de liquidation, sont pergues par les sens. On constate donc que tout ce qui
est percu par les sens est NON-ETRE. 1l faut en conclure que Siva n’est
pas percu par les sens: s’il I’était, il serait soumis aux processus de
production et de liquidation qui caractérisent les objets percus par les
sens, il ferait partie de la matiére — il ne serait pas Siva.



DIEU, L’AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHANTA 109

D’autre part, un objet non percu n’existe pas (pensez au theme
philosophique, traité par toutes les écoles philosophiques de ’Inde, de la
perception de ce qui n’existe pas)®.

Il se pose donc un dilemme: ou bien Siva est percevable, mais alors il
fait partie de la matiére, et partant il n’est pas Slva ou bien Siva n’est pas
percevable, et dans ce cas son absence totale est démontrée. )

Toutefois la logique nous oblige & admettre la présence de Siva,
distinct de la matiere.

Le dilemme est résolu si I’on reconnait que Siva n’est ni percevable par
les sens, ni simplement non percevable, mais qu’il est d’une essence toute
autre: qu’il est SAT, ETRE pur immatériel non soumis au changement, ce
qui est identique a CIT, conscience pure, inaccessible a toute perception
matérielle, aussi bien sensorielle qu’intellectuelle. Il faut postuler ’exis-
tence de SAT, ETRE; mais par définition, SAT n’est pas percevable par les
sens.

“C’est ainsi qu’on s’exprime dans le monde des humains™: ce qu’on
‘{ient d’expliquer est une tentative de dire 'indicible. Mais si la nature de
Siva, immatérielle, inaccessible aux sens et a l'intellect, indicible, est
simplement SAT, ETRE, Siva est pourtant connu d’une autre maniere.
C’est ce qu’explique I’aphorisme suivant, le dernier que nous examinerons.

VI. “Face 4 ETRE, tout est vide; par conséquent, ETRE ne connait pas. Non-étre,
n’étant pas, ne connait pas non plus. Ce qui connait et I'un et I’autre, c’est q'tman
qui n’est ni I'un ni ’autre.”

Siva est pure conscience, ETRE pur, ETRE absolument immatériel.
Les entités qui constituent le monde, nous 1’avons vu, sont quant a elles

6 11 sagissait de savoir si la non-perception (abhdva, anupalabdhi) était un moyen
indépendant de connaissance valide ou si elle était comprise dans la perception, moyen
de connaissance valide universellement admis. Les réponses varient d’une école a
l’autre. Cf. 4 titre d’exemple pour la Mimamsa: M. Biardeau (1964), index s.v. abhava;
pour le Samkhya: les commentaires traditionnels a Samkhya-Karika 4—6; pour le
Nyaya: Nyaya-Sutra 11, 2, 7-12; pour I’Advaita: Vedantaparibhasa, ch. VI (“Anu-
palabdhi”); pour le Visistadvaita: Yatindramatadipika, éd. Madras 1949, 1, 21 et A. S.
Gupta (1967), pp.31s et 50; pour le Saiva-Siddhianta: V. Ponniah (1962),
pp. 214—274; pour 'ensemble du probléme: F. Brunner (1975), pp. 269274 et les
ouvrages cités dans les notes. — S’il est vrai que le Siva-jigna-bodha ne s’intéresse pas a
la question précise discutée par les philosophes, il est non moins vrai que la phrase
apparemment banale de notre aphorisme s’inscrit dans un contexte trés large de
discussions sur la théorie de la perception.



110 CARL-A. KELLER

des entités matérielles, mises en mouvement par I’énergie de Siva et
illuminées par atman.

En son essence pure, Siva est conscience pure, c’est-a-dire conscience
qui n’a pas d’objet. Siva ne “connait” rien, n’a pas de connaissance: face a
lui, tout est “‘vide”.

De l'autre coté, les entités psycho-somatiques, matérielles, sont en tant
que telles incapables d’appréhender Siva (comme de se connaitre
elles-mémes).

Si face a Siva le monde était réduit aux seules entités, aucune
connaissance ne serait possible. C’est ici qu’intervient alors la fonction
fondamentale d’atman. Comme Dieu, atman est conscience; en méme
temps, il est distinct de Dieu. A¢man, pure conscience, mais conscience
distincte de la conscience divine, est donc capable de “connaitre’ Dieu —
a condition d’étre éveillé par la grice ou sakti divine.

D’autre part, face a I’entité psycho-somatique, la fonction d’atman
consiste précisément a rendre la connaissance possible. Conscience pure,
atman est associé au corps afin de I'illuminer. Distinct du corps, atman
connait le corps. Dans le processus cognitif, atman occupe la place clé: il
connait Dieu et le monde, et c’est a travers lui que Dieu connait le monde
et que le monde connait Dieu. Mais “connaitre” signifie aussi “jouir,
expérimenter’. Cest donc a travers dtman qui jouit et de Dieu et du
monde que Dieu jouit du monde et que le monde jouit de Dieu.

Voila le systéme extrémement cohérent que nous propose le Saiva-
Siddhanta. Pati — pasu — pasam: Siva — I'ame — le monde; ce dernier
composé de matiére, de karma, et de nescience fondamentale, autant de
facteurs qui enveloppent et enchainent les dmes: c’est un monde
‘“granulaire” puisque vu uniquement sous I’angle des “entités” dont
chacune renferme un centre de conscience. Pati, pasu, pasam: trois
constituants d’un tout organique, structuré, d’une union complexe ou
chaque élément a sa fonction précise. Mais c’est Siva qui domine tout:
c’est lui qui met le monde en mouvement et c’est lui qui donne a I’dme la
connaissance, connaissance totale qui est aussi jouissance lucide, en
conscience libérée, et du monde et de Siva. Par conséquent, Siva, qui est
au-dela de tout et en tout, distinct de tout et intimement présent a tout,
Siva seul est le sens de la vie, la réponse a toutes les questions, la solution
de toutes les perplexités, la libération de tous les doutes.



DIEU, L’AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHANTA 111

BIBLIOGRAPHIE

On trouvera des exposés introductifs sur le Saiva-Siddhanta dans les ouvrages généraux
sur I’hindouisme, par exemple:

J. Gonda, Les Religions de l'Inde, vol. 11, Paris 1965, ch. III, 6.

L. Renou et J. Filliozat, L’Inde classique, vol. 1, Paris 1947, nos. 1291—-1294.
Encyclopédie de la Pléiade, Histoire des religions 1, Paris 1970, pp. 1069—1073.

Une revue en langue anglaise:
Saiva Siddhaenta, Madras 1966ss.

Quelques ouvrages spécialisés et ouvrages cités dans I’article:

M. Biardeau, Théorie de la connaissance et philosophie de la parole dans le
brahmanisme classique, Paris/La Haye 1964.

F. Brunner, Une théorie de la perception dans I’Advaita Veddnta, Rev. Théol. Phil.
1975, pp. 252-274.

H. Brunner-Lachaux, Somasambhupaddhati, Pondichéry, vol. I 1963, vol. II 1968.

V. A. Devasenapathy, Saiva Siddhanta as Expounded in the Siva-jfiana-siddhyar and
its Six Commentaries, Madras 1966.

M. Dhavamony, Love of God According to Saiva Siddhanta, Oxford 1971.

P, S. Filliozat, Le Tattvaprakasa du roi Bhoja et les commentaires d’Aghorasivacarya
et de Srikumara, Journal Asiatique 1971, pp. 247—296.

A. S. Gupta, A Critical Study of the Philosophy of Ramdnuja, Varanasi 1967.

C. A. Keller, Studies in the Composition of Tamil Shaiva Hymns, Actes du 29e
Congrés international des Orientalistes, Inde ancienne, vol. II, pp. 149—155, Paris
1976.

V. Paranjoti, Saiva Siddhanta, Londres 1954. '

J. H. Piet, A Logical Presentation of the Saiva Siddhanta Philosophy, Madras 1952.

V. Ponniah, Theory of Knowledge of Saiva Siddhanta, Annamalainagar 1962.

V. Raghavan, The Great Integration: The Poet Singers of India, Bombay 1966.

Rauravagama, éd. N. R. Bhatt, Pondichéry, vol. I 1961, vol. II 1972.

H. W. Schomerus, Der Caiva Siddhanta, Leipzig 1912.

K. Sivaraman, Saivism in Philosophical Perspective, New-Delhi 1973.

Vedantaparibhasa, by Dharmardja Adhverin, éd. S.S. Suryanarayana Sastri, Madras
1942 (2¢ éd. 1971). )

Yatindramatadipika, éd. Svam1 Adidevananda, Madras 1949.



	Dieu, l'âme et le monde selon le Śaiva-Siddhānta : philosophie religieuse de l'Inde du sud

