
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 32 (1978)

Heft: 2

Artikel: Dieu, l'âme et le monde selon le aiva-Siddhnta : philosophie
religieuse de l'Inde du sud

Autor: Keller, Carl-A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIEU, L'AME ET LE MONDE SELON LE
SAIVA-SIDDHÀNTA

(Philosophie religieuse de l'Inde du Sud)

Carl-A. Keller

Université de Lausanne

La définition de l'Absolu, du sujet humain, et de la réalité ambiante
dans laquelle évolue le sujet humain, ainsi que l'exploration des relations
existant entre ces trois grandeurs essentielles — voilà le propos
fondamental de la philosophie et de la théologie hindoues. C'est d'ailleurs là le

problème central de toute philosophie et de toute théologie, qu'elles
soient d'obédience hindoue, bouddhiste, musulmane ou chrétienne.
Qu'est-ce que le sujet humain (l'homme), qu'est-ce que le "monde",
qu'est-ce que Dieu (ou l'origine du Tout, la cause première, etc.), et
comment tous trois, l'homme, le monde et Dieu, s'articulent-ils les uns
avec les autres? Questions "toutes simples" auxquelles l'homme technicien

et technocrate a peut-être cessé de réfléchir, mais qui néanmoins
posent tout le mystère de la vie. Répondre à ces questions, c'est répondre
à toutes les questions; c'est proposer une vue globale de l'univers,
découvrir le sens de la vie.

Il existe de nombreuses manières de percevoir l'univers, et à l'instar
des philosophes de tous les pays, les penseurs de l'Inde ont beaucoup
réfléchi aux problèmes que pose à l'homme intelligent la perception du
monde phénoménal. Mais en Inde il n'est guère possible de parler du
monde en faisant abstraction soit du sujet humain qui perçoit le monde,
soit du sujet divin qui en est le fondement. Pour l'hindou, le monde
n'existe que dans ses rapports à Dieu, qui en est le support, et en fonction
du sujet humain qui en justifie l'existence. C'est précisément le Saiva-

Siddhânta — mais pas seulement lui, loin de là! — qui a consacré un soin
particulier à l'élucidation de ces interdépendances; et qui a trouvé des

solutions qui méritent une étude approfondie.
En ce qui concerne la méthode de la présente étude, j'estime judicieux

de partir d'un texte précis — qui est d'ailleurs le texte le plus important et
le plus populaire du Saïva-Siddhânta — plutôt que de tenter une vue
synthétique du système. Cette manière de faire offre l'avantage d'être en

prise directe sur le cheminement de la pensée hindoue; en ce qui concerne



98 CARLA. KELLER

l'étude du système complet, je renvoie le lecteur intéressé aux ouvrages
cités dans la bibliographie.

Mais avant de commenter le texte, voici quelques précisions d'ordre
historique:

1. Le Saiva-Siddhânta ("doctrine finale concernant Siva") est la

réflexion philosophique et théologique des Sivaïtes de l'Inde du Sud, plus
précisément du pays tamoul, sur leur expérience religieuse, réflexion
culminant dans des textes rédigés aux XlIIe et XlVe siècles. Le s'ivaïsme

du pays tamoul est tributaire de divers facteurs historiques. Il fait partie
de la grande tradition sivaïte dont le développement et l'expansion sont

encore assez mal connus mais qui s'est cristallisée dans la vaste littérature
des Purâna d'une part, dans la non moins volumineuse littérature des

Agama ou Tantra sivaïtes d'autre part. Alors que les Purâna, en général,
s'efforcent d'élaborer une sorte de synthèse entre les divers mouvements
sectaires de l'hindouisme, tout en affirmant la suprématie de tel dieu sur
tous les autres — de Siva, par exemple — les Agama sivaïtes sont plus
nettement sectaires en exposant un système de pensée et une pratique
religieuse axés uniquement sur la glorification et la connaissance de Siva1.

En plus de cette grande tradition sivaïte, le sivaïsme du pays tamoul a été

marqué, dans la deuxième moitié du premier millénaire de notre ère, par la
renaissance de l'hindouisme d'expression tamoule, renaissance qui visait à

briser l'hégémonie du bouddhisme et du jinisme en Inde du Sud et qui a

fini par évincer ces deux religions du pays tamoul. Cette renaissance fut
l'oeuvre d'une sorte de contre-société d'adorateurs inconditionnels des

dieux hindous, Siva en particulier, qui parcouraient le pays dans tous les

sens, chantant et dansant dans les sanctuaires existants, en fondant de

nouveaux, prêchant contre les hérésies, célébrant la beauté et les vertus de

Dieu, se livrant corps et âme à un culte enthousiaste, demandant aux chefs

politiques de protéger les adeptes des dieux hindous et de châtier leurs
adversaires2. Ce sont ces chantres enthousiastes et tous ceux qui imitaient
leur attitude d'abandon total à la divinité qui ont vulgarisé le culte de Siva

(comme aussi de Visnu et qui ont déclenché dans le pays tamoul une

1 Cf. la présentation des Agama s'ivaïtes et de leur philosophie par H.
Brunner-Lachaux (1963), pp. i-xx.

2 Cf. V. Raghavan (1966) et C. A. Keller (1976). - La nature de la contre-société
formée par les adeptes inconditionnels de Siva ressort clairement d'une analyse du
Periyapurânam de Cekkizhâr, legenda aurea des s'ivaïtes tamouls (analyse à paraître
prochainement).



DIEU, L'AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHÂNTA 99

réflexion philosophique et théologique qui, tout en utilisant l'outillage
conceptuel fourni par les Puräna et les Agama, a pris une couleur originale
et spécifiquement tamoule.

2. Le Siva-jnäna-bodha est un texte très succinct, un résumé de la

pensée philosophique du swaïsme tamoul, formé de 12 aphorismes ou
sütra. Il existe en deux versions, sanscrite et tamoule. Le texte sanscrit se

compose de douze distiques (24 vers), le texte tamoul de quarante vers.
On prétend souvent que les douze distiques sanscrits se trouvent dans l'un
des Agama, le Rauravägama, et que le texte tamoul n'en est qu'une
traduction. Cette théorie ne peut guère être maintenue: tout d'abord,
l'examen de tous les manuscrits existants du Rauravägama (entrepris par
l'Institut Français d'indologie à Pondichéry) s'est soldé par un résultat
négatif: le Siva-jnäna-bodha ne se trouve dans aucun manuscrit de cet
Agama3. Ensuite, la critique interne des deux versions et la comparaison
linguistique et philosophique entre le texte tamoul et le texte sanscrit
militent nettement en faveur de la priorité du texte tamoul. Personnellement,

je suis convaincu de l'antériorité de celui-ci. Aussi me suis-je permis
de l'utiliser pour le présent exposé.

3. Le Siva-jnäna-bodha est attribué à un auteur dont le surnom aurait
été Mey-Kanda-Devar, "l'homme divin qui a vu la vérité". Ce serait son
titre d'initié; son nom véritable aurait été Svetaranam. Pour la question de

la datation, on s'appuie généralement sur une inscription datée de
1231 — 1232 mentionnant la consécration d'une idole par les soins de

Meykandâr. L'oeuvre elle-même ne contient aucune indication permettant
de fixer sa date.

4. Les quarante vers du texte tamoul sont pourvus d'un bref
commentaire en prose, ainsi que de 364 autres vers illustrant les doctrines
présentées. Les deux, commentaires et vers explicatifs, seraient également
l'oeuvre de Mey-Kanda-Devar. Le texte tamoul a été très souvent traduit
en anglais, les divergences assez considérables entre les traductions étant
l'indice non pas de la difficulté du texte mais du zèle apologétique des

traducteurs et de leur désir de le mettre au goût du jour. On trouve une
discussion détaillée des traductions des six premiers sütra dans divers
volumes de la revue Saiva Siddhânta. Il n'en existe aucune traduction

Cf. en dernier lieu N. R. Bhatt (1972), pp. ii-iii.



100 CARL-A.KELLER

française. Les deux textes, sanscrit et tamoul, sont publiés — entre autres!
— par D. Dhavamony (1971) (en translittération).

Je me propose maintenant d'exposer les principales doctrines qui nous
intéressent en commentant six des douze sütra ou aphorismes que
contient le texte tamoul.

I "Les entités masculines, féminines et neutres subissent un triple processus: l'état
qui a été produit, ayant pris fin, existe dans la 'matière' (malam). 'Fin - début' -
voilà l'enseignement des sages."

Cet aphorisme décrit le monde tel qu'il se présente au siddhântin. Je

ferai cinq remarques à ce sujet:

1. Le monde est ici perçu comme un ensemble d'entités diverses,
masculines, féminines, neutres, c'est-à-dire comme un ensemble d'unités

individuelles (hommes, animaux, plantes, pierres4) et non comme
une grandeur globale, unifiée, totalisée. (Cf. en sanscrit, le terme loka;
racine lok-, percevoir, contempler; loka, "ce qu'on perçoit", c'est-à-dire les

hommes; secondairement, "le monde"). Le contraste avec la tradition
sémitique (babylonienne, judéo-chrétienne et musulmane) saute aux yeux:
là, le monde est tout d'abord conçu comme un tout cohérent dans lequel
viennent s'insérer les unités individuelles; ici, le regard est braqué sur les

unités individuelles alors que le cadre universel dans lequel évoluent ces

unités n'entre guère dans le champ de vision du philosophe.
La signification — capitale, à vrai dire — de ce regard caractéristique

sur les unités individuelles qui composent le monde apparaîtra clairement
dans la suite de l'exposé.

2. Ces unités subissent un triple processus (littéralement: "sont dans

un triple processus", ou "une triple manière d'exister et d'agir"): elles
existent dans un état (sthiti), qui est précédé d'une production, et voué à

une fin: le triple processus de production, de durée, de liquidation. La
forme grammaticale des mots indique que l'accent est placé sur la

liquidation: l'état n'est produit et ne dure que pour prendre fin. Cette
observation apparemment banale a des conséquences importantes: pour le

Siddhântin (comme pour l'hindou en général), ce qui ne dure pas, ce qui

4 Les "entités" — il s'agit des "entités" qui subissent la loi du samsära (cf.
aphorisme II) — englobent les éléments du monde inanimé, comme'le précise par
exemple le poète tamoul Mânikkavâcakar (Ville s. (Sivapurânam 28—30).



DIEU, L'AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHÀNTA 101

ne demeure pas, ce qui n'est pas en permanence identique à soi-même
existe certes, mais n'est pas vraiment, n'est pas ETRE (sat) (voir plus loin,
sûtra VI). D'autre part, le fait que toute entité perçue est appelée à

disparaître permettra au Siddhântin de se prononcer sur la nature de ce

qui EST, de "ETRE" (sat) au sens fort du terme.

3. La liquidation de l'entité perçue n'est pas le dernier mot de son
histoire: cette entité "existe" dans la "matière" (malam). Tout d'abord,
voici quelques précisions sur cette dernière5.

Malam signifie "souillure", non pas au sens moral, mais au sens
matériel: une substance qui adhère à une autre, qui l'enveloppe,
l'obscurcit. Quelle est cette autre substance? Elle sera présentée et
analysée dans l'aphorisme III. Pour l'instant, disons encore que malam est
aussi appelé pâs'am, "cordon", "lien", "entrave": le propre de cette
souillure est d' "enchaîner" et de "lier".

5 "Existe dans la 'matière' " (malattu ulatâm); la phrase est diversement traduite
et interprétée par les commentateurs. En effet, le terme malam est ambigu: d'une part,
synonyme de pâs'am ("lien"), il désigne l'ensemble des trois (voire quatre, ou cinq)
"souillures" qui enchaînent Fâme ("les trois malam éternels" est une expression
courante dans la poésie du Saiva-Siddhânta, notamment chez Mänikkaväcakar);
d'autre part, il ne concerne que l'une d'entre elles, le mûla-malam ou ânava-malam, la
"souillure fondamentale" (cf. notre commentaire à aphorisme III). En plus, le
morphème -tu (dans *malam-tu) pourrait à la rigueur avoir le sens de "à cause de".
Cela donnerait la traduction suivante: "L'état produit, ayant pris fin, existe à cause de
la souillure fondamentale". Certains préfèrent cette traduction en expliquant que Siva
"crée" le monde afin de détacher les âmes de la "souillure fondamentale". Elle nous
paraît peu convaincante et nous la rejetons pour les raisons suivantes 1° Le but de

l'aphorisme est de souligner la continuité de l'univers à travers les nombreuses
"dissolutions" (plutôt: "absorptions" ou "réintégrations") dont il est l'objet. Que telle
est l'intention du texte est prouvé par l'une des strophes explicatives qui remontent,
selon la tradition, à l'auteur du sûtra lui-même: Ce qui s'absorbe est dans ce en quoi il
s'absorbe; en vertu de malam il faut qu'il existe comme il s'est absorbé. Cela signifie
que malam assure la continuité du monde phénoménal (c'est-à-dire du monde des âmes

incarnées) par-delà l'absorption qu'il ne manquera pas du subir. Il ne s'agit nullement
d'exprimer le but de son existence. - 2° Selon notre texte, le monde n'existe pas
uniquement à cause du désir de Siva de libérer les âmes souillées par la "souillure
fondamentale", désir auquel il n'est fait aucune allusion. L'existence du monde est
également dû à l'existence de karma (cf. plus loin), ainsi qu'à l'existence de la
"matière" qui, comme le dit le commentaire ancien, "ne naît pas de rien": elle

pré-existe à l'évolution du monde, et celui-ci pré-existe en elle. Siva n'est que l'énergie
qui maintient vivant le processus éternel des réabsorptions et des ré-apparitions du
monde des phénomènes multiples.



102 CARL-A. KELLER

Les entités perçues, masculines, féminines et neutres, "existent" dans

malam; malam est donc l'étoffe dont elles sont faites. Leur production est

une sorte d'expansion de la "matière"; leur liquidation, la contraction de

celle-ci. "Liquidation" ne signifie pas disparition totale; il convient plutôt
de dire que les entités "réintègrent" leur origine, qu'elles retournent à

l'état dans lequel elles se trouvaient avant leur "production".
Il faut encore préciser que malam, la souillure, la matière, le cordon,

comprend tous les aspects d'une entité, aspects physiques, psychiques et
intellectuels. Par exemple, en parlant de l'homme comme d'une entité
individuelle, il faut se rappeler que la personne toute entière est malam,
matière, souillure. C'est cette personne totale qui est produite, qui dure, et
qui est réduite à l'état antérieur.

4. Le fait que les entités réintègrent leur état premier renferme la

promesse d'un nouveau départ. " 'Fin — début', voilà l'enseignement des

sages." En effet, tout départ suppose une fin antérieure, conformément au

principe que rien ne peut naître de rien. Ce principe qui est adopté par
l'immense majorité des hindous, à l'exception d'une ou deux écoles

philosophiques dont l'influence sur l'ensemble de l'hindouisme religieux
est limitée, est appelé satkäryaväda; il consiste à dire que tout ce qui
existe est déjà contenu dans sa cause. Si donc une entité quelconque, un
être humain, par exemple, fait son apparition dans la matière, cela signifie
que cet être a déjà existé (dans la matière) avant d'y apparaître
présentement. D'autre part, le retour de cet être à l'état de matière brute
implique la possibilité de sa réapparition grâce à une nouvelle dilatation de
la matière. L'unité ou entité individuelle vivra de ce fait un nombre infini
de productions, de durées et de liquidations, chaque liquidation préludant
à une nouvelle production.

Le principe "fin — début" qui concerne chacune des entités
individuelles s'étend bien entendu à l'ensemble de ces entités, à ce que
nous appellerions le "monde": le monde dans son ensemble subit, lui
aussi, un nombre incalculable de productions, de durées et de liquidations.
Le monde dans son ensemble est de la matière dilatée ou diversifiée (la
"production" du monde) qui dure pendant un certain temps et qui se

condense ou se résorbe en elle-même après le laps de ce temps. L'évolution
des entités individuelles comme du monde dans son ensemble aboutit
toujours à une involution suivie d'une nouvelle évolution. Puisque tout
début est nécessairement précédé d'une fin, le triple processus que
subissent les êtres et le monde est sans début et sans fin: c'est l'éternelle
pulsation de la matière.



DIEU, L'AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHÀNTA 103

5. Mais la matière en tant que telle, qu'elle soit saisie comme
phénomène physique, psychique ou intellectuel, est inerte, dépourvue de

vie, donc incapable de provoquer elle-même cette pulsation. Il faut
admettre la présence d'un agent autre que matériel, d'un agent qui
provoque et assure la pulsation de la matière, pulsation qui n'a ni début ni
fin. Cet agent sera co-extensif et co-éternel avec la matière, mais distinct
d'elle. La matière étant inconsciente, l'agent en revanche sera conscience

pure.
Notre aphorisme fait allusion à la présence de cet agent par la forme

verbale passive: "l'état qui est produit. " C'est cet agent distinct de la

matière qui est l'agent de la production. En plus, étant donné le fait que la

production suppose une liquidation préalable, il faut bien admettre que le
même agent est responsable également de la fin.

Qui est cet agent? Puisque le triple processus culmine dans la

liquidation et que c'est la liquidation qui permet ensuite la production, il
faut en conclure que l'agent est identique à la divinité qui préside selon la

tradition à toute liquidation: Siva. C'est là selon la tradition du Siddhânta
le sens véritable de notre aphorisme: il s'agit de prouver que c'est Siva seul

qui provoque et qui maintient la pulsation éternelle de la matière. C'est lui
qui est le "maître" de la matière, du "cordon" ou du "lien" (pâs'am): de

ce fait, il est appelé "maître", ou pati.

PATI : principe conscient universel
PASAM malam ou mäyä : principe non-conscient

IL "Soumises au karma qui est double, ainsi qu'à l'ordre de partir et de venir, les

entités sont inséparablement liées a LUI."

Le deuxième aphorisme contient une analyse des relations entre
pâsam et pati. Il appelle trois remarques:

1. Les entités — rappelons que le "monde" est toujours perçu comme
un ensemble d'entités individuelles — sont inséparablement liées à Siva.

Cette affirmation est inéluctable puisque Siva provoque constamment des

productions et des liquidations: constamment, on voit apparaître des

entités, et constamment on en voit disparaître. Siva est, bien entendu,
également inséparablement uni aux entités qui durent, qui existent. C'est
dire que c'est lui seul qui provoque notre naissance, notre croissance,
notre existence dans la vie, notre retour à la matière et nos naissances

successives, à l'instar de ce qu'il fait pour toutes les entités observables,
dieux, hommes, bêtes, plantes, pierres, etc. Tout est toujours inséparablement

lié à Siva.



104 CARL-A.KELLER

L'union intime entre la matière et Siva est parfois ressentie avec une
telle évidence, que certains textes de dévotion sivaïte vont jusqu'à
proclamer l'unité de Siva et de la matière. Mais ce sont là des déclarations
hyperboliques que le philosophe réduira à leur valeur réelle: Siva et la
matière sont inséparables. Le philosophe fera peut-être un pas de plus en
direction du dévot en admettant que la matière n'existe que grâce à Siva et

pour lui; mais il refusera strictement l'idée que la matière serait créée par
Siva, comme il rejette l'idée qu'elle serait identique à lui. La matière et
Siva sont éternellement distincts mais aussi éternellement associés.

2. Revenons aux entités individuelles, pour nous demander comment
elles évoluent. Nous constatons que leurs destinées varient considérablement:

il y en a qui se trouvent dans des conditions déplorables — des

minéraux, des vers de terre par exemple — et d'autres qui jouissent de tous
les plaisirs imaginables — les brahmanes, les dieux surtout. En plus, parmi
les hommes, certains sont heureux et d'autres malheureux, on y trouve des
malades et des gens en bonne santé, des vieillards et des enfants morts à la
naissance. Comment expliquer toutes ces différences? Elles ne sauraient
être imputées à Siva, car Siva est exempt de tout arbitraire et de toute
injustice. Il faut donc admettre, à côté de la matière (malam), l'existence
d'un autre facteur qui est responsable des différences constatées. Ce

facteur est appelé karma: c'est lui qui explique les différences des

conditions et des destinées. A l'instar de Siva et de malam, karma est
éternel: il n'a ni début ni fin. Comme malam, il enchaîne les entités, car
c'est en fonction de karma que Siva provoque la production des entités.
Le karma est double: bon et mauvais. Le bon karma conditionne la
production d'un état agréable, le mauvais karma conditionne la production

d'un état désagréable.
Il est clair que toutes les entités faites de malam sont enchaînées par

karma: karma et malam sont deux formes de pâs'am. Mais puisque Siva est
différent de malam, il est également distinct de karma: lui seul est libre de

karma, lui seul ne subit pas la loi des productions agréables ou néfastes.

3. Comment Siva maintient-il en mouvement le processus éternel du
va-et-vient des entités individuelles (et du monde)? Etant libre de toute
limitation par malam et karma, il ne saurait le faire directement: la
distinction entre lui et les entités est nette. C'est donc par son "ordre",
son commandement, âjna, qu'il agit sur malam. Cet ordre est une sorte
d'énergie qui agit sur la matière, qui fait disparaître les entités et qui les

fait réapparaître. L'ordre a de ce fait des noms divers: "énergie", sakti, ou



DIEU, L'AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHÂNTA 105

arul, "grâce". La relation entre Siva et son "ordre" ou sakti est celle d'une
identité différenciée (symbolisée dans la figure de VArdhanarïs'vara, du
Dieu homme-femme).

Avant d'aller plus loin, résumons la conception du monde telle que
nous la voyons se développer dans les deux premiers aphorismes:

Le monde est un ensemble d'entités individuelles, soumis comme elles
à un éternel processus d'expansion et de condensation, d'évolution et
d'involution, de diversification et de réintégration. Ce processus se déroule
à l'intérieur d'une substance appelée malam et il est conditionné par
karma. Toutefois, il est rendu opérant par Siva seul à qui il est

inséparablement hé, Siva agissant au moyen de son énergie, sakti. Le
monde est donc matière animée par l'énergie de Siva.

PATI : principe conscient universel
PASAM malam ou mäyä

: principe non-conscientkarma * v

Avec le troisième aphorisme, nous abordons le coeur même du Saiva-

Siddhânta:

III. "La présence d'âtman, dans l'organisme, est prouvée par le fait qu'il y a une
instance qui dit "il n'existe pas"; qui dit "mon corps"; qui connaît l'extinction
des cinq sens; qui durant le sommeil ne se nourrit ni ne travaille; qui devient
consciente lorsqu'elle est éveillée"

Après l'étude de la relation qui lie le monde à Siva, le texte analyse la
structure des entités qui forment le monde.

Ces entités — dieux, hommes, animaux, plantes, pierres — sont des

"corps" ou "organismes", des unités physiques, psychiques et intelligentes
(même les plantes et les pierres! qui sont habitées par une conscience, ou
un centre conscient appelé ätman. Ce centre conscient, dans l'état où les

entités se trouvent normalement, est occulté et ignoré. Il faut même dire
que la conscience n'est pas consciente d'elle-même, elle est devenue
totalement éclipsée et obnubilée.

Cette occultation du centre conscient de l'homme — ou de toute autre
entité — tient à deux facteurs:

D'une part, le centre conscient (qui est le sujet pur, pure conscience)
est faussement identifié à l'unité psycho-somatiqué que les deux premiers
aphorismes ont appelée "entité". Nous pensons — faussement — que notre
JE, notre être intime et véritable, est identique à notre personne
empirique, à savoir notre corps, notre psychisme conscient ou inconscient.
Nous ignorons ainsi notre identité véritable.



106 CARL-A. KELLER

D'autre part, notre conscience intime, le sujet pur en nous, sujet qui
est conscience pure (distincte de la "conscience de quelque chose") est

depuis toute éternité enveloppée d'une sorte de housse qui l'empêche de

prendre conscience d'elle-même, d'un malam qui est fondamental,
irréductible, "atomique", donc ânavam — änava-malam, une souillure
irréductible.

Atman est par conséquent enveloppé de trois malam: la matière
(mäyä), karma, et ânava; c'est ce triple malam qui constitue pâs'am, le

lien, le cordon.
Le salut pour le Siddhântin consiste précisément en ce qu'arma« soit

libéré, c'est-à-dire dans la destruction ou mise hors service des trois malam.
Il faut que ätman, le sujet pur, devienne conscient de lui-même et qu'il
réalise son indépendance par rapport à la personne psycho-somatique qu'il
habite.

Mais ätman, le sujet pur, la conscience pure, existe-t-il vraiment?
Notre aphorisme offre cinq preuves ou indices de la présence d'ätman, à

l'intérieur de l'unité psycho-somatique:

1. Il y a une instance qui conteste le présence d'ätman. Ce qui nie la
présence d'un sujet pur, c'est précisément le sujet pur lui-même, l'instance
qui dit "je nie que je suis". En niant sa propre existence, le sujet pur
prouve qu'il existe.

2. Il y a une instance en nous qui dit "mon corps", qui prend ses

distances par rapport à l'entité psycho-somatique (le "corps" comprend le

psychisme et l'intelligence); une instance qui dit "ma pensée": le sujet qui
dit "JE pense", c'est le sujet pur qui contemple la pensée du sujet
empirique.

3. Il y a une instance qui est indépendante de toute perception
sensorielle, qui reste consciente d'elle-même en l'absence de toute
perception sensorielle. C'est là bien sûr une affirmation qui n'est pas
directement évidente mais qui est valable par inference: l'instance qui dit
"je" subsiste chez l'aveugle et le sourd, et elle n'a besoin d'aucune autre
perception. En outre, la perception sensorielle normale est supprimée dans
le rêve; pourtant, au réveil, on se souvient du rêve, ce qui prouve l'identité
du sujet conscient à travers l'état de rêve.

4. Durant le sommeil, en particulier durant le sommeil profond,
toute activité consciente est suspendue; pourtant, le sujet lui-même ne



DIEU, L'AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHÂNTA 107

souffre ni suspension ni aucune diminution; il est donc autre que l'activité
physique ou même psychique.

5. La preuve principale de la présence du sujet pur, c'est l'expérience
de son éveil, c'est-à-dire l'expérience de déchirure de malam grâce à

laquelle la conscience pure devient consciente d'elle-même. Cette
expérience est le fruit d'un rite d'initiation qui vise à libérer ätman de l'emprise
des sens et à rendre le triple malam inopérant.

La présence d'ätman, au centre de l'ensemble psycho-somatique formé

par mäyä-malam, la matière, est ainsi admise dans la théorie. Mais, je le

répète, il s'agit pour le Siddhântin d'éveiller ätman à la prise de conscience
de son être propre: c'est cet éveil qui est l'essence du salut.

Le Siddhântin désigne volontiers l'âtman par le terme de pas'u,

"vache", "bétail". Si malam est le "cordon" qui enchaîne et attache
ätman, et si Siva est le "maître", pati, la désignation pas'u, "bétail",
convient parfaitement aux âmes dont Siva est également le maître ou le
berger, pati.

PATI : principe conscient universal
änavam

PASAM malam ou mäyä : principe non-conscient
karma

PASU : principe conscient individuel

IV. "Grâce à âtman qu'on vient de mentionner, les sens tels que toucher, vue, goût,
odorat, mesurent et connaissent; pourtant, ils ne connaissent pas. Atman se trouve
dans la même situation qu'eux: son éveil est dû à la seule arul. Ils ressemblent au
fer attiré par l'aimant.

Le quatrième aphorisme approfondit l'analyse des rapports entre Siva,
les âmes, et les entités matérielles.

La matière qui forme les entités psycho-somatiques est inerte, elle n'a

pas de vie. C'est dire que les sens qui font partie de la matière sont
incapables de percevoir quoi que ce soit, ils sont morts. Laissés à

eux-mêmes, les sens ne "mesurent ni ne connaissent", l'entité
psychosomatique n'est en rapport ni avec le monde ambiant ni avec elle-même.
C'est la présence d'ätman — aussi appelé uyir, "vie" — qui active les sens,

qui leur donne la "lumière". La relation du monde à Siva se réalise grâce

au chaînon appelé ätman ou pasu: l'entité individuelle a besoin de la
conscience pure pour devenir consciente, pour se connaître elle-même et
connaître autre chose. En soi, pâs'am est in-connaissant; il connaît grâce à

ätman.



108 CARL-A. KELLER

Se pose alors le problème de la relation entre ätman et Siva. Les deux
premiers aphorismes nous avaient appris que Siva anime toutes les entités,
qu'il est par l'intermédiaire de sa sakti la vie de l'univers. Nous apprenons
maintenant que chaque entité est illuminée, éclairée, non par Siva, mais

par l'âme, ätman. N'y a-t-il pas là une contradiction?
La réponse est que Siva éclaire l'entité psycho-somatique à travers

ätman, ätman étant en quelque sorte l'outil, le moyen d'action de Siva.

Seulement, ätman qui à l'état normal des êtres ignore sa propre identité
puisqu'il n'est pas conscient de lui-même, ignore également le rôle qu'il
joue dans la relation entre Siva et le monde. C'est uniquement l'action
salvatrice de Siva, sa grâce qui agit à travers l'initiation, qui rend ätman
conscient de lui-même, et par là même, lui permet de jouer en pleine
conscience le rôle qui lui est dévolu. Comme les sens ont besoin d'ätman,
de même ätman a besoin de Siva: "ils ressemblent au fer attiré par
l'aimant".

L'âme (ätman, pasu) pleinement libérée aura dépassé le stade où elle
est consciente d'elle-même: étant pleinement illuminée par Siva, elle ne
fera qu'illuminer les sens et, à travers eux, le monde.

L'aphorisme cinquième apporte encore une précision sur la nature de

Siva, par rapport aux entités qui constituent le monde de la matière:
V. "Puisqu'un objet perçu est non-être (asat), et que, s'il n'est pas perçu, il n'existe

pas, ce qui n'est ni l'un ni l'autre est Siva, ETRE (sat) - c'est en ces deux termes

qu'on s'exprime dans le monde des humains."

En étudiant le premier aphorisme, nous avons constaté que les entités
matérielles sont soumises à de constantes productions et liquidations. Elles
n'ont pas d'ETRE véritable, elles sont asat, NON-ETRE. Car seul est
ETRE ce qui subsiste sans changement. Or, les entités ainsi définies, les
êtres qui sont soumis au triple processus de production, de subsistance et
de liquidation, sont perçues par les sens. On constate donc que tout ce qui
est perçu par les sens est NON-ETRE. Il faut en conclure que Siva n'est
pas perçu par les sens: s'il l'était, il serait soumis aux processus de

production et de liquidation qui caractérisent les objets perçus par les

sens, il ferait partie de la matière — il ne serait pas Siva.



DIEU, L'AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHÂNTA 109

D'autre part, un objet non perçu n'existe pas (pensez au thème

philosophique, traité par toutes les écoles philosophiques de l'Inde, de la

perception de ce qui n'existe pas)6.
Il se pose donc un dilemme: ou bien Siva est percevable, mais alors il

fait partie de la matière, et partant il n'est pas Siva; ou bien Siva n'est pas
percevable, et dans ce cas son absence totale est démontrée.

Toutefois la logique nous oblige à admettre la présence de Siva,
distinct de la matière.

Le dilemme est résolu si l'on reconnaît que Siva n'est ni percevable par
les sens, ni simplement non percevable, mais qu'il est d'une essence toute
autre: qu'il est SAT, ETRE pur immatériel non soumis au changement, ce

qui est identique à CIT, conscience pure, inaccessible à toute perception
matérielle, aussi bien sensorielle qu'intellectuelle. Il faut postuler l'existence

de SAT, ETRE; mais par définition, SAT n'est pas percevable par les

sens.
"C'est ainsi qu'on s'exprime dans le monde des humains": ce qu'on

vient d'expliquer est une tentative de dire l'indicible. Mais si la nature de

Siva, immatérielle, inaccessible aux sens et à l'intellect, indicible, est

simplement SAT, ETRE, Siva est pourtant connu d'une autre manière.
C'est ce qu'explique l'aphorisme suivant, le dernier que nous examinerons.

VI. "Face à ETRE, tout est vide; par conséquent, ETRE ne connaît pas. Non-être,
n'étant pas, ne connaît pas non plus. Ce qui connaît et l'un et l'autre, c'est âtman

qui n'est ni l'un ni l'autre."

Siva est pure conscience, ETRE pur, ETRE absolument immatériel.
Les entités qui constituent le monde, nous l'avons vu, sont quant à elles

6 II s'agissait de savoir si la non-perception (abhâva, anupalabdhi) était un moyen
indépendant de connaissance valide ou si elle était comprise dans la perception, moyen
de connaissance valide universellement admis. Les réponses varient d'une école à

l'autre. Cf. à titre d'exemple pour la Mïmâmsâ: M. Biardeau (1964), index s.v. abhâva;

pour le Sâmkhya: les commentaires traditionnels à Sâmkhya-Kârikâ 4—6; pour le

Nyâya: Nyàya-Sutra II, 2, 7-12; pour l'Advaita: Vedântaparibhâsâ, ch. VI
("Anupalabdhi"); pour le Vis'istâdvaita: Yatîndramatadïpikâ, éd. Madras 1949,1, 21 et A. S.

Gupta (1967), pp. 3l"s" et 50; pour le Saiva-Siddhânta: V. Ponniah (1962),
pp. 214-274; pour l'ensemble du problème: F. Brunner (1975), pp. 269-274 et les

ouvrages cités dans les notes. — S'il est vrai que le Siva-jnâna-bodha ne s'intéresse pas à

la question précise discutée par les philosophes, il est non moins vrai que la phrase

apparemment banale de notre aphorisme s'inscrit dans un contexte très large de

discussions sur la théorie de la perception.



110 CARL-A.KELLER

des entités matérielles, mises en mouvement par l'énergie de Siva et
illuminées par ätman.

En son essence pure, Siva est conscience pure, c'est-à-dire conscience
qui n'a pas d'objet. Siva ne "connaît" rien, n'a pas de connaissance: face à

lui, tout est "vide".
De l'autre côté, les entités psycho-somatiques, matérielles, sont en tant

que telles incapables d'appréhender Siva (comme de se connaître
elles-mêmes).

Si face à Siva le monde était réduit aux seules entités, aucune
connaissance ne serait possible. C'est ici qu'intervient alors la fonction
fondamentale d'ätman. Comme Dieu, ätman est conscience; en même
temps, il est distinct de Dieu. Atman, pure conscience, mais conscience
distincte de la conscience divine, est donc capable de "connaître" Dieu —

à condition d'être éveillé par la grâce ou sakti divine.
D'autre part, face à l'entité psycho-somatique, la fonction d'âtman

consiste précisément à rendre la connaissance possible. Conscience pure,
ätman est associé au corps afin de l'illuminer. Distinct du corps, ätman
connaît le corps. Dans le processus cognitif, ätman occupe la place clé: il
connaît Dieu et le monde, et c'est à travers lui que Dieu connaît le monde
et que le monde connaît Dieu. Mais "connaître" signifie aussi "jouir,
expérimenter". C'est donc à travers ätman qui jouit et de Dieu et du
monde que Dieu jouit du monde et que le monde jouit de Dieu.

Voilà le système extrêmement cohérent que nous propose le Saiva-

Siddhânta. Pati — pas'u — pâsam: Siva — l'âme — le monde; ce dernier
composé de matière, de karma, et de nescience fondamentale, autant de
facteurs qui enveloppent et enchaînent les âmes: c'est un monde
"granulaire" puisque vu uniquement sous l'angle des "entités" dont
chacune renferme un centre. de conscience. Pati, pasu, pâsam: trois
constituants d'un tout organique, structuré, d'une union complexe où
chaque élément a sa fonction précise. Mais c'est Siva qui domine tout:
c'est lui qui met le monde en mouvement et c'est lui qui donne à l'âme la
connaissance, connaissance totale qui est aussi jouissance lucide, en
conscience libérée, et du monde et de Siva. Par conséquent, Siva, qui est
au-delà de tout et en tout, distinct de tout et intimement présent à tout,
Siva seul est le sens de la vie, la réponse à toutes les questions, la solution
de toutes les perplexités, la libération de tous les doutes.



DIEU, L'AME ET LE MONDE SELON LE SAIVA-SIDDHÂNTA 111

BIBLIOGRAPHIE

On trouvera des exposés introductifs sur le Saiva-Siddhânta dans les ouvrages généraux
sur l'hindouisme, par exemple:
J. Gonda, Les Religions de l'Inde, vol. II, Paris 1965, ch. III, 6.
L. Renou et J. Filliozat, L'Inde classique, vol. I, Paris 1947, nos. 1291-1294.
Encyclopédie de la Pléiade, Histoire des religions 1, Paris 1970, pp. 1069—1073.

Une revue en langue anglaise:
Saiva Siddhânta, Madras 1966ss.

Quelques ouvrages spécialisés et ouvrages cités dans l'article:
M. Biardeau, Théorie de la connaissance et philosophie de la parole dans le

brahmanisme classique, Paris/La Haye 1964.
F. Brunner, Une théorie de la perception dans l'Advaita Vêdânta, Rev. Théol. Phil.

1975, pp. 252-274.
H. Brunner-Lachaux, Somasambhupaddhati, Pondichéry, vol. I 1963, vol. II 1968.
V. A. Devasenapathy, Saiva Siddhânta as Expounded in the Siva-jnâna-siddhyâr and

its Six Commentaries, Madras 1966.
M. Dhavamony, Love of God According to Saiva Siddhânta, Oxford 1971.
P. S. Filliozat, Le Tattvaprakâsa du roi Bhoja et les commentaires d'Aghorasivâcârya

et de Srïkumâra, Journal Asiatique 1971, pp. 247-296.
A. S. Gupta, A Critical Study of the Philosophy ofRâmânuja, Varanasi 1967.
C. A. Keller, Studies in the Composition of Tamil Shaiva Hymns, Actes du 29e

Congrès international des Orientalistes, Inde ancienne, vol. II, pp. 149-155, Paris
1976.

V. Paranjoti, Saiva Siddhânta, Londres 1954.
J. H. Piet, A Logical Presentation ofthe Saiva Siddhânta Philosophy, Madras 1952.
V. Ponniah, Theory ofKnowledge of Saiva Siddhânta, Annamalainagar 1962.
V. Raghavan, The Great Integration: The Poet Singers of India, Bombay 1966.
Rauravägama, éd. N. R. Bhatt, Pondichéry, vol. 11961, vol. II 1972.
H. W. Schomerus, Der Caiva Siddhânta, Leipzig 1912.
K. Sivaraman, Saivism in Philosophical Perspective, New-Delhi 1973.
Vedäntaparibhäsä, by Dharmarâja Adhverin, éd. S. S. Suryanarayana Sastri, Madras

1942 (2e éd. 1971).
Yatindramatadïpikâ, éd. Svâmï Àdidevânanda, Madras 1949.


	Dieu, l'âme et le monde selon le Śaiva-Siddhānta : philosophie religieuse de l'Inde du sud

