Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 32 (1978)

Heft: 1

Artikel: Die Dimension der Zeit in der Kunst Ostasiens
Autor: Seckel, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146515

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER
KUNST OSTASIENS

DIETRICH SECKEL

Universitidt Heidelberg

1. Einleitung

Dass auch Werke der bildenden Kunst etwas mit der Zeit zu tun haben,
obwohl sie scheinbar nur eine rdumliche und zwar simultan erfassbare
Existenz besitzen, ist ldngst bekannt und mehrfach erortert worden. Eine
reiche Uberschau uiber die in Betracht kommenden Fragestellungen gibt
Dagobert Frey in seinem Aufsatz “Das Zeitproblem in der Bildkunst™!,
und auch Etienne Souriau bietet in seinem Artikel “Time in the Plastic
Arts”? interessante Beobachtungen — um nur zwei wichtige Arbeiten zu
nennen. Das Problem existiert in jeder Kunstsphire, und hier soll
keineswegs etwas fiir Ostasien Einzigartiges gezeigt, sondern nur eine
Reihe von Hinweisen und Beispielen dafiir gegeben werden, welche
besonderen — und moglicherweise hie und da ganz spezifischen —
Erscheinungsformen das Zeitproblem in der bildenden Kunst Ostasiens
angenommen hat.

Wir sprechen also nicht von der generellen Tatsache, dass Kunstwerke
eine bestimmte, von Souriau “psychologisch” genannte Zeit fur ihre
Betrachtung erfordern, wobei Reihenfolge, Tempo, Konzentrationsgrade
usw. verschieden sein konnen, oder dass Kunstwerke — Bauten und
Skulpturen vor allem — sich oft erst ganz erschliessen, wenn sie durch-
oder umschritten werden; auch nicht davon, dass jedes Kunstwerk als
geschichtliches Produkt, nach seiner Entstehungsgeschichte, seiner Funk-
tion als Ausdruck eines Zeitgeistes, seiner Wirkungsgeschichte usw. eine
zeitliche Dimension hat; und auch nicht davon, dass ein Kunstwerk,
obwohl aus einer historischen Situation entsprungen, doch eine uiberzeit-
liche Geltung und einen potentiellen Ewigkeitswert besitzt. Sondern was

1 Studium Generale 8, 1955, 568—577; Neudruck in: D. Frey, Bausteine zu einer

Philosophie der Kunst, Darmstadt 1976, 212—235.
2 Journal of Aesthetics and Art Criticism 7, 1948/49, 294—307.



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 67

uns interessiert, ist die dem Kunstwerk nach seiner inhaltlichen Aussage
wie namentlich nach seiner Formstruktur innewohnende Zeitlichkeit, die
Souriau ‘“‘intrinsic time”, “artistic time inherent in the texture [of the
work] itself”” nennt und die einen spezifischen, konstitutiven Faktor in der
Struktur eines Kunstwerks bildet, ohne den es nicht so wire wie es ist und
auf den Betrachter nicht so wirken wiirde wie es der Fall ist. Die
Zeitdimension findet hier nicht das (freiwillige) Interesse des Historikers,
sondern die (sachlich zwingende) Anteilnahme oder Beteiligung des
Betrachters und “Benutzers”, also dessen, fur den das Kunstwerk primir
gemeint ist.

Es sollen nur einige wenige Phinomene und Aspekte herausgegriffen
und skizzenhaft interpretiert werden, bei denen wir in ostasiatischen
Kunstwerken die Zeitlichkeit als eine inhirente, der Struktur der Werke
wesentlich innewohnende Dimension beobachten konnen: die Zeitlichkeit
des kosmischen und naturlichen Kreislaufs; die Zeitlichkeit in der
Gestaltung des Raumes, besonders der Landschaft; die Zeitlichkeit des
vom Betrachter nachvollziehbaren Entstehungsprozesses; die der Funktion
mancher Werke inhirente Zeitlichkeit; ihre Integration der historischen
Zeit, d.h. der Tradition; und endlich die Zeitdimension in Darstellungs-
inhalt und -methode erzihlend-illustrativer Malerei. Immer wieder werden
wir dabei auf das dialektische Verhiltnis zu achten haben, das zwischen
Zeitlichkeit und Zeitlosigkeit oder Uberzeitlichkeit in der ostasiatischen
Kunst besteht. Die Beispiele*> werden teils aus der chinesischen, teils aus
der japanischen Kunst gewihlt, weil das Grundsitzliche fiir beide gilt;
inwieweit die Zeit-Phidnomene vielleicht in dem einen oder dem anderen
Gebiet eine grossere oder besonders eigentiimliche Rolle spielen mogen,
wire dann noch genauer zu untersuchen.

2. Kosmischer Kreislauf

Fiir Weltanschauung und Welterleben der Ostasiaten, konzipiert im alten
China und weithin auch fiir Korea und Japan giiltig, ist das Prinzip der
“Wandlung” grundlegend (I-ching, das Buch der Wandlungen), nach dessen
Gesetz alles Geschehen abliuft, alle Phasen dieses Geschehens ineinander
{ibergehen, alle Dinge dieser Welt ihren bestimmten Ort und Zeitpunkt

3 Hier konnen nur wenige Beispiele abgebildet werden, aber der Leser diirfte das

Material wohl aus eigener Anschauung ostasiatischer Kunstwerke erginzen konnen.



68 DIETRICH SECKEL

haben und untereinander in festen Entsprechungsverhiltnissen stehen.
Diese Entsprechungen gelten, ausgehend von den Jahres- und Tageszeiten,
d.h. vom kosmischen Zeitgesetz, fiir alle nur denkbaren Phinomene in
Natur und Menschenwelt, und zwar stets in Fiinfergruppen: in engstem,
geradezu kausalem Bezug zum kosmischen Zeitgesetz die rdumliche
Ordnung nach Himmelsrichtungen (vier oder acht plus Mitte), der
kalendarische Zyklus, die Himmelskorper und ihre ‘‘Stationen”, die
Wetterzustinde; dann besonders die Funf Elemente (Holz, Feuer, Erde,
Metall, Wasser), die Farben und Tone usw.; beim Menschen seine Organe
und seine sinnlich-geistigen Funktionen; in der Natur die Tiergattungen
und Getreidearten und auch die funf heiligen Berge in der Mitte und den
vier Richtungen des Reiches (und d.h. der Welt). Dieses Ordnungssystem
ist nicht statisch, sondern von Bewegung durchwaltet und funktioniert nur
indem der zeitliche Kreislauf es durchstromt (der Lauf der Sonne z.B.
durch den Kreis der Himmelsrichtungen); die Zeit wird rdumlich, indem
sie als Zyklus am Himmel und auf der Erde erscheint. Der in der
irdisch-horizontalen Ebene verlaufende Zyklus ist zugleich auf das Oben
und Unten bezogen, sodass sich mit ihm das Prinzip der Polaritit
verbindet, das durch die vertikale Achse zwischen der Weltmitte und dem
Polarstern reprisentiert ist. Eleanor von Erdberg hat mit Recht betont?,
dass die Raumordnung in China ihren Ursprung in der kosmischen
Zeiteinteilung habe, denn diese sei das Primére, weil sie von Natur
gegeben, gesetzmissig und zuverlissig sei, der irdische Raum aber von sich
aus ungegliedert und ungeordnet; Zeitabschnitte wiirden zu Kompass-
punkten, sodass im Raum die gleiche Zuverldssigkeit moglich sei wie in der
astronomisch berechenbaren Zeit; Raum und Zeit seien durch jene,
“Entsprechungen” untrennbar verbunden, und zwar in der Form eines
gesetzmissig ablaufenden und sich wiederholenden Kreislaufs der Zeit
durch den Raum. In Gestalt der auf den unwandelbaren Polarstern
bezogenen Mittelachse zwischen Erde und Himmel, in der auch der
Herrscher seinen Ort hat, kommt buchstéiblich inmitten des Zeitkreislaufs
auch die ihm zu Grunde liegende Uberzeitlichkeit des Urprinzips zur
Geltung, aus dem sich alles Geschehen entfaltet.

IThre deutlichste kiinstlerische Ausformung haben diese Ideen im
Dekor gewisser Bronzespiegel der Han-Dynastie, der sog. TLV-Spiegel aus

4 “Zeit und Raum in der Geomantik.” In: Stadt und Landschaft — Raum und

Zeit, Festschrift fur Erich Kithn, K6ln 1969.



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 69

der Zeit um Christus, gefunden® (Abb. 3). Die Weltmitte ist durch den
Halteknauf reprisentiert, von dem vier blattartige Pfeile ausgehen, die
wohl die Himmelsrichtungen andeuten. Das Mittelquadrat bedeutet die
bewohnte Erde, das Reich der Mitte — das Kreisrund der Peripherie mit
Wolkenband den Himmel; die 12 kleinen Knopfe die 12 sog. “irdischen
Zweige” des Zodiakalzyklus, die durch ihre Schriftzeichen zwischen den
Knopfen ausdriicklich benannt sind und sich auf die 12 Monate und die
12 Doppelstunden des Tages beziehen. Die 8 etwas grosseren Knopfe um
das Quadrat herum vertreten die in den Kardinalpunkten des Kompass
stehenden Stitzpfeiler des Himmels. Zwischen ihnen, etwas aus den
Achsen verschoben, sieht man die (sehr abstrahierten) 4 Tiere der
Himmelsrichtungen: den griinen Drachen im Osten, den roten Vogel im
Siiden, den weissen Tiger im Westen und die schwarze Schildkrote mit
Schlange im Norden; damit sind zugleich die entsprechenden Tages- und
Jahreszeiten (Morgen und Frithling, Mittag und Sommer usw.) bezeichnet,
ist der kosmische Kreislauf durch Zeit und Raum veranschaulicht. (Uber
die an unsere Buchstaben T, L und V erinnernden Symbole kdnnen wir
hier nicht sprechen; sie haben nicht mit der zeitlichen, sondern der
raumlichen Ordnung der irdischen Welt zu tun.) Um das zentrale Kreisfeld
lduft eine Dedikationsinschrift im Sinne des Uhrzeigers oder richtiger des
Sonnenlaufs; und nicht nur beim Lesen der Inschrift, sondern auch beim
Ablesen der zeitriumlichen Symbole und Schriftzeichen muss man den
Spiegel drehen, d.h. den Kreislauf mit- und nachvollziehen. Unberiihrt von
diesem Kreisen und Sichwandeln bleibt nur die Mitte, der ruhende
Drehpunkt des Weltgeschehens. Wir haben also ein Weltdiagramm vor uns,
aber nicht als statisches Schema, sondern in einer kiinstlerischen Formulie-
rung, in der die Zeitdimension dergestalt Eingang gefunden hat, dass die
Formung und Gebrauchsweise des Objekts sie als eine dem Kunstwerk
wesentlich innewohnende Zeit (intrinsic time) enthdlt.

Dass auch in der buddhistischen Kunst der kosmische Kreislauf
repriasentiert ist, mogen die aus der indischen Mythologie ibernommenen
12 Gotter (deva) illustrieren, die je einer Himmelsrichtung zugeordnet sind
und, etwa in plastischen Gruppen in Tempeln oder bei Maskenprozes-

.3 Schuyler Cammann, “The “TLV” Pattern on Cosmic Mirrors of the Han
Dynasty”. Journal of the American Oriental Society Vol. 68, No. 4, Oct.—Dec. 1948,
159—167. — Hermann Koster, Symbolik des chinesischen Universismus (Symbolik der
Religionen 1), Stuttgart 1959.



70 DIETRICH SECKEL

sionen®, die zentrale Buddhagestalt — d.h. die zeitenthobene ruhende
Mitte — umgeben; oder auch die “12 Himmlischen Generile”, die den
Buddha Bhaishyajaguru schiitzend umstehen und durch ikonographische
Attribute auf die 12 “irdischen Zweige”, also die Zeit bezogen sind’.
Freilich kommt in diesen Gruppen das Zeitmoment nicht in einer formal
integrierten Kreisbewegung zum Ausdruck.

Der Jahreskreislauf spielt auch in der Malerei eine bedeutende Rolle.
Zyklen von Jahreszeiten sind eine feststehende Bildgattung; sie sind
reprasentiert entweder durch typische Blumen und Tiere fur die vier
Jahreszeiten und die zwolf Monate, oder durch Landschaften im Wandel
von Frithling, Sommer, Herbst und Winter. Ausser in vier oder mehr
einzelnen, aber als Einheit konzipierten Héangerollen oder auch in stirker
vereinheitlichenden Wandschirmpaaren in breitem Querformat kann der
Jahreskreislauf — und das ist die spezifisch ostasiatische Bildform — in
einer ununterbrochen fortlaufenden Quer- oder Handrolle dargestellt
werden, sodass die ikonographisch die Bildthematik bestimmende Zeit-
bewegung des natiirlichen Wandels unmittelbar und kongruent in eine
formale Bildbewegung (oder eine gleitend-bewegte Bildform) iibersetzt
wird; auf dieses besonders wichtige Phinomen kommen wir noch zuriick.
In all diesen Fillen ist, obwohl in Einzelphasen zerlegt, doch stets das
Ganze des natiirlichen Kreislaufs als eigentliches Thema und wahrer Sinn
intendiert, der erst am Ende des Verlaufs dieser Sequenz voll verstanden
wird, so wie auch der Sinn eines Satzes erst an seinem Schluss. Dieses
Ganze ist von der iberzeitlichen, allen Wandel umfassenden und begriin-
denden Gesetzlichkeit des Tao und von seiner unendlichen Ruhe getragen,
was in den Bildern oft in einer schwer definierbaren Weise deutlich fithlbar
ist.

3. Lebensbewegung

Aber nicht nur in einer solchen geradezu systematischen Form manifes-
tiert sich das dusserst fein entwickelte Gefiihl der Ostasiaten fiir den
Wandel im Leben und in den Stimmungen der Natur, sondern auch in der

® D. Seckel, “Buddhistische Prozessionsmasken (Gyodo-men) in Japan”. Nach-

richten der Gesellschaft fiir Natur- und Volkerkunde Ostasiens (Hamburg) Nr. 76,
1954, 2952 (dort S. 42f.).

7 Beispiel: Tonstatuen im Shin-Yakushiji, Nara, 8. Jh.; Jan Fontein/Rose Hempel,
China, Korea, Japan (Propylaen-Kunstgeschichte 17), Berlin 1968, Taf. 276.



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 71

Erfassung einzelner, besonders intensiv erlebter Phinomene. Wir sehen das
in den Bildern selbst, wir lesen es aber auch in den programmatischen
Ausserungen der Kiinstler und Kritiker, die ja seit mindestens 500 n.Chr.
eine kaum Ubersehbare kunsttheoretische Literatur geschaffen haben.
Nicht nur werden die “sich stindig wandelnden Jahreszeiten’ als wichtiges
Bildthema genannt, sondern auch die nuancenreichen Unterschiede der
Tageszeiten im Lauf des Jahres. Diffizile Uberginge und Zwischenstadien
der Landschaftsstimmung gelten als wichtige Darstellungsaufgaben des
Malers: das Sich-Zerstreuen des Morgennebels, das Aufklaren nach dem
Schneefall, bevorstehender Regen; einmal ist von einem Bild die Rede,
“auf dem es gleich schneien wird”. Kanonisiert wurden solche charakte-
ristischen Momente des Naturlebens — und zugleich an bestimmte Orte
fixiert — in der Folge der “Acht Szenerien von Hsiao und Hsiang” (zwei in
einen See mundenden Flussen in einer besonders schonen Gegend
Sitdchinas), die dann als ‘“Acht Ansichten von Omi” (am Biwa-See) ins
Japanische Ubersetzt und gern in Farbholzschnitten dargestellt wurden;
zugleich illustrieren die chinesischen Bildfolgen Gedichte, die auf jene acht
Szenerien verfasst worden waren. Einige dieser Sujets heissen: “Von
fernen Ufern heimkehrende Segel”, “Abendlicht iiberm Fischerdorf”, “‘Auf
eine flache Sandbank einfallende Wildginse” und — bezeichnend —
“Abendglocke eines fernen Tempels”. In geradezu synisthetischer Weise
wird Optisches, Atmosphirisches und Akustisches — die beiden letzteren
per se Zeitphinomene — verbunden, und diese Verbindung wird mit den
dusserst differenzierten und wandlungsreichen Mitteln der Tuschmalerei
auch glaubhaft suggeriert. Eine weitere, ebenfalls zeitliche Komponente
tritt, wie so oft in der ostasiatischen Kunst, durch das der Bildthematik
eng verbundene oder ihr zu Grunde liegende literarisch-poetische Element
hinzu. '

Auch bei der Darstellung von Tieren und Pflanzen, in jenen zauberhaft
beseelten Bildern von Vogeln auf Bliitenzweigen, des Bambus usw.,
bemithen sich die Maler mit grosstem Erfolg, die Stadien des organischen
Wachstums, den biologischen Zyklus, das spezifische Verhalten in oft
momentanem Zugriff, also nicht bloss den Seinsbestand, sondern die
innere Lebensbewegung zu erfassen, weil das Sein fir sie nicht anders als
ein sich Wandelndes existiert. Nicht nur in buddhistischer Symbolsprache,
wo die Lotusbliite in ihren Lebensstadien als Knospe, offene Bliite und
Samenkapsel die Drei Zeiten, namlich Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft bezeichnet, sondern ebenso in der profanen Kunst (auch im
japanischen lkebana) werden Blumen stets als Knospen, halb und ganz
gedffnete Bliiten dargeboten, Bambus und andere Naturwesen hiufig in



72 DIETRICH SECKEL

verschiedenem Wetter (in Regen, Wind und Schnee), und gern werden
rasch vergehende, transitorische Augenblicke erfasst wie in Ts’ui Po’s
“Hase und Elstern” (Abb. 5) oder in dem Berliner Facherbild mit Spatzen
im reifen Reis. Beide Bilder realisieren die Lebensbewegung bis in den
letzten Pinselstrich hinein; dass aber auch solche Bilder streng gebaut sind,
das zufillige Geschehen von hoherer Gesetzlichkeit durchwaltet und in
ihrer Ruhe aufgehoben ist, ergibt eine genaue Kompositionsanalyse®. In
solchen Schopfungen ist die fundamentale Forderung des Stammvaters der
chinesischen Kunsttheorie, Hsieh Ho (um 500) erfiillt, der Kiinstler musse
die “Lebensbewegung’ (sheng-tung) erfassen und Kunde geben von dem
Einklang mit dem alles Geschehen durchstromenden kosmischen Atem
(ch’i-yiin). Diese beiden — schwer genau zu definierenden und im Lauf der
Geschichte verschieden interpretierten — Grundbegriffe sind wesentlich
auch Zeitbegriffe, bezogen auf die Idee des Weltgeschehens, des Lebens
und der die Welt und das Leben stindig erfilllenden und tragenden
Bewegung. Zugleich, besonders auch nach buddhistischem Weltgefiihl,
verbindet sich damit das Erlebnis der Fluchtigkeit und Verginglichkeit
alles Daseins; dies aber steht vor dem zeitenthobenen absoluten Grunde
des Nicht, welches seinerseits nur in diesem Sichwandeln der voriiber-
gehenden Erscheinungen ergriffen werden kann.

4. Weg-Motiv

Neben das zeitbestimmte Grundmotiv des Kreislaufs tritt das ebenso
zeitbestimmte Grundmotiv des Weges als Ordnungsprinzip sehr vieler
ostasiatischer Werke, zundchst der Bauanlagen. Dieser Weg fithrt — bei
Gribern, Paldsten, Tempeln, aber auch im Wohngeho6ft und Garten — von
der Aussensphire durch verschiedene Stadien (Tore, Kammern, Gebiude,
Hofe) auf einer horizontalen, meist von Siilden nach Norden laufenden,
also auf die kosmische Ordnung bezogenen Mittelachse zu einem an
erhabener Stelle befindlichen Ziel: der Grabkammer, dem Sitz des
Herrschers, dem zentralen Kultbau, dem in der Haupthalle thronenden
Buddha. Der Himmelstempel in Peking ist das klassische Paradigma fur
dieses Ordnungsprinzip des Bauens und der Raumgestaltung. Dagobert

8
222ff.

D. Seckel, Einfiihrung in die Kunst Ostasiens, Munchen 1960, 215ff., besonders



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 73

Frey®? hat das Motiv des “Weges” und das des ‘“Mals” (womit er jenen
zentralen Zielpunkt meint, auf den der Weg hinfithrt und der meist eine
monumentale Form erhilt) als Grundmotive der Raum- und Zeitgestal-
tung in verschiedenen Kulturen erkannt. Der Weg ist in besonderem Masse
zeitbezogen, wihrend das Mal an seinem Ziel die Bewegung zur Ruhe, das
Geschehen zu seiner Sinnerfiillung kommen ldsst und oft durch Betonung
der mehr statischen, unzeitlichen Vertikalen auf die zentrale, unbewegte
Weltachse bezogen ist. Hier befindet sich der riumliche Fixpunkt, um den
alles zeitliche Geschehen kreist und in dem die Bewegung des Weges in
Zeitlosigkeit aufgehoben ist. Manche dieser von einem zu durchschreiten-
den Weg allmihlich erschlossenen Anlagen werden weiterhin durch
kultische Akte, wie Prozessionen, Umwandelung oder verschiedene Statio-
nen durchlaufende Riten zeitlich aktualisiert. Das gilt nicht nur fir
Himmelsheiligtum, Kaiserpalast oder buddhistischen Tempel, sondern
etwa auch fiir den japanischen Teegarten (der roji: Tau-Pfad genannt wird)
mit seinem erst allmihlich sich erschliessenden, bisweilen iiberraschenden
Verlauf und seinem Ziel- und Ruhepunkt in der Hiitte fiir die Teezeremo-
nie, die Gibrigens je nach dem Wandel der Jahreszeit variiert wird. Freilich
ist hier die streng geometrische Ordnung chinesischer oder von China
beeinflusster Anlagen der typisch japanischen Unregelmassigkeit und
Zufilligkeit gewichen — einer wohlgeplanten Zufilligkeit {ibrigens —, in
der aber ebenfalls, dank der allmihlichen Erschliessung des Raumgebildes
im Ablauf der zeremoniellen Handlung, das Geschehen, der Atem der
Natur und die hohere Gesetzlichkeit des Lebensganzen fiithlbar wird: das
zeitlose, doch sich im Zeitlichen offenbarende Urprinzip des “Weges” —
nichts anderes bedeutet ja das chinesische Wort Tao, und die Japaner
sprechen denn auch vom “Weg (Tao) des Tees” (chado, sad6). Sie haben
auch fur die Darstellung des Reisens auf weitgedehnten Strassen eine
spezifische Form gefunden: die Serien von Farbholzschnitten iiber die von
Tokyo nach Kyoto fithrende Ostmeerstrasse (Tokaidd) und &hnliche,
ganze Landesteile durchziehende Wege; indem man die Bilder betrachtet,
vollzieht man eine Wanderung durch das Land Japan — hinauf zur
Kaiserresidenz als Ziel — und durch seine Landschaften im Wandel der
Szenerien, der Wetterstimmungen und vor dem in Ortschaften und
Monumenten erlebbaren historischen Hintergrund.

?  Grundlegung zu einer vergleichenden Kunstwissenschaft — Raum und Zeit in der
Kunst der afrikanisch-eurasischen Hochkulturen, Innsbruck/Wien 1949.



74 DIETRICH SECKEL

In der chinesischen Landschaftsmalerei hat der “Weg’’ eine wichtige,
niamlich bild- und raumerschliessende Funktion: fast immer wird der
Betrachter durch einen in den Landschaftsraum hinein- und immer hoher
hinauffiihrenden Weg in das Bild geleitet und verlockt — nach dem
Sung-Maler Kuo Hsi (11.Jh.) sind die Landschaftsbilder die besten, “in
denen man herumwandern kann” —, aber diesem aufsteigenden, den
Bergen verhafteten Weg entspricht der hinabfilhrende Weg des immer
gegenwirtigen Wassers, der Flusse, Biche und Wasserfille. Die Berge
repriasentieren das Ruhende, die Gewisser das Bewegte, und schon darin
liegt eine zeitliche Polaritdt beschlossen; erst durch die Zeitdimension von
Bewegung und Strémung aber wird der Landschaftsraum — und er steht
symbolisch fur das Ganze der Welt — erschlossen und wesentlich
konstituiert, und zwar baut er sich aus verschiedenen Komplexen
(Berggruppen, Tilern mit Wasserldufen, Fels- und Baumgruppen) in
sukzessiver Folge vor dem Beschauer als ein Ganzes, eine in sich
geschlossene und bewegte Bildwelt auf. Damit verbindet sich eine
gleitende, d.h. nicht fixierte, nicht zentralisierte, aperspektivische Raum-
struktur, in welcher der Blickpunkt des Betrachters ebenfalls gleitet; von
unten nach oben bei Hingerollen, deren Hochformat gar nicht mit einem
Blick erfassbar ist, bei denen vielmehr der Blickwinkel des Betrachters in
verschiedenen Hohenlagen immer wieder der gleiche ist, der Blickpunkt
also im Aufsteigen wechselt, sodass man das Gefiithl des Emporschwebens
hat; der Blick gleitet dagegen von rechts nach links bei der Quer- oder
Handrolle, einem potentiell unbegrenzten Bildband, dessen Ablauf mit
dem zeitlichen Vollzug der Bildwanderung oder Bildstromung kongruent
ist. So wird iiberall der Bildraum nicht simultan, sondern sukzessiv erfasst
und erlebt, und es entsteht keine im neuzeitlich-europiischen Sinne
konsequente und einheitliche, d.h. aber zeitlich fixierte Bildstruktur; es
gibt nicht eine Einheit, sondern eine Vielheit des Ortes, und die Einheit
der Bildvorstellung wird erst eigentlich durch die Zeitlichkeit des
Bildraums hergestellt, in die er eingebettet ist. Jede bindende Fixierung
des Raumes wird durch die Zeitstromung aufgeldost und tiberwunden,
Freiheit und Potentialitit der Bildform und des Bilderlebens ermoglicht.
In der Bildstruktur ist also zwar keine Konzentration auf einen einzigen
Mittelpunkt mit der Konsequenz eines geschlossenen Bildfeldes intendiert
— wie in der zentralperspektivischen Konstruktion Europas, aber auch
(aperspektivisch) im buddhistischen Kultbild —, und folglich fehlt eine
durch festgelegte Relationen der Bildelemente innerhalb eines solchen
Systems erreichte Stabilitit des Bildbaus und eine nach westlichen
Begriffen widerspruchsfreie Bildeinheit. Dennoch ist dafiir gesorgt, dass —



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 75

vor allem in den Landschaftsbildern — nicht nur die Zeitstromung und
Bildbewegung Einheit schafft, sondern dass alle Bewegung eingefligt ist in
einen festen, auch durch (bisher zu wenig erforschte) strenge Komposi-
tionsregeln stabilisierten Bildbau; in ihm herrscht nicht lockere Beliebig-
keit, sondern jedes Element hat seinen rechten Platz und alles Bewegliche
findet stets an unverriickbaren Grossformen — besonders den Bergen —
seinen Halt, sodass die das chinesische Weltbild bestimmende wechsel-
seitige Polaritit von Stabilitit und Mobilitit, von Ruhe und Bewegung,
von Raumgefiige und Zeitstromung anschaulich symbolisiert wird.

Der Landschaftsraum dieser Bilder schliesst also die Zeitdimension
konstitutiv in sich ein, wiirde ohne sie nicht existieren und ldsst seine
formale Struktur bis in alle Einzelheiten von ihr bestimmen — auch durch
die Dynamik des Liniengewebes, das in ununterbrochenem Stromen von
Form zu Form das Ganze durchwaltet und mit “Lebensbewegung’ erfuillt.
Dennoch ist in dieser bewegungsvollen Zeitlichkeit etwas Zeitloses, das als
eine all der Bewegung zu Grunde liegende innere Ruhe fuhlbar wird; sein
deutlichstes Symbol ist der einheitliche leere Grund, der nicht eigentlich
“Hintergrund” ist, weil er nicht hinter den im Bild gezeigten vielféltigen
Phinomenen steht, sondern in ihnen gegenwirtig ist und durch sie stindig
durchscheint. Und nicht nur im geistigen Sinne sind die Bilder fur den
zeitlosen Grund aller Dinge transparent, sondern dank der spezifisch
ostasiatischen Tuschtechnik wird das auch in ihrer konkreten kiinstleri-
schen Ausfithrung unmittelbar anschaulich.

5. Malprozess und Maltradition

Diese Technik (Abb. 7) ist selber in hohem Masse zeitbestimmt: ihre vier
grundlegenden Elemente, nimlich die Konturlinien, die sog. Texturstriche
fur Felsen u.a. (#s'un), das flichig-tonige Lavis und die akzentuierenden
Tupfen (tien), liegen offen sichtbar ibereinander geschichtet, d.h. man
sicht das Nacheinander ihrer Ausfithrung und der Betrachter kann diesen
Prozess in seinen einzelnen Phasen nacherleben. Es gibt freilich auch
andere, den Prozess eher verbergende Techniken in der Art der Deckfar-
benmalerei, doch sind diese nicht so spezifisch ostasiatisch. Vielmehr ist
gerade auch fiir die Beurteilung der Eigentiimlichkeit und Qualitdt der
Bilder — besonders bei den spiteren sog. Literatenmalern (wen-jen-hua) —
das offenliegende Spiel des “brushwork’ mit seinem lebendigen Vibrieren
und seiner persOnlichen Handschrift eben als zeitlicher Prozess von
entscheidender Bedeutung. Das Vorwalten des linearen Elements trigt



76 DIETRICH SECKEL

weiter zu der starken Zeitlichkeit und Prozesshaftigkeit dieser Malweise
bei, denn die Linie ist per se Triger und Vollzug eines Zeitablaufs —
besonders die ostasiatische, die eine starke Dynamik, einen Rhythmus, ein
Tempo hat und den Betrachter dazu verfithrt, ihrem Verlauf zu folgen und
die Form nicht nur simultan als fixiertes Resultat des Malvorgangs zu
erfassen. Hier ist nun natiirlich vor allem die grundlegende Rolle der
Schriftkunst (Abb. 4) zu erwihnen; jedes Schriftzeichen und erst recht ein
ganzer Text wird von den Ostasiaten, die ja diese Schrift selber
praktizieren und mit ihr leben, in der Folge seiner Striche, in seinem
Duktus, seinem Rhythmus, seiner Dynamik, seinen Bewegungsrichtungen
und -wendungen, seinem bald mehr tektonisch-festen, bald mehr labil-
tinzerischen Gleichgewicht und seinen Ausdruckswerten als actus mit-
und nacherlebt und nie bloss als statisches Schriftbild empfunden und
beurteilt. Man spricht nicht umsonst von “Pinselspuren” — auch dieser
Begriff bezeichnet einen Zeitvollzug. In Tuschbildern und Schriftwerken
konkretisiert und kristallisiert sich der Zeitstrom der spontanen kiinstleri-
schen Aktivitdt in einer sichtbaren Spur, das noch Unanschaulich-Poten-
tielle wird im Kunstwerk in die Aktualitit der Anschaulichkeit projiziert.
Ein spezifisch japanisches Phdnomen in der Schriftkunst ist das
Schreiben eines Textes — eines buddhistischen Sitra oder eines Gedichts
z.B. — uber eine darunter liegende Zeichnung (shita-e) gegenstindlicher
oder dekorativer Art hinweg, sodass die Schrift gleichsam iiber sie
dahingleitet und -schwebt, womit — eventuell gesteigert durch verschiede-
nes Tempo des Linienrhythmus in der Schrift und im Bild — ein intensives
Gefuihl eines Zeitablaufs, ja einer Zeitspannung entsteht. (In China gibt es
das wohl nur bei dekorierten Schreibpapieren fiir Briefe und Verse.)
Manche Werke ostasiatischer Kunst machen dank ihrer Spontaneitit,
Offenheit, Beweglichkeit und prozesshaften Dynamik den Eindruck des
Spielerisch-Formlosen, Skizzenhaften, Fragmentarischen und Unvollende-
ten — eines Unvollendeten freilich, das der Phantasie Spielraum lisst,
durch den ihm innewohnenden Lebensrhythmus und den Prozessverlauf
seiner Ausfithrung Uber seine eigenen Grenzen hinausweist und dem
Beschauer ein nachklingendes Mehr!? suggeriert. Diese Offenheit, schein-

1 Vgl. den Begriff yojo in der japanischen Poetik: ‘“das tber die Worte
hinausreichende Gefuhl” (Oscar Benl, Die Entwicklung der japanischen Poetik bis zum
Ende des 16. Jhs., Hamburg 1951, S. 25). Siehe auch D. Seckel, Einfiihrung S. 374. —
Zur europiischen Kunst vgl. J. A. Schmoll gen. Eisenwerth ed., Das Unvollendete als
kiinstlerische Form, Bern/Minchen 1959. Nach D. Frey (dort S. 91) “ist . . . mit dem
Fragmentarischen . . . die Zeitlichkeit und damit die Wandelbarkeit verbunden”.



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 17

bare Zufilligkeit und prignante Andeutungskraft selbst knappster Formu-
lierungen provoziert die Frage nach dem, was iiber das Sichtbar-Vorhande-
ne hinausliegt und es transzendiert. In all dem ist die Dimension der Zeit
gegenwirtig — aber nicht im Sinne der blossen Vorldufigkeit einer Skizze
oder der Vergeblichkeit jeder Vollendung; denn das scheinbar Unvoll-
endet-Skizzenhafte etwa gewisser ostasiatischer Tuschbilder (Abb. 6) ist ja
in Wirklichkeit eine alles Wesentliche enthaltende Abbreviatur im Sinne
eines Konzentrats, das aber dank jener iiber seine eigenen Grenzen
hinausweisenden Zeitlichkeit auch das noch mitumfasst, was ihm voraus-
geht oder nachfolgt und worin es wie in einer umgreifenden Lebens- und
Weltsphire eingebettet ist. Das zeitverhaftete “Unvollendete” verweist auf
das Endgiiltige des zeitlosen Grundes und ist in ihm aufgehoben.

Die ostasiatische und besonders die chinesische Malerei hat nun nicht
nur nach ihrem programmatischen Selbstverstindnis, sondern bis in die
kuinstlerisch-technische Ausfithrung, das brushwork, hinein noch eine
weitere Zeitdimension, namlich die historische, das Verhiltnis zur
Tradition. Nicht nur in dem Sinne, wie jede Malerei ihren Traditions-
hintergrund besitzt, sondern so, dass ein Kinstler (und das geschah vor
allem bei den Literatenmalern mindestens seit 1350 immer wieder bis
heute) sich ausdriicklich auf frithere Meister und deren Stil zuriickbezog
und — das ist entscheidend — diesen Riickbezug in Komposition,
Auffassung des Bildthemas und vor allem Pinselfiihrung in seinem eigenen
Werke sichtbar, an seiner Formensprache ablesbar machte. Dadurch ist die
Zeitdimension der gesamten Maltradition ein den Bildern inhirenter
Bestandteil ihrer kiinstlerischen Existenz (intrinsic time). Schon in sehr
friher Kunsttheorie wird vom Kunstwerk verlangt, dass es den Riickbezug
auf die Tradition enthalte und dass der Maler alle bisherigen Stile
beherrschen solle!!; auf diese Weise ist den Werken hiufig eine Stil-
schichtung eigen, in welcher Alteres und Jiingeres sich mit dem gegen-
wirtigen Stil des jeweils Schaffenden tiberlagert und durch diese Schich-
tung hindurch die Tradition transparent wird. So ist also der vergangene
geschichtliche Prozess in den aktuellen kiinstlerischen Entstehungsvorgang
transformiert und dadurch in das gegenwirtige und zukiinftige Leben des
Werkes integriert. In einem konkreten Fall sieht das so aus: ein Maler des
frihen 17.Jhs. (Tung Ch’i-ch’ang) sagt selbst in der Aufschrift eines

"' Hsiech Ho, Prinzip Nr.6 (ch’uan-i); W. R.B. Acker transl., Some Tang and
Pre-T'ang Texts on Chinese Painting, Leiden 1954, S. XXXIXf.; Kuo Hsi, zitiert in D.
Seckel, Einfiihrung S. 321 nach Shio Sakanishi transl., An Essay on Landscape
Painting by Kuo Hsi, London 1949,



78 DIETRICH SECKEL

Bildes, er habe sich inspiriert gefithlt durch die Erinnerung an ein dem
Tung Yaan (10.Jh.) zugeschriebenes Bild, das ihm die Augen gedffnet
habe fur das Verstindnis der Bilder des Huang Kung-wang (14. Jh.), weil
dieser nimlich Tung Yiian’s Art aufgenommen und interpretiert hatte!2.
So und idhnlich in zahllosen Fillen; Kenner chinesischer Malerei kdnnen
diese Stiltraditionen und -schichten an den Bildern auch tatsidchlich
ablesen. Hier wird die Vergangenheit in ihren verschiedenen Zeitstufen
aufs neue aktualisiert und durch die gegenwirtige Aneignung hindurch
auch fur die Zukunft verfiigbar gemacht; es handelt sich also, jedenfalls
bei den bedeutenden Kiinstlern, nicht etwa bloss um einen retrospektiven,
epigonalen Archaismus, sondern um eine Anverwandlung des in histori-
scher Dimension gesehenen Alten in einem neuen, bisweilen iiberraschend
progressiven und zukunftstrichtigen Geiste. Wohl ist dies in gewissem
Sinne eine ‘“‘art-historical art”!3, aber doch nicht in dem hier ganz
unangebrachten Sinne des westlichen Begriffs von Kunstgeschichte und
eines sterilen Historisierens; da das Vergangene nicht ein fiur alle Mal
vorbei und versunken ist, wird eine Ebene der Uberzeitlichkeit erreicht,
auf der die Vergangenheit stets wieder evozierbar ist und die aktuelle
Gegenwart den Charakter eines fliichtigen Moments verliert.

Zur Geschichtlichkeit und Zeitlichkeit ostasiatischer, besonders chine-
sischer Bilder gehort schliesslich ihr Stammbaum (pedigree), d.h. ihre
Wanderung durch die Hand zahlreicher Besitzergenerationen seit ihrer
Entstehung, dokumentiert durch Siegel des Malers und der Sammler,
durch allerlei Aufschriften von Kennern und Liebhabern, durch Kataloge
und kunstkritische Traktate — sozusagen ihr biographisches Schicksal. In
China sind diese Dinge nicht bloss interessant fiir Kunsthistoriker, sondern
— da die Bildrolle selber die Trigerin dieser Dokumentation ist, welche
ihrerseits oft eine kiinstlerische Form hohen Ranges erhilt (Siegel- und
Schriftkunst) — ein integraler Bestandteil des Werkes, seiner Existenz im
Kontext des Kunstlebens in Geschichte und Gegenwart; diese seine
eigentliche Existenz transzendiert also die blosse sichtbare Bilderscheinung

12 Tung Ch’i-ch’ang (1555—1636): “Im Schatten sommerlicher Biume”, Hinge-
rolle, National Palace Museum Taiwan (Chinese Art Treasures [Ausstellungskatalog],
Washington etc. 1961/62, Nr. 104). — Vgl. Wang Yian-ch’i (1642—1715): “Land-
schaft nach Tung Ch’i-ch’ang in der Art des Ni Tsan und Huang Kung-wang”, 1706,
Sammlung Drenowatz, Zurich (Chu-tsing Li, A Thousand Peaks and Myriad Ravines,
Ascona 1974, Nr. 35).

13 Max Loehr, “Art-historical Art”. Oriental Art, N.S., Vol. 16, Nr. 1, Spring
1970, 35-37.



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 79

in die Dimension weiter Zeitrdume hinein, holt diese aber zugleich auf die
Ebene gegenwirtiger Wirkung und zukinftiger Geltung.

6. Existenz und Funktion des Kunstwerks

Bevor von der Zeitdimension in erzihlend-illustrativer Malerei die Rede
ist, sei kurz und fliichtig an einigen japanischen Beispielen gezeigt, wie
Kunstwerke in ihrer Existenzweise und Funktion durch die Zeit bestimmt
sind. Ein Kunstwerk (Gemilde oder Gerit) existiert normalerweise nicht
“an sich” und zeitlos-isoliert, wie in unseren Museen, sondern es steht in
einem Lebens- und Funktionszusammenhang, in einer Art Okosphire; nur
wenn es gebraucht wird, bei der richtigen Gelegenheit, wird es sozusagen
aktualisiert: je nach der Jahreszeit, bei religiosen Feiern, bei Festen, beim
Empfang eines Gastes, bei der Teezeremonie usw. Dieses auch sonst in der
japanischen Lebenskultur besonders wichtige Phinomen kdnnte man als
Okkasionalismus bezeichnen. Noch stirker als anderswo stehen die
Kunstwerke in dem Kontinuum ihres Daseinsraumes und einem funktiona-
len Kontext; damit sind sie zeitbestimmt und zeitdurchwaltet.

Bisweilen ist der Zusammenhang zwischen der Gebrauchsfunktion und
dem Dekor eines Gegenstandes zeitlich bedingt: so wie der chinesische
kosmologische Spiegel gedreht werden muss, damit sein Sinn sich
ausspricht, muss beispielsweise bei einem japanischen Lackkasten (dem
Kasugayama-Schreibkasten im Nezu-Museum, Tokyo) zuerst der Deckel
von aussen betrachtet, dann abgenommen, herumgedreht und von innen
betrachtet werden, damit das Dekormotiv — eine Herbstlandschaft mit
Rehen und danach dann der einsame Bergbewohner, der ihre Rufe hort'4
— sich ganz entfalten kann und erst dadurch verstindlich wird; aber man
kann beide Bilder nie gleichzeitig sehen . . . Oder der Dekor ist so iiber alle
Seiten und um alle Kanten des Gegenstandes — bei Korin’s berithmtem
Schreibkasten mit dem Iris- und Briickenmotiv (Abb. 9/10) — herumge-
fuhrt, dass der Betrachter geradezu gezwungen wird, ihn zu drehen und
seinen Schmuck als Zeitverlauf zu erfassen — ein zwar extremer, aber eben
deshalb symptomatischer Fall.

Oft beruht der Zeitverlauf eines solchen Dekors — wie in diesen beiden
Fillen — auf einem zu Grunde liegenden Gedicht; hinter vielen Natur-

14 Beatrix von Ragué, Geschichte der japanischen Lackkunst, Berlin 1967',
Abb. 92/93 und S. 148f. (mit Zitat des Gedichts).



80 DIETRICH SECKEL

themen und scheinbar bloss hiibschen Dekormotiven steht in Ostasien eine
ganze literarische Tradition (und, nebenbei bemerkt, eine Fiille von
Symbolbedeutungen). Dies gibt den Werken an sich schon eine Zeit-
dimension; aber auch eine direkte Illustration, die ein Gedicht in seinen
einzelnen Phasen und seinem sprachlichen Ablauf vergegenwirtigt, enthélt
einen Zeitvollzug. In Japan hat man — im sog. uta-e (‘‘Gedicht-Bild”’) —
gern die Elemente des gegenstindlichen, ein Gedicht illustrierenden
Dekors mit einzelnen Wortern, d.h. Schriftzeichen des Textes kombiniert,
diese Uiber die Fliche des Gegenstandes verstreut und bisweilen sogar in
dem Dekor versteckt, sodass das Ganze erst verstindlich wird, wenn man
Bild und Worte sukzessiv abliest. Damit wird der Fixierung in einer festen,
statisch-bildhaften und nur-optischen Form entgegengewirkt.

Manche japanischen Gerite haben — und damit eroffnet sich ein
weiterer Aspekt der Zeitdimension — ein ‘“‘biographisches’ Schicksal:
Teeschalen z.B. haben ihre individuelle Geschichte, ja sie kdnnen
(vielleicht bei einer historisch bedeutsamen Gelegenheit) zerbrochen und
dann mit Hilfe von Goldlack repariert sein, wodurch ihr Wert in
japanischen Augen sich nur noch erhoht; so wird die Frage nach der
Vergangenheit und dem “Lebenslauf”’ dieses Gegenstandes provoziert. Er
ist nicht ein irgendwann hergestelltes und dann zeitlos giiltiges Objekt,
und die Frage nach seiner Entstehung und seiner Geschichte ist nicht eine
wissenschaftlich-historische, sondern die Frage nach einem Wesensbestand-
teil und Wirkungsfaktor dieses “lebendigen’ Gegenstandes. Er kann viele
Generationen von Besitzern “erlebt” haben und in deren personlichstem
Dasein eine schicksalhaft-symbolische Bedeutung gewinnen; als Beispiel
aus unserer Zeit sei an die Teegerdte in Kawabata Yasunari’s “Tausend
Kranichen” (1951) erinnert. Bezeichnend, dass Teeschalen oft Namen
bekommen, wodurch sie nicht nur quasi Personlichkeiten werden, sondern
auch zu Fragen verlocken: was bedeutet der Name, wer hat ihn gewihlt,
bei welchem Anlass und mit welchen Assoziationen? Es ist bei japani-
schen Geriten auch Giberaus wichtig, dass sie altern und sabi, eine Patina
(in Qibertragenem Sinne) bekommen, die ihnen ihre blanke Neuheit nimmt
und sie in den alle Dinge ergreifenden und umfangenden Lebensprozess
einschmelzen. Auch einem Garten und jedem Stein und Baum in ihm muss
diese Patina der Reife und dadurch der Einklang mit allen anderen Dingen
im Lauf der Zeit zuwachsen; es ist bezeichnend, dass Basho (1644—1694)
in seinem berithmtesten Haiku von einem alten Teich (furu-ike) spricht, in
den der Frosch springt und mit leisem Laut die Stille des Absoluten
horbar macht, in deren Zeitlosigkeit der fliichtige Moment verschwebt.
Erst durch diese Existenz in der Zeit, durch Zeit und Schicksal hindurch



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 81

vollendet sich solch ein Gegenstand — sei es ein Naturding oder ein
Kunstwerk. Und so haben solche Werke denn oft etwas Zufilliges (oder
man sorgt dafiir, dass sie so wirken), das der Perfektion, Verfestigung,
Regelung und Endgiiltigkeit der Form entgegenwirkt, sie von natiirlichen
Kriften durchstromt sein ldsst und iiber ihren gegenwirtigen, nicht
definitiven Zustand hinausweist. Eben dadurch wird aber das Uberzeit-
lich-Ganze des Lebenszusammenhangs besonders fithlbar.

Eine charakteristische, durch das Einwirken der Zeitdimension be-
dingte Labilitdt der Struktur — wie die erwihnten Beispiele sie ja in
verschiedener Weise besitzen — ist auch dem japanischen Wohnhaus
(Abb. 8) eigen und seiner speziellen Variante, dem Teeraum. Es hat zwar
im Innern eine scheinbar sehr strenge geometrische Gliederung der
Raumkuben und ihrer Begrenzungsflichen und -linien, aber diese Be-
grenzungen sind fliessend, die Kommunikation zwischen den Zimmern
und mit dem Aussenraum des Gartens ist nie ganz unterbrochen und das
Raumgefiithl ist gleitend; die Raumstruktur ist ausgezeichnet durch
Offenheit, Verschieblichkeit und Asymmetrie — und in all dem ist ein
Zeitmoment enthalten. Die Wandgliederungen greifen z.T. so ineinander,
verschrinken und verspannen die einzelnen Kompartimente so mitein-
ander, dass das Auge von der einen Form zur andern weitergefithrt und
stindig lebhaft angeregt wird. In historischen Rdumen (Abb. 11) sind
sogar die Gemaildefolgen an den Winden und Schiebetiiren oft in
einheitlich-fortlaufender Komposition um die Zimmerecken herumgefiihrt
und umkreisen den Raum — &dhnlich wie der Dekor jenes Lackkastens. All
dies hat Zeit-Charakter; die Zeit hat generell die Funktion des Flissig-
machens, Offnens, Verschmelzens und der gleitenden Bewegung, wie auch
die Raumauffassung der Malerei beweist. Dennoch hat das japanische
Zimmer einen festen Zielpunkt: das Bild und das Ikebana in der
Tokonoma-Nische; und wer solche Riume erlebt hat, hat auch die tiefe
Ruhe empfunden, die diesen beweglich-gleitenden, offen-verschieblichen
und doch so streng geformten Raumgebilden trotzdem innewohnt.

7. Raum-Zeit-Kontinuum
in der erzdihlend-illustrativen Malerei

In den erzidhlend-illustrativen Bilderrollen Japans (emaki) sehen wir eine
authentische Interpretation solcher Wohnbauten (Abb. 13), und zwar ganz
im Sinne und im Dienste des fir diese Bildgattung charakteristischen



82 DIETRICH SECKEL

raum-zeitlichen Kontinuums!’. Ein Bauwerk (oft der Deutlichkeit halber
mit abgedecktem Dach) bildet Rahmen und Schauplatz eines szenischen
Geschehens, das nicht in ein begrenztes Bildfeld eingeschlossen ist,
sondern in einem fortlaufenden, potentiell unendlich langen Bildstreifen
von rechts nach links voriibergleitet, indem man das Bild allmihlich
aufrollt. Die Existenzform und Funktionsweise dieser Bildform selber ist
also schon zeitbedingt. In die mit dem dargestellten Geschehen zeit-
kongurente Bildstromung ist ein Bauwerk meist mit schrigen Tiefenlinien
hineingestellt und erfillt die Doppelfunktion, sie durch Haltepunkte und
Szenenrdume zu gliedern, zugleich aber auch weiterzuleiten. Dazu dient
besonders die spezifisch ostasiatische Raumkonstruktion der sog. Parallel-
perspektive: ausser den Vertikalen und den meist bildparallelen Horizonta-
len erschliessen vor allem die Diagonalen (Orthogonalen) den Tiefenraum,
aber nicht indem sie in einem Fluchtpunkt konvergieren, sondern streng
parallel gefiihrt sind. An den Treff- oder Schnittpunkten dieser drei
Raumkoordinaten entstehen — und zwar an vielen Stellen immer aufs
neue — gleichsam Nullpunkte, die zugleich als Dreh- und Angelpunkte fiir
die Bildbewegung fungieren, welche durch diese Punkte hin-
durchgleitet und von den Horizontal- und Diagonallinien von

-~ rechts nach links gelenkt wird. Ein kontinuierlich fortlaufender

.7 Bildstreifen muss, soweit er nicht nach Art der mittelalterlichen
Malerei Europas einen unsystematisch aus Einzelelementen bestehenden
Konglomeratraum enthilt, notwendigerweise parallelperspektivisch konzi-
piert sein, weil nur so ein im Prinzip unendlich fortsetzbares Raumkonti-
nuum entsteht; dagegen wirde die Zentralperspektive immer wieder sepa-
rate, in die Tiefe stossende, die Bildebene oder -schicht durchbrechende
und zum Fluchtpunkt hin zentrierte, also statische und simultan (d.h.
nicht-zeitlich) zu erfassende Raumkegel aus dem Kontinuum heraus- und
dieses damit in einzelne Bildfelder zerschneiden. Da die Parallelperspektive
die Bildebene niemals vollig negiert und alles Dargestellte — Figuren, Bau-
ten, Landschaft — flichenbezogen bleibt, wird das Dahingleiten der Bild-
bewegung wesentlich unterstiitzt. Das ostasiatische System ermoglicht es,
den Bildraum scheinbar iiber die Bildgrenzen oben und unten auszudeh-
nen, indem die Vertikalen und Diagonalen beliebig verlingert werden
konnten — sodass der suggerierte Raum oft weit iber den tatsdchlich dar-

15 Akihisa Hasé/Dietrich Seckel, Emaki — Die Kunst der klassischen japanischen
Bilderrollen, Zirich (Paris, Milano, London, New York) 1959 (Einfithrung, besonders
S. 56—65).



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 83

gestellten hinausgreift und offene Grenzen bekommt; und es ermdglicht
auch, dass Blickrichtung und Blickwinkel des Beschauers stindig zwischen
Nihe und Ferne, horizontaler Aufsicht und steiler Niedersicht wechseln
kdénnen und dass er sich manchmal vogelgleich iiber die Welt dieser Bilder
dahinschwebend vorkommt. All das beruht auf der grundlegenden Offen-
heit, Verschieblichkeit, Freiheit, Nichtfixierung, Potentialitit — und d.h.
Zeitlichkeit — dieser Bildform. Ubrigens ist das System samt seinen drei
Koordinaten bereits im China der Han-Zeit entwickelt worden, wo wir sie
z.B. in Flachreliefs (Abb. 2) an Sitzpodesten und Tischen mit parallelge-
fithrten Tiefenlinien erkennen.

Der im Zeitstrom der Bilderzihlung gleitende Raumstreifen (Abb. 12)
hat keine vorgegebenen Abschnitte, ist potentiell frei dehnbar und beliebig
ausfillbar; er ist primir leerer Grund, der erst durch das Dargestellte als
Raum interpretiert, konstituiert und aktualisiert wird. Je nach dem
szenischen Bedarf der Bilderzihlung wird in dieser zunichst indefiniten
und vielfiltig definierbaren Raumunendlichkeit das erforderliche Mass an
Riumlichkeit und Zeitlichkeit geschaffen — nicht aber wird die Bilder-
zdahlung rdumlich und zeitlich einem vorgegebenen Bildraum eingepasst.
Der Bewegungsraum dieser Bilder, den man auch Spielraum nennen
kdonnte, wird erst durch die dargestellten Vorgiange gleichsam ins Leben
gerufen, wobei spezifische Kunstmittel der Bewegungsdarstellung und eine
bewegungs- und damit zeithaltige Formgebung entscheidend mitwirken.
Bewegung, das Lebenselement dieser Bildform, ist Zeitvollzug im Raum,
und da die Ostasiaten eine ganz urspriingliche Begabung fiir Bewegungs-
darstellung haben, waren sie beim Schaffen eines Raum-Zeit-Kontinuums
in ihren Bildern so besonders erfolgreich.

Zu jenen spezifischen Kunstmitteln gehort vor allem eine ausser-
ordentliche Liniendynamik, ein iiberaus prizises Erfassen der organischen
Bewegungsvorginge, ein sicheres Packen dessen, was Lessing den ‘“‘prig-
nantesten Augenblick” nannte, in welchem eine vergangene Bewegungs-
phase in eine unmittelbar bevorstehende iiberzugehen scheint; und es
gehort dazu ein starke Spannungen erzeugendes, vielfach wechselndes
Handhaben der rdumlichen Distanzen (spacing), die in dieser Bildform
natirlich sofort als Zeitverlauf wirksam und erlebt werden!®. So finden
wir hier nicht nur eine Darstellung von Bewegung, sondern geradezu eine
bewegte Darstellung, soweit das in einer nicht-filmischen, aber beinahe-

1 D. Frey (s. Anm. 1) spricht (S. 228) von “rdumlichem Rhythmus”, der selbst
bei aktionslosen Darstellungen moglich sei.



84 DIETRICH SECKEL

filmischen Bildgattung moglich ist. All dies wird erleichtert dadurch, dass
kein Zwang zur raumlichen Lokalisierung und zeitlichen Fixierung
besteht: die dargestellten Gegenstinde und Vorginge konnen vor dem
leeren Grund stehen und das Zeitmass kann beliebig wechseln, wie die
Erzdhlung es fordert. So sehen wir, wenn es sich um die Illustration
hofischer Literaturwerke wie des Romans vom Prinzen Genji handelt, ein
ausgesprochen lyrisches Zeitmass, in dem aber doch eine Bildstromung als
Lebensstromung fithlbar ist (hofische Kunst neigt im allgemeinen nicht
stark zum Narrativen mit seiner Bewegungsdynamik); oder wir sehen das
breite Zeitmass epischen Erzidhlens, wenn Chroniken (meist von Tempeln)
oder Biographien (meist von Priestern) illustriert werden, wo dann auch
die Landschaft in ruhigem Wogen der Bildstromung folgen kann (vielfach
fungiert sie nicht nur als Begleitung und Hintergrund, sondern sogar als
tragendes Vehikel der Bildbewegung); oder wir erleben ausgesprochen
dramatische Steigerungen und Ballungen des Geschehens bei der Schilde-
rung von Kriegen und Revolutionen wie im Falle des Heiji Monogatari.
Das Tempo variiert zwischen Lento und Prestissimo, es gibt Beschleuni-
gung und Verlangsamung, und gelegentlich passieren effektvolle Uber-
raschungen (wie im Choju-Giga das plotzliche Reissen eines Seils,
wodurch — zunichst noch nicht sichtbare — Leute auf den Riicken
purzeln). Auch dies ist iibrigens schon im China der Han-Zeit vorgebildet
(Wu-liang-tz’u: Versuch, einen Dreifuss aus dem Wasser zu ziehen). Auf all
diese Weisen wird der Betrachter direkt in das Bildgeschehen hineinge-
zogen, er kann sich damit identifizieren und bewegt sich quasi mit in den
geschilderten Szenen herum; der Zeitablauf der Geschichte, der des
Bildstreifens und der des Bilderlebens sind weitgehend kongruent. Dieser
Zeitablauf und die fiir ihn eingesetzten kiinstlerischen Mittel schaffen
nicht nur eine so intensive szenische Integration, wie sie in anderen
Bildformen kaum moglich ist, sondern vor allem auch eine feste
Bild-Kohirenz; diese entsteht nicht durch eine blosse, gleichsam bilder-
schriftlich ablesbare Phasenfolge der Erzdhlung (wie in archaischer Kunst),
sondern durch formale Mittel im Interesse der Zeitdimension, die
eigentlich der primir konstitutive Faktor der Bildstruktur ist und sich erst
sekundir eines an der sichtbaren Realititswelt orientierten, quasi-
illusionistischen Raumes und seines gegenstindlichen “Inhalts” bedient.
Die neuzeitlich-europiische zentralperspektivische Raumkonstruktion
ermoglicht zwar ebenfalls einen gewissen Zeitablauf des Geschehens, z.B.
in Form eines In-die-Tiefe-Schreitens, aber es dominiert doch der
simultane Eindruck des Gesamtraums vermoge einer mehr oder weniger
festen, mathematisch begriindeten, jeden Punkt genau fixierenden Kon-



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 85

struktion, die — und das ist entscheidend — das Vor-Gegebene ist
gegeniiber dem, was in diesem Raum mit seinem konstruktionsbedingten
Rahmen dargestellt wird und geschieht; dieses hat sich den Bedingungen
des vor-gegebenen Raumes einzufiigen und anzupassen (d.h. es ist etwas
Sekundaires), wihrend der nicht-perspektivische ostasiatische Bildraum sich
jeweils erst durch das Dargestellte und die ihm innewohnende, durchaus
souverdne Zeitdimension Konstituiert — und d.h. hier: sich gleitend
entfaltet!”; man kann den Raum auch als Funktion des Zeitgeschehens
auffassen. Beide sind nicht neutrale und homogene Medien, nicht
voneinander unabhingig, nicht quantitativ und mit einheitlichem Massstab
messbar, sondern qualitativ bestimmt, verschieden und stdndig wechselnd
nach Dichte, Intensitit, Stellenwert und Rangordnung des Dargestellten in
einem nicht statischen, sondern dynamischen Bildgefiige!®. Dies alles
findet sich Gibrigens nicht nur bei der querformatigen Handrolle, sondern
weitgehend auch, wie wir sahen, etwa bei Landschaftsbildern im Hoch-
format der Hingerolle.

Als methodisch wichtiges Ergebnis dieser Betrachtung ist festzuhalten,
dass es fiir eine wahrhaft zeiterfiillte kunstlerische Darstellung nicht
geniigt, wenn das zeitliche Geschehen bloss durch ikonographische
Zeichen indiziert wird, sodass man es bei Kenntnis des Vorgangs oder
Textes gegenstindlich-inhaltlich verstehen und ablesen kann, wobei die
Darstellungsmittel sogar durchaus unbewegt, statisch und nur aneinander-
gereiht sein konnen (dergleichen gibt es fast in jeder darstellend-abbilden-
den Kunst); sondern es muss in die formale Gestaltung integriert sein,
durch sie aktualisiert und damit anschaulich als kontinuierliches Be-
wegungs- und Zeiterlebnis nachvollziehbar werden. Kurz: die Zeit-
dimension darf nicht nur gemeint sein, sondern sie muss gezeigt werden
und dadurch das Miterleben des Betrachters nicht nur ermoglichen,
sondern geradezu erzwingen.

7 Chinesische und japanische Experimente mit der aus Europa iibernommenen
Zentralperspektive (seit dem 18.Jh.) sind meist misslungen: entweder sind es
sklavische Kopien oder missverstandene Ubernahmen, oder der perspektivische
Tiefenraum bleibt separat und unorganisch hinter einem nach ostasiatischen Konven-
tionen gestalteten Vorder- und Mittelgrund. Nur spit und bei wenigen bedeutenden
Kiinstlern wie Hokusai, Hiroshige oder Kuniyoshi gelingt eine weitgehende Integration
des Fremden ins Eigene.

8 Uber die Zeit- und Raumvorstellungen Chinas: Marcel Granet, La pensée
chinoise, Paris 1950; Das chinesische Denken, Miinchen 1963, S. 63ff.



86 DIETRICH SECKEL

Die Fiahigkeit zu solcher Zeitdarstellung trat in Ostasien sehr frith
hervor: im China der Spit-Chou- und Han-Zeit. Obwohl die Chinesen in
ihren spiateren erzidhlenden Bildrollen weniger bewegungsfreudig sind als
die Japaner, haben gerade sie als erste sich fiir dynamische Bewegungsvor-
ginge interessiert und die geeigneten Kunstmittel fiir ihre Schilderung
entwickelt, sobald sie {iberhaupt anfingen, die Lebenswelt abzubilden und
eine darstellende Kunst (representational art) zu schaffen. Als Beispiele
mogen frithe Jagdszenen (Abb. 1) dienen, in denen die Vehemenz der
Lebensbewegung, die ridumlich-zeitliche Spannung des spacing auf der
leeren, zum Aktionsraum aktualisierten Grundfliche und die &dusserst
dynamische Linienkraft besonders zu beachten sind. Die Entwicklung
dieser fiir Ostasien grundlegend gewordenen Errungenschaften ldsst sich
Schritt fiir Schritt verfolgen: im chinesischen Geritdekor (besonders den
Bronzegefissen vom Typ Hu aus der Zeit der Streitenden Reiche)
beginnen die bis dahin vollig statisch und oft symmetrisch-heraldisch in
kleinen gerahmten Feldern konzipierten Jagd- oder Kampfgruppen sich
auf allmihlich immer weiter ausgedehnten Bildstreifen zu bewegen und
endlich um die Gefisswandung herum in bildrollen-dhnlichen Zonen oder
Friesen zu kreisen. Man schuf diese Bildform und die fiir sie erforderlichen
Kunstmittel — namentlich die frei und weit ausgreifende, stark dynami-
sche, zugleich den Gegenstand packende wie auch von “ornamentalem”
Rhythmus beschwingte Linie —, weil das Interesse an zeitlichen Abldufen,
Bewegungsvorgingen und transitorischen Momenten erstaunlich stark
wurde, sobald die Herrschaft des entweder kultisch-symbolischen (Shang
und Frith-West-Chou) oder abstrakten Dekors (Spdt-West-Chou bis in die
Streitenden Reiche hinein) verschwunden war; {ibrigens liess sich dort
schon in der letzten Phase eine auffallende Dynamisierung der noch rein
ornamentalen Formensprache beobachten. Sehr bald, vor allem in der
Han-Zeit, trat dann im Zuge der ‘“Entdeckung der Welt und des
Menschen™ auch das Interesse und die Féhigkeit fiir szenisch belebtes
Geschehen und fir erzidhlend-illustrative, kontinuierend ablaufende Dar-
stellung biographischer, historischer und literarischer Vorginge geradezu
triumphal auf den Plan (in vielen der Wandplatten aus Han-Griabern
iiberliefert), womit die Basis gelegt war fiir alle spiteren ostasiatischen
Leistungen auf diesem Gebiet, die wohl ohne Ubertreibung als einzigartig
bezeichnet werden diirfen.

Diese ostasiatische Art der Darstellung von Bewegungen, “priagnanten
Augenblicken”, narrativen Ablidufen unter Verwendung ‘“fliessender”,
fortlaufender Bildformen und dynamischer Kunstmittel macht den Uber-
gang von der Vergangenheit durch die Gegenwart in die Zukunft hinein



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 87

anschaulich. Eine Bildform wie die Handrolle, sei sie landschaftlich oder
figirlich-illustrativ, ldsst diesen Anschauungsvorgang sogar zu einem
tatsichlichen Zeitablauf werden, wo beim Betrachten der jeweiligen
Gegenwartsphase zugleich die Erinnerung — oder sogar das Zuriickblenden
— des Vergangenen wie aber auch die Erwartung des Bevorstehenden, die
Neugier aufs Kommende moglich, ja wesensnotwendig ist und wo der
Betrachter zwischen Anfang, Mitte und Ende hin- und hergleiten und sie
alle im Geiste prisent haben kann. Hieraus ergibt sich tiber diese Bildform
hinaus eine viel allgemeinere Konsequenz: wenn in solchen Kunstwerken
durch den darin enthaltenen und sichtbar gemachten Zeitablauf eine
Vergangenheit, eine Gegenwart und eine Zukunft vorhanden sind und im
Ablauf der rdumlich aneinander anschliessenden, nebeneinander gestellten
zeitlichen Phasen erlebt wird, so entsteht am Ende des Betrachtungs-
prozesses im Bewusstsein eine Gleichzeitigkeit von Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft; diese folgen einander nicht einfach auf einer Linie,
sondern sind — wie Wolfgang Bauer es formuliert hat!® — quasi auf eine
“Flache” projiziert. Dadurch, dass der Zeitverlauf im Rahmen eines
rdumlichen Gebildes eingefangen ist und innerhalb dieses Rahmens
tberschaubar, an jeder Stelle “abrufbar’, also an vielen Stellen gleichzeitig
“da” ist, wird die Unwiderruflichkeit des Zeitablaufs aufgehoben, sodass
er nie endgiltig vergangen oder bloss unbekannt-zukiinftig ist, sondern
eine Art von potentieller Simultaneitit bekommt und damit seinen reinen
Zeitcharakter bis zu einem gewissen Grade zugunsten einer Projektion auf
die Ebene des raumlichen Neben- und Miteinander aufgibt. Dies gilt nicht
nur fir Landschafts- oder Erzéhlbildrollen, sondern beispielsweise auch
fur Werke der Schriftkunst — wo der zeitlich ablaufende Duktus am Ende
als “Bild” auf der Fliche ‘“steht” — oder von den Darstellungen des
Jahreskreislaufs und der natiirlichen Lebensphasen oder auch von Dekor-
systemen, in denen etwa der Gang eines Gedichts (s.0.) auf die Ebene des
Simultanen projiziert wird. Das alles hat seine Parallele im Raumgefiihl
und Raumdarstellung bei Landschaften, wo Nihe und verschieden weite
Ferne ebenfalls nicht “linear” auf einer Tiefenachse aufgereiht sind und
hintereinander liegen — wie im neuzeitlich-europiischen zentralperspekti-
vischen Bildraum —, sondern sich durchdringen und trotz der Zeitlichkeit
der Bildstruktur doch “gleichzeitig” auf einem sie alle tragenden, Giberall

19 Wolfgang Bauer, Chinas Vergangenheit als Trauma und Vorbild, Stuttgart usw.
1968, S. 57ff. (Kap. “Die Dimension der Zeit”, besonders S. 59); derselbe: China und
die Hoffnung auf Gliick, Miinchen 1971, S. 37 und passim.



88 DIETRICH SECKEL

durchscheinenden “Grund”, der Fliche und Raum zugleich ist, zusam-
mengeflhrt sind.

8. Zeitlichkeit und Zeitlosigkeit

Die ostasiatische Kunst kennt auch das Gegenbild der Zeitlichkeit, die
vollige Zeitlosigkeit oder Zeit-Enthobenheit, vor allem in der buddhisti-
schen Kunst. Der “Weg” durch den Tempelbezirk hat sein Ziel in der
Haupthalle und deren Altarpodest mit den Kultfiguren, zuvdrderst der
zentralen Gestalt des Buddha im zeitentriickten Nirvana-Stande, den er
personhaft symbolisiert. Hier herrscht Raumlosigkeit, Frontalitit, Sym-
metrie, Unbewegtheit ohne Beziehung und Kontakt zur raumzeitlichen
Erscheinungs-, d.h. Samsira-Welt. Eine Figurengruppe — sei es in Form
von Gemilden oder von Statuen (die in ihrer strengen, reliefhaften
Frontalitdit normalerweise weder Rdumlichkeit noch Zeitlichkeit ent-
halten) — ist ein fest in sich zentriertes System mit geschlossener,
konsequent durchgefiihrter Bildeinheit, wie fur die Ewigkeit stabilisiert.
Die sakrale Kunst befolgt also einen grundsitzlich anderen Darstellungs-
modus als die profane, jedenfalls in ihrem innersten und hochsten Bereich,
wo jegliches narrative und d.h. zeithaltige Moment ausgeschaltet ist. Im
Unterschied davon intendiert die nicht-kultische Bildform, wie wir sahen,
gerade keine Fixierung auf ein einziges Zentrum, deren Konsequenz ein in
sich geschlossenes Bildfeld wire, wo jedes Element mit jedem anderen
innerhalb des Systems in festen Relationen stiinde — wie es in ganz
anderer Weise auch beim zentralperspektivischen System der Fall ist. Eine
quasi-zentralperspektivische Konstruktion, die parallele Tiefenlinien spie-
gelsymmetrisch auf einer vertikalen Mittelachse des Bildes zusammen-
fihrt, zwar ohne einheitlichen Fluchtpunkt ist, aber eben doch eine
Zentrierung innerhalb eines fest geschlossenen, schematisierten Bildfeldes
vollzieht, begegnet in der buddhistischen Malerei bezeichnenderweise nur
in Darstellungen des Reinen Landes eines Buddha, besonders des
Amitibha, d.h. gerade zur Veranschaulichung eines nicht-empirischen,
idealen, visiondren Vollkommenheitsbereichs, der aller Samsara-Riaumlich-
keit und -Zeitlichkeit enthoben ist. Diese Gegenbilder zur bewegt-fliessen-
den empirischen Riumlichkeit der nicht-sakralen Darstellungen haben
etwas Statisches und geradezu Kinstliches. Ein solches Sakralbild wird
aber oft von kleinen Bildfeldern umrahmt, in denen mit den tiblichen
narrativen Mitteln der profanen Malerei die zugehorigen, in historischer
Sequenz aufgereihten Legendenszenen im Anschluss an die betreffenden



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 89

Texte illustriert sind. Das zentrale Hauptbild des Reinen Landes ist
einerseits Teil der narrativen Sequenz, nimlich der Legende, die in ihm als
Heilsziel kulminiert, zugleich aber transzendiert es diesen Bereich und
zeigt eine zeitentriickte und rdumlich idealisierte Vision. Bisweilen wird
ein urspringlich narratives, in den Zusammenhang einer biographischen,
legendiren oder historischen Erzdhlung gehoriges Thema ent-historisiert
und in den Modus des Sakralbildes iibersetzt, z.B. wenn — schon in der
alten Kunst Indiens, die fiir die gesamte buddhistische Tradition in Asien
massgebend blieb — der predigende, die Geste (mudrd) des Lehrens
ausfithrende Buddha zu einer aus dem szenisch-narrativen Zusammenhang
(der Ersten Predigt im Gazellenhain bei Benares) herausgelosten, zeitent-
hobenen Kultstatue oder einem entsprechenden Kultgemilde wird, d.h. zu
einem ‘“‘iiberzeitlichen Bildsymbol”2°. Ahnliche Vorginge kennt ja auch
die christliche Kunst. Ubrigens tendiert in Ostasien sogar die Darstellung
der individuellen, historischen Person, nimlich das Portrit, zu einer fast
hieratischen Strenge und Schematik des Bildbaus; man findet nur selten
ein Bildnis, wo der Dargestellte in einer Lebenssituation oder -aktion oder
mit einer transitorischen Haltung, Gestik oder Mimik erscheint und die
Bildstruktur dementsprechend dynamisiert ist. Das liegt wohl in dem
fundamental kultischen Charakter begriindet, der dem ostasiatischen
Portrit von seinen Urspriingen her wie nach seiner auch spiter nie ganz
erloschenen Funktion zu eigen ist.

Wirkt nun aber die Gnadenkraft des Buddha in die leidvolle Welt
hinein, so ereignet sich ein Heilsgeschehen in ihr, eine Bewegung, ein
Vorgang vollzieht sich — und so kommt ausser der Raum- sofort auch die
Zeitdimension ins Spiel. Die Kunst spiegelt das sehr deutlich: schon wenn
der Buddha steht oder schreitet, statt zeit-, raum- und bewegungslos in der
Meditationshaltung zu thronen, ist er in Aktion gezeigt und kommt auf
den Gldubigen zu; die Bodhisattvas wenden und neigen sich, als
Mittlergestalten zwischen dem Buddha und der Welt, in dreidimensionaler
Haltung und Bewegung; andere heilige Wesen wie Schutzgotter vollfithren,
an der Peripherie der Kultfigurengruppe stehend, oft nach aussen
gerichtete Gesten und Aktionen, die in den Raum ausgreifen und in der
Zeit verlaufen. Aus der entriickten Sphire des Reinen Landes kommt der
Buddha Amitibha herbei, um den Glidubigen in seiner Todesstunde zu
empfangen (raigd); bei der Darstellung dieses Themas in der japanischen
Malerei, besonders bei der beliebten Variante des “Uber die Berge

% D. Frey (S. Anm. 1), S. 226.



90 DIETRICH SECKEL

kommenden Amitibha™ (yamagoshi-raigo), lisst sich beobachten, wie der
Vorgang vollzieht sich —und so kommt ausser der Raum — sofort auch die
immer mehr zu einem zeitlichen Geschehen wird: wihrend der Buddha in
manchen Bildern streng frontal und symmetrisch Akinter den Bergen, d.h.
jenseits der raumzeitlichen Welt, vor leerem Grund erscheint und nur seine
“Boten”, zwei Bodhisattvas, in diese herein- und zu dem Gliubigen
herabschweben — sodass Raum und Nicht-Raum, Zeit und Nicht-Zeit
dialektisch aufeinander verweisen —, beteiligt sich der Buddha in anderen
Bildern selber an dem Geschehen, indem er sich der Bodhisattvaschar
hinzugesellt und sie anfiihrt; dieser Vorgang steigert sein Tempo von
feierlich-langsamem Schweben zu rapidem Niederfahren (haya-raigé). Hier
bekommt der Zeitvorgang nun auch die Dimension der Zukunft, denn er
bezieht sich auf die bevorstehende, von dem Gldubigen ersehnte, durch
Amitibha garantierte Wiedergeburt im Reinen Lande; dieses Zukiinftige
beginnt sich schon zu ereignen, aber es weist, indem es sich realisiert, iiber
die Zeitlichkeit hinaus: denn das letzte Heilsziel des Glaubigen, der wahre
Seinsbereich des Buddha und der Bodhisattvas ist doch die Zeitenthoben-
heit und Stille des Nirvana, das freilich auch vom Reinen Land aus erst
noch erreicht werden muss.

In der ganz andersartigen Kunst des Zen-Buddhismus tritt der Buddha
ebenfalls in die Zeitlichkeit ein: hier aber ist er wieder, wie in der Friithzeit
buddhistischer Kunst in Indien, der als individuelle geschichtliche Person
aufgefasste Shiakyamuni in verschiedenen Szenen seiner Biographie oder
Legende — d.h. er wird re-historisiert und demgemaiss im raumzeitlichen
Sinne, oft in narrativem Darstellungsmodus, re-aktualisiert; als zentrales
Thema sei der nach seiner Erleuchtung “Aus den Bergen zuriickkehrende
Shakyamuni” (Shussan Shaka) genannt?!. Die Zen-Kunst illustriert auch
mit Vorliebe historisch-anekdotische Vorginge aus der Tradition der
Patriarchen (an erster Stelle des Bodhidharma) und aus dem aktuellen
geistig-religiosen Geschehen zwischen den Meistern und ihren Schillern im
Klosterleben; sie tut das gern mit starkem Einschlag des Zeitfaktors, mit
oft dramatischem Zugriff und mit dem als Zeitvollzug ausgefithrten und
nacherlebbaren raschen Duktus des Pinselstrichs.

Diese “Zen-Aktionen” (zenki) zielen jedoch auf den Durchbruch zur
Erleuchtung (sarori) und auf das Erreichen des Nirvdna, und so steht all

2L D. Seckel, “Shakyamuni’s Riickkehr aus den Bergen”, Asiatische Studien

18/19, 1965, 35—68. — Helmut Brinker, “Shussan Shaka in Sung and Yian Painting”,
Ars Orientalis 9, 1973, 21—40.



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS a1

das zeitlich-historische Geschehen als etwas Vorliufig-Uneigentliches, das
aber doch den auslosenden Anstoss zu geben vermag, vor dem Grunde der
Zeitlosigkeit. In einem aufs hochste erfiullten Augenblick, der den
Kulminationspunkt der in oft langem Zeitverlauf geschehenden geistigen
Wandlung bildet, springt die befreiende Einsicht hervor, die sofort dies
gesamte Geschehen aufhebt im zeitlosen Nicht. Hier ist zeitloses Jetzt,
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft fallen zusammen, Zeit und Raum
sind aufgehoben, und auch in der stirksten Bewegung herrscht unbeweg-
liche Ruhe??. Andere Werke der Zen-Kunst lassen diesen Grund des Nicht,
der zugleich und notwendigerweise raumloser Grund ist, deutlich und
direkt spiiren, und alles Dargestellte — oft aufs dusserste abgekiirzt und
konzentriert — dient dann nur dazu, sich selber zu transzendieren und auf
das Nicht zu verweisen. Das geschieht vorzugsweise im nicht-mensch-
lichen, nicht-historischen Bereich, besonders in den Landschaftsbildern
(Abb. 6), aber selbst unscheinbare, doch sehr konkrete Dinge aus Alltag
und Natur — wie beispielsweise Kaki-Friichte in dem berithmten Bild von
Mu Ch’i?3 — kdnnen so aus Raum und Zeit enthoben werden, dass sie das
Erlebnis des Nicht und der Leerheit in 4usserster Konzentration, in
“donnerndem Schweigen” vermitteln.

Zwischen Zeitlichkeit und Zeitlosigkeit besteht — ebenso wie zwischen
Riumlichkeit und Raumlosigkeit — innerhalb der Kunst Ostasiens an
vielen Stellen ein dialektisches Wechselverhiltnis; und sowohl in der
Andeutung totaler Zeitlosigkeit wie in der Vergegenwirtigung zeiterfilllten
Welt- und Lebensgeschehens hat sie Hohepunkte kiinstlerischer Realisie-
rung erreicht.

2 W. Bauer, China und die Hoffnung auf Ghick (s. Anm. 19) S. 239ff. — Kitaro
Nishida, Die intelligible Welt, ubertragen von Robert Schinzinger u.a., Berlin 1943
(Intelligibility and the Philosophy of Nothingness, Tokyo 1958). Ein Zentralbegriff
Nishidas ist das “ewige Nun” (eien no ima), in dem die Zeit zugleich eingeschlossen
und aufgehoben ist; “die Dialektik der Zeit, als Einheit im Widerspruch von
Vergangenheit und Zukunft, wird als ‘Umschwung im ewigen Nun’ bezeichnet”
(Schinzinger, Einleitung S. 46f.).

2 D. Seckel, “Sechs Kaki-Friichte”, in: Einfiihrung (s. Anm. 8) S. 345—365.






DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 93

Abb. 1. Ziegelplatte aus einem Grab in West- Abb. 2. Ziegelplatte aus einem Grab in Sse-ch’uan
Honan (Abreibung), ca. 3. Jh.v.Chr.: Museum (Abreibung), ca. 1./2. Jh. n.Chr.
of Archaeology, Toronto.

Abb. 3. TLV-Spiegel, Bronze (Abreibung), l
Durchmesser 18,7 cm, um Chr. Geb.

Abb. 4. Huang T'ing-chien (1045—-1105): Titel
einer Gedichtrolle: National Palace Museum,
Taiwan.



94 DIETRICH SECKEL

vt il W e 3

Abb. 5. Ts'ui Po: Hase und Elstern (1061): Abb. 6. Sesshit (1420-1506): Landschaft im

National Museum, Taiwan. Hatsuboku-Stil (1495); National Museum,
Tokyo.

Abb. 7. Hsia Kuei (13. Jh.): Landschafts-Handrolle (Detail); National Palace Museum Taiwan




DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 95

Abb. 8. Zimmer im Haus Nojii, Kyoto, 1476. Abb. 9. Ogata Korin (1658—
1716): Schreibkasten mit Kak-i-
tsubata-Dekor, Linge 27,4 cm;
National Museum, Tokyo.

Abb. 10. Nachzeich-
nung (von Helmut Brin-
ker) des Dekors von
Abb. 9.

Abb. 11. Schloss in Nagoya (Genkan des Goten), Gemilde an Wianden
und Schiebetiiren, 17. Jh. (In situ.)



96 DIETRICH SECKEL

< : 3

' il J- ' :
Abb. 12. Shigisan-Engi-Emaki, Abschnitt der 1. Rolle, spites 12. Jh.; Chdgosonshi-ji (bei Nara).

%o 5 : e

Abb. 13. Kasuga-Gongen-Reikenki-Emaki, Abschnitt der 5. Rolle, 1309; kaiserliche Sammlung,
Tokyo.



	Die Dimension der Zeit in der Kunst Ostasiens

