
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 32 (1978)

Heft: 1

Artikel: Die Dimension der Zeit in der Kunst Ostasiens

Autor: Seckel, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER
KUNST OSTASIENS

Dietrich Seckel

Universität Heidelberg

1. Einleitung

Dass auch Werke der bildenden Kunst etwas mit der Zeit zu tun haben,
obwohl sie scheinbar nur eine räumliche und zwar simultan erfassbare
Existenz besitzen, ist längst bekannt und mehrfach erörtert worden. Eine
reiche Überschau über die in Betracht kommenden Fragestellungen gibt
Dagobert Frey in seinem Aufsatz "Das Zeitproblem in der Bildkunst"1,
und auch Etienne Souriau bietet in seinem Artikel "Time in the Plastic
Arts"2 interessante Beobachtungen — um nur zwei wichtige Arbeiten zu
nennen. Das Problem existiert in jeder Kunstsphäre, und hier soll
keineswegs etwas für Ostasien Einzigartiges gezeigt, sondern nur eine
Reihe von Hinweisen und Beispielen dafür gegeben werden, welche
besonderen — und möglicherweise hie und da ganz spezifischen —

Erscheinungsformen das Zeitproblem in der bildenden Kunst Ostasiens

angenommen hat.
Wir sprechen also nicht von der generellen Tatsache, dass Kunstwerke

eine bestimmte, von Souriau "psychologisch" genannte Zeit für ihre
Betrachtung erfordern, wobei Reihenfolge, Tempo, Konzentrationsgrade
usw. verschieden sein können, oder dass Kunstwerke — Bauten und
Skulpturen vor allem — sich oft erst ganz erschliessen, wenn sie durch-
oder umschritten werden; auch nicht davon, dass jedes Kunstwerk als

geschichtliches Produkt, nach seiner Entstehungsgeschichte, seiner Funktion

als Ausdruck eines Zeitgeistes, seiner Wirkungsgeschichte usw. eine

zeitliche Dimension hat; und auch nicht davon, dass ein Kunstwerk,
obwohl aus einer historischen Situation entsprungen, doch eine überzeitliche

Geltung und einen potentiellen Ewigkeitswert besitzt. Sondern was

1 Studium Generale 8, 1955, 568-577; Neudruck in: D. Frey, Bausteine zu einer
Philosophie der Kunst, Darmstadt 1976, 212-235.

2 Journal ofAesthetics and Art Criticism 1, 1948/49, 294-307.



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 67

uns interessiert, ist die dem Kunstwerk nach seiner inhaltlichen Aussage
wie namentlich nach seiner Formstruktur innewohnende Zeitlichkeit, die
Souriau "intrinsic time", "artistic time inherent in the texture [of the

work] itself nennt und die einen spezifischen, konstitutiven Faktor in der
Struktur eines Kunstwerks bildet, ohne den es nicht so wäre wie es ist und
auf den Betrachter nicht so wirken würde wie es der Fall ist. Die
Zeitdimension findet hier nicht das (freiwillige) Interesse des Historikers,
sondern die (sachlich zwingende) Anteilnahme oder Beteiligung des

Betrachters und "Benutzers", also dessen, für den das Kunstwerk primär
gemeint ist.

Es sollen nur einige wenige Phänomene und Aspekte herausgegriffen
und skizzenhaft interpretiert werden, bei denen wir in ostasiatischen
Kunstwerken die Zeitlichkeit als eine inhärente, der Struktur der Werke
wesentlich innewohnende Dimension beobachten können: die Zeitlichkeit
des kosmischen und natürlichen Kreislaufs; die Zeitlichkeit in der
Gestaltung des Raumes, besonders der Landschaft; die Zeitlichkeit des

vom Betrachter nachvollziehbaren Entstehungsprozesses; die der Funktion
mancher Werke inhärente Zeitlichkeit; ihre Integration der historischen
Zeit, d.h. der Tradition; und endlich die Zeitdimension in Darstellungsinhalt

und -méthode erzählend-illustrativer Malerei. Immer wieder werden
wir dabei auf das dialektische Verhältnis zu achten haben, das zwischen
Zeitlichkeit und Zeitlosigkeit oder Überzeitlichkeit in der ostasiatischen
Kunst besteht. Die Beispiele3 werden teils aus der chinesischen, teils aus
der japanischen Kunst gewählt, weil das Grundsätzliche für beide gilt;
inwieweit die Zeit-Phänomene vielleicht in dem einen oder dem anderen
Gebiet eine grössere oder besonders eigentümliche Rolle spielen mögen,
wäre dann noch genauer zu untersuchen.

2. Kosmischer Kreislauf

Für Weltanschauung und Welterleben der Ostasiaten, konzipiert im alten
China und weithin auch für Korea und Japan gültig, ist das Prinzip der
"Wandlung" grundlegend (I-ching, das Buch der Wandlungen), nach dessen

Gesetz alles Geschehen abläuft, alle Phasen dieses Geschehens ineinander
übergehen, alle Dinge dieser Welt ihren bestimmten Ort und Zeitpunkt

3 Hier können nur wenige Beispiele abgebildet werden, aber der Leser dürfte das

Material wohl aus eigener Anschauung ostasiatischer Kunstwerke ergänzen können.



68 DIETRICH SECKEL

haben und untereinander in festen Entsprechungsverhältnissen stehen.
Diese Entsprechungen gelten, ausgehend von den Jahres- und Tageszeiten,
d.h. vom kosmischen Zeitgesetz, für alle nur denkbaren Phänomene in
Natur und Menschenwelt, und zwar stets in Fünfergruppen: in engstem,
geradezu kausalem Bezug zum kosmischen Zeitgesetz die räumliche
Ordnung nach Himmelsrichtungen (vier oder acht plus Mitte), der
kalendarische Zyklus, die Himmelskörper und ihre "Stationen", die

Wetterzustände; dann besonders die Fünf Elemente (Holz, Feuer, Erde,
Metall, Wasser), die Farben und Töne usw.; beim Menschen seine Organe
und seine sinnlich-geistigen Funktionen; in der Natur die Tiergattungen
und Getreidearten und auch die fünf heiligen Berge in der Mitte und den
vier Richtungen des Reiches (und d.h. der Welt). Dieses Ordnungssystem
ist nicht statisch, sondern von Bewegung durchwaltet und funktioniert nur
indem der zeitliche Kreislauf es durchströmt (der Lauf der Sonne z.B.
durch den Kreis der Himmelsrichtungen); die Zeit wird räumlich, indem
sie als Zyklus am Himmel und auf der Erde erscheint. Der in der
irdisch-horizontalen Ebene verlaufende Zyklus ist zugleich auf das Oben
und Unten bezogen, sodass sich mit ihm das Prinzip der Polarität
verbindet, das durch die vertikale Achse zwischen der Weltmitte und dem
Polarstern repräsentiert ist. Eleanor von Erdberg hat mit Recht betont4,
dass die Raumordnung in China ihren Ursprung in der kosmischen
Zeiteinteilung habe, denn diese sei das Primäre, weil sie von Natur
gegeben, gesetzmässig und zuverlässig sei, der irdische Raum aber von sich

aus ungegliedert und ungeordnet; Zeitabschnitte würden zu Kompasspunkten,

sodass im Raum die gleiche Zuverlässigkeit möglich sei wie in der
astronomisch berechenbaren Zeit; Raum und Zeit seien durch jene,
"Entsprechungen" untrennbar verbunden, und zwar in der Form eines

gesetzmässig ablaufenden und sich wiederholenden Kreislaufs der Zeit
durch den Raum. In Gestalt der auf den unwandelbaren Polarstern
bezogenen Mittelachse zwischen Erde und Himmel, in der auch der
Herrscher seinen Ort hat, kommt buchstäblich inmitten des Zeitkreislaufs
auch die ihm zu Grunde liegende Überzeitlichkeit des Urprinzips zur
Geltung, aus dem sich alles Geschehen entfaltet.

Ihre deutlichste künstlerische Ausformung haben diese Ideen im
Dekor gewisser Bronzespiegel der Han-Dynastie, der sog. TLV-Spiegel aus

4 "Zeit und Raum in der Geomantik." In: Stadt und Landschaft - Raum und
Zeit, Festschrift für Erich Kühn, Köln 1969.



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 69

der Zeit um Christus, gefunden5 (Abb. 3). Die Weltmitte ist durch den
Halteknauf repräsentiert, von dem vier blattartige Pfeile ausgehen, die
wohl die Himmelsrichtungen andeuten. Das Mittelquadrat bedeutet die
bewohnte Erde, das Reich der Mitte - das Kreisrund der Peripherie mit
Wolkenband den Himmel; die 12 kleinen Knöpfe die 12 sog. "irdischen
Zweige" des Zodiakalzyklus, die durch ihre Schriftzeichen zwischen den

Knöpfen ausdrücklich benannt sind und sich auf die 12 Monate und die
12 Doppelstunden des Tages beziehen. Die 8 etwas grösseren Knöpfe um
das Quadrat herum vertreten die in den Kardinalpunkten des Kompass
stehenden Stützpfeiler des Himmels. Zwischen ihnen, etwas aus den
Achsen verschoben, sieht man die (sehr abstrahierten) 4 Tiere der

Himmelsrichtungen: den grünen Drachen im Osten, den roten Vogel im
Süden, den weissen Tiger im Westen und die schwarze Schildkröte mit
Schlange im Norden; damit sind zugleich die entsprechenden Tages- und
Jahreszeiten (Morgen und Frühling, Mittag und Sommer usw.) bezeichnet,
ist der kosmische Kreislauf durch Zeit und Raum veranschaulicht. (Über
die an unsere Buchstaben T, L und V erinnernden Symbole können wir
hier nicht sprechen; sie haben nicht mit der zeitlichen, sondern der
räumlichen Ordnung der irdischen Welt zu tun.) Um das zentrale Kreisfeld
läuft eine Dedikationsinschrift im Sinne des Uhrzeigers oder richtiger des

Sonnenlaufs; und nicht nur beim Lesen der Inschrift, sondern auch beim
Ablesen der zeiträumlichen Symbole und Schriftzeichen muss man den

Spiegel drehen, d.h. den Kreislauf mit- und nachvollziehen. Unberührt von
diesem Kreisen und Sichwandeln bleibt nur die Mitte, der ruhende

Drehpunkt des Weltgeschehens. Wir haben also ein Weltdiagramm vor uns,
aber nicht als statisches Schema, sondern in einer künstlerischen Formulierung,

in der die Zeitdimension dergestalt Eingang gefunden hat, dass die

Formung und Gebrauchsweise des Objekts sie als eine dem Kunstwerk
wesentlich innewohnende Zeit (intrinsic time) enthält.

Dass auch in der buddhistischen Kunst der kosmische Kreislauf
repräsentiert ist, mögen die aus der indischen Mythologie übernommenen
12 Götter (deva) illustrieren, die je einer Himmelsrichtung zugeordnet sind

und, etwa in plastischen Gruppen in Tempeln oder bei Maskenprozes-

5 Schuyler Cammann, "The "TLV" Pattern on Cosmic Mirrors of the Han

Dynasty". Journal of the American Oriental Society Vol. 68, No. 4, Oct.-Dec. 1948,
159-167. - Hermann Köster, Symbolik des chinesischen Universismus (Symbolik der

Religionen 1), Stuttgart 1959.



70 DIETRICH SECKEL

sionen6, die zentrale Buddhagestalt — d.h. die zeitenthobene ruhende
Mitte — umgeben; oder auch die "12 Himmlischen Generäle", die den
Buddha Bhaishyajaguru schützend umstehen und durch ikonographische
Attribute auf die 12 "irdischen Zweige", also die Zeit bezogen sind7.
Freilich kommt in diesen Gruppen das Zeitmoment nicht in einer formal
integrierten Kreisbewegung zum Ausdruck.

Der Jahreskreislauf spielt auch in der Malerei eine bedeutende Rolle.
Zyklen von Jahreszeiten sind eine feststehende Bildgattung; sie sind
repräsentiert entweder durch typische Blumen und Tiere für die vier
Jahreszeiten und die zwölf Monate, oder durch Landschaften im Wandel

von Frühling, Sommer, Herbst und Winter. Ausser in vier oder mehr
einzelnen, aber als Einheit konzipierten Hängerollen oder auch in stärker
vereinheitlichenden Wandschirmpaaren in breitem Querformat kann der
Jahreskreislauf — und das ist die spezifisch ostasiatische Bildform — in
einer ununterbrochen fortlaufenden Quer- oder Handrolle dargestellt
werden, sodass die ikonographisch die Bildthematik bestimmende
Zeitbewegung des natürlichen Wandels unmittelbar und kongruent in eine
formale Bildbewegung (oder eine gleitend-bewegte Bildform) übersetzt
wird; auf dieses besonders wichtige Phänomen kommen wir noch zurück.
In all diesen Fällen ist, obwohl in Einzelphasen zerlegt, doch stets das

Ganze des natürlichen Kreislaufs als eigentliches Thema und wahrer Sinn
intendiert, der erst am Ende des Verlaufs dieser Sequenz voll verstanden
wird, so wie auch der Sinn eines Satzes erst an seinem Schluss. Dieses
Ganze ist von der überzeitlichen, allen Wandel umfassenden und begründenden

Gesetzlichkeit des Tao und von seiner unendlichen Ruhe getragen,
was in den Bildern oft in einer schwer definierbaren Weise deutlich fühlbar
ist.

3. Lebensbewegung

Aber nicht nur in einer solchen geradezu systematischen Form manifestiert

sich das äusserst fein entwickelte Gefühl der Ostasiaten für den
Wandel im Leben und in den Stimmungen der Natur, sondern auch in der

6 D. Seckel, "Buddhistische Prozessionsmasken (Gyôdô-men) in Japan".
Nachrichten der Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens (Hamburg) Nr. 76,
1954,29-52 (dort S.42L).

7 Beispiel: Tonstatuen im Shin-Yakushiji, Nara, 8. Jh.; Jan Fontein/Rose Hempel,
China, Korea, Japan (Propyläen-Kunstgeschichte 17), Berlin 1968, Taf. 276.



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 71

Erfassung einzelner, besonders intensiv erlebter Phänomene. Wir sehen das

in den Bildern selbst, wir lesen es aber auch in den programmatischen
Äusserungen der Künstler und Kritiker, die ja seit mindestens 500 n.Chr.
eine kaum übersehbare kunsttheoretische Literatur geschaffen haben.
Nicht nur werden die "sich ständig wandelnden Jahreszeiten" als wichtiges
Bildthema genannt, sondern auch die nuancenreichen Unterschiede der
Tageszeiten im Lauf des Jahres. Diffizile Übergänge und Zwischenstadien
der Landschaftsstimmung gelten als wichtige Darstellungsaufgaben des

Malers: das Sich-Zerstreuen des Morgennebels, das Aufklaren nach dem
Schneefall, bevorstehender Regen; einmal ist von einem Bild die Rede,
"auf dem es gleich schneien wird". Kanonisiert wurden solche
charakteristischen Momente des Naturlebens — und zugleich an bestimmte Orte
fixiert — in der Folge der "Acht Szenerien von Hsiao und Hsiang" (zwei in
einen See mündenden Flüssen in einer besonders schönen Gegend
Südchinas), die dann als "Acht Ansichten von Ömi" (am Biwa-See) ins
Japanische übersetzt und gern in Farbholzschnitten dargestellt wurden;
zugleich illustrieren die chinesischen Bildfolgen Gedichte, die auf jene acht
Szenerien verfasst worden waren. Einige dieser Sujets heissen: "Von
fernen Ufern heimkehrende Segel", "Abendlicht überm Fischerdorf, "Auf
eine flache Sandbank einfallende Wildgänse" und — bezeichnend —

"Abendglocke eines fernen Tempels". In geradezu synästhetischer Weise

wird Optisches, Atmosphärisches und Akustisches — die beiden letzteren
per se Zeitphänomene — verbunden, und diese Verbindung wird mit den
äusserst differenzierten und wandlungsreichen Mitteln der Tuschmalerei
auch glaubhaft suggeriert. Eine weitere, ebenfalls zeitliche Komponente
tritt, wie so oft in der ostasiatischen Kunst, durch das der Bildthematik
eng verbundene oder ihr zu Grunde liegende literarisch-poetische Element
hinzu.

Auch bei der Darstellung von Tieren und Pflanzen, in jenen zauberhaft
beseelten Bildern von Vögeln auf Blütenzweigen, des Bambus usw.,
bemühen sich die Maler mit grösstem Erfolg, die Stadien des organischen
Wachstums, den biologischen Zyklus, das spezifische Verhalten in oft
momentanem Zugriff, also nicht bloss den Seinsbestand, sondern die
innere Lebensbewegung zu erfassen, weil das Sein für sie nicht anders als

ein sich Wandelndes existiert. Nicht nur in buddhistischer Symbolsprache,
wo die Lotusblüte in ihren Lebensstadien als Knospe, offene Blüte und
Samenkapsel die Drei Zeiten, nämlich Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft bezeichnet, sondern ebenso in der profanen Kunst (auch im
japanischen Ikebana) werden Blumen stets als Knospen, halb und ganz
geöffnete Blüten dargeboten, Bambus und andere Naturwesen häufig in



72 DIETRICH SECKEL

verschiedenem Wetter (in Regen, Wind und Schnee), und gern werden
rasch vergehende, transitorische Augenblicke erfasst wie in Ts'ui Po's
"Hase und Elstern" (Abb. 5) oder in dem Berliner Fächerbild mit Spatzen
im reifen Reis. Beide Bilder realisieren die Lebensbewegung bis in den
letzten Pinselstrich hinein; dass aber auch solche Bilder streng gebaut sind,
das zufällige Geschehen von höherer Gesetzlichkeit durchwaltet und in
ihrer Ruhe aufgehoben ist, ergibt eine genaue Kompositionsanalyse8. In
solchen Schöpfungen ist die fundamentale Forderung des Stammvaters der
chinesischen Kunsttheorie, Hsieh Ho (um 500) erfüllt, der Künstler müsse
die "Lebensbewegung" (sheng-tung) erfassen und Kunde geben von dem
Einklang mit dem alles Geschehen durchströmenden kosmischen Atem
(ch'i-yün). Diese beiden — schwer genau zu definierenden und im Lauf der
Geschichte verschieden interpretierten — Grundbegriffe sind wesentlich
auch Zeitbegriffe, bezogen auf die Idee des Weltgeschehens, des Lebens
und der die Welt und das Leben ständig erfüllenden und tragenden
Bewegung. Zugleich, besonders auch nach buddhistischem Weltgefühl,
verbindet sich damit das Erlebnis der Flüchtigkeit und Vergänglichkeit
alles Daseins; dies aber steht vor dem zeitenthobenen absoluten Grunde
des Nicht, welches seinerseits nur in diesem Sichwandeln der
vorübergehenden Erscheinungen ergriffen werden kann.

4. Weg-Motiv

Neben das zeitbestimmte Grundmotiv des Kreislaufs tritt das ebenso

zeitbestimmte Grundmotiv des Weges als Ordnungsprinzip sehr vieler
ostasiatischer Werke, zunächst der Bauanlagen. Dieser Weg führt — bei
Gräbern, Palästen, Tempeln, aber auch im Wohngehöft und Garten — von
der Aussensphäre durch verschiedene Stadien (Tore, Kammern, Gebäude,
Höfe) auf einer horizontalen, meist von Süden nach Norden laufenden,
also auf die kosmische Ordnung bezogenen Mittelachse zu einem an
erhabener Stelle befindlichen Ziel: der Grabkammer, dem Sitz des

Herrschers, dem zentralen Kultbau, dem in der Haupthalle thronenden
Buddha. Der Himmelstempel in Peking ist das klassische Paradigma für
dieses Ordnungsprinzip des Bauens und der Raumgestaltung. Dagobert

8 D. Seckel, Einführung in die Kunst Ostasiens, München 1960, 215ff., besonders
222ff.



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 73

Frey9 hat das Motiv des "Weges" und das des "Mals" (womit er jenen
zentralen Zielpunkt meint, auf den der Weg hinführt und der meist eine
monumentale Form erhält) als Grundmotive der Raum- und Zeitgestaltung

in verschiedenen Kulturen erkannt. Der Weg ist in besonderem Masse

zeitbezogen, während das Mal an seinem Ziel die Bewegung zur Ruhe, das

Geschehen zu seiner Sinnerfüllung kommen lässt und oft durch Betonung
der mehr statischen, unzeitlichen Vertikalen auf die zentrale, unbewegte
Weltachse bezogen ist. Hier befindet sich der räumliche Fixpunkt, um den
alles zeitliche Geschehen kreist und in dem die Bewegung des Weges in
Zeitlosigkeit aufgehoben ist. Manche dieser von einem zu durchschreitenden

Weg allmählich erschlossenen Anlagen werden weiterhin durch
kultische Akte, wie Prozessionen, Umwandelung oder verschiedene Stationen

durchlaufende Riten zeitlich aktualisiert. Das gilt nicht nur für
Himmelsheiligtum, Kaiserpalast oder buddhistischen Tempel, sondern
etwa auch für den japanischen Teegarten (der roji: Tau-Pfad genannt wird)
mit seinem erst allmählich sich erschliessenden, bisweilen überraschenden
Verlauf und seinem Ziel- und Ruhepunkt in der Hütte für die Teezeremonie,

die übrigens je nach dem Wandel der Jahreszeit variiert wird. Freilich
ist hier die streng geometrische Ordnung chinesischer oder von China
beeinflusster Anlagen der typisch japanischen Unregelmässigkeit und
Zufälligkeit gewichen — einer wohlgeplanten Zufälligkeit übrigens —, in
der aber ebenfalls, dank der allmählichen Erschliessung des Raumgebildes
im Ablauf der zeremoniellen Handlung, das Geschehen, der Atem der
Natur und die höhere Gesetzlichkeit des Lebensganzen fühlbar wird: das

zeitlose, doch sich im Zeitlichen offenbarende Urprinzip des "Weges" -
nichts anderes bedeutet ja das chinesische Wort Tao, und die Japaner
sprechen denn auch vom "Weg (Tao) des Tees" (chadô, sadö). Sie haben
auch für die Darstellung des Reisens auf weitgedehnten Strassen eine

spezifische Form gefunden: die Serien von Farbholzschnitten über die von
Tokyo nach Kyoto führende Ostmeerstrasse (Tokaido) und ähnliche,
ganze Landesteile durchziehende Wege; indem man die Bilder betrachtet,
vollzieht man eine Wanderung durch das Land Japan — hinauf zur
Kaiserresidenz als Ziel — und durch seine Landschaften im Wandel der
Szenerien, der Wetterstimmungen und vor dem in Ortschaften und
Monumenten erlebbaren historischen Hintergrund.

9 Grundlegung zu einer vergleichenden Kunstwissenschaft - Raum und Zeit in der
Kunst der afrikanisch-eurasischen Hochkulturen, Innsbruck/Wien 1949.



74 DIETRICH SECKEL

In der chinesischen Landschaftsmalerei hat der "Weg" eine wichtige,
nämlich bild- und raumerschliessende Funktion: fast immer wird der
Betrachter durch einen in den Landschaftsraum hinein- und immer höher
hinaufführenden Weg in das Bild geleitet und verlockt — nach dem

Sung-Maler Kuo Hsi (11. Jh.) sind die Landschaftsbilder die besten, "in
denen man herumwandern kann" —, aber diesem aufsteigenden, den

Bergen verhafteten Weg entspricht der hinabführende Weg des immer
gegenwärtigen Wassers, der Flüsse, Bäche und Wasserfälle. Die Berge

repräsentieren das Ruhende, die Gewässer das Bewegte, und schon darin
liegt eine zeitliche Polarität beschlossen; erst durch die Zeitdimension von
Bewegung und Strömung aber wird der Landschaftsraum — und er steht
symbolisch für das Ganze der Welt — erschlossen und wesentlich
konstituiert, und zwar baut er sich aus verschiedenen Komplexen
(Berggruppen, Tälern mit Wasserläufen, Fels- und Baumgruppen) in
sukzessiver Folge vor dem Beschauer als ein Ganzes, eine in sich
geschlossene und bewegte Bildwelt auf. Damit verbindet sich eine

gleitende, d.h. nicht fixierte, nicht zentralisierte, aperspektivische
Raumstruktur, in welcher der Blickpunkt des Betrachters ebenfalls gleitet; von
unten nach oben bei Hängerollen, deren Hochformat gar nicht mit einem
Blick erfassbar ist, bei denen vielmehr der Blickwinkel des Betrachters in
verschiedenen Höhenlagen immer wieder der gleiche ist, der Blickpunkt
also im Aufsteigen wechselt, sodass man das Gefühl des Emporschwebens
hat; der Blick gleitet dagegen von rechts nach links bei der Quer- oder
Handrolle, einem potentiell unbegrenzten Bildband, dessen Ablauf mit
dem zeitlichen Vollzug der Bildwanderung oder Bildströmung kongruent
ist. So wird überall der Bildraum nicht simultan, sondern sukzessiv erfasst
und erlebt, und es entsteht keine im neuzeitlich-europäischen Sinne

konsequente und einheitliche, d.h. aber zeitlich fixierte Bildstruktur; es

gibt nicht eine Einheit, sondern eine Vielheit des Ortes, und die Einheit
der Bildvorstellung wird erst eigentlich durch die Zeitlichkeit des

Bildraums hergestellt, in die er eingebettet ist. Jede bindende Fixierung
des Raumes wird durch die Zeitströmung aufgelöst und überwunden,
Freiheit und Potentialität der Bildform und des Bilderlebens ermöglicht.
In der Bildstruktur ist also zwar keine Konzentration auf einen einzigen
Mittelpunkt mit der Konsequenz eines geschlossenen Bildfeldes intendiert
— wie in der zentralperspektivischen Konstruktion Europas, aber auch

(aperspektivisch) im buddhistischen Kultbild -, und folglich fehlt eine

durch festgelegte Relationen der Bildelemente innerhalb eines solchen
Systems erreichte Stabilität des Bildbaus und eine nach westlichen
Begriffen widerspruchsfreie Bildeinheit. Dennoch ist dafür gesorgt, dass —



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 7 5

vor allem in den Landschaftsbildern — nicht nur die Zeitströmung und
Bildbewegung Einheit schafft, sondern dass alle Bewegung eingefügt ist in
einen festen, auch durch (bisher zu wenig erforschte) strenge
Kompositionsregeln stabilisierten Bildbau; in ihm herrscht nicht lockere Beliebigkeit,

sondern jedes Element hat seinen rechten Platz und alles Bewegliche
findet stets an unverrückbaren Grossformen — besonders den Bergen —

seinen Halt, sodass die das chinesische Weltbild bestimmende wechselseitige

Polarität von Stabilität und Mobilität, von Ruhe und Bewegung,
von Raumgefüge und Zeitströmung anschaulich symbolisiert wird.

Der Landschaftsraum dieser Bilder schliesst also die Zeitdimension
konstitutiv in sich ein, würde ohne sie nicht existieren und lässt seine

formale Struktur bis in alle Einzelheiten von ihr bestimmen — auch durch
die Dynamik des Liniengewebes, das in ununterbrochenem Strömen von
Form zu Form das Ganze durchwaltet und mit "Lebensbewegung" erfüllt.
Dennoch ist in dieser bewegungsvollen Zeitlichkeit etwas Zeitloses, das als

eine all der Bewegung zu Grunde liegende innere Ruhe fühlbar wird; sein

deutlichstes Symbol ist der einheitliche leere Grund, der nicht eigentlich
"Hintergrund" ist, weil er nicht hinter den im Bild gezeigten vielfältigen
Phänomenen steht, sondern in ihnen gegenwärtig ist und durch sie ständig
durchscheint. Und nicht nur im geistigen Sinne sind die Bilder für den
zeitlosen Grund aller Dinge transparent, sondern dank der spezifisch
ostasiatischen Tuschtechnik wird das auch in ihrer konkreten künstlerischen

Ausführung unmittelbar anschaulich.

5. Malprozess und Maltradition

Diese Technik (Abb. 7) ist selber in hohem Masse zeitbestimmt: ihre vier
grundlegenden Elemente, nämlich die Konturlinien, die sog. Texturstriche
für Felsen u.a. (ts'un), das flächig-tonige Lavis und die akzentuierenden
Tupfen (tien), liegen offen sichtbar übereinander geschichtet, d.h. man
sieht das Nacheinander ihrer Ausführung und der Betrachter kann diesen
Prozess in seinen einzelnen Phasen nacherleben. Es gibt freilich auch
andere, den Prozess eher verbergende Techniken in der Art der
Deckfarbenmalerei, doch sind diese nicht so spezifisch ostasiatisch. Vielmehr ist
gerade auch für die Beurteilung der Eigentümlichkeit und Qualität der
Bilder — besonders bei den späteren sog. Literatenmalern (wen-jen-hua) —

das offenliegende Spiel des "brushwork" mit seinem lebendigen Vibrieren
und seiner persönlichen Handschrift eben als zeitlicher Prozess von
entscheidender Bedeutung. Das Vorwalten des linearen Elements trägt



76 DIETRICH SECKEL

weiter zu der starken Zeitlichkeit und Prozesshaftigkeit dieser Malweise
bei, denn die Linie ist per se Träger und Vollzug eines Zeitablaufs —

besonders die ostasiatische, die eine starke Dynamik, einen Rhythmus, ein
Tempo hat und den Betrachter dazu verführt, ihrem Verlauf zu folgen und
die Form nicht nur simultan als fixiertes Resultat des Malvorgangs zu
erfassen. Hier ist nun natürlich vor allem die grundlegende Rolle der
Schriftkunst (Abb. 4) zu erwähnen; jedes Schriftzeichen und erst recht ein

ganzer Text wird von den Ostasiaten, die ja diese Schrift selber

praktizieren und mit ihr leben, in der Folge seiner Striche, in seinem
Duktus, seinem Rhythmus, seiner Dynamik, seinen Bewegungsrichtungen
und -Wendungen, seinem bald mehr tektonisch-festen, bald mehr
labiltänzerischen Gleichgewicht und seinen Ausdruckswerten als actus mit-
und nacherlebt und nie bloss als statisches Schriftbild empfunden und
beurteilt. Man spricht nicht umsonst von "Pinselspuren" — auch dieser
Begriff bezeichnet einen Zeitvollzug. In Tuschbildern und Schriftwerken
konkretisiert und kristallisiert sich der Zeitstrom der spontanen künstlerischen

Aktivität in einer sichtbaren Spur, das noch Unanschaulich-Potentielle

wird im Kunstwerk in die Aktualität der Anschaulichkeit projiziert.
Ein spezifisch japanisches Phänomen in der Schriftkunst ist das

Schreiben eines Textes — eines buddhistischen Sütra oder eines Gedichts
z.B. — über eine darunter liegende Zeichnung (shita-e) gegenständlicher
oder dekorativer Art hinweg, sodass die Schrift gleichsam über sie

dahingleitet und -schwebt, womit — eventuell gesteigert durch verschiedenes

Tempo des Linienrhythmus in der Schrift und im Bild — ein intensives
Gefühl eines Zeitablaufs, ja einer Zeitspannung entsteht. (In China gibt es

das wohl nur bei dekorierten Schreibpapieren für Briefe und Verse.)
Manche Werke ostasiatischer Kunst machen dank ihrer Spontaneität,

Offenheit, Beweglichkeit und prozesshaften Dynamik den Eindruck des

Spielerisch-Formlosen, Skizzenhaften, Fragmentarischen und Unvollendeten

— eines Unvollendeten freilich, das der Phantasie Spielraum lässt,
durch den ihm innewohnenden Lebensrhythmus und den Prozessverlauf
seiner Ausführung über seine eigenen Grenzen hinausweist und dem
Beschauer ein nachklingendes Mehr10 suggeriert. Diese Offenheit, schein-

10 Vgl. den Begriff yojö in der japanischen Poetik: "das über die Worte
hinausreichende Gefühl" (Oscar Beni, Die Entwicklung der japanischen Poetik bis zum
Ende des 16. Jhs., Hamburg 1951, S. 25). Siehe auch D. Seckel, Einführung S. 374. -
Zur europäischen Kunst vgl. J. A. Schmoll gen. Eisenwerth ed., Das Unvollendete als
künstlerische Form, Bern/München 1959. Nach D. Frey (dort S. 91) "ist... mit dem
Fragmentarischen die Zeitlichkeit und damit die Wandelbarkeit verbunden".



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 77

bare Zufälligkeit und prägnante Andeutungskraft selbst knappster
Formulierungen provoziert die Frage nach dem, was über das Sichtbar-Vorhandene

hinausliegt und es transzendiert. In all dem ist die Dimension der Zeit
gegenwärtig — aber nicht im Sinne der blossen Vorläufigkeit einer Skizze
oder der Vergeblichkeit jeder Vollendung; denn das scheinbar
Unvollendet-Skizzenhafte etwa gewisser ostasiatischer Tuschbilder (Abb. 6) ist ja
in Wirklichkeit eine alles Wesentliche enthaltende Abbreviatur im Sinne
eines Konzentrats, das aber dank jener über seine eigenen Grenzen
hinausweisenden Zeitlichkeit auch das noch mitumfasst, was ihm vorausgeht

oder nachfolgt und worin es wie in einer umgreifenden Lebens- und
Weltsphäre eingebettet ist. Das zeitverhaftete "Unvollendete" verweist auf
das Endgültige des zeitlosen Grundes und ist in ihm aufgehoben.

Die ostasiatische und besonders die chinesische Malerei hat nun nicht
nur nach ihrem programmatischen Selbstverständnis, sondern bis in die
künstlerisch-technische Ausführung, das brushwork, hinein noch eine
weitere Zeitdimension, nämlich die historische, das Verhältnis zur
Tradition. Nicht nur in dem Sinne, wie jede Malerei ihren
Traditionshintergrund besitzt, sondern so, dass ein Künstler (und das geschah vor
allem bei den Literatenmalern mindestens seit 1350 immer wieder bis

heute) sich ausdrücklich auf frühere Meister und deren Stil zurückbezog
und — das ist entscheidend — diesen Rückbezug in Komposition,
Auffassung des Bildthemas und vor allem Pinselführung in seinem eigenen
Werke sichtbar, an seiner Formensprache ablesbar machte. Dadurch ist die
Zeitdimension der gesamten Maltradition ein den Bildern inhärenter
Bestandteil ihrer künstlerischen Existenz (intrinsic time). Schon in sehr
früher Kunsttheorie wird vom Kunstwerk verlangt, dass es den Rückbezug
auf die Tradition enthalte und dass der Maler alle bisherigen Stile
beherrschen solle11; auf diese Weise ist den Werken häufig eine
Stilschichtung eigen, in welcher Älteres und Jüngeres sich mit dem
gegenwärtigen Stil des jeweils Schaffenden überlagert und durch diese Schichtung

hindurch die Tradition transparent wird. So ist also der vergangene
geschichtliche Prozess in den aktuellen künstlerischen Entstehungsvorgang
transformiert und dadurch in das gegenwärtige und zukünftige Leben des

Werkes integriert. In einem konkreten Fall sieht das so aus: ein Maler des

frühen 17. Jhs. (Tung Ch'i-ch'ang) sagt selbst in der Aufschrift eines

11 Hsieh Ho, Prinzip Nr. 6 (ch'uan-i); W. R. B. Acker transi., Some T'ang and
Pre-Tang Texts on Chinese Painting, Leiden 1954, S. XXXIXf.; Kuo Hsi, zitiert in D.
Seckel, Einführung S. 321 nach Shio Sakanishi transi., An Essay on Landscape
Painting by Kuo Hsi, London 1949.



78 DIETRICH SECKEL

Bildes, er habe sich inspiriert gefühlt durch die Erinnerung an ein dem

Tung Yüan (10. Jh.) zugeschriebenes Bild, das ihm die Augen geöffnet
habe für das Verständnis der Bilder des Huang Kung-wang (14. Jh.), weil
dieser nämlich Tung Yüan's Art aufgenommen und interpretiert hatte12.
So und ähnlich in zahllosen Fällen; Kenner chinesischer Malerei können
diese Stiltraditionen und -schichten an den Bildern auch tatsächlich
ablesen. Hier wird die Vergangenheit in ihren verschiedenen Zeitstufen
aufs neue aktualisiert und durch die gegenwärtige Aneignung hindurch
auch für die Zukunft verfügbar gemacht; es handelt sich also, jedenfalls
bei den bedeutenden Künstlern, nicht etwa bloss um einen retrospektiven,
epigonalen Archaismus, sondern um eine Anverwandlung des in historischer

Dimension gesehenen Alten in einem neuen, bisweilen überraschend
progressiven und zukunftsträchtigen Geiste. Wohl ist dies in gewissem
Sinne eine "art-historical art"13, aber doch nicht in dem hier ganz
unangebrachten Sinne des westlichen Begriffs von Kunstgeschichte und
eines sterilen Historisierens; da das Vergangene nicht ein für alle Mal
vorbei und versunken ist, wird eine Ebene der Überzeitlichkeit erreicht,
auf der die Vergangenheit stets wieder evozierbar ist und die aktuelle
Gegenwart den Charakter eines flüchtigen Moments verliert.

Zur Geschichtlichkeit und Zeitlichkeit ostasiatischer, besonders
chinesischer Bilder gehört schliesslich ihr Stammbaum (pedigree), d.h. ihre
Wanderung durch die Hand zahlreicher Besitzergenerationen seit ihrer
Entstehung, dokumentiert durch Siegel des Malers und der Sammler,
durch allerlei Aufschriften von Kennern und Liebhabern, durch Kataloge
und kunstkritische Traktate — sozusagen ihr biographisches Schicksal. In
China sind diese Dinge nicht bloss interessant für Kunsthistoriker, sondern
— da die Bildrolle selber die Trägerin dieser Dokumentation ist, welche
ihrerseits oft eine künstlerische Form hohen Ranges erhält (Siegel- und
Schriftkunst) — ein integraler Bestandteil des Werkes, seiner Existenz im
Kontext des Kunstlebens in Geschichte und Gegenwart; diese seine

eigentliche Existenz transzendiert also die blosse sichtbare Bilderscheinung

12 Tung Ch'i-ch'ang (1555-1636): "Im Schatten sommerlicher Bäume", Hängerolle,

National Palace Museum Taiwan (Chinese Art Treasures [Ausstellungskatalog],
Washington etc. 1961/62, Nr. 104). - Vgl. Wang Yüan-ch'i (1642-1715): "Landschaft

nach Tung Ch'i-ch'ang in der Art des Ni Tsan und Huang Kung-wang", 1706,
Sammlung Drenowatz, Zürich (Chu-tsing Li, A Thousand Peaks and Myriad Ravines,
Ascona 1974, Nr. 35).

13 Max Loehr, "Art-historical Art". Oriental Art, N.S., Vol. 16, Nr. 1, Spring
1970, 35-37.



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 79

in die Dimension weiter Zeiträume hinein, holt diese aber zugleich auf die
Ebene gegenwärtiger Wirkung und zukünftiger Geltung.

6. Existenz und Funktion des Kunstwerks

Bevor von der Zeitdimension in erzählend-illustrativer Malerei die Rede

ist, sei kurz und flüchtig an einigen japanischen Beispielen gezeigt, wie
Kunstwerke in ihrer Existenzweise und Funktion durch die Zeit bestimmt
sind. Ein Kunstwerk (Gemälde oder Gerät) existiert normalerweise nicht
"an sich" und zeitlos-isoliert, wie in unseren Museen, sondern es steht in
einem Lebens- und Funktionszusammenhang, in einer Art Ökosphäre; nur
wenn es gebraucht wird, bei der richtigen Gelegenheit, wird es sozusagen
aktualisiert: je nach der Jahreszeit, bei religiösen Feiern, bei Festen, beim
Empfang eines Gastes, bei der Teezeremonie usw. Dieses auch sonst in der
japanischen Lebenskultur besonders wichtige Phänomen könnte man als

Okkasionalismus bezeichnen. Noch stärker als anderswo stehen die
Kunstwerke in dem Kontinuum ihres Daseinsraumes und einem funktionalen

Kontext; damit sind sie zeitbestimmt und zeitdurchwaltet.
Bisweilen ist der Zusammenhang zwischen der Gebrauchsfunktion und

dem Dekor eines Gegenstandes zeitlich bedingt: so wie der chinesische
kosmologische Spiegel gedreht werden muss, damit sein Sinn sich

ausspricht, muss beispielsweise bei einem japanischen Lackkasten (dem
Kasugayama-Schreibkasten im Nezu-Museum, Tokyo) zuerst der Deckel
von aussen betrachtet, dann abgenommen, herumgedreht und von innen
betrachtet werden, damit das Dekormotiv — eine Herbstlandschaft mit
Rehen und danach dann der einsame Bergbewohner, der ihre Rufe hört14
— sich ganz entfalten kann und erst dadurch verständlich wird; aber man
kann beide Bilder nie gleichzeitig sehen Oder der Dekor ist so über alle
Seiten und um alle Kanten des Gegenstandes — bei Kôrin's berühmtem
Schreibkasten mit dem Iris- und Brückenmotiv (Abb. 9/10) — herumgeführt,

dass der Betrachter geradezu gezwungen wird, ihn zu drehen und
seinen Schmuck als Zeitverlauf zu erfassen — ein zwar extremer, aber eben
deshalb symptomatischer Fall.

Oft beruht der Zeitverlauf eines solchen Dekors — wie in diesen beiden
Fällen — auf einem zu Grunde liegenden Gedicht; hinter vielen Natur-

14 Beatrix von Ragué, Geschichte der japanischen Lackkunst, Berlin 1967,
Abb. 92/93 und S. 148f. (mit Zitat des Gedichts).



80 DIETRICH SECKEL

themen und scheinbar bloss hübschen Dekormotiven steht in Ostasien eine

ganze literarische Tradition (und, nebenbei bemerkt, eine Fülle von
Symbolbedeutungen). Dies gibt den Werken an sich schon eine
Zeitdimension; aber auch eine direkte Illustration, die ein Gedicht in seinen
einzelnen Phasen und seinem sprachlichen Ablauf vergegenwärtigt, enthält
einen Zeitvollzug. In Japan hat man — im sog. uta-e ("Gedicht-Bild") —

gern die Elemente des gegenständlichen, ein Gedicht illustrierenden
Dekors mit einzelnen Wörtern, d.h. Schriftzeichen des Textes kombiniert,
diese über die Fläche des Gegenstandes verstreut und bisweilen sogar in
dem Dekor versteckt, sodass das Ganze erst verständlich wird, wenn man
Bild und Worte sukzessiv abliest. Damit wird der Fixierung in einer festen,
statisch-bildhaften und nur-optischen Form entgegengewirkt.

Manche japanischen Geräte haben — und damit eröffnet sich ein
weiterer Aspekt der Zeitdimension — ein "biographisches" Schicksal:
Teeschalen z.B. haben ihre individuelle Geschichte, ja sie können
(vielleicht bei einer historisch bedeutsamen Gelegenheit) zerbrochen und
dann mit Hilfe von Goldlack repariert sein, wodurch ihr Wert in
japanischen Augen sich nur noch erhöht; so wird die Frage nach der
Vergangenheit und dem "Lebenslauf dieses Gegenstandes provoziert. Er
ist nicht ein irgendwann hergestelltes und dann zeitlos gültiges Objekt,
und die Frage nach seiner Entstehung und seiner Geschichte ist nicht eine

wissenschaftlich-historische, sondern die Frage nach einem Wesensbestandteil

und Wirkungsfaktor dieses "lebendigen" Gegenstandes. Er kann viele
Generationen von Besitzern "erlebt" haben und in deren persönlichstem
Dasein eine schicksalhaft-symbolische Bedeutung gewinnen; als Beispiel
aus unserer Zeit sei an die Teegeräte in Kawabata Yasunari's "Tausend
Kranichen" (1951) erinnert. Bezeichnend, dass Teeschalen oft Namen
bekommen, wodurch sie nicht nur quasi Persönlichkeiten werden, sondern
auch zu Fragen verlocken: was bedeutet der Name, wer hat ihn gewählt,
bei welchem Anlass und mit welchen Assoziationen? Es ist bei japanischen

Geräten auch überaus wichtig, dass sie altern und sabi, eine Patina
(in übertragenem Sinne) bekommen, die ihnen ihre blanke Neuheit nimmt
und sie in den alle Dinge ergreifenden und umfangenden Lebensprozess
einschmelzen. Auch einem Garten und jedem Stein und Baum in ihm muss
diese Patina der Reife und dadurch der Einklang mit allen anderen Dingen
im Lauf der Zeit zuwachsen; es ist bezeichnend, dass Bashö (1644—1694)
in seinem berühmtesten Haiku von einem alten Teich (furu-ike) spricht, in
den der Frosch springt und mit leisem Laut die Stille des Absoluten
hörbar macht, in deren Zeitlosigkeit der flüchtige Moment verschwebt.
Erst durch diese Existenz in der Zeit, durch Zeit und Schicksal hindurch



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 81

vollendet sich solch ein Gegenstand — sei es ein Naturding oder ein
Kunstwerk. Und so haben solche Werke denn oft etwas Zufälliges (oder
man sorgt dafür, dass sie so wirken), das der Perfektion, Verfestigung,
Regelung und Endgültigkeit der Form entgegenwirkt, sie von natürlichen
Kräften durchströmt sein lässt und über ihren gegenwärtigen, nicht
definitiven Zustand hinausweist. Eben dadurch wird aber das
Überzeitlich-Ganze des Lebenszusammenhangs besonders fühlbar.

Eine charakteristische, durch das Einwirken der Zeitdimension
bedingte Labilität der Struktur — wie die erwähnten Beispiele sie ja in
verschiedener Weise besitzen — ist auch dem japanischen Wohnhaus
(Abb. 8) eigen und seiner speziellen Variante, dem Teeraum. Es hat zwar
im Innern eine scheinbar sehr strenge geometrische Gliederung der
Raumkuben und ihrer Begrenzungsflächen und -linien, aber diese

Begrenzungen sind fliessend, die Kommunikation zwischen den Zimmern
und mit dem Aussenraum des Gartens ist nie ganz unterbrochen und das

Raumgefühl ist gleitend; die Raumstruktur ist ausgezeichnet durch
Offenheit, Verschieblichkeit und Asymmetrie — und in all dem ist ein
Zeitmoment enthalten. Die Wandgliederungen greifen z.T. so ineinander,
verschränken und verspannen die einzelnen Kompartimente so miteinander,

dass das Auge von der einen Form zur andern weitergeführt und
ständig lebhaft angeregt wird. In historischen Räumen (Abb. 11) sind

sogar die Gemäldefolgen an den Wänden und Schiebetüren oft in
einheitlich-fortlaufender Komposition um die Zimmerecken herumgeführt
und umkreisen den Raum — ähnlich wie der Dekor jenes Lackkastens. All
dies hat Zeit-Charakter; die Zeit hat generell die Funktion des Flüssig-
machens, Öffnens, Verschmelzens und der gleitenden Bewegung, wie auch
die Raumauffassung der Malerei beweist. Dennoch hat das japanische
Zimmer einen festen Zielpunkt: das Bild und das Ikebana in der
Tokonoma-Nische; und wer solche Räume erlebt hat, hat auch die tiefe
Ruhe empfunden, die diesen beweglich-gleitenden, offen-verschieblichen
und doch so streng geformten Raumgebilden trotzdem innewohnt.

7. Raum-Zeit-Kontinuum
in der erzählend-illustrativen Malerei

In den erzählend-illustrativen Bilderrollen Japans (emaki) sehen wir eine
authentische Interpretation solcher Wohnbauten (Abb. 13), und zwar ganz
im Sinne und im Dienste des für diese Bildgattung charakteristischen



82 DIETRICH SECKEL

raum-zeitlichen Kontinuums15. Ein Bauwerk (oft der Deutlichkeit halber
mit abgedecktem Dach) bildet Rahmen und Schauplatz eines szenischen
Geschehens, das nicht in ein begrenztes Bildfeld eingeschlossen ist,
sondern in einem fortlaufenden, potentiell unendlich langen Bildstreifen
von rechts nach links vorübergleitet, indem man das Bild allmählich
aufrollt. Die Existenzform und Funktionsweise dieser Bildform selber ist
also schon zeitbedingt. In die mit dem dargestellten Geschehen zeit-
kongurente Bildströmung ist ein Bauwerk meist mit schrägen Tiefenlinien
hineingestellt und erfüllt die Doppelfunktion, sie durch Haltepunkte und
Szenenräume zu gliedern, zugleich aber auch weiterzuleiten. Dazu dient
besonders die spezifisch ostasiatische Raumkonstruktion der sog.
Parallelperspektive: ausser den Vertikalen und den meist bildparallelen Horizontalen

erschliessen vor allem die Diagonalen (Orthogonalen) den Tiefenraum,
aber nicht indem sie in einem Fluchtpunkt konvergieren, sondern streng
parallel geführt sind. An den Treff- oder Schnittpunkten dieser drei
Raumkoordinaten entstehen — und zwar an vielen Stellen immer aufs
neue — gleichsam Nullpunkte, die zugleich als Dreh- und Angelpunkte für

die Bildbewegung fungieren, welche durch diese Punkte
hindurchgleitet und von den Horizontal- und Diagonallinien von
rechts nach links gelenkt wird. Ein kontinuierlich fortlaufender

/ ' Bildstreifen muss, soweit er nicht nach Art der mittelalterlichen
Malerei Europas einen unsystematisch aus Einzelelementen bestehenden
Konglomeratraum enthält, notwendigerweise parallelperspektivisch konzipiert

sein, weil nur so ein im Prinzip unendlich fortsetzbares Raumkonti-
nuum entsteht; dagegen würde die Zentralperspektive immer wieder separate,

in die Tiefe stossende, die Bildebene oder -schicht durchbrechende
und zum Fluchtpunkt hin zentrierte, also statische und simultan (d.h.
nicht-zeitlich) zu erfassende Raumkegel aus dem Kontinuum heraus- und
dieses damit in einzelne Bildfelder zerschneiden. Da die Parallelperspektive
die Bildebene niemals völlig negiert und alles Dargestellte — Figuren, Bauten,

Landschaft — flächenbezogen bleibt, wird das Dahingleiten der
Bildbewegung wesentlich unterstützt. Das ostasiatische System ermöglicht es,
den Bildraum scheinbar über die Bildgrenzen oben und unten auszudehnen,

indem die Vertikalen und Diagonalen beliebig verlängert werden
könnten — sodass der suggerierte Raum oft weit über den tatsächlich dar-

15 Akihisa Hasé/Dietrich Seckel, Emaki - Die Kunst der klassischen japanischen
Bilderrollen, Zürich (Paris, Milano, London, New York) 1959 (Einführung, besonders
S. 56-65).



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 83

gestellten hinausgreift und offene Grenzen bekommt; und es ermöglicht
auch, dass Blickrichtung und Blickwinkel des Beschauers ständig zwischen
Nähe und Ferne, horizontaler Aufsicht und steiler Niedersicht wechseln
können und dass er sich manchmal vogelgleich über die Welt dieser Bilder
dahinschwebend vorkommt. All das beruht auf der grundlegenden Offenheit,

Verschieblichkeit, Freiheit, Nichtfixierung, Potentialität — und d.h.
Zeitlichkeit — dieser Bildform. Übrigens ist das System samt seinen drei
Koordinaten bereits im China der Han-Zeit entwickelt worden, wo wir sie

z.B. in Flachreliefs (Abb. 2) an Sitzpodesten und Tischen mit parallelgeführten

Tiefenlinien erkennen.
Der im Zeitstrom der Bilderzählung gleitende Raumstreifen (Abb. 12)

hat keine vorgegebenen Abschnitte, ist potentiell frei dehnbar und beliebig
ausfüllbar; er ist primär leerer Grund, der erst durch das Dargestellte als

Raum interpretiert, konstituiert und aktualisiert wird. Je nach dem
szenischen Bedarf der Bilderzählung wird in dieser zunächst indefiniten
und vielfältig definierbaren Raumunendlichkeit das erforderliche Mass an
Räumlichkeit und Zeitlichkeit geschaffen — nicht aber wird die
Bilderzählung räumlich und zeitlich einem vorgegebenen Bildraum eingepasst.
Der Bewegungsraum dieser Bilder, den man auch Spielraum nennen
könnte, wird erst durch die dargestellten Vorgänge gleichsam ins Leben
gerufen, wobei spezifische Kunstmittel der Bewegungsdarstellung und eine

bewegungs- und damit zeithaltige Formgebung entscheidend mitwirken.
Bewegung, das Lebenselement dieser Bildform, ist Zeitvollzug im Raum,
und da die Ostasiaten eine ganz ursprüngliche Begabung für Bewegungsdarstellung

haben, waren sie beim Schaffen eines Raum-Zeit-Kontinuums
in ihren Bildern so besonders erfolgreich.

Zu jenen spezifischen Kunstmitteln gehört vor allem eine
ausserordentliche Liniendynamik, ein überaus präzises Erfassen der organischen
Bewegungsvorgänge, ein sicheres Packen dessen, was Lessing den
"prägnantesten Augenblick" nannte, in welchem eine vergangene Bewegungsphase

in eine unmittelbar bevorstehende überzugehen scheint; und es

gehört dazu ein starke Spannungen erzeugendes, vielfach wechselndes
Handhaben der räumlichen Distanzen (spacing), die in dieser Bildform
natürlich sofort als Zeitverlauf wirksam und erlebt werden16. So finden
wir hier nicht nur eine Darstellung von Bewegung, sondern geradezu eine
bewegte Darstellung, soweit das in einer nicht-filmischen, aber beinahe-

16 D. Frey (s. Anm. 1) spricht (S. 228) von "räumlichem Rhythmus", der selbst
bei aktionslosen Darstellungen möglich sei.



84 DIETRICH SECKEL

filmischen Bildgattung möglich ist. All dies wird erleichtert dadurch, dass

kein Zwang zur räumlichen Lokalisierung und zeitlichen Fixierung
besteht: die dargestellten Gegenstände und Vorgänge können vor dem
leeren Grund stehen und das Zeitmass kann beliebig wechseln, wie die
Erzählung es fordert. So sehen wir, wenn es sich um die Illustration
höfischer Literaturwerke wie des Romans vom Prinzen Genji handelt, ein
ausgesprochen lyrisches Zeitmass, in dem aber doch eine Bildströmung als

Lebensströmung fühlbar ist (höfische Kunst neigt im allgemeinen nicht
stark zum Narrativen mit seiner Bewegungsdynamik); oder wir sehen das

breite Zeitmass epischen Erzählens, wenn Chroniken (meist von Tempeln)
oder Biographien (meist von Priestern) illustriert werden, wo dann auch
die Landschaft in ruhigem Wogen der Bildströmung folgen kann (vielfach
fungiert sie nicht nur als Begleitung und Hintergrund, sondern sogar als

tragendes Vehikel der Bildbewegung); oder wir erleben ausgesprochen
dramatische Steigerungen und Ballungen des Geschehens bei der Schilderung

von Kriegen und Revolutionen wie im Falle des Heiji Monogatari.
Das Tempo variiert zwischen Lento und Prestissimo, es gibt Beschleunigung

und Verlangsamung, und gelegentlich passieren effektvolle
Überraschungen (wie im Chôju-Giga das plötzliche Reissen eines Seils,
wodurch — zunächst noch nicht sichtbare — Leute auf den Rücken
purzeln). Auch dies ist übrigens schon im China der Han-Zeit vorgebildet
(Wu-liang-tz'u: Versuch, einen Dreifuss aus dem Wasser zu ziehen). Auf all
diese Weisen wird der Betrachter direkt in das Bildgeschehen hineingezogen,

er kann sich damit identifizieren und bewegt sich quasi mit in den
geschilderten Szenen herum; der Zeitablauf der Geschichte, der des

Bildstreifens und der des Bilderlebens sind weitgehend kongruent. Dieser
Zeitablauf und die für ihn eingesetzten künstlerischen Mittel schaffen
nicht nur eine so intensive szenische Integration, wie sie in anderen
Bildformen kaum möglich ist, sondern vor allem auch eine feste

Bild-Kohärenz; diese entsteht nicht durch eine blosse, gleichsam
bilderschriftlich ablesbare Phasenfolge der Erzählung (wie in archaischer Kunst),
sondern durch formale Mittel im Interesse der Zeitdimension, die
eigentlich der primär konstitutive Faktor der Bildstruktur ist und sich erst
sekundär eines an der sichtbaren Realitätswelt orientierten,
quasiillusionistischen Raumes und seines gegenständlichen "Inhalts" bedient.

Die neuzeitlich-europäische zentralperspektivische Raumkonstruktion
ermöglicht zwar ebenfalls einen gewissen Zeitablauf des Geschehens, z.B.
in Form eines In-die-Tiefe-Schreitens, aber es dominiert doch der
simultane Eindruck des Gesamtraums vermöge einer mehr oder weniger
festen, mathematisch begründeten, jeden Punkt genau fixierenden Kon-



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 8 5

struktion, die — und das ist entscheidend — das Vor-Gegebene ist
gegenüber dem, was in diesem Raum mit seinem konstruktionsbedingten
Rahmen dargestellt wird und geschieht; dieses hat sich den Bedingungen
des vor-gegebenen Raumes einzufügen und anzupassen (d.h. es ist etwas
Sekundäres), während der nicht-perspektivische ostasiatische Bildraum sich
jeweils erst durch das Dargestellte und die ihm innewohnende, durchaus
souveräne Zeitdimension konstituiert — und d.h. hier: sich gleitend
entfaltet17; man kann den Raum auch als Funktion des Zeitgeschehens
auffassen. Beide sind nicht neutrale und homogene Medien, nicht
voneinander unabhängig, nicht quantitativ und mit einheitlichem Massstab
messbar, sondern qualitativ bestimmt, verschieden und ständig wechselnd
nach Dichte, Intensität, Stellenwert und Rangordnung des Dargestellten in
einem nicht statischen, sondern dynamischen Bildgefüge18. Dies alles

findet sich übrigens nicht nur bei der querformatigen Handrolle, sondern
weitgehend auch, wie wir sahen, etwa bei Landschaftsbildern im
Hochformat der Hängerolle.

Als methodisch wichtiges Ergebnis dieser Betrachtung ist festzuhalten,
dass es für eine wahrhaft zeiterfüllte künstlerische Darstellung nicht
genügt, wenn das zeitliche Geschehen bloss durch ikonographische
Zeichen indiziert wird, sodass man es bei Kenntnis des Vorgangs oder
Textes gegenständlich-inhaltlich verstehen und ablesen kann, wobei die
Darstellungsmittel sogar durchaus unbewegt, statisch und nur aneinandergereiht

sein können (dergleichen gibt es fast in jeder darstellend-abbilden-
den Kunst); sondern es muss in die formale Gestaltung integriert sein,
durch sie aktualisiert und damit anschaulich als kontinuierliches Be-

wegungs- und Zeiterlebnis nachvollziehbar werden. Kurz: die
Zeitdimension darf nicht nur gemeint sein, sondern sie muss gezeigt werden
und dadurch das Miterleben des Betrachters nicht nur ermöglichen,
sondern geradezu erzwingen.

17 Chinesische und japanische Experimente mit der aus Europa übernommenen
Zentralperspektive (seit dem 18. Jh.) sind meist misslungen: entweder sind es

sklavische Kopien oder missverstandene Übernahmen, oder der perspektivische
Tiefenraum bleibt separat und unorganisch hinter einem nach ostasiatischen Konventionen

gestalteten Vorder- und Mittelgrund. Nur spät und bei wenigen bedeutenden
Künstlern wie Hokusai, Hiroshige oder Kuniyoshi gelingt eine weitgehende Integration
des Fremden ins Eigene.

18 Über die Zeit- und Raumvorstellungen Chinas: Marcel Granet, La pensée
chinoise, Paris 1950; Das chinesische Denken, München 1963, S. 63ff.



86 DIETRICH SECKEL

Die Fähigkeit zu solcher Zeitdarstellung trat in Ostasien sehr früh
hervor: im China der Spät-Chou- und Han-Zeit. Obwohl die Chinesen in
ihren späteren erzählenden Bildrollen weniger bewegungsfreudig sind als

die Japaner, haben gerade sie als erste sich für dynamische Bewegungsvorgänge

interessiert und die geeigneten Kunstmittel für ihre Schilderung
entwickelt, sobald sie überhaupt anfingen, die Lebenswelt abzubilden und
eine darstellende Kunst (representational art) zu schaffen. Als Beispiele
mögen frühe Jagdszenen (Abb. 1) dienen, in denen die Vehemenz der
Lebensbewegung, die räumlich-zeitliche Spannung des spacing auf der
leeren, zum Aktionsraum aktualisierten Grundfläche und die äusserst

dynamische Linienkraft besonders zu beachten sind. Die Entwicklung
dieser für Ostasien grundlegend gewordenen Errungenschaften lässt sich
Schritt für Schritt verfolgen: im chinesischen Gerätdekor (besonders den

Bronzegefässen vom Typ Hu aus der Zeit der Streitenden Reiche)
beginnen die bis dahin völlig statisch und oft symmetrisch-heraldisch in
kleinen gerahmten Feldern konzipierten Jagd- oder Kampfgruppen sich
auf allmählich immer weiter ausgedehnten Bildstreifen zu bewegen und
endlich um die Gefässwandung herum in bildrollen-ähnlichen Zonen oder
Friesen zu kreisen. Man schuf diese Bildform und die für sie erforderlichen
Kunstmittel — namentlich die frei und weit ausgreifende, stark dynamische,

zugleich den Gegenstand packende wie auch von "ornamentalem"
Rhythmus beschwingte Linie —, weil das Interesse an zeitlichen Abläufen,
Bewegungsvorgängen und transitorischen Momenten erstaunlich stark
wurde, sobald die Herrschaft des entweder kultisch-symbolischen (Shang
und Früh-West-Chou) oder abstrakten Dekors (Spät-West-Chou bis in die
Streitenden Reiche hinein) verschwunden war; übrigens liess sich dort
schon in der letzten Phase eine auffallende Dynamisierung der noch rein
ornamentalen Formensprache beobachten. Sehr bald, vor allem in der
Han-Zeit, trat dann im Zuge der "Entdeckung der Welt und des

Menschen" auch das Interesse und die Fähigkeit für szenisch belebtes
Geschehen und für erzählend-illustrative, kontinuierend ablaufende
Darstellung biographischer, historischer und literarischer Vorgänge geradezu
triumphal auf den Plan (in vielen der Wandplatten aus Han-Gräbern
überliefert), womit die Basis gelegt war für alle späteren ostasiatischen
Leistungen auf diesem Gebiet, die wohl ohne Übertreibung als einzigartig
bezeichnet werden dürfen.

Diese ostasiatische Art der Darstellung von Bewegungen, "prägnanten
Augenblicken", narrativen Abläufen unter Verwendung "fliessender",
fortlaufender Bildformen und dynamischer Kunstmittel macht den Übergang

von der Vergangenheit durch die Gegenwart in die Zukunft hinein



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 87

anschaulich. Eine Bildform wie die Handrolle, sei sie landschaftlich oder
figürlich-illustrativ, lässt diesen Anschauungsvorgang sogar zu einem
tatsächlichen Zeitablauf werden, wo beim Betrachten der jeweiligen
Gegenwartsphase zugleich die Erinnerung — oder sogar das Zurückblenden
— des Vergangenen wie aber auch die Erwartung des Bevorstehenden, die
Neugier aufs Kommende möglich, ja wesensnotwendig ist und wo der
Betrachter zwischen Anfang, Mitte und Ende hin- und hergleiten und sie

alle im Geiste präsent haben kann. Hieraus ergibt sich über diese Bildform
hinaus eine viel allgemeinere Konsequenz: wenn in solchen Kunstwerken
durch den darin enthaltenen und sichtbar gemachten Zeitablauf eine

Vergangenheit, eine Gegenwart und eine Zukunft vorhanden sind und im
Ablauf der räumlich aneinander anschliessenden, nebeneinander gestellten
zeitlichen Phasen erlebt wird, so entsteht am Ende des Betrachtungsprozesses

im Bewusstsein eine Gleichzeitigkeit von Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft; diese folgen einander nicht einfach auf einer Linie,
sondern sind — wie Wolfgang Bauer es formuliert hat19 — quasi auf eine
"Fläche" projiziert. Dadurch, dass der Zeitverlauf im Rahmen eines
räumlichen Gebildes eingefangen ist und innerhalb dieses Rahmens
überschaubar, an jeder Stelle "abrufbar", also an vielen Stellen gleichzeitig
"da" ist, wird die Unwiderruflichkeit des Zeitablaufs aufgehoben, sodass

er nie endgültig vergangen oder bloss unbekannt-zukünftig ist, sondern
eine Art von potentieller Simultaneität bekommt und damit seinen reinen
Zeitcharakter bis zu einem gewissen Grade zugunsten einer Projektion auf
die Ebene des räumlichen Neben- und Miteinander aufgibt. Dies gilt nicht
nur für Landschafts- oder Erzählbildrollen, sondern beispielsweise auch
für Werke der Schriftkunst - wo der zeitlich ablaufende Duktus am Ende
als "Bild" auf der Fläche "steht" - oder von den Darstellungen des

Jahreskreislaufs und der natürlichen Lebensphasen oder auch von
Dekorsystemen, in denen etwa der Gang eines Gedichts (s.o.) auf die Ebene des

Simultanen projiziert wird. Das alles hat seine Parallele im Raumgefühl
und Raumdarstellung bei Landschaften, wo Nähe und verschieden weite
Ferne ebenfalls nicht "linear" auf einer Tiefenachse aufgereiht sind und
hintereinander liegen — wie im neuzeitlich-europäischen zentralperspektivischen

Bildraum —, sondern sich durchdringen und trotz der Zeitlichkeit
der Bildstruktur doch "gleichzeitig" auf einem sie alle tragenden, überall

19 Wolfgang Bauer, Chinas Vergangenheit als Trauma und Vorbild, Stuttgart usw.
1968, S. 57ff. (Kap. "Die Dimension der Zeit", besonders S. 59); derselbe: China und
die Hoffnung auf Glück, München 1971, S. 37 und passim.



88 DIETRICH SECKEL

durchscheinenden "Grund", der Fläche und Raum zugleich ist,
zusammengeführt sind.

8. Zeitlichkeit und Zeitlosigkeit

Die ostasiatische Kunst kennt auch das Gegenbild der Zeitlichkeit, die

völlige Zeitlosigkeit oder Zeit-Enthobenheit, vor allem in der buddhistischen

Kunst. Der "Weg" durch den Tempelbezirk hat sein Ziel in der
Haupthalle und deren Altarpodest mit den Kultfiguren, zuvörderst der
zentralen Gestalt des Buddha im zeitentrückten Nirväna-Stande, den er
personhaft symbolisiert. Hier herrscht Raumlosigkeit, Frontalität,
Symmetrie, Unbewegtheit ohne Beziehung und Kontakt zur raumzeitlichen
Erscheinungs-, d.h. Samsâra-Welt. Eine Figurengruppe — sei es in Form
von Gemälden oder von Statuen (die in ihrer strengen, reliefhaften
Frontalität normalerweise weder Räumlichkeit noch Zeitlichkeit
enthalten) — ist ein fest in sich zentriertes System mit geschlossener,
konsequent durchgeführter Bildeinheit, wie für die Ewigkeit stabilisiert.
Die sakrale Kunst befolgt also einen grundsätzlich anderen Darstellungsmodus

als die profane, jedenfalls in ihrem innersten und höchsten Bereich,
wo jegliches narrative und d.h. zeithaltige Moment ausgeschaltet ist. Im
Unterschied davon intendiert die nicht-kultische Bildform, wie wir sahen,
gerade keine Fixierung auf ein einziges Zentrum, deren Konsequenz ein in
sich geschlossenes Bildfeld wäre, wo jedes Element mit jedem anderen
innerhalb des Systems in festen Relationen stünde — wie es in ganz
anderer Weise auch beim zentralperspektivischen System der Fall ist. Eine

quasi-zentralperspektivische Konstruktion, die parallele Tiefenlinien
spiegelsymmetrisch auf einer vertikalen Mittelachse des Bildes zusammenführt,

zwar ohne einheitlichen Fluchtpunkt ist, aber eben doch eine

Zentrierung innerhalb eines fest geschlossenen, schematisierten Bildfeldes
vollzieht, begegnet in der buddhistischen Malerei bezeichnenderweise nur
in Darstellungen des Reinen Landes eines Buddha, besonders des

Amitâbha, d.h. gerade zur Veranschaulichung eines nicht-empirischen,
idealen, visionären Vollkommenheitsbereichs, der aller Samsara-Räumlich-
keit und -Zeitlichkeit enthoben ist. Diese Gegenbilder zur bewegt-fliessen-
den empirischen Räumlichkeit der nicht-sakralen Darstellungen haben
etwas Statisches und geradezu Künstliches. Ein solches Sakralbild wird
aber oft von kleinen Bildfeldern umrahmt, in denen mit den üblichen
narrativen Mitteln der profanen Malerei die zugehörigen, in historischer
Sequenz aufgereihten Legendenszenen im Anschluss an die betreffenden



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 89

Texte illustriert sind. Das zentrale Hauptbild des Reinen Landes ist
einerseits Teil der narrativen Sequenz, nämlich der Legende, die in ihm als

Heilsziel kulminiert, zugleich aber transzendiert es diesen Bereich und
zeigt eine zeitentrückte und räumlich idealisierte Vision. Bisweilen wird
ein ursprünglich narratives, in den Zusammenhang einer biographischen,
legendären oder historischen Erzählung gehöriges Thema ent-historisiert
und in den Modus des Sakralbildes übersetzt, z.B. wenn — schon in der
alten Kunst Indiens, die für die gesamte buddhistische Tradition in Asien
massgebend blieb — der predigende, die Geste (mudrâ) des Lehrens
ausführende Buddha zu einer aus dem szenisch-narrativen Zusammenhang
(der Ersten Predigt im Gazellenhain bei Benares) herausgelösten,
zeitenthobenen Kultstatue oder einem entsprechenden Kultgemälde wird, d.h. zu
einem "überzeitlichen Bildsymbol"20. Ähnliche Vorgänge kennt ja auch
die christliche Kunst. Übrigens tendiert in Ostasien sogar die Darstellung
der individuellen, historischen Person, nämlich das Porträt, zu einer fast
hieratischen Strenge und Schematik des Bildbaus; man findet nur selten
ein Bildnis, wo der Dargestellte in einer Lebenssituation oder -aktion oder
mit einer transitorischen Haltung, Gestik oder Mimik erscheint und die
Bildstruktur dementsprechend dynamisiert ist. Das liegt wohl in dem
fundamental kultischen Charakter begründet, der dem ostasiatischen
Porträt von seinen Ursprüngen her wie nach seiner auch später nie ganz
erloschenen Funktion zu eigen ist.

Wirkt nun aber die Gnadenkraft des Buddha in die leidvolle Welt
hinein, so ereignet sich ein Heilsgeschehen in ihr, eine Bewegung, ein
Vorgang vollzieht sich — und so kommt ausser der Raum- sofort auch die
Zeitdimension ins Spiel. Die Kunst spiegelt das sehr deutlich: schon wenn
der Buddha steht oder schreitet, statt zeit-, räum- und bewegungslos in der
Meditationshaltung zu thronen, ist er in Aktion gezeigt und kommt auf
den Gläubigen zu; die Bodhisattvas wenden und neigen sich, als

Mittlergestalten zwischen dem Buddha und der Welt, in dreidimensionaler
Haltung und Bewegung; andere heilige Wesen wie Schutzgötter vollführen,
an der Peripherie der Kultfigurengruppe stehend, oft nach aussen

gerichtete Gesten und Aktionen, die in den Raum ausgreifen und in der
Zeit verlaufen. Aus der entrückten Sphäre des Reinen Landes kommt der
Buddha Amitâbha herbei, um den Gläubigen in seiner Todesstunde zu
empfangen (raigô); bei der Darstellung dieses Themas in der japanischen
Malerei, besonders bei der beliebten Variante des "Über die Berge

20 D. Frey (S. Anm. 1),S. 226.



90 DIETRICH SECKEL

kommenden Amitâbha" (yamagoshi-raigö), lässt sich beobachten, wie der
Vorgang vollzieht sich — und so kommt ausser der Raum — sofort auch die
immer mehr zu einem zeitlichen Geschehen wird: während der Buddha in
manchen Bildern streng frontal und symmetrisch hinter den Bergen, d.h.
jenseits der raumzeitlichen Welt, vor leerem Grund erscheint und nur seine

"Boten", zwei Bodhisattvas, in diese herein- und zu dem Gläubigen
herabschweben — sodass Raum und Nicht-Raum, Zeit und Nicht-Zeit
dialektisch aufeinander verweisen —, beteiligt sich der Buddha in anderen
Bildern selber an dem Geschehen, indem er sich der Bodhisattvaschar
hinzugesellt und sie anführt; dieser Vorgang steigert sein Tempo von
feierlich-langsamem Schweben zu rapidem Niederfahren (haya-raigô). Hier
bekommt der Zeitvorgang nun auch die Dimension der Zukunft, denn er
bezieht sich auf die bevorstehende, von dem Gläubigen ersehnte, durch
Amitâbha garantierte Wiedergeburt im Reinen Lande; dieses Zukünftige
beginnt sich schon zu ereignen, aber es weist, indem es sich realisiert, über
die Zeitlichkeit hinaus: denn das letzte Heilsziel des Gläubigen, der wahre
Seinsbereich des Buddha und der Bodhisattvas ist doch die Zeitenthoben-
heit und Stille des Nirvana, das freilich auch vom Reinen Land aus erst
noch erreicht werden muss.

In der ganz andersartigen Kunst des Zen-Buddhismus tritt der Buddha
ebenfalls in die Zeitlichkeit ein: hier aber ist er wieder, wie in der Frühzeit
buddhistischer Kunst in Indien, der als individuelle geschichtliche Person
aufgefasste Shakyamuni in verschiedenen Szenen seiner Biographie oder
Legende — d.h. er wird re-historisiert und demgemäss im raumzeitlichen
Sinne, oft in narrativem Darstellungsmodus, re-aktualisiert; als zentrales
Thema sei der nach seiner Erleuchtung "Aus den Bergen zurückkehrende
Shakyamuni" (Shussan Shaka) genannt21. Die Zen-Kunst illustriert auch
mit Vorliebe historisch-anekdotische Vorgänge aus der Tradition der
Patriarchen (an erster Stelle des Bodhidharma) und aus dem aktuellen
geistig-religiösen Geschehen zwischen den Meistern und ihren Schülern im
Klosterleben; sie tut das gern mit starkem Einschlag des Zeitfaktors, mit
oft dramatischem Zugriff und mit dem als Zeitvollzug ausgeführten und
nacherlebbaren raschen Duktus des Pinselstrichs.

Diese "Zen-Aktionen" (zenki) zielen jedoch auf den Durchbruch zur
Erleuchtung (satori) und auf das Erreichen des Nirvana, und so steht all

21 D. Seckel, "Shakyamuni's Rückkehr aus den Bergen", Asiatische Studien
18/19, 1965, 35-68. - Helmut Brinker, "Shussan Shaka in Sung and Yüan Painting",
Ars Orientalis 9, 1973, 21-40.



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 91

das zeitlich-historische Geschehen als etwas Vorläufig-Uneigentliches, das

aber doch den auslösenden Anstoss zu geben vermag, vor dem Grunde der
Zeitlosigkeit. In einem aufs höchste erfüllten Augenblick, der den

Kulminationspunkt der in oft langem Zeitverlauf geschehenden geistigen
Wandlung bildet, springt die befreiende Einsicht hervor, die sofort dies

gesamte Geschehen aufhebt im zeitlosen Nicht. Hier ist zeitloses Jetzt,
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft fallen zusammen, Zeit und Raum
sind aufgehoben, und auch in der stärksten Bewegung herrscht unbewegliche

Ruhe22. Andere Werke der Zen-Kunst lassen diesen Grund des Nicht,
der zugleich und notwendigerweise raumloser Grund ist, deutlich und
direkt spüren, und alles Dargestellte — oft aufs äusserste abgekürzt und
konzentriert — dient dann nur dazu, sich selber zu transzendieren und auf
das Nicht zu verweisen. Das geschieht vorzugsweise im nicht-menschlichen,

nicht-historischen Bereich, besonders in den Landschaftsbildern
(Abb. 6), aber selbst unscheinbare, doch sehr konkrete Dinge aus Alltag
und Natur — wie beispielsweise Kaki-Früchte in dem berühmten Bild von
Mu Ch'i23 — können so aus Raum und Zeit enthoben werden, dass sie das

Erlebnis des Nicht und der Leerheit in äusserster Konzentration, in
"donnerndem Schweigen" vermitteln.

Zwischen Zeitlichkeit und Zeitlosigkeit besteht — ebenso wie zwischen
Räumlichkeit und Raumlosigkeit — innerhalb der Kunst Ostasiens an
vielen Stellen ein dialektisches WechselVerhältnis; und sowohl in der
Andeutung totaler Zeitlosigkeit wie in der Vergegenwärtigung zeiterfüllten
Welt- und Lebensgeschehens hat sie Höhepunkte künstlerischer Realisierung

erreicht.

22 W. Bauer, China und die Hoffnung auf Glück (s. Anm. 19) S. 239ff. - Kitarô
Nishida, Die intelligible Welt, übertragen von Robert Schinzinger u.a., Berlin 1943

(Intelligibility and the Philosophy of Nothingness, Tôkyô 1958). Ein Zentralbegriff
Nishidas ist das "ewige Nun" (eien no ima), in dem die Zeit zugleich eingeschlossen
und aufgehoben ist; "die Dialektik der Zeit, als Einheit im Widerspruch von
Vergangenheit und Zukunft, wird als 'Umschwung im ewigen Nun' bezeichnet"
(Schinzinger, Einleitung S. 46f.).

23 D. Seckel, "Sechs Kaki-Früchte", in: Einführung (s. Anm. 8) S. 345-365.





DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 93

rx
&

9

I>i

>S^ -v-ì

&fe* •».-.¦.'J->i'lV. -w2 i &%: fL * r

%.

• r ^'S fiA v
Wi

r' / r^s*. X^ j»
U

"Z^taÂwr^V^k?'C
««Sii.:

Abb. 1. Ziegelplatte aus einem Grab in West- Abb. 2. Ziegelplatte aus einem Grab in Sse-ch'uan
Honan (Abreibung), ca. 3. Jh.v.Chr. : Museum (Abreibung), ca. 1./2. Jh. n.Chr.
of Archaeology, Toronto.

I
»d

¥i
'S

Abb. 3. TLV-Spiegel, Bronze (Abreibung), l
Durchmesser 18,7 cm, um Chr. Geb.

¦ ' -

feyü afe

%«ft

Abb. 4. Huang T'ing-chien (1045-1105): Titel
einer Gedichtrolle: National Palace Museum,
Taiwan.



94 DIETRICH SECKEL

gm j •*

*
ff*

'JL~*

if.

-1

m,

W

n^
Abb. 5. Ts'ui Po: Hase und Elstern (1061):
National Museum, Taiwan.

Abb. 6. Sesshû (1420-1506): Landschaft im
Hatsuboku-Stil (1495); National Museum,
Tôkyô.

©»
v;if/

<mi
I

"tV f <* m
Abb. 7. Hsia Kuei (13. Jh.): Landschafts-Handrolle (Detail); National Palace Museum Taiwan



DIE DIMENSION DER ZEIT IN DER KUNST OSTASIENS 95

mfuß
mmb

Abb. 8. Zimmer im Haus Nojii, Kyoto, 1476. Abb. 9. Ogata Kôrin (1658-
1716): Schreibkasten mit Kak-i-
tsubata-Dekor, Länge 27,4 cm;
National Museum, Tôkyô.

SUfjfin'

»1
»

{;

m

/—

^% ,1

^
Abb. 10. Nachzeichnung

(von Helmut Brinker)

des Dekors von
Abb. 9.

Abb. 11. Schloss in Nagoya (Genkan des Goten), Gemälde an Wänden
und Schiebetüren, 17. Jh. (In situ.)



96 DIETRICH SECKEL

1 ' Ffs&'^t t •' H 1 *w
¦

¦B•«¦-.

%
¦¦

W

"r

/
'..À L W.P- «*¦*¦< -, iflW

Abb. 12. Shigisan-Engi-Emaki, Abschnitt der 1. Rolle, spätes 12. Jh.; Chôgosonshi-ji (bei Nara).

V
». à JV,,: /L

%
M: /

lULÏ
¦ ¦ ¦ ¦¦ - ¦ " ' '

Abb. 13. Kasuga-Gongen-Reikenki-Emaki, Abschnitt der 5. Rolle, 1309; kaiserliche Sammlung,
Tôkyô.


	Die Dimension der Zeit in der Kunst Ostasiens

