
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 31 (1977)

Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Johannes Barth, Japans Schaukunst im Wandel der Zeiten. Franz Steiner
Verlag Gmbh, Wiesbaden 1972, 494 S.

Fred Mayer (Photos) und Thomas Immoos (Text), Japanisches Theater, mit
27 farbigen und 55 schwarzweissen Aufnahmen, Grossformat, Orell Füssli
Verlag, Zürich 1975, 186 S.

Das Erscheinen des Werks von J. Barth ist ein Ereignis, handelt es sich
doch um die erste grossangelegte Gesamtdarstellung des Japanischen
Theaters von den frühen Tanzformen über das Nö, das Puppenspiel, das
Kabuki bis zum modernen Theater nicht nur in deutscher Sprache, sondern
in einer westlichen Sprache überhaupt. Zwar gab es schon eine Reihe von
hervorragenden Einzeldarstellungen über Teilgebiete. Aber die bisher
vorliegenden Gesamtdarstellungen wie etwa F. Bowers: Japanese Theatre, P. D.
Arnott: The Theatres of Japan, M. Piper: Das japanische Theater und M.
Muccioli: // teatro giapponese haben z.T. einführenden Charakter und
kommen weder in der Ausführlichkeit noch in der wissenschaftlichen
Akribie entfernt an das angezeigte Buch heran. Der Autor Johannes Barth
hat sich ein Leben lang mit dem japanischen Theater beschäftigt, und dieses
Buch kann als Krönung und Abschluss seiner Bemühungen gelten.

Die Methode des Autors ist streng wissenschaftlich. Er macht mit der
umfangreichen japanischen Fachterminologie bekannt, er lässt die
historischen Quellenschriften zu Wort kommen, er diskutiert die strittigen Punkte
der oft unklaren oder kontroversen Überlieferung und bemüht sich um eine
im grossen und ganzen ausgewogene Berücksichtigung sowohl
geistesgeschichtlicher und literarischer wie auch praktischer, organisatorischer,
aufführungstechnischer Gesichtspunkte. Äusseres Zeichen für die
Gründlichkeit der Arbeit ist ein manchmal fast überladener Fussnotenapparat.

Das heisst, wir haben es hier nicht mit einer populären Einführung ad
usum delphini zu tun, sondern mit einem anspruchsvollen Werk, das
demjenigen, der sich wirklich intensiv in die Materie einarbeiten will,
unschätzbare Dienste leisten wird.

Natürlich bietet auch das vorliegende Buch, wie jede Gesamtdarstellung,
mannigfaltige Angriffsflächen. Da fällt zunächst eine ausgeprägte
Disproportion im Gesamtaufbau in die Augen. Von den 380 Textseiten nimmt die
frühe Schaukunst 63 Seiten, Nö und Kyögen zusammen 83 Seiten, das
Puppentheater 46 Seiten, das Kabuki 174 Seiten und das moderne Theater
14 Seiten in Anspruch. Das heisst, fast die Hälfte ist dem Kabuki
vorbehalten, was vor allem auf Kosten des Puppentheaters zu gehen scheint.
Das ist ein eindeutiges Missverhältnis. Kabuki und Puppentheater
entwickelten sich zumindest im 17. und 18. Jahrh. völlig gleichberechtigt und
parallel, und die gegenseitige Beeinflussung prägte die Formation beider
Künste. Dieser produktive Wettstreit wird zwar sporadisch erwähnt, aber
seine Bedeutung wird zuwenig herausgearbeitet. Und die erstaunliche



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 145

Tatsache überhaupt, dass Japan wohl das einzige Land ist, wo das

Puppentheater sich eine ebenbürtige Stellung mit dem Schauspielertheater
erringen, ja dieses zeitweise überflügeln konnte und lange die grössten
Autoren an sich zu binden vermochte, wird nicht genügend herausgestellt.

Gerade beim überragenden Bühnenautor Chikamatsu Monzaemon hätte
die Frage mehr Beachtung verdient, warum er vom Kabuki abkam und sich
ausschliesslich aufs Puppentheater verlegte. Die Angaben über ihn sind recht
summarisch. Es wäre eine detailliertere Charakteristik seines Werks, seiner
künstlerischen Leistung zu wünschen gewesen. Z.B. wird sein grosses
Verdienst um die Schaffung des bürgerlichen Schauspiels (sewamono)
ungenügend gewürdigt und seine berühmte, in der Schrift 'Naniwa miyage'
überlieferte Kunsttheorie überhaupt nicht erwähnt.

Die Angaben über Takeda Izumo (S. 171) entsprechen nicht dem letzten
Stand des Wissens, indem der Autor die heute allgemein anerkannten
Forschungen von Yoshio Yüda (immerhin schon 1954-56 erschienen)
übersehen hat.

Etwas befremdlich wirken auch die Bemerkungen über die jüngste
Geschichte des Bunraku (S. 190f.). Nachdem die 1949 erfolgte Spaltung der
Bunraku-Mitglieder in zwei Gruppen erwähnt worden ist, liest man: "In den
letzten Jahren vollzieht sich eine Annäherung beider Gruppen, die zu einer
allseits erwünschten Wiedervereinigung führen könnte." Nun, diese
Wiedervereinigung unter dem Namen 'Bunraku kyökai', erfolgte schon 1963, neun
Jahre vor dem Erscheinen von Barths Werk! Der Autor hat es leider
versäumt, den wichtigen Start des 'Bunraku kyökai' oder den Bau des ersten
japanischen Nationaltheaters in Tokyo 1964 nachzutragen. Abgesehen
davon war diese Spaltung eine organisatorische Frage und hatte mit der
Substanz der Kunst wenig zu tun. Wenn man sie überhaupt erwähnen wollte,
so hätte man mindestens auch auf die künstlerischen Leistungen des Bunraku
in der Nachkriegszeit hinweisen müssen, wurden doch vergessene Stücke,
z.B. 'Sonezaki shinjü' von Chikamatsu ausgegraben und völlig neu inszeniert,
oder man machte Experimente mit 'Madame Butterfly' und 'Hamlet' und
führte auch eine Reihe neuer Stücke von modernen japanischen Autoren auf.
Davon aber berichtet das Buch nichts.

Eine Angelegenheit der äusseren Darstellung ist die mangelnde
Kapitelunterteilung. Das Kapitel '18. Jahrhundert' im Kabuki-Teil besteht aus 60
Seiten zusammenhängenden Textes! Eine Gliederung mit Untertiteln wie
'Schauspieler', 'Autoren', 'Bühnenwesen' usw. hätte den Eindruck des

Langfädigen, Schwerfälligen nicht aufkommen lassen. Denn gerade dieses
Kapitel gehört sonst zum Besten in dem Buch.

Eine ähnliche Bemerkung gilt dem nicht weniger als 83 Seiten langen
Index. Durch eine konzentriertere Darstellung und durch Ersetzung der
handschriftlichen japanischen Zeichen durch gedruckte hätte man wohl fast
die Hälfte des Platzes sparen können. Man hätte damit Platz gewonnen z.B.
für Tabellen und Stammlinien der verschiedenen Schauspielerdynastien im
Kabuki oder der fünf Nö-Schulen.



146 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Die bisherigen Einwände mag man allenfalls als Kritik von sekundärer
Bedeutung betrachten. Das Buch hat aber leider einen grossen nicht
wegzudisputierenden Mangel: Die Illustration. Alle 45 Abbildungen, die
gleichmässig aufs ganze Werk verstreut sind, beziehen sich nur aufs Kabuki.
Es sind alles späte Holzdrucke, und nur wenige bringen eine sinnvolle
Ergänzung zum Text. Einige Farbreproduktionen sind zudem von zweifelhafter

Qualität. Offensichtlich handelt es sich hier um eine Verlegenheitslösung.

Repräsentatives Bildmaterial hatte man nicht zusammengetragen, und
trotzdem wollte man nicht auf Illustrationen verzichten. Schade, denn eine
Theatergeschichte ohne historisch aufschlussreiches Bildmaterial ist schlechthin

unvollständig. Und es gibt angefangen mit tanzenden Haniwa-Figuren
und Gigaku-Masken eine Menge Material. Über die Anfänge des Puppentheaters

und des Kabuki beispielsweise ist aus zeitgenössischen Bildern
ebensoviel herauszulesen wie aus den spärlichen schriftlichen Zeugnissen.
Auch auf Skizzen hat man völlig verzichtet, obwohl beispielsweise der
Grundriss einer Nö-Bühne in einer sonst so detaillierten Theatergeschichte
nicht fehlen dürfte.

Trotz dieses bedauerlichen Mangels kann allerdings kein Zweifel
bestehen, dass wir es hier mit einem Standardwerk auf lange Sicht zu tun
haben.

* * *

Das zweite Werk von Mayer/Immoos ist, obwohl der Titel Ähnliches
vermuten lässt, vom vorangehenden völlig verschieden: Wir haben es hier mit
einem Photobuch, einem Schaubuch im besten Sinne zu tun. Schon von der
Aufmachung her verbreitet es in seltenem Masse Stimmung, Atmosphäre.
Der Text ist in fetten Lettern auf dickes graues Papier gedruckt, das

gleicherweise zum Betrachten wie zum Anfassen verlockt. Und die Photos
hat man zum guten Teil nicht wie gewöhnlich mit einem weissen, sondern
mit einem schwarzen Hintergrund oder Rahmen umgeben, wenn sie nicht
überhaupt die ganze Seitenfläche beanspruchen. Dieser glückliche Einfall
bewirkt, dass der Betrachter gleichsam aus dem dunklen Zuschauerraum auf
die im Bild wiedergegebene Bühne blickt. Auch ergeben sich dadurch
farblich ungewohnte, reizvolle Effekte.

Durch diese Aufmachung oder auch durch bewusst gewählte Bilderfolgen
gelingt es, die Verzauberung durch das Theater zu suggerieren, den Schritt
vom Alltag zur Welt des Scheins, die eine andere Realität ist, sinnfällig zu
machen. Zu Beginn des Nö-Teils etwa wird das Auspacken von Masken, dann
die Vorbereitung einer einzelnen Maske vorgeführt, und auf der nächsten
Doppelseite strahlt eine Maske schon in geheimnisvoller, sinnlicher
Lebendigkeit aus dem weiten dunklen Raum hervor. Immer wird so der Betrachter
vom Äusseren, vom Material und von der Vorbereitung, ins Innere, zur
vollendeten theatralischen Geste geführt.



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 147

Der essayistisch ausgeformte Text von Thomas Immoos ergänzt diese

Bestrebungen des Photographen in vorbildlicher Weise. Er kann und will
nicht eine detaillierte historische Darstellung geben; es gelingt ihm dafür, die
wesentlichen Grundlinien der verschiedenen Theaterformen eindrücklich
herauszuarbeiten. Im Hintergrund steht ein vom Engländern Southern
inspiriertes Entwicklungsmodell, das das japanische Theater und das Theater
überhaupt aus magisch-mythischen und religiös-kultischen Urformen
herleitet. Entsprechend beginnt das Buch mit grundlegenden Ausführungen in
den Kapiteln 'Magie', 'Mythos' und 'Maske'. Diese geschlossene Konzeption
ist faszinierend, auch wenn sie sicher viel Stoff zur Diskussion übriglässt.

Trotz einigen wenigen Fehlern (unerfindlich, wie es z.B. zu der
Verschreibung 'Kocht' für den Nò-Titel 'Kochö' S. 20 kommen kann)
wirklich ein eindrückliches Werk!

Eduard Klopfenstein

Paul-Ulrich Unschuld, Die Praxis des traditionellen chinesischen Heilsystems.
Verlag Franz Steiner, Wiesbaden 1973, 182 S. (u. Abb.).

Die vorliegende Arbeit von Unschuld nimmt unter den immer zahlreicher
werdenden Arbeiten über die chinesische Medizin eine Sonderstellung ein,
denn der Ausgangspunkt der Untersuchung ist nicht die theoretische
chinesische Medizinliteratur, sondern eine einjährige Felduntersuchung in
den Jahren 1969/70 in Taiwan über die Praxis der traditionellen chinesischen
Mediziner, das traditionelle Pharmaziewesen und die traditionellen Drogenläden.

Die besondere Situation Taiwans machte für die Arbeit die
Einbeziehung der Einflüsse der japanischen Medizinverwaltung und der westlichen
Medizin auf die traditionelle chinesische Heilkunst notwendig.

Da die traditionelle chinesische Medizin sich auf die klassische medizinische

Tradition ständig beruft, führen zwei Kapitel in die Entwicklung der
ärztlichen Praxis und der Pharmazie in der chinesischen Kaiserzeit und die
Zeit der japanischen Gesundheitspolitik ein. Hierbei ist vor allem der starke
Einfluss des Konfuzianismus auf die Praxis der Medizin im kaiserlichen China
erwähnenswert, die eine Entwicklung der Diagnosetechnik ohne
Untersuchung des Körpers notwendig machte, und zu einem Auftreten
unterschiedlich strukturierter Ärzteklassen führte. Ziel der japanischen
Gesundheitspolitik war eine Vereinigung traditioneller chinesischer und moderner
Medizin, wodurch relativ früh die Grundlagen für ein zweigeteiltes Medizinsystem

westlicher und traditioneller Prägung gelegt wurde.
Die folgenden Kapitel behandeln dann im wesentlichen die Ergebnisse

der Untersuchungen im Berichtsraum. So werden im Kapitel II (S. 24—47)
Werdegänge, Selbstdarstellungen traditioneller Ärzte, Schulbildungen in der
Ärzteschaft, Fachrichtungen, Prüfungssysteme usw. behandelt. Die
wichtigsten Ergebnisse dabei sind m.E., dass die Selbstdarstellungen der Ärzte
erkennen lassen, dass ihr Anspruch auf eine Einheit alter Theorien und ihrer



148 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Praxis meist nur vordergründig besteht, insbesondere aber die
Diagnosemöglichkeiten ziemlich beschränkt sind, und immer häufiger westliche
Diagnosetechniken herangezogen werden müssen. Das Kapitel über Drogenläden

und Pharmaziewesen (S. 49-75) ist eine ausführliche Beschreibung des

jetzigen Ist-Zustandes, wobei ein breiter Überblick von der Standesorganisation,

Ausbildungsgängen bis hin zum Drogensortiment, den Aufbereitungsverfahren

und der Lagerung der Drogen gegeben wird.
Durch das schon von den Japanern eingeführte westliche Heilsystem

besteht das doppelte Angebot westlicher und traditioneller chinesischer
Medizin für die taiwanesische Bevölkerung, für uns höchstens vergleichbar
mit einer "Konkurrenz" von Schulmedizin und Heilpraktikern. Das sechste

Kapitel (S. 77-98) untersucht diese Doppelspurigkeit einmal im Verhältnis
der traditionellen Ärzte und Apotheken, zum anderen in der Reaktion der
Bevölkerung auf die beiden Medizinsysteme. Wichtigste Ergebnisse sind
hierbei, dass die Auffassungen der traditionellen chinesischen Ärzte über die
westliche Medizin immer noch in der Formulierung gipfeln, dass die
chinesische Medizin die Krankheit heilt, die westliche Medizin dagegen nur
die Symptome behandelt. Dieses Urteil ist sicherlich nicht zum geringen Teil
durch die westliche Medizin bedingt, die im chinesischen Alltag "der
Bevölkerung in einer Verfälschung gegenüber (tritt), die in besonderem
Masse durch das unkundige Verkaufspersonal in Apotheken legaler wie
illegaler Art und die Praktiken mancher Ärzte bedingt ist (S. 115)".
Überraschend ist dann die Feststellung, dass gerade die ländliche
Bevölkerung die westliche Medizin der traditionellen Medizin vorzieht.

Ein letztes Kapitel untersucht die insgesamt fatale Lage der Forschung
und Lehre in der traditionellen chinesischen Medizin.

Der Anhang bringt eine nützliche Dokumentation zu den angesprochenen

Problemen, einen ausführlichen Zeichenindex und einen instruktiven
Abbildungsteil.

Die vorliegende Arbeit besteht aus einer Fülle von Informationen und
Analysen zum heutigen Stand der ärztlichen- und Arzneimittelversorgung in
Taiwan. Diese Untersuchungen werden durch die kritische Haltung des
Verfassers, z.B. gegenüber der Übertragbarkeit der terminologischen Systeme
usw., wertvoll, auch gegenüber einer immer stärkeren Faszination im Westen
durch die chinesische Heilkunst. Nicht nur deshalb ist die Lektüre dieses
Buches nicht nur Fachleuten zu empfehlen, sondern sollte gerade auch von
Praktikern östlicher Medizin im Westen genau durchgearbeitet werden.

Rolf Homann

Bryan S. Turner, Weber and Islam. A critical study. Routledge and Kegan
Paul, London und Boston 1974, 212 S.

Der Autor des vorliegenden Werkes kommt nicht von der Islamwissenschaft

— oder Islamkunde, wie noch allzuoft gesagt wird — her. Nach
Ausweis im Vorwort und in einigen Hinweisen in den Anmerkungen auf



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 149

eigene Werke ist er Soziologe, genauer: Religionssoziologe. Das hat für seine

Beschäftigung mit einem islamwissenschaftlichen Thema einen Vorteil und
einen Nachteil. Der Vorteil besteht ganz sicher darin, dass er — von einer
Methodenwissenschaft herkommend — der oft der Fülle ihres Materials
hilflos und methodenlos unterliegenden Islamwissenschaft Hinweise
vermitteln kann zur methodischen Verarbeitung gesicherten (oder als gesichert
angenommenen) Faktenwissens. Der Nachteil besteht fast ebenso sicher
darin (das muss aber nicht notwendig so sein bei Soziologen, die sich mit
dem Islam beschäftigen! dass er — offenbar des Arabischen nicht kundig
und offenbar auch mit den, relativ! wenigen übersetzten Quellen nicht
vertraut — sich ausschliesslich auf westliche Sekundärliteratur stützt, d.h.
angewiesen ist auf doppelt reflektiertes historisches Material: einmal durch
den betrachtenden arabischen Quellenautor und ein zweitesmal durch den
westlichen Bearbeiter einer Quelle. Wieweit B. Turner sich dieser beiden, des

Vor- und Nachteils, bewusst ist, geht aus seiner Arbeit explizit nie, implizit
einigemale hervor. Dagegen geht schon aus der Einleitung deutlich hervor,
dass die Beschäftigung eines Soziologen mit dem Islam auch für die
Soziologie ein Fast-Novum darstellt: "An examination of any sociology of
religion text-book published in the last fifty years will show the recurrent
and depressing fact that sociologists are either not interested in Islam or have

nothing to contribute to Islamic scholarship." (1) Das Buch von Bryan
Turner verspricht, diesen beklagenswerten Zustand ändern zu helfen — ein
Versprechen, das zu einem grossen Teil eingelöst wird.

Es geht, der Titel sagt es bereits, um Max Weber, der sich seit einigen
Jahren in der angelsächsischen Welt wachsenden Interesses erfreut, und seine

Vorstellungen vom Islam. Diese Vorstellungen sind nicht so systematisch
ausgearbeitet wie viele Webersche Stellungnahmen zu anderen
Fragenkomplexen. Dennoch lassen sich diese Vorstellungen mit Turner unter zwei
Punkten zusammenfassen. Nach ihm glaubte Max Weber, dass
a. ". .it was the patrimonial nature of Muslim political institutions which
precluded the emergence of capitalist pre-conditions, namely rational law, a

free labour market, autonomous cities, a money economy and a bourgeois
class." (2)
b. "Islam as a religion of warriors produced an ethic which was incompatible

with the 'spirit of capitalism'." (2)
In insgesamt elf Kapiteln, auf drei übergreifende Abschnitte aufgeteilt,

unternimmt es Turner, diese beiden Grundannahmen Webers über den Islam
einer genauen Prüfung zu unterziehen. Da Max Weber aber nicht nur mit
Einzelerkenntnissen hervorgetreten ist, sondern auch — basierend auf einigen
philosophischen u.a. Vorgängern im späten 19. Jahrhundert — eine besondere

soziologische Methode entwickelte, die sogenannte "verstehende
Soziologie" (d.h. der Versuch "to present the social actor's constitution of
social reality by subjective interpretations") (3), erfolgt Turners Auseinandersetzung

mit seinen islamwissenschaftlichen Thesen auf zwei Ebenen, einer
inhaltlichen und einer methodischen:



150 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Auf der inhaltlichen Ebene will Turner zeigen, dass Weber mit seiner
Behauptung von der patrimonialen Natur muslimischer politischer
Institutionen und einiger sich daraus ergebender Konsequenzen weitgehend recht
hatte; dass dagegen seine Vorstellungen vom Islam als Kriegerreligion, und
damit auch die sich daraus ergebenden Konsequenzen, weitestgehend irrig
sind; dass Webers Konzept östlicher Gesellschaftsordnung und die Marxsche
These von der asiatischen Produktionsweise in enger Beziehung stehen; und
dass schliesslich kapitalistische Ethik und Säkularisierung im Nahen Osten
nicht — wie von Weber angenommen — Eingang gefunden haben wegen einer
inneren Beziehung zwischen Industrialisierung und Säkularisierung, sondern
wegen der Einführung dieser Werte in die islamische Welt durch muslimische
Intellektuelle.

Auf der methodischen Ebene wendet B. Turner Webers Methode der
verstehenden Soziologie zur Klärung verschiedener Einzelfragen an und zeigt
dabei gleichzeitig, dass Weber, der "Vater" dieser Methode, ihr häufig nicht
bis zur letzten Konsequenz folgte, und dass — wäre er ihr gefolgt — manche
seiner Ergebnisse anders aussähen.

Besonders der erste Teil ist der detaillierten Anwendung der Weberschen
Methode gewidmet. Nach einem einleitenden Abschnitt, "An interpretation
of Weber on Islam", versucht Turner in drei Kapiteln — "Charisma and the
origins of Islam", "Allah and man", "Saint and sheikh" — verschiedene
Mängel an Webers approach aufzuzeigen. Er legt dar, wie Weber sich gar
nicht bemüht, den Propheten Muhammad, sein Auftreten und seine
Botschaft "von innen", d.h. vom Verständnis seiner Zeit und Welt her, zu
verstehen, und ihn vielmehr von der puritanischen Moral des ausgehenden
19. Jahrhunderts her kritisiert; wie es ihm somit nicht zu zeigen gelingt, dass
die alte Beduinenethik (murüwa) im städtischen Handelszentrum Mekka im
beginnenden 7. Jahrhundert obsolet geworden war und Mekka "sociologically

prepared for the emergence of a charismatic figure" (31 gewesen sei
(ein Gedanke, den schon in den 50er Jahren W. Montgomery Watt in einigen
Abhandlungen über den Propheten ausgeführt hatte); wie Muhammad mit
seiner Botschaft, die eine Umstrukturierung der vorislamischen Weltsicht
bedeutete, genau diese charismatische Rolle übernahm und den Mekkanern
eine neue Weltanschauung (din) vermittelte.

Auch in seiner Interpretation des Verhältnisses zwischen Gott und dem
Gläubigen und der Rolle des Gebets verlässt Weber nach B. Turner die Logik
seiner eigenen Methode, indem er Gott als "social actor" und das Gebot als
"social action" ausschliesst, beides Konsequenzen, die eine Betrachtungsweise

"von innen" als absurd aufweist.
Schliesslich erläutert Turner die inhaltliche Unvereinbarkeit der Begriffe

"Heiliger" und "Scheich", die er als inhaltlich diametral entgegengesetzt
interpretiert: z.B. benötigt der Heilige die Heiligsprechung, eine formelle
päpstliche Kanonisierung, während Scheichs "are canonized by the people"
(67); der Heilige ist orthodox, während der Scheich meist heterodoxem
Religionsverständnis zuneigt; der Heilige ist tot, wenn er zum Heiligen wird,



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 151

während der Scheich schon zu Lebzeiten eine Anhängerschaft um sich
sammelt.

Im zweiten Teil - "Patrimonialism and charismatic succession", "Islam
and the city", "Weber, law and Islam", "Islam and Ottoman decline" -
kehrt der Autor zurück zu "Weber's unfinished analysis of the relationship
between Islamic society and rational capitalism" (75). Hier erklärt Turner
die patrimoniale Erbfolge mit all ihren Konsequenzen als das nach Webers

Vorstellungen schwerwiegendste Hemmnis für das Entstehen einer rationalen,

kalkulierbaren kapitalistischen Ethik. Einerseits hätten die Aufgaben im
Reich nur durch eine patrimoniale Bürokratie gelöst werden können;
andrerseits habe diese Art der Beherrschung/Verwaltung der Reichsteile die

Bildung verantwortlicher Bevölkerungsgruppen - z.B. städtische Mittelklasse
als typische Träger ethischer Frömmigkeit — oder tragender Institutionen —

u.a. eben auch die Bildung wenigstens teilautonomer Städte — verhindert;
schliesslich sei auch die gesetzliche Unsicherheit — ausgedrückt durch den
unveränderlichen Inhalt der SarVa (religiöses Gesetz) und durch die
subjektiv-willkürliche ßäciF-Rechtsprechung — ein Teilstück im Gesamt dieser
allgemeinen durch die patrimoniale Herrschaft bewirkten Unsicherheit.
Dieser ganze Problemkomplex wird sodann an der Entwicklung des
osmanischen Reiches exemplifiziert.

Im dritten und letzten Teil, bestehend aus "Islamic reform and the
sociology of motives", "Islam and secularization", "Marx, Weber and Islam",
kommt Turner nochmals auf Webers Annahme zu sprechen, die Beduinenkrieger

hätten zunächst den Islam zu einer sinnlichen Religion gemacht,
gegen die dann die Sufis für die breite Masse eine jenseitige Religion gestellt
hätten — beides Tendenzen, die ein asketisches, diesseits-orientiertes
religiöses Potential im Islam abgeleitet und damit die Bildung der
Voraussetzungen eines rationalen Kapitalismus verunmöglicht hätten. Diese
Annahme verweist Turner in den Bereich des simplistischen Glaubens des
19. Jahrhunderts vom Spiritualismus des Ostens und dem Materialismus des
Westens. Mit ausschliesslichem historischem Hinweis auf die Türkei wird
dann noch Webers "Regel" von der Säkularisierung als notwendiger Folge
der kapitalistischen Wirtschaftsordnung als irrtümlich aufgezeigt; denn die
Betrachtung einiger islamischer Reformer zeige schon deutlich den
mimetischen Charakter der türkischen Säkularisierung.

Im allerletzten Kapitel des Buches untersucht Turner noch in Kürze die
unterschiedliche Haltung Webers und Marx' der Religion und der Moral
gegenüber bei sehr ähnlichen Ansichten in Zusammenhang mit der "asiatischen

Produktionsweise". Er kommt dabei zu dem Schluss, dass es
verschiedene Erfahrungen im allerpersönlichsten Bereich der beiden
Gesellschaftswissenschaftler waren, die zu solch verschiedenen Ansichten über
Religion und Moral führten.

Die übergreifende Kritik Bryan Turners an Max Webers Ansichten über
den Islam — den Folgen der patrimonialen Herrschaft und der
Beduinenkriegerethik - wird sehr deutlich und immer wieder ausgedrückt durch das



15 2 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

ganze (als Lehrbuch für Religionssoziologie konzipierte) Buch geführt.
Immer wieder kann Turner zeigen, dass Weber entweder faktisch im Irrtum
ist, dass er seine eigene Methode der "verstehenden Soziologie" nicht
konsequent anwendet oder dass er nicht klärt/geklärt hat, ob eine von ihm
als Voraussetzung des westeuropäischen Kapitalismus angenommene Erscheinung

eine notwendige Voraussetzung für Kapitalismus überhaupt ist. (Das
wird besonders deutlich bei der Behandlung des rationalen Rechts.) —

Problematisch bleibt jedoch Verschiedenes:
Da ist zunächst das, was dem Islamwissenschaftler besonders am Herzen

liegt: der Begriff "Islam", ein Begriff, der sowohl eine Religion, als auch eine
Kultur, als auch — da Religion und Herrschaft theoretisch nicht getrennt sind
— ein Herrschaftssystem bezeichnet. Während das signifiant über Jahrhunderte

gleich geblieben ist und von verschiedenen islamischen — und später
auch westlichen — Interpreten als eine Einheit bezeichnend verstanden
wurde, hat sich tatsächlich das signifié stark verändert. Turner nimmt zwar
davon Kenntnis (er spricht von der "sprawling, heterogeneous and baffling
reality which we attempt to summarize under the term 'Islam' " (1), scheint
aber zu glauben, diese zeitlich und örtlich so verschiedenen Erscheinungen,
die alle "islamisch" heissen, mit einer Theorie in den Griff bekommen zu
können. Wiewohl diese Möglichkeit hier nicht geleugnet werden soll, ist sie
im vorliegenden Buch nicht zufriedenstellend in die Tat umgesetzt: Zwar
wird an mehreren Stellen eine Erscheinung als verschiedene Perioden
islamischer Geschichte durchziehend aufgezeigt; aber häufiger werden
Beispiele nur aus einem kleinen Teil der islamischen Welt zu einer
bestimmten Zeit genommen (so sehr deutlich beim Kapitel über Säkularisierung),

wobei dann nicht klar wird, ob die Erscheinung wirklich islamisch
ist.

Dann ist die Verteilung von theoretischer Erörterung und praktischer
Anwendung der Theorie nicht sehr gleichmässig. In manchen Kapiteln bleibt
vor lauter Vorüberlegungen theoretischer Art die Betrachtung des "Islam"
auf der Strecke, während es auch Kapitel gibt, die fast nur — und sehr
gründlich - am historischen Material orientiert sind (so z.B. das Kapitel über
Islam und osmanischen Niedergang).

Schliesslich scheint das gesamte letzte Kapitel, in dem die Formung der
Vorstellungen von Religion und Moral bei Weber und Marx an allerpersön-
lichsten Ereignissen aufgehängt wird, als äusserst problematisch. Sofern die
Behauptung, dass Ehebettängste oder -freuden die Bildung dieser Ansichten
grundlegend beeinflusst haben, nicht durch stringente psychoanalytische
Theorie und Erklärung bewiesen wird, bleibt sie eine unbefriedigende
Reduktion sozialwissenschaftlicher Theoriebildung auf häusliche Erlebnisse.
Vom Gesamtkonzept des Buches her betrachtet, dürfte eine solche Deutung
kaum im Interesse des Autors gelegen haben; der zweite Teil des letzten
Kapitels führt gefährlich nahe an eine solche Auslegung.

Obwohl Bryan Turners Buch für einen soziologisch nicht vorgebildeten
Islamwissenschaftler wegen der vielen ungewohnten Theorie nicht leicht zu



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 15 3

lesen ist, möchte man es doch wegen seiner vielen neuen Ansatzpunkte bei
der Betrachtung islamischer Geschichte auch in zahlreichen islamwissenschaftlichen

Händen sehen. Es kann, trotz einiger historischer Ungenauig-
keiten, im Unterricht über islamische Geschichte und Religion — und dafür
ist es gedacht — viele Fragen klären helfen.

Hartmut Fähndrich

Philip Denwood, The Tibetan Carpet. Warminster, Aris and Phillips, 1974.
101 S., 1 färb. Titelbild, 24 Farbtafeln, 83 Abb. u. Zeichnungen im Text, 1

Bibliographie, Glossar u. 2 Karten.

Der tibetische Teppich, seine Herkunft, seine Technik, sein Charakter,
war bisher nur ungenügend beschrieben worden. Systematische Versuche mit
zuverlässigen Ergebnissen wurden durch H. A. Lorentz unternommen (Der
Teppich in der Chinesischen Kunst, Privatdruck Leutershausen 1970,
S. 224-230. Ders.: A View of Chinese Rugs from the seventeenth to the
twentieth Century, London and Boston 1972, S. 156-163. A. Messinesi,
"Rug weaving in Tibet", in: Lorentz 1972, S. 124-130). Eine von Lorentz
geplante Untersuchung speziell des Tibetteppichs wurde durch seinen
plötzlichen Tod vereitelt. So wird man sich auf das nunmehr vorliegende
Werk von Philip Denwood beschränken müssen, das in Anlage und
Ausführung nicht so leicht zu überbieten sein dürfte.

Der tibetische Teppich verdient die vom Verf. mit Recht geforderte
gesonderte, aus überschätzten Zusammenhängen mit dem chinesischen
Teppich herausgelöste Behandlung, denn seine Entstehung ist älter als dieser
und auch nicht von China her inspiriert. Während das chinesische
Teppichhandwerk kaum vor dem 17. Jh. entstanden sein dürfte und erst im 18. Jh.
aufzublühen begann, werden die Tibeter bereits im 7.-9. Jh. durch enge
Kontakte mit Zentralasien und über dieses mit Traditionen der iranischen
und arabischen Welt die Teppichknüpferei kennengelernt haben. In
tibetischen Manuskripten aus Tun-Huang wird der Sitzteppich (tib.: gdan) schon
erwähnt, später wieder im gZi-brjid der Bon-po aus dem 14. Jh. Man darf
wohl behaupten, dass der tibetische Teppich im Kunsthandwerk der
asiatischen Völker eine durchaus selbständige Stellung einnimmt. Als solcher
steht er bereits im 17.—18. Jh. in vollendeter Schönheit vor uns, was auf eine
lange und von China unabhängige Tradition schliessen lässt. Gewisse,
wahrscheinlich aus Khotan stammende Motive in alten tibetischen Teppichen
reichen bis in den Kaukasus. Die Anklänge an chinesische Arbeiten sind nach
Ansicht des Verf. nicht unbedingt auf Vorbilder chinesischer Teppichmuster,
sondern möglicherweise auf Motive chinesischer Porzellane und
Seidenwebereien zurückzuführen.

Was dem tibetischen Teppich seinen im Vergleich mit dem persischen,
türkischen und chinesischen eigenen Reiz gibt, ist vor allem in der dicken
tibetischen Wolle und in einem etwas lockeren, robusten Gewebe begründet,



154 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

wodurch auch die Farben einen reicheren Lüster und grössere Tiefe erhalten,
Vorzüge, die bei teilweiser Verwendung von Baumwolle oder von Wolle, die
nicht aus dem Himalaya stammt, leider verloren gehen. Dadurch dass heute
die wenigen Grundstoffe für die natürlichen Farben (wie Indigo, Krapp,
Lack, Rhabarber und Walnuss), die sich ursprünglich auf blaue, rote, gelbe
und braune Töne neben Orange und einem sparsamen Gebrauch von Grün
beschränkten, zunehmend mit synthetischen Mitteln ersetzt werden, hat sich
die Farbskala auf Kosten einer dezenten, weichen, an alten Teppichen so
bewunderten Harmonie der Farbtöne zwar bestechend erweitert, aber die
Teppiche wirken mechanischer und zugleich aufdringlicher.

Ausser zum Sitzen (gdan) im Heim oder im Tempel bzw. im Kloster
sowie zum Liegen wird der tibetische Teppich vornehmlich als Unterlage
unter den hölzernen Sattel und als Auflage auf diesen verwendet, gelegentlich

auch als Zimmerteppich, ebenso im Zelt, über den Fussboden gebreitet
oder in Türöffnungen gehängt. Tempelsäulen werden gern mit Teppichen
umwickelt. Alles das blieb nicht ganz ohne Auswirkung auf das Muster. Der
Verf. unterscheidet dabei Medaillon-Teppiche, zu denen man der Einfachheit
halber vielleicht auch solche mit anderen geometrischen Zeichnungen
rechnen könnte, sofern das Medaillon abstrakt ist, von Teppichen mit
pflanzlichen Motiven (Blumen-Medaillon, Lotus-, Päonien-, Pfirsich-Muster),
mit Swastika-, Vajra- und anderen buddhistischen Ornamenten und solchen
mit Drachen- bzw. Drachen-Phönix-Mustern.

Die Technik der Herstellung nimmt einen breiten Raum des übersichtlich
gegliederten und gefällig gedruckten Werkes ein (S. 25—59, 87—93). Dabei
interessiert besonders die Feststellung, dass auch der Ursprung des vertikal
gestellten oder angelehnten Webstuhls nicht in China zu suchen ist, da seine
Geschichte über Zentralasien und aus dem vorderen Orient nach Tibet führt.
Wieweit der horizontale Webstuhl ebenfalls direkt aus Zentralasien oder
möglicherweise von dort über China nach Tibet kam, ist ungewiss. Die
tibetische Knüpftechnik dagegen stammt mit Sicherheit aus Zentralasien und
ist über den vorderen Orient bis ins alte Ägypten zu verfolgen. Sie ist anders
als die chinesische.

Zentren der tibetischen Teppichherstellung sind Gyantse (rGyal-rtse) in
Südtibet neben Schigatse (gZhis-ka-rtse), Sa-skya, Kyirong (sKyid-grong) und
Khampa-Dzong (Gam-pa-rdzong). Hier kann man meines Erachtens mit
Gewinn die durch Lorentz empfohlene Klassifizierung versuchsweise
verwenden. Er unterscheidet einen zentraltibetischen (Gyantse-)Stil mit
örtlichen Abweichungen, u.a. in Khampa-Dzong (rustikal, lebhaft im Farbspiel),
von einem osttibetischen Stil mit den berühmten Khams-Teppichen (tib.:
Tsö-ru, schreibe: rTsid-phrug) als besondere Abart mit einer Vorliebe für
blaue und schwarze Töne (auf weissem Grund für Laien, auf rotem oder
gelbem für Mönche) und mit Fransen an allen vier Seiten. Ein dritter Typ
wären die rGya-rum (schreibe: -grum)-Teppiche, die meist auf rötliches Tuch
geheftet werden und die meisten der wenigen chinesischen Anregungen
aufgenommen haben wie Wolken, Wasser und Berg in chinesischer Art,



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 15 5

Medaillon, Päonie und Pfirsich, Fledermaus, Drache und Phönix und
daneben die Technik der Farbschattierung, etwa Blumen mit einem hellen
Ton ihrer Farbe einzufassen.

Zur Ergänzung der vorzüglichen Reproduktionen (Farbtafeln I—XXIV)
dieses ausgezeichneten Werkes sollte man die farbigen Wiedergaben in
Lorentz (1972, Tafeln 73, 84-91) unbedingt mit betrachten. Die Teppichlegenden

(S. 95) sind ungenügend. So haben wir beispielsweise auf Tafel III
und Tafel XXIII mit einem aussergewöhnlich feinen Exemplar typische
Beispiele für Tsö-ru.

Siegbert Hummel

Pierre Jaquillard, Matière et Présence, 40 p., 12 ill. en noir et 4 en couL,
Neuchâtel, 1974.

Sous un titre, peut-être un peu énigmatique pour un historien de l'art,
l'auteur nous propose une "rêverie" (dans le sens où l'entendait l'admirable
philosophe de la science Gaston Bachelard) sur sept jades archaïques chinois.

Prenant à témoin Bachelard, précisément, le poète Paul Valéry et le
philosophe Alain, M. P. Jaquillard annonce la couleur de son propos dès les

premières pages: ". je voudrais souligner tout d'abord le point de vue
esthétique, qui était le mien en traitant ce sujet ."

On peut donc imaginer les réticences (pour ne pas dire le scepticisme)
avec lesquelles seront reçues ces trente pages consacrées au "pi" et au
"ts'ong": la notion d'esthétique n'est-elle pas matière à disputes depuis deux
siècles, et qui saurait nous dire aujourd'hui précisément où passent ses

frontières, quel est son contenu?
La contestation est valable, mais les historiens de l'art qui la portent en

avant comme pour mieux justifier l'objectivité de leur langage seraient bien
avisés de considérer dans quelle mesure cet art qu'ils étudient avec beaucoup
de conviction n'est pas lui-même domaine flou, champ de réflexion variable,
ne comporte pas sa part de mystère inaccessible — faut-il ajouter:
heureusement — au psychologue, au sociologue, à l'ethologue Et c'est
bien peut-être la raison pour laquelle ce sont souvent actuellement des
historiens "tout-court" qui l'abordent par la bande.

Je trouve donc rafraîchissant qu'un bon connaisseur (comme aurait dit
Panofsky) de l'Extrême-Orient nous rappelle, à travers une série d'études
centrées sur les jades anciens de la Chine (c'est, je crois, la cinquième du
genre), qu'un objet rituel puisse être aussi objet d'art, c'est-à-dire non
seulement document sur une culture, un système de pensée, de croyances
dans un temps lointain, mais aussi tout à la fois témoignage d'un ordre
cosmique, éveilleur de sensations multiples et diverses, générateur d'émotions
durables ou éphémères, qu'on n'aura jamais fini de recenser.

Ce qui ne veut pas dire que M. Jaquillard ne connaisse pas, ou connaisse
mal les problèmes que posent l'histoire des premiers jades, leur symbolique,



15 6 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

le milieu dans lequel ils ont été utilisés, le métier qui les a façonnés. Tout au
plus peut-on remarquer qu'il est plus affirmatif sur la signification du
"ts'ong" — considéré notamment comme le symbole de la "Terre" — que ne
le sont les récents catalogues du Royal Ontario Museum1 et de l'exposition
de l'OCS à Londres2, ou les commentaires de Max Loehr sur la Collection
Grenville L. Winthrop du Fogg Art Museum3. (Ces textes, d'ailleurs,
n'infirment pas catégoriquement la thèse de notre auteur.)

Quoi qu'il en soit, la démarche de M. Jaquillard, ici comme ailleurs à

propos de la calligraphie orientale, demeure digne d'intérêt, bien que — ou
justement parce que très rares sont les spécialistes qui osent l'emprunter au
cours de leurs études. Elle est sans aucun rapport — faut-il le préciser — avec
les élucubrations jargonnantes qui fourmillent dans les revues à la mode; elle
devrait en revanche inciter de nouveaux chercheurs à sortir des chemins
battus qui conduisent sans surprise à la découverte de l'objet d'art — fût-il
chinois — et à tenter d'entreprendre la périlleuse jonction de la science et de
la sensibilité.

P.-F. Schneeberger

1 Doris Dohrenwend, Chinese Jades in the Royal Ontario Museum, 1971.
2 Chinese Jade throughout the ages, Oriental Ceramic Society, London, 1975.

(Introductions de Jessica Rawson et John Ayers).
3 Ancient Chinese Jades, Harvard University, Cambridge, USA, 1975.

The Wandering of the Soul, texts translated with commentary by Alexandre
Piankoff (completed by Helen Jacquet-Gordon). Bollingen Series XL: 6,

pp. XVIII + 124, 47 ill., 5 text diagrams and folding plan, Princeton
University Press, 1974.

Last of the volumes constituting XL of the Bollingen series designed to
make accessible facsimile reproductions and translations of texts concerning
ancient Egypt, particularly those belonging to a mythological and theological
category. The present volume collated by Alexandre Piankoff who supervised

the whole series published eight years after his death, is edited and
completed by Helen Jacquet-Gordon who wrote the general introduction
and compiled the bibliographical lists. Consisting of three translations
reflecting different stages of the Egyptian conceptions of the Afterlife,
which exercised a dominant role in their theological philosophy at all
periods.

All were designed to assist the deceased with instructions and magical
formulae to enable the hazards besetting the path of immortality to be
negotiated in safety. As the introduction alludes, the hereafter was not an
immediate haven to the deceased but a series of tribulations which the soul
generally depicted in the form of adventurous wanderings has to undergoe
before attaining the ultimate goal whether this be the cosmic retinue of Re
or the Osirian Paradise.



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 15 7

Piankoffs first translation and the oldest text of all three episodes, is the
so-called Book of Two Ways belonging to and forming part of the Coffin
Texts. The material relating to the above is founded on the hieroglyphic
edition of this collection of religious writings prepared by De Buck
(Egyptian Coffin Texts) and contained in volume VII of the former work
published in 1961 after the latter's death. Twenty three wooden coffins
belonging to the XI and Xllth dynasties of the Middle Kingdom are known
to have these texts of which De Buck's edition incorporates eighteen, other
sources alluding to five more, four of these being referred to by A. T. Allen
(J.N.E.S. 1965, pp. 133-37). All these are derived from El-Bersheh, a

cemetery opposite El-Ashmunein known to the Greeks as Hermopolis, the
City of Thoth.

As a preliminary preface Piankoff recapitulates a few quotations from
the Pyramid Texts composed for the kings of the Old Kingdom which
provide the first literary records concerning the Egyptian conception of an
Afterlife. In these the monarch is apotheosized into a god but before
reaching the sky and being identified with the Sun god (Spells 1171 a.b.cd.
1112 a.b.) the dead king traverses several regions such as the Field of Yaru
(Spells 873 c.) and of Malachite (Spells 935 c. 936 a.b.c. 937 a.b.) and finally
to pass through the portals of heaven designed it is stressed to hold back the
common people. The latter however were not entirely bereft of a future in
the hereafter. Cryptic mastaba inscriptions of the period indicate that the
nobles at their demise journeyed to the West, a term interpreted by Piankoff
as the transportation of the mortal remains to the grave. Passages imply that
the fate of the deceased was much less negative and after ordeals of the
nature described in detail in later texts, the ka was received by the Great
God, who undoubtedly is Osiris and some kind of celestial future was
envisaged.

These elements of a celestial geography discernible in the Heliopolitan
Pyramid texts and other inscriptions belonging to the Old Kingdom and even
during the first Intermediate period were incorporated in the mortuary texts
of the subsequent epochs and depicted in a pictorial form. The earliest of
such representations is that of the Book of Two Ways inscribed on the panels
and bottoms of the Middle Kingdom El-Bersheh coffins, whose basic feature
is a rectangular plan containing two wavy lines, one painted blue, the other
black. These bands portray the Two Ways, one by land the other by water
along which are interspersed spells (numbered by Piankoff) to enable the
soul to negotiate the various hazards and attain access to the Netherworld
with its own particular mythological topography. Once the choice of route
had been decided, no change could be made for the two paths were
separated by a broad division of flame. Piankoff provides two spearate
translations, Cairo Coffin 28 083 figured in plates 1-7 (and folding plan)
and Berlin Coffin 14 385 plates (8-9). A more recent commentary (Leonard
J. Lesko. J.A.O.S. Vol.91. 1971) has emphasized that the El Bersheh
collection is comprised of three separate versions designated as A.B.C. and



15 8 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

the first two which reflect Heliopolitan theological concepts stemmed from
the third which is predominately of Osirisian philosophy and could therefore
be older.

Piankoffs second episode relates to the Quererts (KRRT) translated as

"Caverns" and is an appellation for a text which is incorporated in Egyptian
funerary literature as chapter 168 of the Book of the Dead, though as

stressed, the nature of the text indicates originally it was a independent
composition. Piankoff enumerates ten known sources considered to be
divided into two groups all of which belong to the New Empire, the most
complete being that of King Meneptah (1236-1223 B.C.) engraved on the
East, South, and West walls of the Osireion at Abydos, all twelve caverns
being depicted together with their deities, other texts representing only
divinities of caverns Eight to Twelve. It is through these the deceased must
pass to the Netherworld.

Piankoffs final translation relates to a text concerning the Egyptian
game of chance called "Senet" played on a squared board with draughtsmen.
Two copies of the foregoing are known, Cairo papyrus J.E. 58 037 (plates
42—45) and the Turin fragment (plate 46), Piankoff using the first of these
versions. This text appears to imply that during the soul's wanderings in the
Netherworld, he could be challenged to a game by an inimical demon, the
progression of the draughtsmen accross the board being likened it is
suggested by the translator to the journey of the deceased and its hazards.
Since the stake was its future existence it had to be sustained by magical
means. To substantiate the prevalence of this belief, a number of examples
are quoted from folklore and legend, collected by Siadhal Sweeney with
appended references. Though there is a paucity of commentary to amplify
the various episodes of the translations, this posthumous contribution is

important for the specialist and also those interested in the mythology of
Ancient Egypt and is an appropriate epitaph to a scholar and Egyptologist.
The plates, diagrams including the folding plan are extremely well
reproduced.

L. M. Young F.R.A.I.

Chi-yun Chen, Hsün Yüeh (A.D. 148-209). The Life and Reflections of an
Early Chinese Medieval Confucian, Cambridge Studies in Chinese History,
Literature and Institutions. Cambridge, Cambridge University Press 1975, XI
+ 242 pp.

Hsün Yüeh, who lived in the end of the Late Han Dynasty (A.D.
23—220), was sometime called "small Hsün" — in contrast to the influential
philosopher Hsün-tzu (ca. 298—238 B.C.) because they shared the same
name. Moreover, both were Confucian philosophers but the differences
between them are of course more substantial than outward coincidences.
Both of them promoted Confucianism greatly influenced by Legalism but at
the time of Hsün Yüeh the teachings of Confucius have already for a long



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 159

time been an officially instituted doctrine of the State. It was hardly possible
that Hsün Yüeh could substantially contribute to this mixed doctrine but it
is nevertheless not without interest to follow what ideas have been
developed by him in his Shen-chien (Extended Reflections).

Hsün Yüeh was moreover a historian who produced a peculiar
chronological history Han chi, later known as Ch 'ien Han chi (Chronicles of
the Former Han) in contradistinction to the Hou Han chi by Yuan Hung
(328-376). Both books of Hsün Yüeh were written in the last decade of his
life - in the years 200 and 205. We may find it somewhat surprising that
after the two "systematic" histories — Shih chi by Ssu-ma Ch'ien for all the
history of China until ca. 90 B. C. and the Han shu by Pan Ku1 devoted only
to the Former Han period — Hsün Yüeh found reasons for rewriting Pan
Ku's book in the form of annals like the Classics Ch'un-ch'iu and
Tso-chuan. Everybody would believe that a historical work in the form not
only of yearly entries but also with chronological tables, treatises on various
subjects and especially the numerous biographies would give the historian
much more opportunity to propose his own views and also record the
opinions of the ruler than a mere dry chronicle.

Nevertheless, thanks to the efforts of Chi-yun Chen (Ch'en Ch'i-yün),
we learn that many attitudes of Hsün Yüeh were predeterminated by the
complicated and dangerous conditions on the Late Han court where the
dignitaries had to be still more prudent and cautious than it had usually been
the case. In other words, the sometime quite open criticism of Pan Ku could
have been proposed by Hsün Yüeh only in a veiled form — mostly in the
form of lun — discourses which he regularly appended to his chronological
account. As the historian-philosopher himself stated in the foreword to his
Han chi, his chronicles included sixteen different categories of human and
social life, among them such questionable ones like dangerous and disorderly
situations, disastrous and abnormal occurences, plots, subversive persuasions,
etc.

Somewhat paradoxically, Chen's book does not describe everything
relating to Hsün Yüeh and his works while the author pays his attention to a

broader account of the Late Han and the following period. Although the
author succeeded to include into his account the results of his study
concerning the development of certain organs of the Han central government,

from 1960, we may regret that he did not do the same with his study
on the textual problems of Hsün Yüeh's writings (cf. pp. 84 and 196,
note l)2. On the other hand it is fortunate that Chen could extend his 1966

1 For Pan Ku and his Han shu see the recent booklet by E. P. Sinicyn, Ban' Gu -
istorik drevnego Kitaya (Pan Ku - a Historian of Ancient China). Moscow, "Nauka",
1975. See my review-article "Pan Ku and the Translations from the Han shu" in: Journal
ofthe American Oriental Society 98 (1978).

2 "Textual Problems of Hsün Yüeh's (A.D. 148-209) Writings: The Han chi and the
Shen-chien". Monumenta Serica 27 (1968), pp. 208-232.



160 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Harvard dissertation which dealt only with Hsün Yüeh's Shen-chien3. All
substantial problems should have been dealt with directly in the book
inclusive the textual problems which may sometime be of a great
importance.

From what has been said above the reader might have got some idea on
the contents of the book. It is nevertheless still necessary to present at least
the headings and some words on the seven chapters: 1 Introduction: the
Confucian elite in an era of transitions. 2 Imperial decline and the new elite:
the literati in a conservative régime; persecution, agitation, and the Hsün
family of Ying-ch'uan; Confucians, Taoists, and Yellow Turbans. 3 The
Han-Wei transition: civil turmoil and 'restoration'; bureaucracy, political
loyalty, and the new leaders; the early Chien-an era, A.D. 196—210. 4 Hsün
Yüeh: family background, official career, and political attitudes: the period
of obscurity prior to A.D. 196; service at the 'restored' Han court, A.D.
196—209. 5 Hsün Yüeh's works: the Han chi: the official apologia, the
historian's discourses (shih-lun); cosmology, canonical authority, and
history; historiography. 6 Hsün Yüeh's works: the Shen-chien: from history
to reflective thinking; Confucianism and Taoism in the "pure talk"
(ch'ing-t'an); Confucianism, Legalism, and Hsün Yüeh's counsels. 7
Conclusions: the world after Hsün Yüeh.

We have seen clearly that Chen's book has a much broader meaning for
the history of the 2nd—3rd centuries than a mere biography of Hsün Yüeh.
Very valuable is especially his analysis of the Shen-chien; it may be said by
the way that the original word chien — reflections — means "mirror" and it
is evidently Hsün Yüeh's chien which became that of Ssu-ma Kuang and

appears in the title of his large history Tzu-chih t'ung-chien (Comprehensive
mirror). We will find that the prestige of Hsün Yüeh's thought, although
inevitably and intentionally bound to the turmoil and rivalries during the
Late Han, was rather high during the Sung.

The author was well advised when he decided to deal with both the
activities of Hsün Yüeh — because the ideas of the Shen-chien were not only
derived from his studies of history or, perhaps better, based on his
formulation of history as he saw it. Of course, as shown by Chen, many of
Hsün Yüeh's judgments are to be found in both the books. The fact that the
form of the expression of the ideas is different in both of them gives to Chen
just a better opportunity for examining their real meaning. Last but not
least, almost nothing has been published on Hsün Yüeh and this still
increases the value of Chen's book; practically nothing can be added to his

3 Hsün Yüeh and his Shen-chien: A Confucian Minister's Reflections on the Downfall
of his Dynasty. Chen does not quote the dissertation in his bibliography neither his
preliminary study The Rise and Decline of the Hsün Family (A.D. 100-300): A Case

Study of Aristocratic Families in the Six Dynasties. Paper No. 37, International
Conference on Asian History, 1964, Hong Kong.



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 161

bibliography4. It would be interesting to know why the dates given for Ching
Fang are 88-44, instead ofthe usual B.C. 77-37.

Timoteus Pokora

4 Most recently the Leningrad scholar Yu. L. Kroll paid attention to Hsün Yüeh's
concept of chia: according to Hsün Yüeh every of the philosophers (chu-tzu) could be
called "a school". Cf. his preliminary study "O ponjatii "czja" (shkola) v drevnem Kitae"
(On the notion of "chia", school, in ancient China), pp. 80, 86 in: Vos'maya nauchnaya
konferenciya "Obschchestvo i gosudarstvo v Kitae" (The 8th Scholarly Conference
"Society and State in China"), Moscow 1977.

Peter Snoy, Bagrot. Eine dardische Talschaft im Karakorum. Graz,
Akademische Druck- u. Verlagsanstalt, 1975. 235 p., 119 photographies dont
4 en couleurs. (Bergvölker im Hindukusch und Karakorum, 2.)

Les lecteurs intéressés aux travaux de la Deutsche Hindukusch-
Expedition 1955/56 seront heureux d'avoir enfin en mains une des sources
premières à toute une littérature ethnologique parue récemment sur le
monde dardique. (Mentionnons particulièrement Die Religionen des
Hindukusch de Karl Jettmar. Stuttgart 1975.) Je ne dirais pas que l'ouvrage de
P. Snoy n'ait pas souffert de cette défloration partielle, ni que les synthèses
de Jettmar ne rendent pas la lecture de S. parfois laborieuse. Pourtant ce
livre a le mérite de mettre au jour les matériaux qu'un ethnologue disposant
d'un temps très limité (moins de deux mois) peut récolter sur des thèmes
aussi variés que le milieu humain, l'histoire récente, la culture matérielle, la
vie sociale et religieuse et les survivances de la tradition préislamique.

P. Snoy a participé en 1955/56 à l'expédition susnommée (Gilgit,
Chitral, Hunza) et à cette occasion séjourna dans les vallées de Bagrot et de
Haramosh. Le manuscrit de son étude était achevé en 1959. Cité et utilisé à

maintes reprises, il était juste qu'il fût enfin publié. Malgré le nombre
d'années qui le sépare de sa version première, le texte n'a été que fort peu
remanié; en effet aucune autre étude ethnographique n'a été publiée sur
Bagrot et, comme le dit l'auteur, il s'agit avant tout d'une "Darstellung des
Gesehenen und Gehörten" (p. 15), d'une sorte de journal ordonné selon les

chapitres d'une bonne monographie.
Les chapitres sur la vie matérielle et la vie sociale n'apportent guère

d'éléments nouveaux à qui est familier soit de cette région, soit de l'islam
indo-iranien (faisons une exception pour la description des orpailleurs). En
revanche les pages consacrées à la culture spirituelle et aux survivances
préislamiques offrent un intérêt certain. Ici l'auteur ne craint pas de montrer
sur le vif des scènes de possession chamanistique et de nous donner la
biographie des chamans de la vallée. Leur rôle est dominant dans la cure de
maladies nerveuses, la prédiction de l'avenir et les relations entre les hommes
et le monde surnaturel.



162 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Ce livre est servi par une impression très soignée et de nombreuses
planches photographiques. On souhaiterait que d'autres oeuvres
ethnographiques bénéficient de telles éditions.

Micheline Centlivres-Demont

Heather Karmay, Early Sino-Tibetan Art. Warminster, Aris and Phillips,
1975. Mit Bibliographie (einschliesslich tib., jap. u. chin. Literatur) u. Index,
128 S., 69 Abbildungen.

Unsere Kenntnisse von der Entstehung einer sino-tibetischen Kunst (tib.:
Nag-lugs) sind im Gegensatz zum gründlich durchforschten indo-tibetischen
Stil (tib.: rGya-lugs) noch recht mangelhaft. Von daher ist die vorliegende
Veröffentlichung ein nicht zu unterschätzender Beitrag zum Verständnis der
tibetischen Kunst überhaupt. Wieweit man jedoch bereits im 7.-9. Jh. einen
eigenen tibetischen Stil voraussetzen kann, ist sehr fragwürdig. Was wir aus
dieser Zeit an Plastiken überliefert bekommen haben, scheint doch entweder
chinesisch oder nepalesisch zu sein (vgl. meine Rezension D. L. Snellgrove/H.
Richardson, A Cultural History of Tibet, in: Asiat. Studien, XXVII, 1). Das
letztere möchte ich mit Hilfe der neuesten Arbeit von Pr. Pal (The Arts of
Nepal, I: Sculpture, Leiden 1974) auch vom Bodhisatva auf Abb. 1 unseres
Buches annehmen, den man meines Erachtens schwerlich vor das 10./11. Jh.
datieren kann.

Einer der Ströme, die zum sino-tibetischen Stil zusammenfliessen, ist
bekanntlich die aus indischen, hellenistisch-römischen, iranischen und
chinesischen Traditionen entstandene buddhistische Kunst zur T'ang-Zeit im
östlichen Turkestan. Dort geschieht auch aller Wahrscheinlichkeit nach im
8./9. Jh. eine erste Begegnung mit der damals in Tibet gepflegten buddhistischen

Kunst, die sich aber erst im 10./11. Jh. in West- und Südtibet zu einem
indo-tibetischen Stil zu entwickeln beginnt, der dann im 14./15. Jh. im
südtibetischen rGyal-rtse (Gyantse) gereift einen seiner Höhepunkte erlebt.
Es ist sehr interessant, wie beide Stilrichtungen in Tun-Huang (9. Jh.)
zunächst noch ihr eigenes Leben getrennt und nebeneinander führen, u.U. in
ein und demselben Bilde (vgl. Abb. 4). Darum dürfte kaum schon von einem
sino-tibetischen Stil zu reden sein. Hier wäre überhaupt zu klären, worin das
tibetische Element eigentlich besteht, das doch erst im 10./11. Jh. in die aus
Indien über Kashmir und Nepal nach Tibet tradierte Kunst eindringt. Wenn
(S. 12) auf ein Bild bei Matsumoto verwiesen wird, das leider nicht
reproduziert ist, auf dem in damaliger Zeit, d.h. in Tun-Huang, erstmalig eine
Verschmelzung der chinesisch-buddhistischen Kunst mit der in Tibet
üblichen vollzogen sein soll, so können wir schwerlich schon von einer
sino-tibetischen Kunst sprechen. Die unerlässliche Voruntersuchung, worin
denn das Wesen der tibetischen Kunst auf indischer Basis besteht, ist äusserst
schwierig, da dies sicherlich noch mehr bedeutet als das Fehlen gewisser
Stilkriterien nahezu tropisch wuchernden Charakters, die wir auf den ersten



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 163

Blick als nepalesisch verstehen, mehr auch als z.T. ethnologisch deutbare
Elemente, die dann in einer diesbez. Vielschichtigkeit der künstlerischen
Diktion eine gewisse Spannung erkennen lassen. Gerade dies wie zudem noch
eine sehr nach Innen verlagerte Dynamik, eine Akzentverschiebung, die
möglicherweise in der seltsam transparenten Atmsophäre des Hochlandes
begründet ist, musste gleichsam in einem Vokabular künstlerischer
Ausdruckssprache konkret zu erfassen sein. Allein mit allgemeinen, gefühls-
mässigen Aussagen, wie ich das früher versucht habe, mögen sie noch so

zutreffend und unentbehrlich sein, kommen wir nicht zu dem erstrebten
Ziel. Daraufhin wären dann die Bildwerke des 13. Jh. aus Kharakhoto
(S. 18-20) zu überprüfen, die mit überraschend ähnlichen Malereien, wie sie

Heim und Gansser in Höhlen westlich des Kailäsa gefunden haben, über
Südtibet nach Nepal weisen. Wo wir jedoch den Spuren des Aniko begegnen
sollten (S. 2Iff.), können wir mit Bestimmtheit nicht von einer Stufe
sino-tibetischer Kunst reden, höchstens von einer Basis.

Bei den in Kap. 1-4 (S. 35-71) im Anschluss an die Einführung
(S. 1-34) behandelten Holzschnitten (Kap. 1: Si-Hia-Tripitaka, Kap. 2:
Chi-sha-Ausgabe des chin.-buddh. Kanon, Kap. 3: bKa'-'gyur aus d. Zeit des

Yung-Lo, Kap. 4: sogen. Pantheon Chu-Fu-P'u-Sa des Karma-pa De-bzhin-
gshegs-pa) entdecken wir erstmalig im bKa'-'gyur vom Jahre 1410 echten
tibetischen Stil, wie er zur gleichen Zeit in Gyantse kulminiert. Erst von da
an dürfte nach unseren jetzigen Kenntnissen des vorhandenen Materials auch
mit dem Beginn eines sino-tibetischen Stils zu rechnen sein, der bes. im 17.

u. 18. Jh. weite Gefilde der tibetischen Kunst fruchtbar bestimmt hat. Unter
Yung-Lo und seinem Nachfolger bestand ein selten reger
tibetischchinesischer Austausch, bei dem auch buddhistische Bildwerke überreicht
wurden.

Sofort taucht aber die Frage nach den chinesischen Kriterien auf, die an
dieser Stelle, ähnlich wie die Frage vorher nach den tibetischen Elementen,
geklärt werden musste. Diese Frage ist leicht bei tibetischen Malereien zu
beantworten, bei denen die Farbklänge und das landschaftliche oder
ethnographische Milieu unzweideutig das chinesische Medium erkennen
lassen. Weit schwieriger ist das alles aber bei Werken der Plastik. Sicherlich
gehören die in Kap. 5 (S. 72-103) behandelten und mit Inschriften
versehenen Bronzen, wie der Verf. (S. 83) sagt, zu den besten Beispielen
einer reifen sino-tibetischen Kunst, wobei die tibetische Komponente auf
dem in Gyantse Erreichten basiert, wie unter Vergleich der stilistischen
Merkmale überzeugend nachgewiesen wird. Das spezifisch Chinesische in
diesem Mischstil könnte, abgesehen von dem siniden Habitus der Gestalten
des Pantheons, bei dem besonderen Hang des Chinesen zur Malerei in einer
malerischen Auflösung der plastischen Oberfläche zu finden sein, die anders
ist als die tropisch wuchernde nepalesischer Bronzen. Aber auch das musste
noch artikuliert werden, um genau sagen zu können, wann und wo wir
erstmalig, wenn auch vielleicht nur zögernd, einer sino-tibetischen Kunst
gegenüberstehen. In Gyantse ist das noch nicht der Fall, denn dort sind die



164 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

schon durch G. Tucci festgestellten chinesischen Einflüsse in der malerischen
Konzeption nicht so stilbestimmend, dass wir bereits von einer sino-
tibetischen Kunst sprechen können. So sind die unter Yung-Lo in China
hergestellten Bronzen (Kap. 5) wahrscheinlich die ersten uns bekannten
Beispiele sino-tibetischer Kunst. Wie deren Vorgeschichte aussieht, die
Begegnung ihrer Komponenten, das wird kaum besser und schwerlich
umfassender darzustellen sein als in dem vorliegenden Werk. Die jedem
Kapitel beigegebenen, zahlreichen Anmerkungen sind eine zuverlässige, mit
grosser Sorgfalt durchgeführte Dokumentation. Die beiden Anhänge (1: die
21-Taras, 2: tibetische u. chinesische Texte) wird man gern mitnehmen. Der
Hinweis mag noch gestattet sein, dass der Verlag in den gleichen Central
Asian Studies im vergangenen Jahr das beachtliche Werk von Philip
Denwood, The Tibetan Carpet herausgebracht hat (Rez. S. Hummel, in:
Asiatische Studien, XXXI, 2). Man kann sich nur wünschen, dass die mit viel
Erfolg begonnene Reihe fortgesetzt wird.

Siegbert Hummel

Carlo della Casa, Upanisad. Unione Tipografico-Editrice Torinese, Torino
1976 (Classici delle religioni N. 29), 588 S., 5 Tafeln.

Das Interesse an den Upanisads, diesen evergreens der indischen
Literatur, scheint zur Zeit in Italien besonders gross zu sein. Denn obwohl
die letzte (dreibändige) Übersetzung von P. Filippani-Ronconi (Upanisad
antiche e medie, Torino 1960/61) erst 16 Jahre alt ist und schon 1968
verbessert neu aufgelegt wurde, wartet die Unione Tipografico-Editrice
Torinese hier mit einem sehr gut ausgestatteten neuen Bande auf. Der
Übersetzer, Herr della Casa, der seit etwa zehn Jahren als Vedist tätig ist, hat
seine Auswahl folgendermassen gestaltet: I. Upanisad vediche, d.h. die
dreizehn von Robert Ernest Hume (zuerst Oxford 1921) übersetzten
Upanisads zuzüglich der Mahänäräyana-Up. II. Upanisad postvediche, settarie
e del Yoga: Chägaleya-, Kaivalya-, Bâskala-Mantra-, Pränägnihotra-, Athar-
vas'iras-, Mudgala-, Ganapati-, Devi-, Yoga-tattva-, Ksurikä-, Brahmabindu-
und Hamsa-Upanisad. Da alle sechsundzwanzig Texte, meist mehrmals, in
europäische Sprachen übersetzt vorliegen, waren von dieser Seite her keine
nennenswerten Schwierigkeiten zu überwinden. Dagegen verdienen die
Grundsätze, nach denen sich Herr della Casa bei seiner Arbeit richtete, kurz
gewürdigt zu werden.

Er übersetzt (1) ausnahmslos die vollständigen Texte unmittelbar aus
dem Sanskrit und ohne Kürzungen, was sehr zu begrüssen ist. Hat man doch
leider nach dem Ersten Weltkriege in Europa damit begonnen, Blütenlesen zu
veröffentlichen, die von einzelnen Upanisads wiederum nur bestimmte
Abschnitte darbieten. Nun lehrt gewiss die höhere Textkritik, dass vor allen
bei den älteren dieser Traktate gewöhnlich mehrere Verfasser oder Redaktoren

am Werke gewesen sind, aber das sollte keinen gewissenhaften Mann



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 165

hindern, einen jeden in seinem vollen Umfange zu übersetzen. Muss doch
jede Auswahl subjektiv bleiben, und darf man Bücher auch nicht zum Guten
hin verfälschen, indem man schwache Partien unter den Tisch fallen lässt.

Der Leser hat einen Anspruch auf vollständige Unterrichtung. In diesem
Punkte verdient also Herr della Casa von allen Seiten volle Zustimmung.

Etwas heikler wird die Sache, wenn es (2) darum geht zu entscheiden,
mit welcher inneren Einstellung der Indologe den überlieferten Wortlaut der
Upanisads lesen soll: fast alle von ihnen stehen sprachlich ziemlich
ungekämmt vor uns. Es gibt da seit 150 Jahren unter den Gelehrten
mindestens zwei Richtungen. Die eine, philologisch-kritisch, blüht meist nur
in den Studierzimmern der Vedisten; die andere, einfühlend konservativ,
beherrscht den Büchermarkt. Zur ersten zählen etwa Böhtlingk, Weber,
Whitney, Geldner, Hillebrandt, Lüders, Hertel, Schrader, Weller, Alsdorf und
Thieme; zur zweiten Max Müller, Deussen, Senart, Hume, Radhakrishnan,
Renou und seine Mitarbeiter in der Sammlung 'Les Upanishad' (Paris
1943-). Herr della Casa stellt sich entschieden zur zweiten Richtung. Der
textus receptus, d.h. praktisch überall, der von den einheimischen
Kommentatoren abgesegnete, wird nur im äussersten Notfalle angezweifelt. Die
Übersetzung spiegelt die communis opinio wider. Die Sekundärliteratur
erfährt respektvolle Berücksichtigung: in der Bibliographie herrscht das

Bemühen, überall auf dem letzten Stande zu sein. Die Einleitung bringt alles
für den nicht-indologischen Gebildeten Wissenswerte, der Anhang schliesst es

durch ein Glossar der termini technici und der Eigennamen auf. Das äussere
Gewand des schönen Bandes macht nach Druck, Papier und Einband den
Turiner Verlegern alle Ehre.

Es fällt heutzutage gewiss schwer auf diesem Felde ein neues, gutes Buch
hervorzubringen: hier ist es geglückt.

Wilhelm Rau

Raniero Gnoli, // Canto del Beato (Bhagavadgïtâ). Unione Tipografico-
Editrice Torinese, Torino 1976. (Classici delle religioni N. 30), 288 S., 6

Tafeln.

Wo die Upanisads sich einfinden, darf die Bhagavadgïtâ nicht fehlen: sie

folgt ihnen in der genannten Reihe denn auch auf dem Fusse. Der
Übersetzer, ein Schüler Guiseppe Tucci's und auch ausserhalb Italiens längst
wohlbekannt, widmet sich seit zwanzig Jahren innerhalb der vom Consiglio
Nazionale delle Ricerche geförderten, planmässigen Erforschung des
Tantrismus speziell dem kaschmirischen Sivafsmus und den Werken des

Abhinavagupta. Dies kommt ihm bei dem vorliegenden Werke insofern sehr
zustatten als er im Gegensatz zu den meisten der zahllosen Gitä-
Übersetzungen wirklich etwas Neues bieten kann, nämlich eine vollständige
Übersetzungvon Abhinavagupta's Bhagavadgitärthasamgraha. Dieser
Scholastiker legte seiner Auslegung bekanntlich die kaschmirische Rezension zu



166 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Grunde und hatte darin nur einen Vorgänger, Bhäskara1, und einen
Gefährten, Räjänaka Rämakantha2. Herr Gnoli übersetzt nach der Ausgabe
"Srimad Bhagavad Gîta, with commentary by Abhinavagupta, edited
with notes by Pandit Lakshman Raina, Srinagar 1933" und gibt dazu in den
Anmerkungen allerlei dankenswerte Textverbesserungen. Das Werk liegt
m.W. bisher in keiner anderen europäischen Sprache vor.

Unleugbar sind Abhinavagupta's Erklärungen öfter gekünstelt und an den
Haaren herbeigezogen, weil er die Glaubenssätze seiner s'ivaïtischen Schule
durch Aussagen der Gîtâ erhärten möchte, so dass sich die Frage erhebt, was
er eigentlich zu einem besseren Verständnis Wesentliches beitragen kann. Ihr
begegnet Herr Gnoli mit dem Zweifel, ob es überhaupt erlaubt sei, den
'wahren' Sinn grosser religiöser Texte (etwa der Vedas, der Evangelien, der
Bhagavadgïtâ) feststellen zu wollen. Wie Werke der Dichtkunst haben sie für
jede Zeit und jeden Leser einen anderen, stets sich wandelnden Sinn, welcher
zwar ohne den ursprünglichen Wortlaut nicht sein kann, sich aber gleichwohl
weit über ihn erhebt: ". la parola degli autentici testi religiosi è differente
da quella pratica. In essa il senso storico o letterale, tuttavia presente, ci
illude di continuo, per rifrangersi, nel divenire storico, in una moltitudine di
significati che non permettono mai di identificare con certezza il nucleo
centrale. " (S. 27) Ein Gelehrter solcher Überzeugung kann sich freilich auf
die Erörterung der Frage, ob die Bhagavadgïtâ ein in sich geschlossenes, von
einem Verfasser stammendes Werk sei, gar nicht einlassen: Richard Garbe3
wird folglich in dem Buche nirgends erwähnt. Aber, — die Bhagavadgïtâ
einmal ganz bei Seite gelassen -, verstehe ich Herrn Gnoli recht, wenn ich
seinen Worten entnehme, er halte eine philologisch-historische Untersuchung
religiöser Texte überhaupt für nicht statthaft? Wäre dies wirklich seine
Meinung und setzte sie sich durch, so hätte dies für die Indische Philologie
weittragende Folgen.

Die Ausstattung ist ebenso sorgfältig und gediegen wie bei der oben
angezeigten Upanisad-Sammlung.

Wilhelm Rau

1 Cf. Raghavan, V.: Bhäskara's Gîtâbhâsya [= Bhagavadanus'ayänusarana W. R.].
Wiener Zeitschrift für die Kunde Süd- und Ostasiens und Archiv für indische Philosophie
XII-XIII, 1968-69, 281-94.

2 Srimad Bhagavad Gita with Sarvatobhadra of Rämakantha, edited by T. R.
Chintamani, University of Madras, 1941.

3, Die Bhagavadgïtâ aus dem Sanskrit übersetzt. Mit einer Einleitung über ihre
ursprüngliche Gestalt, ihre Lehren und ihr Alter. Von Richard Garbe. Zweite verbesserte
Auflage. Leipzig 1921.

Wenk, Klaus: Wandmalereien in Thailand. Inigo von Oppersdorff Verlag,
Zürich 1975. Textband: LXXIV + 356 S.; 2 Bildbände: 1. Halbband Taf.
1-109, 2. Halbband Taf. 110-200.



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 167

Boisselier, Jean: Malerei in Thailand. Kohlhammer, Stuttgart u.a. 1976.
272 S. incl. 159 (z.T. farbige) Abb.; Zeichnungen und Pläne im Anhang.
Wray, Elizabeth; Rosenfield, Clare; Bailey, Dorothy: Ten Lives of the
Buddha. Siamese Temple Paintings and Jataka Tales. Weatherhill, New
York/Tokyo 1972, 154S. incl. 32 Farbtafeln, 5 Schwarzweiss-Abb., 2

Karten.

Die Malerei Thailands, besonders die Wandmalerei in den buddhistischen
Tempeln, war bisher weitgehend eine terra incognita, wenn man von
überwiegend spezialistischen Forschungsarbeiten und schwer zugänglichen
thailändischen Publikationen absieht; auch auf Ausstellungen konnte diese
meist ortsgebundene Kunst kaum repräsentiert werden. Nun besitzen wir seit
kurzem einige Werke, die unsere Vorstellung von diesem Gebiet asiatischer
Kunst mit einem Schlage entscheidend bereichern und zugleich auch
korrigieren — namentlich was die z.T. überraschend hohe Qualität dieser
Malkunst betrifft, die oft merklich höher ist als die der Buchmalerei (etwa in
den Traiphüm-Illustrationen).

Die Wandmalerei Thailands ist in zweierlei Hinsicht vom Schicksal
schwer beeinträchtigt: ein einigermassen reiches Material existiert, von
Ausnahmen abgesehen, praktisch erst aus der Zeit seit etwa 1700, da fast
alles Frühere mit dem Untergang und Verfall der alten Reiche und
Hauptstädte verschwunden ist; und selbst dieses späte Material ist infolge der
sehr anfälligen Maltechnik, des ungünstigen Klimas, jahrhundertelanger
Vernachlässigung und nur beschränkt möglicher Konservierung von baldiger
Vernichtung bedroht — oder es ist längst durch stillose Restaurierung
verdorben. Ältere Wandbilder als aus der 1. Hälfte des 14. und dem frühen
15. Jahrhundert sind nicht erhalten oder bisher nicht entdeckt worden
(Neufunde kommen freilich seit den 60er Jahren bei archäologischen
Untersuchungen immer wieder einmal vor). Manches an alter Zeichenkunst
lässt sich auf Grund von Stein- oder Metallgravierungen besonders des
14. Jhs. rekonstruieren. Wichtige Werke eines relativ frühen Stils innerhalb
der späteren Malerei stammen von etwa 1730, die Mehrzahl der erhaltenen
Bilder aber aus dem späteren 18. Jh., besonders seiner zweiten Hälfte, und
aus der ersten des 19., d.h. während der Regierungszeiten der Könige
Ramai. (1782-1809), II. (1809-24) und III. (1824-51). Diese Phasen
gelten als die "ältere" Malerei Thailands — gemessen an anderer asiatischer
Kunst ein enorm junger Zeitraum. Die Spätphase von etwa 1850 ab bringt
epigonale Wiederholungen klassischer Muster oder eine Verfälschung durch
unangebrachte Einführung europäischer Darstellungsmethoden.

Eine gewisse Schwierigkeit für den Betrachter liegt in der vergleichsweise
grossen thematischen und stilistischen Gleichförmigkeit der thailändischen
Malerei. Der Kreis der Sujets ist, da es sich um die thematisch nicht
besonders reiche Hînayâna- oder Theraväda-Ikonographie handelt, an sich
schon relativ begrenzt; die Hauptrolle spielen die Illustrationen der Jätaka-
Erzählungen von den früheren Existenzen des Buddha (und unter ihnen



168 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

wieder fast nur die letzten zehn, Nr. 538-547) sowie biographische Szenen
aus seinem letzten irdischen Leben. Und die stilistische Entwicklung ist seit
dem späten 18. Jh. so stark durch Tradition und Konvention geprägt, dass
sich auch innerhalb der am besten überlieferten "Schule von Ratanakosin"
(d.h. der Bangkok-Periode) nur einige grosse Phasen einigermassen klar
unterscheiden lassen; hinzu kommen Lokalschulen, besonders die nördliche
von Län-nä (Chiengmai, Nän), aber sie treten, seit Bangkok 1767 Hauptstadt
und als Residenz der Chakri-Dynastie seit 1782 dominierendes
Kulturzentrum wurde, stark in den Hintergrund. All diese Schwierigkeiten — das

überwiegend relativ späte und z.T. schwer zugängliche Material, die
Dezimierung und ständige Gefährdung durch Verfall, die thematische
Beschränkung und die vergleichsweise grosse stilistische Einheitlichkeit —

machen zweierlei erforderlich: erstens eine möglichst umfassende und genaue
Bilddokumentation und Kommentierung, zweitens eine klare und sichere
kunsthistorische Führung durch das Gesamtmaterial und die stilistische
Entwicklung dieser Kunst. Das eine leistet das Abbildungswerk von Klaus
Wenk, dem Leiter des Südostasien-Instituts an der Universität Hamburg, das
andere die Darstellung von Jean Boisselier, dem international angesehenen
französischen Kenner der Kunst und Archäologie Hinterindiens.

Klaus Wenk und sein Verleger Inigo von Oppersdorff nahmen sich vor,
durch eine umfassende und besonders sorgfältige Bilddokumentation die
"vermutlich letzte Chance einer Überlieferung" vieler dieser Gemälde vor
ihrem endgültigen Verfall zu nutzen. Es sind fast ausschliesslich religiöse
(buddhistische) Bilder, denn eine profane Malerei ist praktisch nicht
überliefert (die Gründe werden S. XXXIIf. erörtert). Dafür finden sich aber
innerhalb der grossen illustrativ-narrativen Kompositionen zahlreiche Szenen
aus dem Volksleben, die einen gewissen Ersatz bieten und sich stilistisch
durch grösseren Realismus und weniger strenge Konventionen von den
Gruppen höheren Ranges — heiligen Gestalten oder fürstlichen Personen —

stark unterscheiden; so steht oft ein "niederer" Stil, gebunden an untere
Gesellschaftsschichten oder auch fremdländische (sogar europäische) Volkstypen,

kontrastreich neben dem "Hoheitsstil" der erhabenen Sphäre. Einen
viel grösseren Einschlag des Volkstümlichen zeigt die Malerei der nördlichen,
z.T. von Burma beeinflussten Schule von Län-nä. Zu bedauern ist es, dass
Wenk gerade die ältesten erhaltenen Gemälde — z.B. die der Krypta des Wat
Rätchabürana in Ayuthia von 1424 — nicht einbezogen hat oder einbeziehen
konnte; ihm lag offenbar daran, schon Veröffentlichtes oder durch Kopien
Dokumentiertes zu Gunsten von neu Präsentiertem zurücktreten zu lassen.
Sehr zu begrüssen ist aber die Aufnahme der relativ frühen Bilder im Wat Ko
Käu Suthäräm (Ko Keo S.) in Phetburi aus der Schule von Ayuthia von
1734, die übrigens auch einige der sehr seltenen und soziologisch interessanten

Stifterinschriften tragen (S. 179-181) und von der späteren Malerei
durch ihren mehr zeichnerischen Stil und ihr weniger buntes Kolorit stark
abweichen. Die Bilder sind nach Tempeln gruppiert und jeder Gruppe ist eine
Aussenaufnahme des betreffenden Gebäudes vorangestellt - leider aber gibt



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 169

es keine einzige Innenaufnahme, die gerade für die Veranschaulichung von
Wandbildern in situ notwendig gewesen wäre; eine solche findet sich bei
Boisselier als farbiges Titelbild.

Wenk's Buch will nicht nur in dokumentarischer Absicht zur besseren

Anschauung und Erforschung des Materials beitragen, sondern darüber
hinaus einen geradezu konservatorischen Akt vollziehen - sollen doch diese
200 grossformatigen und ausschliesslich farbigen, auf neuen
Originalaufnahmen (von Franz Horisberger) beruhenden Reproduktionen eine

längere Lebensdauer haben als sie von den meisten der Originale leider
erwartet werden darf. Daher hat der Verleger grösste Mühe und sonst nicht
übliche, durch Material-Tests abgesicherte technische Mittel darauf
verwendet, die Papiere, Druckfarben und sonstigen Materialien so
widerstandsfähig wie möglich gegen alle vermeidbaren schädlichen Einflüsse zu
machen; darüber wie auch über die ästhetischen Überlegungen bei der
Gestaltung des Werkes, die auf eine "Einheit von Abbild und Bildträger" und
auf einen Anklang an das farbliche Ambiente der originalen Standorte zielen,
gibt er in seinem Vorwort Rechenschaft. Vielleicht ist die äussere Form ein
wenig zu monumental und pompös geraten und macht durch Umfang und
Gewicht die Benutzung recht schwierig; leider ergab sich aus all dem — und
zusätzlich aus dem enormen Aufwand für die (auch von der Deutschen
Forschungsgemeinschaft unterstützten) Photoreisen des Autors und des

Photographen sowie durch die heutigen Druckkosten — ein prohibitiver
Preis. Aber als verlegerisches Unternehmen im Dienste eines bisher vernachlässigten

Kulturschatzes und Forschungsgebiets verdient die Publikation
hohen Respekt. Verlag und Autor bescheinigen den Farbreproduktionen
"nicht zu übertreffende Qualität" und "nahezu originalgetreue Reinheit"
(S. XV); die Andrucke wurden nochmals vor den Originalen geprüft.
Vergleicht man einige der Tafeln mit den Wiedergaben der gleichen Gemälde
in den anderen beiden Büchern, so erscheinen sie — abgesehen von den
üblichen Differenzen in einzelnen Farbtönen — matter und weniger "saftig"
im Kolorit; aber eben dies dürfte sowohl der hier angewandten Temperatechnik

wie dem Erhaltungszustand entsprechen. Das sehr grosse Format und
die zahlreichen Details ermöglichen nicht nur einen zutreffenden
Gesamteindruck, sondern ebenso die genaue Wahrnehmung auch kleiner Einzelheiten.

Leider wurde es versäumt, in jedem Fall anzugeben, ob ein Gemälde
vollständig oder nur zum Teil reproduziert ist (bisweilen kann man solche
Angaben im Text entdecken); manchmal ist es evident, dass es sich um das
Ganze handelt, manchmal aber täuscht die nicht unbedingt stilgemässe
Goldstreifenrahmung der Tafeln eine Vollständigkeit nur vor.

In seinem Textband gibt Wenk zunächst einen Überblick über die
Charakteristika und die geschichtliche Entwicklung der thailändischen
Malerei; dies ist eine erweiterte und berichtigte Fassung des entsprechenden
Kapitels in seiner früheren Publikation über Thailändische Miniaturmalereien
(Wiesbaden 1965; vgl. Asiat. Studien 20, 1966, 155f.), die der Berliner
illustrierten Traiphüm-Handschrift galt. Es folgt u.a. ein Verzeichnis der mit



170 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Gemälden ausgestatteten Tempel und ein wichtiger Abschnitt über die
Maltechnik. All dies ist in seiner konzentrierten Knappheit äusserst informativ;

eine eigentlich kunstwissenschaftliche Behandlung lag aber ausdrücklich
nicht in des Autors Absicht und so darf man in dieser Beziehung keine
unberechtigten Ansprüche stellen. Ausser dem Hauptteil mit den Tafel-
Erläuterungen, auf den wir gleich zurückkommen, gibt es u.a. ein Glossar,
eine Zeittafel (besonders auch für die Wandgemälde selbst), eine Karte und
eine Bibliographie; diese ist sehr umfassend, auch für den kulturgeschichtlichen

Hintergrund, und enthält 11 grosse Seiten mit thai-sprachlichen Titeln
in einheimischer Schrift, die freilich zum Nutzen der Nichtfachleute hätten
übersetzt und mit Ort und Jahr versehen werden sollen. In dem Glossar wird
parinibbana als Synonym für nibbäna bezeichnet; vielleicht trifft das in der
thailändischen Terminologie zu, nach strenger buddhistischer Lehre besteht
jedoch zwischen beiden ein wesentlicher Unterschied. Anderes ist mehr eine
Formulierungsfrage, wie etwa die "Göttlichkeit" des Buddha; auf solche und
andere Einzelheiten hier kritisch einzugehen würde zu weit führen.

In den Erläuterungen zu den Bildgruppen und Einzeltafeln bietet Wenk
zunächst eine historische Einleitung über das betreffende Tempelgebäude,
diskutiert die Datierung der Wandbilder, berichtet über ihren Erhaltungszustand,

ihre bisherigen Restaurierungen und ihren Themenkreis. In den
Kommentaren zu den einzelnen Bildern beschränkt er sich bewusst auf
"sachliche Hinweise, die zum unmittelbaren Verständnis der Legenden und
der künstlerischen Form notwendig sind", unter gleichzeitiger "Sichtbarmachung

des kulturhistorischen Hintergrundes" und mit Bezug auf die zu
Grunde liegenden Texte. Auf Problematisches wird meist durch Literaturangaben

in Anmerkungen hingewiesen. Das Hauptverdienst des Verfassers liegt
in der genauen ikonographischen und kulturhistorischen Erläuterung der
überwiegend aus den letzten zehn Jâtakas und der Buddha-Vita stammenden
Darstellungen und in seinen (freilich etwas unsystematischen und nicht
immer zutreffenden) Hinweisen auf Besonderheiten der künstlerischen
Gestaltung. Genau diesen sorgfältigen Kommentar brauchten wir, um die so
oft übermässig stilisierten und typisierten Gemälde besser verstehen zu
können, in deren Ikonographie übrigens nicht nur das Buddhistische,
sondern auch das Politische, vor allem die Herrschersymbolik, eine Rolle
spielt. Erst wenn man die Ikonographie geklärt hat, können ja Fragen nach
der künstlerischen Realisierung der vorgegebenen Themen gestellt und
vielleicht beantwortet werden. Dahin gehört u.a. die Kompositionsmethode,
die manche Rätsel aufgibt; Wenk nennt ausserdem als Forschungsdesiderata:
die Farbsymbolik, die Ornamentanalyse, die Herkunft und Beeinflussung der
Thai-Malerei unter anderem von Burma und Ceylon her oder die Beziehung
zur indischen und chinesischen Kunst. Über den letzten Punkt äussert er sich
selber kurz auf S. XLVIIIf. und verweist auch sonst auf die Mitarbeit von
Künstlern chinesischer Herkunft.

Liegt also auf der Ikonographie das Hauptgewicht, so drängt sich
notwendigerweise die Frage nach etwaigen ikonographischen Programmen



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 171

für die Ausmalung von Tempelhallen oder ganzen Tempelkomplexen auf.
Wenk skizziert (S. LUIf.) an einigen Beispielen, welche Themen an welcher
Stelle eines Gebäudes dargestellt sind und kommt zu dem Ergebnis, dass es

keine festen Regeln gab und dass den Fällen einer bestimmten Anordnung
ebenso viele Abweichungen gegenüberstehen. Den Grund sieht er darin, dass
die Bilder zwar der Belehrung und Erbauung, aber nicht als Kultobjekte
dienten (dies taten allein die Buddhastatuen), also freier disponiert werden
konnten. Diese Ausführungen geben wichtige Ansätze, sind aber nicht
systematisch genug angelegt — was vielleicht den Rahmen gesprengt hätte —,
und es müssten einmal in Tabellen- oder Diagrammform in möglichster
statistischer Breite die Programme, und zwar auch der Gesamtanlagen mit
mehreren Gebäuden, erfasst werden. Boisselier beschreibt z.B. das

Gesamtprogramm der Tempelanlage Wat Po in Bangkok (S. 106ff, Plan S. 255); die
Autoren der Ten Lives of the Buddha liefern ein Beispiel für die praktischste
Form der Darbietung: ein Diagramm (Fig. 3) mit Eintragung der einzelnen
Bildthemen, und zwar — das ist wichtig — in ihrer Position im Tempelraum,
den die gegenüberliegende Tafel (Fig. 2) photographisch wiedergibt; zusätzlich

findet sich eine Aufnahme eines grossen Teils einer typischen Tempelwand

(Fig. 4). Ohne solche Anschauungshilfen und Wegweiser hängen die
einzelnen reproduzierten Gemälde für den Betrachter gleichsam in der Luft.

Alles was Wenk in seinem Werk biete, ist unentbehrliches Material für die
nun eigentlich kunstwissenschaftliche, systematische Erforschung der
thailändischen Malerei; eine Einführung in das Gesamtgebiet und eine entsprechend

erweiterte Materialbasis und Problembreite bietet das Buch von Jean
Boisselier — ein companion volume zu des gleichen Autors Buch über die
Plastik Thailands1, das er gemeinsam mit Jean-Michel Beurdeley herausgebracht

hat. Ausser der auch hier naturgemäss dominierenden Wandmalerei
werden die Buchmalerei, einzelne (leider zu wenige) Rollbilder (etwas schief
"Fahnen" genannt) und vor allem die Lackarbeiten behandelt, welch letztere
aber technisch meist keine Malerei, sondern Blattgoldauflage auf Schwarzoder

Rotlackgrund sind; am Rande wird malerischer Dekor bei Schattenspielfiguren,

Perlmutt-Einlegearbeiten und Niello-Arbeiten einbezogen. Das
Bildmaterial ist überaus reich und bringt im Anhang auch ikonographische
Zeichnungen, Grund- und Aufrisse von Tempelbauten und eine Karte mit
allen kunsthistorisch wichtigen Orten. Dem I. Teil über die Zweckbestimmung,

die Techniken, die Ausdrucksmittel, die Perioden und Stilrichtungen
(die "Schulen" von Sukhotai, Ayuthia, Ratanakosin Bangkok, Lan Nâ)
folgt im II. Teil ein Überblick über die Themenkreise: "das buddhistische
Weltbild" (dargestellt in den kosmographischen Traiphüm-Bildern der "Drei
Welten" u.a.), die "Welt der Menschen" (ausgebreitet in den narrativen
Illustrationen der Jâtakas), "die Götterwelt" (vor allem auch in der

1 La Sculpture en Thailande, Office du Livre, Fribourg 1974; Plastik in Thailand,
ebenda 1974; deutsche Edition (mit der bei deutschen Verlagen beliebten Willkür
umbenannt in:) Kunst in Thailand, Kohlhammer, Stuttgart usw. 1974.



172 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Illustration des "Rämakien", der zum Nationalepos gewordenen
thailändischen Version des Râmâyana) und endlich "das Leben des Buddha",
sowohl in seinen vergangenen Existenzen wie in seiner historischen
Lebensgeschichte. Logischer wäre es wohl gewesen, den ikonographischen Teil den
Abschnitten über die Kunstmittel und die Stilphasen voranzustellen, d.h. erst
das Was und dann das Wie der Gestaltung zu betrachten. Ein wichtiges
Kapitel des Anhangs befasst sich mit den für alle süd- und ostasiatische
Kunst grundlegenden ikonographischen Hand- und Musterbüchern, aus
denen Proben abgebildet werden. Der wissenschaftliche Apparat des —

durchaus für Laien zugänglichen — Buches ist hervorragend und verrät die
Hand des grossen Fachmanns. In den Anmerkungen sind viele Sonderprobleme

diskutiert, ergänzendes Material herangezogen und die Spezialliteratur
ausgewertet; dadurch wird die sehr konzentrierte Bibliographie erweitert.
Hilfreich ist ein vorzügliches Glossar der religiösen und historischen Namen
und Termini. Eine Zeittafel bietet einen überaus klaren, rasch erfassbaren
Überblick, besonders auch über die buddhistischen Tempel (Wat), ihre
Gründungs- oder Restaurierungsdaten und die Themen ihrer Ausmalung.
Trotz der umfassenden Fragestellung dieses Buches kommt ein wesentliches
kunsthistorisches Problem, nämlich wie sich die thailändische Malerei in die
Geschichte der süd- und ostasiatischen Kunst einordnet, zu kurz (es finden
sich nur gelegentliche Hinweise) — ein Problemkomplex also, den auch Wenk
unter seine Desiderata aufgenommen hat (s.o.). Die oft zitierten Einflüsse
von Indien (Miniaturmalerei), von Ceylon (Polonnaruwa vor allem), von
Burma und besonders von China her müssten einmal systematisch und unter
Heranziehung alles in Betracht kommenden Vergleichsmaterials diskutiert
werden, wobei nicht nur an die eigentliche Malerei, sondern auch an das
Kunsthandwerk, z.B. chinesische bemalte Exportkeramik, zu denken wäre.

Ohne grossen wissenschaftlichen Anspruch tritt das hübsch ausgestattete
dritte Buch über Thai-Malerei auf, das schon vor einigen Jahren erschienen
ist. Eine Gruppe an der Kunst des Landes interessierter und dort lebender
Amerikanerinnen kam auf den guten Gedanken, die zehn letzten, in Thailand
besonders populären Jâtakas nachzuerzählen und sie mit eigens aufgenommenen

farbigen Reproduktionen nach Wandgemälden (überwiegend in
Details) zu illustrieren. Zwei kurze, aber informative Kapitel behandeln die
Jâtakas religions- und kunsthistorisch im Rahmen der Tempelkunst
Thailands; ein nützliches Glossar und eine Bibliographie sind beigefügt. So eignet
sich das nicht umfangreiche Buch gut zur ersten Einführung. Alle drei Werke,
besonders die beiden grossen, gewichtigen Publikationen, ergänzen sich
gegenseitig und schaffen eine solide Ausgangsbasis für weitere Forschung und
vor allem für besseres Verständnis der bisher kaum recht gewürdigten
thailändischen Malerei bei den Freunden asiatischer Kunst.

Dietrich Seckel



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 173

SHO - Pinselschrift und Malerei in Japan vom 7. bis 19. Jahrhundert. Köln:
Museum für Ostasiatische Kunst 1975. Hrsg. von Roger Goepper. 305 S. mit
zahlreichen, z.T. farbigen Abbildungen der 116 Nummern.

Im Herbst 1975 fand in Köln, vom Museum für Ostasiatische Kunst
veranstaltet und von dessen Direktor, Roger Goepper, inspiriert und
organisiert, eine grosse Ausstellung japanischer Schriftkunst statt; zum ersten
Mal im Westen wurde hier diese fundamental wichtige Kunstgattung — die
man nicht Kalligraphie nennen sollte — in der vollen Breite ihrer sehr
verschiedenen Manifestationen wie auch der gesamten geschichtlichen
Entwicklung repräsentiert — und zwar auf höchstem Niveau, durch berühmte
Meisterwerke aus dem Besitz vieler auf diesem Gebiet wichtiger Tempel,
Museen und Privatsammlungen Japans. Das war, abgesehen von Goeppers
Grundkonzeption und seinem energischen Geschick, sie zu realisieren,
wesentlich der Mithilfe des staatlichen Amtes für Kulturschätze und
Denkmalpflege (Bunka-chö) des Kultusministeriums (Mombushö) in Tokyo
zu verdanken, dessen Schriftkunst-Experten, an ihrer Spitze Zaitsu Naga-
tsugi, unermüdlich und in freundschaftlicher Kollegialität — auch in Köln
während der Ausstellung — sich für dies Unternehmen einsetzten. Es steht
"unter der Absicht, deutlich zu machen, wie stark das gesamte künstlerische
Empfinden Japans von der besonderen Eigenheit seiner Pinselschrift geprägt
ist. Denn hierin liegt einer der grundlegenden Unterschiede zwischen
abendländischem und ostasiatischem Kunstempfinden begründet, und ein
tieferes Verständnis ostasiatischen Wesens im Westen darf folglich nicht vor
dieser Schriftbarriere kapitulieren" (Goepper im Vorwort S. 11).

Kataloge wichtiger Ausstellungen werden heute mehr und mehr als

gründliche wissenschaftliche Publikationen konzipiert, und so kann man
auch diesen als ein auf der japanischen Spezialforschung beruhendes und ihre
Ergebnisse vermittelndes Handbuch der japanischen Schriftkunst bezeichnen
— des ersten und einzigen, das es in deutscher Sprache gibt, wenn wir von
dem sehr informativen, aber nicht fehlerfreien Überblick Die kalligraphische
Kunst Japans von Kurt Brasch und Takayasu Senzoku (Tokyo: Japanisch-
Deutsche Gesellschaft 1963) absehen. Eine vorzügliche Einführung auf
englisch, nach Schrifttypen und ihrer historischen Entwicklung gegliedert,
bietet The Art of Japanese Calligraphy von dem bedeutenden Schriftkunst-
Spezialisten Nakata Yûjirô (Heibonsha Survey of Japanese Art 27, New
York/Tokyo 1973; Übersetzung des Bandes Sho in der Serie "Nihon no
Bijutsu" des Verlags Shibundö, Tokyo). Für die chinesische Schriftkunst
wurde schon mehr getan: verschiedene einführende Bücher von mehr oder
weniger wissenschaftlichem Wert liegen vor (meist auf englisch), und in den
letzten Jahren hat das immer stärker werdende Interesse der Amerikaner
zwei wissenschaftliche Kataloge von Ausstellungen hervorgebracht, die der
Kölner — wenn auch nur annähernd — vergleichbar sind und ihr Material -
erstaunlich genug — allein aus amerikanischen Sammlungen bezogen (Tseng
Yu-ho Ecke, Chinese Calligraphy, Philadelphia Museum of Art, 1971; 96



174 BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Nummern von der Shang-Zeit bis ins 19. Jh. - Shen C. Y. Fu, Traces ofthe
Brush. Studies in Chinese Calligraphy, Yale University Gallery, New Haven
1977; 314 S. mit 90 Nummern von T'ang bis Ch'ing mit dem Schwerpunkt
auf den späteren Perioden). Die Yale-Ausstellung war mit dem ersten
internationalen Symposium über chinesische Schriftkunst verbunden.

Der Normalbesucher solcher Ausstellungen wird vielleicht von der
Wissenschaftlichkeit derartiger Kataloge überfordert — für ernsthafte Interessenten

und für Fachleute aber sind sie Werke von bleibendem Wert. Leider
können sie, da termingebunden und meist unter gewaltigem Zeitdruck
entstanden, niemals frei von Fehlern und Improvisationen sein, was man den
Verfassern unbedingt zugute halten muss. Die Ausstattung des Katalogs ist
vorzüglich, schlicht und sachlich, geschmacklich dem Thema angemessen.
Alle Werke sind gut reproduziert, einige in Farbtafeln: denn oft spielt ja
farbiger Papierdekor, eine farbige Montierung oder die Verwendung von
Gold eine wichtige Rolle — nicht zu reden von den hier einbezogenen
Gemälden (aus dem 15. bis 19. Jh., darunter einigen chinesischen aus
japanischem Besitz), die ausser der mit der Schrift verschwisterten Tuschekunst

auch das Zusammenspiel von Bild und Schrift dokumentieren sollen.
Dass Schriftwerke oft "Gesamtkunstwerke" sind, wird eindrucksvoll deutlich,

gerade auch bei den Werken im nicht-chinesischen Yamatoe-Stil mit
ihrer lebhaften und doch delikaten Farbigkeit. Die Texte der Schriftwerke
und der Bildaufschriften sind sämtlich übersetzt (die japanischen von Hiroko
Yoshikawa), sodass der Betrachter nicht nur oberflächlich die "abstrakten"
Schriftzeichen bewundern, sondern auch in die Bedeutung dieser Werke und
in das Verhältnis zwischen Sinn und Form eindringen kann. Für weitere
Beschäftigung mit der ostasiatischen Schriftkunst führt eine konzentrierte
Bibliographie die wichtigsten Arbeiten in westlichen Sprachen auf; in den
Katalogerläuterungen ist auf Spezialliteratur (auch japanische) verwiesen.
Unentbehrlich für die Fachleute (auch Studenten) ist es, dass der Index der
Namen und Termini die betreffenden Schriftzeichen enthält.

Der Katalog bietet zunächst eine ausführliche Einleitung über die
Ästhetik der Schriftkunst (von N. Zaitsu) und die Schrift als Kunstform,
über ihre Technik, die japanischen Schriftsysteme (chinesische Wort- und
japanische Silbenzeichen), die Schrifttypen (d.h. die zwischen strenger
Formalität und locker fliessendem Duktus stehenden Formtypen), endlich
über die äussere Form der Werke, nämlich Hänge- und Querrolle, Albumblatt,

Fächer, Wandschirm, und ihre Montierung. Das Material selbst ist nach
den Hauptgattungen der Schriftkunst gegliedert, wobei zugleich in grossen
Zügen die historische Entfaltung, das Hervortreten der einzelnen Gattungen
im Lauf der Entwicklung zur Geltung kommt: Inschriften des 7./8. Jhs.
(kinseki-bun [nicht mon] in Abreibungen; Sûtra-Texte shakyô) vom 8. bis
12. Jh.; dem Priester Kûkai (Köbö Daishi, 8./9. Jh.) und dem Hofaristokraten

Fujiwara no Yukinari (Gyôzei, Kösei; 10./ll.Jh.) zugeschriebene
Stücke, die zuerst das Schriftwerk als persönliche Kunstäusserung und
gleichzeitig die Herausbildung eines spezifisch japanischen Stils (wayö)



BUCHBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 175

beispielhaft bezeugen; Gedicht-Sammlungen (kashü) des 8.—13. Jhs., in
denen sich dieser Stil am reinsten auslebt und die oft mit illustrierenden
Bildern oder Dichterporträts versehen sind; Schriftwerke von Kaisern und
Prinzen (shinkan) des 13.—18. Jhs., eine Gattung, die hier zum ersten Mal
gebührend repräsentiert ist und ihren durchaus eigenen Charakter hat;
Schriftwerke von Zen-Meistern (bokuseki) des 12.-19. Jhs., und zwar nicht
nur von japanischen, sondern auch chinesischen, die in Japan lebten oder
deren Werke von ihren japanischen Schülern aus China mitgebracht wurden:
eine besonders grossartige Gruppe, die in ihren einzelnen Werktypen gut
vertreten ist (Episteln, Traktate, Zertifikate für Schüler über die erreichte
Meisterschaft, Gedichte u.a.); parallel zu diesen Zen-Schriftwerken dann eine
Reihe von chinesischen und japanischen Tuschgemälden hoher Qualität, die
sich ja nicht nur der gleichen Mittel — Pinsel und Tusche — bedienen wie die
Schrift, sondern oft mit dieser in einer Bildeinheit zusammenwirken; endlich
die Schriftkunst der Edo- oder Tokugawa-Zeit (1603-1868), teils repräsentiert

durch Werke von konfuzianisch orientierten und in ihrem Schriftstil
stark von China her bestimmten Gelehrten, teils von Künstlern, die sich in
beiden Medien, Malerei und Schriftkunst, ausdrückten, darunter von einigen
der sog. Literatenmalern (bunjinga) wie Taiga, Buson oder dem erst 1924
gestorbenen Tessai. Das ständige Mit- und Gegeneinander des die ganze
japanische Kultur prägenden dialektischen Verhältnisses zwischen dem
Japanischen und dem Chinesischen kommt in den hier vorgeführten Werken
aus allen Gattungen und Perioden eindrucksvoll zur Geltung, und man kann
förmlich miterleben, wie sich allmählich das spezifisch Japanische immer
klarer entfaltet, ohne doch jemals auf die immer neue Anregungskraft des
Chinesischen zu verzichten. Zu jeder Gruppe bietet eine besondere Einführung

vorzügliche Informationen, und jedes Einzelwerk ist — ausser einer
Kurzbiographie seines Urhebers — mit ausführlichem Kommentar versehen.
Diese vielfältigen Informationen sind es eben, die den Katalog weit über
seinen aktuellen Anlass hinaus zu einer Art Handbuch der bisher noch zu
wenig verstandenen japanischen Schriftkunst machen. Ausgeschlossen blieb
hier die neue, besonders seit dem 2. Weltkrieg entstandene Schriftkunst -
führend repräsentiert etwa durch Morita Shiryü und seinen Kreis —, weil sie
in ihrer Auseinandersetzung mit modernen Kunstprinzipien einen Neubeginn
bedeutet. Sie ist bei uns auch schon durch viele Ausstellungen besser bekannt
geworden — doch erst durch eine Ausstellung wie die Kölner bekommt sie
ihre historische Perspektive, wird ihre Herkunft, ihre Traditionsbindung und
andererseits ihre schöpferische Freiheit verständlich.

Dietrich Seckel


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

