Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 31 (1977)
Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

Johannes Barth, Japans Schaukunst im Wandel der Zeiten. Franz Steiner
Verlag Gmbh, Wiesbaden 1972, 494 S,

Fred Mayer (Photos) und Thomas Immoos (Text), Japanisches Theater, mit
27 farbigen und 55 schwarzweissen Aufnahmen, Grossformat, Orell Fissli
Verlag, Ziirich 1975, 186 S.

Das Erscheinen des Werks von J. Barth ist ein Ereignis, handelt es sich
doch um die erste grossangelegte Gesamtdarstellung des Japanischen
Theaters von den frithen Tanzformen iiber das No, das Puppenspiel, das
Kabuki bis zum modernen Theater nicht nur in deutscher Sprache, sondern
in einer westlichen Sprache iiberhaupt. Zwar gab es schon eine Reihe von
hervorragenden Einzeldarstellungen uiber Teilgebiete. Aber die bisher vor-
liegenden Gesamtdarstellungen wie etwa F. Bowers: Japanese Theatre, P. D.
Arnott: The Theatres of Japan, M. Piper: Das japanische Theater und M.
Muccioli: 1l teatro giapponese haben z.T. einfilhrenden Charakter und
kommen weder in der Ausfiihrlichkeit noch in der wissenschaftlichen
Akribie entfernt an das angezeigte Buch heran. Der Autor Johannes Barth
hat sich ein Leben lang mit dem japanischen Theater beschiftigt, und dieses
Buch kann als Kronung und Abschluss seiner Bemithungen gelten.

Die Methode des Autors ist streng wissenschaftlich. Er macht mit der
umfangreichen japanischen Fachterminologie bekannt, er ldsst die histo-
rischen Quellenschriften zu Wort kommen, er diskutiert die strittigen Punkte
der oft unklaren oder kontroversen Uberlieferung und bemiiht sich um eine
im grossen und ganzen ausgewogene Beriicksichtigung sowohl geistes-
geschichtlicher und literarischer wie auch praktischer, organisatorischer,
auffuhrungstechnischer Gesichtspunkte. Ausseres Zeichen fur die Griind-
lichkeit der Arbeit ist ein manchmal fast tiberladener Fussnotenapparat.

Das heisst, wir haben es hier nicht mit einer populdren Einfithrung ad
usum delphini zu tun, sondern mit einem anspruchsvollen Werk, das
demjenigen, der sich wirklich intensiv in die Materie einarbeiten will,
unschitzbare Dienste leisten wird.

Natiirlich bietet auch das vorliegende Buch, wie jede Gesamtdarstellung,
mannigfaltige Angriffsflichen. Da fillt zunichst eine ausgeprigte Dispro-
portion im Gesamtaufbau in die Augen. Von den 380 Textseiten nimmt die
frihe Schaukunst 63 Seiten, NO und Kyogen zusammen 83 Seiten, das
Puppentheater 46 Seiten, das Kabuki 174 Seiten und das moderne Theater
14 Seiten in Anspruch. Das heisst, fast die Hilfte ist dem Kabuki
vorbehalten, was vor allem auf Kosten des Puppentheaters zu gehen scheint.
Das ist ein eindeutiges Missverhdltnis. Kabuki und Puppentheater ent-
wickelten sich zumindest im 17. und 18. Jahrh. vollig gleichberechtigt und
parallel, und die gegenseitige Beeinflussung prigte die Formation beider
Kunste. Dieser produktive Wettstreit wird zwar sporadisch erwihnt, aber
seine Bedeutung wird zuwenig herausgearbeitet. Und die erstaunliche



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 145

Tatsache tberhaupt, dass Japan wohl das einzige Land ist, wo das
Puppentheater sich eine ebenbiirtige Stellung mit dem Schauspielertheater
erringen, ja dieses zeitweise uberfliigeln konnte und lange die grossten
Autoren an sich zu binden vermochte, wird nicht geniigend herausgestellt.

Gerade beim iiberragenden Bithnenautor Chikamatsu Monzaemon hitte
die Frage mehr Beachtung verdient, warum er vom Kabuki abkam und sich
ausschliesslich aufs Puppentheater verlegte. Die Angaben iiber ihn sind recht
summarisch. Es wire eine detailliertere Charakteristik seines Werks, seiner
kiinstlerischen Leistung zu wiinschen gewesen. Z.B. wird sein grosses
Verdienst um die Schaffung des biirgerlichen Schauspiels (sewamono)
ungeniigend gewiirdigt und seine berithmte, in der Schrift ‘Naniwa miyage’
tiberlieferte Kunsttheorie {iberhaupt nicht erwihnt.

Die Angaben iiber Takeda Izumo (S. 171) entsprechen nicht dem letzten
Stand des Wissens, indem der Autor die heute allgemein anerkannten
Forschungen von Yoshio Yuda (immerhin schon 1954-56 erschienen)
Ubersehen hat. ‘

Etwas befremdlich wirken auch die Bemerkungen iiber die jungste
Geschichte des Bunraku (S. 190f.). Nachdem die 1949 erfolgte Spaltung der
Bunraku-Mitglieder in zwei Gruppen erwihnt worden ist, liest man: “In den
letzten Jahren vollzieht sich eine Annidherung beider Gruppen, die zu einer
allseits erwiinschten Wiedervereinigung fithren konnte.”” Nun, diese Wieder-
vereinigung unter dem Namen ‘Bunraku kyokai’, erfolgte schon 1963, neun
Jahre vor dem Erscheinen von Barths Werk! Der Autor hat es leider
versdumt, den wichtigen Start des ‘Bunraku kyokai’ oder den Bau des ersten
japanischen Nationaltheaters in Tokyo 1964 nachzutragen. Abgesehen
davon war diese Spaltung eine organisatorische Frage und hatte mit der
Substanz der Kunst wenig zu tun. Wenn man sie iiberhaupt erwihnen wollte,
so hitte man mindestens auch auf die kiinstlerischen Leistungen des Bunraku
in der Nachkriegszeit hinweisen miissen, wurden doch vergessene Stlicke,
z.B. ‘Sonezaki shinju’ von Chikamatsu ausgegraben und vollig neu inszeniert,
oder man machte Experimente mit ‘Madame Butterfly’ und ‘Hamlet’ und
fihrte auch eine Reihe neuer Stiicke von modernen japanischen Autoren auf.
Davon aber berichtet das Buch nichts.

Eine Angelegenheit der dusseren Darstellung ist die mangelnde Kapitel-
unterteilung. Das Kapitel ‘18. Jahrhundert’ im Kabuki-Teil besteht aus 60
Seiten zusammenhingenden Textes! Eine Gliederung mit Untertiteln wie
‘Schauspieler’, ‘Autoren’, ‘Bihnenwesen’ usw. hitte den Eindruck des
Langfidigen, Schwerfilligen nicht aufkommen lassen. Denn gerade dieses
Kapitel gehort sonst zum Besten in dem Buch.

Eine dhnliche Bemerkung gilt dem nicht weniger als 83 Seiten langen
Index. Durch eine konzentriertere Darstellung und durch Ersetzung der
handschriftlichen japanischen Zeichen durch gedruckte hiitte man wohl fast
die Hilfte des Platzes sparen konnen. Man hitte damit Platz gewonnen z.B.
fur Tabellen und Stammlinien der verschiedenen Schauspielerdynastien im
Kabuki oder der finf No-Schulen.



146 BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

Die bisherigen Einwinde mag man allenfalls als Kritik von sekundirer
Bedeutung betrachten. Das Buch hat aber leider einen grossen nicht
wegzudisputierenden Mangel: Die Illustration. Alle 45 Abbildungen, die
gleichmdssig aufs ganze Werk verstreut sind, beziehen sich nur aufs Kabuki.
Es sind alles spite Holzdrucke, und nur wenige bringen eine sinnvolle
Erginzung zum Text. Einige Farbreproduktionen sind zudem von zweifel-
hafter Qualitdt. Offensichtlich handelt es sich hier um eine Verlegenheits-
16sung. Reprisentatives Bildmaterial hatte man nicht zusammengetragen, und
trotzdem wollte man nicht auf Illustrationen verzichten. Schade, denn eine
Theatergeschichte ohne historisch aufschlussreiches Bildmaterial ist schlecht-
hin unvollstindig. Und es gibt angefangen mit tanzenden Haniwa-Figuren
und Gigaku-Masken eine Menge Material. Uber die Anfinge des Puppen-
theaters und des Kabuki beispielsweise ist aus zeitgenossischen Bildern
ebensoviel herauszulesen wie aus den spirlichen schriftlichen Zeugnissen.
Auch auf Skizzen hat man vollig verzichtet, obwohl beispielsweise der
Grundriss einer No-Bithne in einer sonst so detaillierten Theatergeschichte
nicht fehlen diirfte.

Trotz dieses bedauerlichen Mangels kann allerdings kein Zweifel be-

stehen, dass wir es hier mit einem Standardwerk auf lange Sicht zu tun
haben.

Das zweite Werk von Mayer/Immoos ist, obwohl der Titel Ahnliches
vermuten ldsst, vom vorangehenden vollig verschieden: Wir haben es hier mit
einem Photobuch, einem Schaubuch im besten Sinne zu tun. Schon von der
Aufmachung her verbreitet es in seltenem Masse Stimmung, Atmosphire.
Der Text ist in fetten Lettern auf dickes graues Papier gedruckt, das
gleicherweise zum Betrachten wie zum Anfassen verlockt. Und die Photos
hat man zum guten Teil nicht wie gewdhnlich mit einem weissen, sondern
mit einem schwarzen Hintergrund oder Rahmen umgeben, wenn sie nicht
uiberhaupt die ganze Seitenfliche beanspruchen. Dieser gliickliche Einfall
bewirkt, dass der Betrachter gleichsam aus dem dunklen Zuschauerraum auf
die im Bild wiedergegebene Buhne blickt. Auch ergeben sich dadurch
farblich ungewohnte, reizvolle Effekte.

Durch diese Aufmachung oder auch durch bewusst gewihlte Bilderfolgen
gelingt es, die Verzauberung durch das Theater zu suggerieren, den Schritt
vom Alltag zur Welt des Scheins, die eine andere Realitét ist, sinnfillig zu
machen. Zu Beginn des No-Teils etwa wird das Auspacken von Masken, dann
die Vorbereitung einer einzelnen Maske vorgefiihrt, und auf der nichsten
Doppelseite strahlt eine Maske schon in geheimnisvoller, sinnlicher Leben-
digkeit aus dem weiten dunklen Raum hervor. Immer wird so der Betrachter
vom Ausseren, vom Material und von der Vorbereitung, ins Innere, zur
vollendeten theatralischen Geste gefuihrt.



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 147

Der essayistisch ausgeformte Text von Thomas Immoos erginzt diese
Bestrebungen des Photographen in vorbildlicher Weise. Er kann und will
nicht eine detaillierte historische Darstellung geben; es gelingt ihm dafir, die
wesentlichen Grundlinien der verschiedenen Theaterformen eindriicklich
herauszuarbeiten. Im Hintergrund steht ein vom Englindern Southern
inspiriertes Entwicklungsmodell, das das japanische Theater und das Theater
iiberhaupt aus magisch-mythischen und religios-kultischen Urformen her-
leitet. Entsprechend beginnt das Buch mit grundlegenden Ausfithrungen in
den Kapiteln ‘Magie’, ‘Mythos’ und ‘Maske’. Diese geschlossene Konzeption
ist faszinierend, auch wenn sie sicher viel Stoff zur Diskussion uibriglésst.

Trotz einigen wenigen Fehlern (unerfindlich, wie es z.B. zu der
Verschreibung ‘Kocht’ fiir den No-Titel ‘Kocho’ S. 20 kommen kann)
wirklich ein eindriickliches Werk!

Eduard Klopfenstein

Paul-Ulrich Unschuld, Die Praxis des traditionellen chinesischen Heilsystems.
Verlag Franz Steiner, Wiesbaden 1973, 182 S. (u. Abb.).

Die vorliegende Arbeit von Unschuld nimmt unter den immer zahlreicher
werdenden Arbeiten tber die chinesische Medizin eine Sonderstellung ein,
denn der Ausgangspunkt der Untersuchung ist nicht die theoretische
chinesische Medizinliteratur, sondern eine einjihrige Felduntersuchung in
den Jahren 1969/70 in Taiwan iiber die Praxis der traditionellen chinesischen
Mediziner, das traditionelle Pharmaziewesen und die traditionellen Drogen-
liden. Die besondere Situation Taiwans machte fiir die Arbeit die Einbe-
ziehung der Einfliisse der japanischen Medizinverwaltung und der westlichen
Medizin auf die traditionelle chinesische Heilkunst notwendig.

Da die traditionelle chinesische Medizin sich auf die klassische medizi-
nische Tradition stindig beruft, fithren zwei Kapitel in die Entwicklung der
arztlichen Praxis-und der Pharmazie in der chinesischen Kaiserzeit und die
Zeit der japanischen Gesundheitspolitik ein. Hierbei ist vor allem der starke
Einfluss des Konfuzianismus auf die Praxis der Medizin im kaiserlichen China
erwihnenswert, die eine Entwicklung der Diagnosetechnik ohne Unter-
suchung des Korpers notwendig machte, und zu einem Auftreten unter-
schiedlich strukturierter Arzteklassen fiihrte. Ziel der japanischen Gesund-
heitspolitik war eine Vereinigung traditioneller chinesischer und moderner
Medizin, wodurch relativ frith die Grundlagen fiir ein zweigeteiltes Medizin-
system westlicher und traditioneller Prigung gelegt wurde.

Die folgenden Kapitel behandeln dann im wesentlichen die Ergebnisse
der Untersuchungen im Berichtsraum. So werden im Kapitel II (S. 24—47)
Werdeginge, Selbstdarstellungen traditioneller Arzte, Schulbildungen in der
Arzteschaft, Fachrichtungen, Priifungssysteme usw. behandelt. Die wich-
tigsten Ergebnisse dabei sind m.E., dass die Selbstdarstellungen der Arzte
erkennen lassen, dass ihr Anspruch auf eine Einheit alter Theorien und ihrer



148 ~ BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

Praxis meist nur vordergriindig besteht, insbesondere aber die Diagnose-
moglichkeiten ziemlich beschrinkt sind, und immer hiufiger westliche
Diagnosetechniken herangezogen werden miissen. Das Kapitel iiber Drogen-
liden und Pharmaziewesen (S. 49—75) ist eine ausfithrliche Beschreibung des -
jetzigen Ist-Zustandes, wobei ein breiter Uberblick von der Standesorgani-
sation, Ausbildungsgingen bis hin zum Drogensortiment, den Aufbereitungs-
verfahren und der Lagerung der Drogen gegeben wird.

Durch das schon von den Japanern eingefithrte westliche Heilsystem
besteht das doppelte Angebot westlicher und traditioneller chinesischer
Medizin fir die taiwanesische Bevolkerung, fiir uns hochstens vergleichbar
mit einer “Konkurrenz” von Schulmedizin und Heilpraktikern. Das sechste
Kapitel (S. 77—98) untersucht diese Doppelspurigkeit einmal im Verhiltnis
der traditionellen Arzte und Apotheken, zum anderen in der Reaktion der
Bevolkerung auf die beiden Medizinsysteme. Wichtigste Ergebnisse sind
hierbei, dass die Auffassungen der traditionellen chinesischen Arzte tiber die
westliche Medizin immer noch in der Formulierung gipfeln, dass die
chinesische Medizin die Krankheit heilt, die westliche Medizin dagegen nur
die Symptome behandelt. Dieses Urteil ist sicherlich nicht zum geringen Teil
durch die westliche Medizin bedingt, die im chinesischen Alltag “‘der
Bevolkerung in einer Verfdlschung gegeniiber (tritt), die in besonderem
Masse durch das unkundige Verkaufspersonal in Apotheken legaler wie
illegaler Art und die Praktiken mancher Arzte bedingt ist (S.115)”.
Uberraschend ist dann die Feststellung, dass gerade die lindliche Bevol-
kerung die westliche Medizin der traditionellen Medizin vorzieht.

Ein letztes Kapitel untersucht die insgesamt fatale Lage der Forschung
und Lehre in der traditionellen chinesischen Medizin.

Der Anhang bringt eine niitzliche Dokumentation zu den angespro-
chenen Problemen, einen ausfithrlichen Zeichenindex und einen instruktiven
Abbildungsteil.

Die vorliegende Arbeit besteht aus einer Fiille von Informationen und
Analysen zum heutigen Stand der drztlichen- und Arzneimittelversorgung in
Taiwan. Diese Untersuchungen werden durch die kritische Haltung des
Verfassers, z.B. gegeniiber der Ubertragbarkeit der terminologischen Systeme
usw., wertvoll, auch gegeniiber einer immer stirkeren Faszination im Westen
durch die chinesische Heilkunst. Nicht nur deshalb ist die Lektiire dieses
Buches nicht nur Fachleuten zu empfehlen, sondern sollte gerade auch von
Praktikern ostlicher Medizin im Westen genau durchgearbeitet werden.

Rolf Homann

Bryan S. Turner, Weber and Islam. A critical study. Routledge and Kegan
Paul, London und Boston 1974, 212 S.

Der Autor des vorliegenden Werkes kommt nicht von der Islamwissen-
schaft — oder Islamkunde, wie noch allzuoft gesagt wird — her. Nach
Ausweis im Vorwort und in einigen Hinweisen in den Anmerkungen auf



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 149

eigene Werke ist er Soziologe, genauer: Religionssoziologe. Das hat fiir seine
Beschiftigung mit einem islamwissenschaftlichen Thema einen Vorteil und
einen Nachteil. Der Vorteil besteht ganz sicher darin, dass er — von einer
Methodenwissenschaft herkommend — der oft der Fiille ihres Materials
hilflos und methodenlos unterliegenden Islamwissenschaft Hinweise ver-
mitteln kann zur methodischen Verarbeitung gesicherten (oder als gesichert
angenommenen) Faktenwissens. Der Nachteil besteht fast ebenso sicher
darin (das muss aber nicht notwendig so sein bei Soziologen, die sich mit
dem Islam beschiftigen! ), dass er — offenbar des Arabischen nicht kundig
und offenbar auch mit den, relativ! , wenigen iibersetzten Quellen nicht
vertraut — sich ausschliesslich auf westliche Sekundirliteratur stiitzt, d.h.
angewiesen ist auf doppelt reflektiertes historisches Material: einmal durch
den betrachtenden arabischen Quellenautor und ein zweitesmal durch den
westlichen Bearbeiter einer Quelle. Wieweit B. Turner sich dieser beiden, des
Vor- und Nachteils, bewusst ist, geht aus seiner Arbeit explizit nie, implizit
einigemale hervor. Dagegen geht schon aus der Einleitung deutlich hervor,
dass die Beschiftigung eines Soziologen mit dem Islam auch fir die
Soziologie ein Fast-Novum darstellt: “An examination of any sociology of
religion text-book published in the last fifty years will show the recurrent
and depressing fact that sociologists are either not interested in Islam or have
nothing to contribute to Islamic scholarship.” (1) Das Buch von Bryan
Turner verspricht, diesen beklagenswerten Zustand idndern zu helfen — ein
Versprechen, das zu einem grossen Teil eingelost wird.

Es geht, der Titel sagt es bereits, um Max Weber, der sich seit einigen
Jahren in der angelsidchsischen Welt wachsenden Interesses erfreut, und seine
Vorstellungen vom Islam. Diese Vorstellungen sind nicht so systematisch
ausgearbeitet wie viele Webersche Stellungnahmen zu anderen Fragen-
komplexen. Dennoch lassen sich diese Vorstellungen mit Turner unter zwei
Punkten zusammenfassen. Nach ihm glaubte Max Weber, dass
a. ‘. ..it was the patrimonial nature of Muslim political institutions which
precluded the emergence of capitalist pre-conditions, namely rational law, a
free labour market, autonomous cities, a money economy and a bourgeois
class.” (2) '

b. “Islam as a religion of warriors produced an ethic which was incom-
patible with the ‘spirit of capitalism’.”” (2)

In insgesamt elf Kapiteln, auf drei iibergreifende Abschnitte aufgeteilt,
unternimmt es Turner, diese beiden Grundannahmen Webers iber den Islam
einer genauen Prifung zu unterziehen. Da Max Weber aber nicht nur mit
Einzelerkenntnissen hervorgetreten ist, sondern auch — basierend auf einigen
philosophischen u.a. Vorgidngern im spiten 19. Jahrhundert — eine beson-
dere soziologische Methode entwickelte, die sogenannte ‘“‘verstehende So-
ziologie” (d.h. der Versuch ‘“‘to present the social actor’s constitution of
social reality by subjective interpretations”) (3), erfolgt Turners Auseinander-
setzung mit seinen islamwissenschaftlichen Thesen auf zwei Ebenen, einer
inhaltlichen und einer methodischen:



150 BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

Auf der inhaltlichen Ebene will Turner zeigen, dass Weber mit seiner
Behauptung von der patrimonialen Natur muslimischer politischer Insti-
tutionen und einiger sich daraus ergebender Konsequenzen weitgehend recht
hatte; dass dagegen seine Vorstellungen vom Islam als Kriegerreligion, und .
damit auch die sich daraus ergebenden Konsequenzen, weitestgehend irrig
sind; dass Webers Konzept Ostlicher Gesellschaftsordnung und die Marxsche
These von der asiatischen Produktionsweise in enger Beziehung stehen; und
dass schliesslich kapitalistische Ethik und Sikularisierung im Nahen Osten
nicht — wie von Weber angenommen — Eingang gefunden haben wegen einer
inneren Beziehung zwischen Industrialisierung und Sikularisierung, sondern
wegen der Einfilhrung dieser Werte in die islamische Welt durch muslimische
Intellektuelle.

Auf der methodischen Ebene wendet B. Turner Webers Methode der
verstehenden Soziologie zur Klirung verschiedener Einzelfragen an und zeigt
dabei gleichzeitig, dass Weber, der ““Vater” dieser Methode, ihr hiufig nicht
bis zur letzten Konsequenz folgte, und dass — wire er ihr gefolgt — manche
seiner Ergebnisse anders aussihen.

Besonders der erste Teil ist der detaillierten Anwendung der Weberschen
Methode gewidmet. Nach einem einleitenden Abschnitt, ‘““An interpretation
of Weber on Islam”, versucht Turner in drei Kapiteln — “Charisma and the
origins of Islam”, “Allah and man”, ““Saint and sheikh” — verschiedene
Mingel an Webers approach aufzuzeigen. Er legt dar, wie Weber sich gar
nicht bemiiht, den Propheten Muhammad, sein Auftreten und seine
Botschaft ““von innen’, d.h. vom Verstindnis seiner Zeit und Welt her, zu
verstehen, und ihn vielmehr von der puritanischen Moral des ausgehenden
19. Jahrhunderts her kritisiert; wie es ihm somit nicht zu zeigen gelingt, dass
die alte Beduinenethik (murdwa) im stidtischen Handelszentrum Mekka im
beginnenden 7. Jahrhundert obsolet geworden war und Mekka ‘“‘sociologi-
cally prepared for the emergence of a charismatic figure” (31) gewesen sei
(ein Gedanke, den schon in den 50er Jahren W. Montgomery Watt in einigen
Abhandlungen tiber den Propheten ausgefithrt hatte); wie Muhammad mit
seiner Botschaft, die eine Umstrukturierung der vorislamischen Weltsicht
bedeutete, genau diese charismatische Rolle iibernahm und den Mekkanern
eine neue Weltanschauung (din) vermittelte.

Auch in seiner Interpretation des Verhiltnisses zwischen Gott und dem
Gldubigen und der Rolle des Gebets verlisst Weber nach B. Turner die Logik
seiner eigenen Methode, indem er Gott als “‘social actor” und das Gebot als
“social action” ausschliesst, beides Konsequenzen, die eine Betrachtungs-
weise ““von innen” als absurd aufweist.

Schliesslich erldutert Turner die inhaltliche Unvereinbarkeit der Begriffe
“Heiliger” und ‘““Scheich™, die er als inhaltlich diametral entgegengesetzt
interpretiert: z.B. benotigt der Heilige die Heiligsprechung, eine formelle
papstliche Kanonisierung, wihrend Scheichs “are canonized by the people”
(67); der Heilige ist orthodox, wihrend der Scheich meist heterodoxem
Religionsverstidndnis zuneigt; der Heilige ist tot, wenn er zum Heiligen wird,



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 151

wihrend der Scheich schon zu Lebzeiten eine Anhingerschaft um sich
sammelt.

Im zweiten Teil — “Patrimonialism and charismatic succession”, “Islam
and the city”, “Weber, law and Islam”, “Islam and Ottoman decline” —
kehrt der Autor zuriick zu “Weber’s unfinished analysis of the relationship
between Islamic society and rational capitalism” (75). Hier erklirt Turner
die patrimoniale Erbfolge mit all ihren Konsequenzen als das nach Webers
Vorstellungen schwerwiegendste Hemmnis fiir das Entstehen einer rationa-
len, kalkulierbaren kapitalistischen Ethik. Einerseits hitten die Aufgaben im
Reich nur durch eine patrimoniale Biirokratie geloést werden konnen;
andrerseits habe diese Art der Beherrschung/Verwaltung der Reichsteile die
Bildung verantwortlicher Bevdlkerungsgruppen — z.B. stddtische Mittelklasse
als typische Triger ethischer Frommigkeit — oder tragender Institutionen —
u.a. eben auch die Bildung wenigstens teilautonomer Stddte — verhindert;
schliesslich sei auch die gesetzliche Unsicherheit — ausgedriickt durch den
unverinderlichen Inhalt der Sari‘a (religioses Gesetz) und durch die sub-
jektiv-willkiirliche Qadi-Rechtsprechung — ein Teilstiick im Gesamt dieser
allgemeinen durch die patrimoniale Herrschaft bewirkten Unsicherheit.
Dieser ganze Problemkomplex wird sodann an der Entwicklung des
osmanischen Reiches exemplifiziert.

Im dritten und letzten Teil, bestehend aus “Islamic reform and the
sociology of motives”, “Islam and secularization”, “Marx, Weber and Islam”,
kommt Turner nochmals auf Webers Annahme zu sprechen, die Beduinen-
krieger hdtten zunichst den Islam zu einer sinnlichen Religion gemacht,
gegen die dann die Sufis fir die breite Masse eine jenseitige Religion gestellt
hitten — beides Tendenzen, die ein asketisches, diesseits-orientiertes reli-
gioses Potential im Islam abgeleitet und damit die Bildung der Voraus-
setzungen eines rationalen Kapitalismus verunmdoglicht hitten. Diese An-
nahme verweist Turner in den Bereich des simplistischen Glaubens des
19. Jahrhunderts vom Spiritualismus des Ostens und dem Materialismus des
Westens. Mit ausschliesslichem historischem Hinweis auf die Tiirkei wird
dann noch Webers “Regel’” von der Sikularisierung als notwendiger Folge
der kapitalistischen Wirtschaftsordnung als irrtimlich aufgezeigt; denn die
Betrachtung einiger islamischer Reformer zeige schon deutlich den mime-
tischen Charakter der tiirkischen Sikularisierung.

Im allerletzten Kapitel des Buches untersucht Turner noch in Kurze die
unterschiedliche Haltung Webers und Marx’ der Religion und der Moral
gegeniiber bei sehr dhnlichen Ansichten in Zusammenhang mit der ‘‘asiati-
schen Produktionsweise”. Er kommt dabei zu dem Schluss, dass es
verschiedene Erfahrungen im allerpersonlichsten Bereich der beiden Gesell-
schaftswissenschaftler waren, die zu solch verschiedenen Ansichten iiber
Religion und Moral fiihrten.

Die ubergreifende Kritik Bryan Turners an Max Webers Ansichten iiber
den Islam — den Folgen der patrimonialen Herrschaft und der Beduinen-
kriegerethik — wird sehr deutlich und immer wieder ausgedriickt durch das



152 BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

ganze (als Lehrbuch fir Religionssoziologie konzipierte) Buch gefiihrt.
Immer wieder kann Turner zeigen, dass Weber entweder faktisch im Irrtum
ist, dass er seine eigene Methode der ‘‘verstehenden Soziologie” nicht
konsequent anwendet oder dass er nicht klirt/gekldrt hat, ob eine von ihm
als Voraussetzung des westeuropiischen Kapitalismus angenommene Erschei-
nung eine notwendige Voraussetzung fiir Kapitalismus iiberhaupt ist. (Das
wird besonders deutlich bei der Behandlung des rationalen Rechts.) —
Problematisch bleibt jedoch Verschiedenes:

Da ist zundchst das, was dem Islamwissenschaftler besonders am Herzen
liegt: der Begriff “Islam”, ein Begriff, der sowohl eine Religion, als auch eine
Kultur, als auch — da Religion und Herrschaft theoretisch nicht getrennt sind
— ein Herrschaftssystem bezeichnet. Wiahrend das signifiant tiber Jahrhun-
derte gleich geblieben ist und von verschiedenen islamischen — und spéter
auch westlichen — Interpreten als eine Einheit bezeichnend verstanden
wurde, hat sich tatsdchlich das signifié stark verdndert. Turner nimmt zwar
davon Kenntnis (er spricht von der ‘“‘sprawling, heterogeneous and baffling
reality which we attempt to summarize under the term ‘Islam’ *’ (1), scheint
aber zu glauben, diese zeitlich und ortlich so verschiedenen Erscheinungen,
die alle “islamisch” heissen, mit einer Theorie in den Griff bekommen zu
konnen. Wiewohl diese Moglichkeit hier nicht geleugnet werden soll, ist sie
im vorliegenden Buch nicht zufriedenstellend in die Tat umgesetzt: Zwar
wird an mehreren Stellen eine Erscheinung als verschiedene Perioden
islamischer Geschichte durchziechend aufgezeigt; aber hidufiger werden
Beispiele nur aus einem kleinen Teil der islamischen Welt zu einer
bestimmten Zeit genommen (so sehr deutlich beim Kapitel tiber Sikulari-
sierung), wobei dann nicht klar wird, ob die Erscheinung wirklich islamisch
ist.

Dann ist die Verteilung von theoretischer Erorterung und praktischer
Anwendung der Theorie nicht sehr gleichmissig. In manchen Kapiteln bleibt
vor lauter Voriiberlegungen theoretischer Art die Betrachtung des “Islam”
auf der Strecke, wihrend es auch Kapitel gibt, die fast nur — und sehr
griindlich — am historischen Material orientiert sind (so z.B. das Kapitel iiber
Islam und osmanischen Niedergang).

Schliesslich scheint das gesamte letzte Kapitel, in dem die Formung der
Vorstellungen von Religion und Moral bei Weber und Marx an allerperson-
lichsten Ereignissen aufgehingt wird, als dusserst problematisch. Sofern die
Behauptung, dass Ehebettingste oder -freuden die Bildung dieser Ansichten
grundlegend beeinflusst haben, nicht durch stringente psychoanalytische
Theorie und Erkldrung bewiesen wird, bleibt sie eine unbefriedigende
Reduktion sozialwissenschaftlicher Theoriebildung auf hiusliche Erlebnisse.
Vom Gesamtkonzept des Buches her betrachtet, diirfte eine solche Deutung
kaum im Interesse des Autors gelegen haben; der zweite Teil des letzten
Kapitels fuhrt gefihrlich nahe an eine solche Auslegung.

Obwohl Bryan Turners Buch fiir einen soziologisch nicht vorgeblldeten
Islamwissenschaftler wegen der vielen ungewohnten Theorie nicht leicht zu



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 153

lesen ist, mdchte man es doch wegen seiner vielen neuen Ansatzpunkte bei
der Betrachtung islamischer Geschichte auch in zahlreichen islamwissen-
schaftlichen Hinden sehen. Es kann, trotz einiger historischer Ungenauig-
keiten, im Unterricht iiber islamische Geschichte und Religion — und dafiir
ist es gedacht — viele Fragen kldaren helfen.

Hartmut Fihndrich

Philip Denwood, The Tibetan Carpet. Warminster, Aris and Phillips, 1974.
101 S., 1 farb. Titelbild, 24 Farbtafeln, 83 Abb. u. Zeichnungen im Text, |
Bibliographie, Glossar u. 2 Karten.

Der tibetische Teppich, seine Herkunft, seine Technik, sein Charakter,
war bisher nur ungeniigend beschrieben worden. Systematische Versuche mit
zuverlissigen Ergebnissen wurden durch H. A. Lorentz unternommen (Der
Teppich in der Chinesischen Kunst, Privatdruck Leutershausen 1970,
S.224-230. Ders.: A View of Chinese Rugs from the seventeenth to the
twentieth Century, London and Boston 1972, S. 156—163. A. Messinesi,
“Rug weaving in Tibet”, in: Lorentz 1972, S. 124—130). Eine von Lorentz
geplante Untersuchung speziell des Tibetteppichs wurde durch seinen
plotzlichen Tod vereitelt. So wird man sich auf das nunmehr vorliegende
Werk von Philip Denwood beschrinken missen, das in Anlage und
Ausfithrung nicht so leicht zu iiberbieten sein diirfte.

Der tibetische Teppich verdient die vom Verf. mit Recht geforderte
gesonderte, aus uberschitzten Zusammenhingen mit dem chinesischen
Teppich herausgeloste Behandlung, denn seine Entstehung ist dlter als dieser
und auch nicht von China her inspiriert. Wihrend das chinesische Teppich-
handwerk kaum vor dem 17. Jh. entstanden sein dirfte und erst im 18. Jh.
aufzublithen begann, werden die Tibeter bereits im 7.—9. Jh. durch enge
Kontakte mit Zentralasien und iiber dieses mit Traditionen der iranischen
und arabischen Welt die Teppichknuipferei kennengelernt haben. In tibe-
tischen Manuskripten aus Tun-Huang wird der Sitzteppich (tib.: gdan) schon
erwahnt, spiter wieder im gZi-brjid der Bon-po aus dem 14. Jh. Man darf
wohl behaupten, dass der tibetische Teppich im Kunsthandwerk der
asiatischen Volker eine durchaus selbstindige Stellung einnimmt. Als solcher
steht er bereits im 17.—18. Jh. in vollendeter Schonheit vor uns, was auf eine
lange und von China unabhingige Tradition schliessen ldsst. Gewisse,
wahrscheinlich aus Khotan stammende Motive in alten tibetischen Teppichen
reichen bis in den Kaukasus. Die Anklinge an chinesische Arbeiten sind nach
Ansicht des Verf. nicht unbedingt auf Vorbilder chinesischer Teppichmuster,
sondern moglicherweise auf Motive ch1nes1scher Porzellane und Seiden-
webereien zuriickzufithren.

Was dem tibetischen Teppich seinen im Vergleich mit dem persischen,
turkischen und chinesischen eigenen Reiz gibt, ist vor allem in der dicken
tibetischen Wolle und in einem etwas lockeren, robusten Gewebe begriindet,



154 BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

wodurch auch die Farben einen reicheren Liister und grossere Tiefe erhalten,
Vorzige, die bei teilweiser Verwendung von Baumwolle oder von Wolle, die
nicht aus dem Himalaya stammt, leider verloren gehen. Dadurch dass heute
die wenigen Grundstoffe fiir die natiirlichen Farben (wie Indigo, Krapp, -
Lack, Rhabarber und Walnuss), die sich urspriinglich auf blaue, rote, gelbe
und braune Toéne neben Orange und einem sparsamen Gebrauch von Griin
beschrinkten, zunehmend mit synthetischen Mitteln ersetzt werden, hat sich
die Farbskala auf Kosten einer dezenten, weichen, an alten Teppichen so
bewunderten Harmonie der Farbtone zwar bestechend erweitert, aber die
Teppiche wirken mechanischer und zugleich aufdringlicher.

Ausser zum Sitzen (gdan) im Heim oder im Tempel bzw. im Kloster
sowie zum Liegen wird der tibetische Teppich vornehmlich als Unterlage
unter den holzernen Sattel und als Auflage auf diesen verwendet, gelegent-
lich auch als Zimmerteppich, ebenso im Zelt, iiber den Fussboden gebreitet
oder in Turdoffnungen gehingt. Tempelsdulen werden gern mit Teppichen
umwickelt. Alles das blieb nicht ganz ohne Auswirkung auf das Muster. Der
Verf. unterscheidet dabei Medaillon-Teppiche, zu denen man der Einfachheit
halber vielleicht auch solche mit anderen geometrischen Zeichnungen
rechnen konnte, sofern das Medaillon abstrakt ist, von Teppichen mit
pflanzlichen Motiven (Blumen-Medaillon, Lotus-, Pionien-, Pfirsich-Muster),
mit Swastika-, Vajra- und anderen buddhistischen Ornamenten und solchen
mit Drachen- bzw. Drachen-Phonix-Mustern.

Die Technik der Herstellung nimmt einen breiten Raum des iibersichtlich
gegliederten und gefillig gedruckten Werkes ein (S. 25—59, 87—93). Dabei
interessiert besonders die Feststellung, dass auch der Ursprung des vertikal
gestellten oder angelehnten Webstuhls nicht in China zu suchen ist, da seine
Geschichte iber Zentralasien und aus dem vorderen Orient nach Tibet fiihrt.
Wieweit der horizontale Webstuhl ebenfalls direkt aus Zentralasien oder
moglicherweise von dort iiber China nach Tibet kam, ist ungewiss. Die
tibetische Kniipftechnik dagegen stammt mit Sicherheit aus Zentralasien und
ist uber den vorderen Orient bis ins alte Agypten zu verfolgen. Sie ist anders
als die chinesische.

Zentren der tibetischen Teppichherstellung sind Gyantse (rGyal-rtse) in
Siidtibet neben Schigatse (gZhis-ka-rtse), Sa-skya, Kyirong (sKyid-grong) und
Khampa-Dzong (Gam-pa-rdzong). Hier kann man meines Erachtens mit
Gewinn die durch Lorentz empfohlene Klassifizierung versuchsweise ver-
wenden. Er unterscheidet einen zentraltibetischen (Gyantse-)Stil mit ort-
lichen Abweichungen, u.a. in Khampa-Dzong (rustikal, lebhaft im Farbspiel),
von einem osttibetischen Stil mit den beriihmten Khams-Teppichen (tib.:
Tso-ru, schreibe: rTsid-phrug) als besondere Abart mit einer Vorliebe fir
blaue und schwarze Tone (auf weissem Grund fir Laien, auf rotem oder
gelbem fiir Monche) und mit Fransen an allen vier Seiten. Ein dritter Typ
wiren die rGya-rum (schreibe: -grum)-Teppiche, die meist auf rotliches Tuch
geheftet werden und die meisten der wenigen chinesischen Anregungen
aufgenommen haben wie Wolken, Wasser und Berg in chinesischer Art,



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 155

Medaillon, Pdonie und Pfirsich, Fledermaus, Drache und Phonix und
daneben die Technik der Farbschattierung, etwa Blumen mit einem hellen
Ton ihrer Farbe einzufassen.

Zur Erginzung der vorziiglichen Reproduktionen (Farbtafeln [-XXIV)
dieses ausgezeichneten Werkes sollte man die farbigen Wiedergaben in
Lorentz (1972, Tafeln 73, 84—91) unbedingt mit betrachten. Die Teppich-
legenden (S. 95) sind ungeniigend. So haben wir beispielsweise auf Tafel III
und Tafel XXIII mit einem aussergewdhnlich feinen Exemplar typische
Beispiele fir Tso-ru.

Siegbert Hummel

Pierre Jaquillard, Matiére et Présence, 40 p., 12 ill. en noir et 4 en coul,,
Neuchatel, 1974.

Sous un titre, peut-étre un peu énigmatique pour un historien de l’art,
’auteur nous propose une “réverie” (dans le sens ou I’entendait 'admirable
philosophe de la science Gaston Bachelard) sur sept jades archaiques chinois.

Prenant a témoin Bachelard, précisément, le poéte Paul Valéry et le
philosophe Alain, M. P. Jaquillard annonce la couleur de son propos dés les
premieres pages: “... je voudrais souligner tout d’abord le point de vue
esthétique, qui était le mien en traitant ce sujet . ..”

On peut donc imaginer les réticences (pour ne pas dire le scepticisme)
avec lesquelles seront regues ces trente pages consacrées au ‘pi”’ et au
“ts’ong”’: la notion d’esthétique n’est-elle pas matiére a disputes depuis deux
siécles, et qui saurait nous dire aujourd’hui précisément ou passent ses
frontiéres, quel est son contenu?

La contestation est valable, mais les historiens de I’art qui la portent en
avant comme pour mieux justifier 'objectivité de leur langage seraient bien
avisés de considérer dans quelle mesure cet art qu’ils étudient avec beaucoup
de conviction n’est pas lui-méme domaine flou, champ de réflexion variable,
ne comporte pas sa part de mystére inaccessible — faut-il ajouter:
heureusement — au psychologue, au sociologue, a I’ethologue ... Et c’est
bien peut-étre la raison pour laquelle ce sont souvent actuellement des
historiens ‘“tout-court” qui ’abordent par la bande.

Je trouve donc rafraichissant qu’un bon connaisseur (comme aurait dit
Panofsky) de I’Extréme-Orient nous rappelle, 4 travers une série d’études
centrées sur les jades anciens de la Chine (c’est, je crois, la cinquiéme du
genre), qu’un objet rituel puisse étre aussi objet d’art, c’est-id-dire non
seulement document sur une culture, un systéme de pensée, de croyances
dans un temps lointain, mais aussi tout a la fois témoignage d’un ordre
cosmique, éveilleur de sensations multiples et diverses, générateur d’émotions
durables ou éphéméres, qu’on n’aura jamais fini de recenser.

Ce qui ne veut pas dire que M. Jaquillard ne connaisse pas, ou connaisse
mal les problémes que posent I’histoire des premiers jades, leur symbolique,



156 BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

le milieu dans lequel ils ont été utilisés, le métier qui les a faconnés. Tout au
plus peut-on remarquer qu’il est plus affirmatif sur la signification du
“ts’ong” — considéré notamment comme le symbole de la “Terre” — que ne
le sont les récents catalogues du Royal Ontario Museum! et de ’exposition
de ’OCS a Londres?, ou les commentaires de Max Loehr sur la Collection
Grenville L. Winthrop du Fogg Art Museum?®. (Ces textes, d’ailleurs,
n’infirment pas catégoriquement la thése de notre auteur.)

Quoi qu’il en soit, la démarche de M. Jaquillard, ici comme ailleurs a
propos de la calligraphie orientale, demeure digne d’intérét, bien que — ou
justement parce que tres rares sont les spécialistes qui osent I'emprunter au
cours de leurs études. Elle est sans aucun rapport — faut-il le préciser — avec
les élucubrations jargonnantes qui fourmillent dans les revues a la mode; elle
devrait en revanche inciter de nouveaux chercheurs a sortir des chemins
battus qui conduisent sans surprise a la découverte de ’objet d’art — fat-il
chinois — et a tenter d’entreprendre la périlleuse jonction de la science et de
la sensibilité.

P.-F. Schneeberger

1

Doris Dohrenwend, Chinese Jades in the Royal Ontario Museum, 1971.
2

Chinese Jade throughout the ages, Oriental Ceramic Society, London, 1975.
(Introductions de Jessica Rawson et John Ayers).
3 Ancient Chinese Jades, Harvard University, Cambridge, USA, 1975.

The Wandering of the Soul, texts translated with commentary by Alexandre
Piankoff (completed by Helen Jacquet-Gordon). Bollingen Series XL: 6,
pp- XVIII + 124, 47ill., 5 text diagrams and folding plan, Princeton
University Press, 1974.

Last of the volumes constituting XL of the Bollingen series designed to
make accessible facsimile reproductions and translations of texts concerning
ancient Egypt, particularly those belonging to a mythological and theological
category. The present volume collated by Alexandre Piankoff who super-
vised the whole series published eight years after his death, is edited and
completed by Helen Jacquet-Gordon who wrote the general introduction
and compiled the bibliographical lists. Consisting of three translations
reflecting different stages of the Egyptian conceptions of the Afterlife,
which exercised a dominant role in their theological philosophy at all
periods.

All were designed to assist the deceased with instructions and magical
formulae to enable the hazards besetting the path of immortality to be
negotiated in safety. As the introduction alludes, the hereafter was not an
immediate haven to the deceased but a series of tribulations which the soul
generally depicted in the form of adventurous wanderings has to undergoe
before attaining the ultimate goal whether this be the cosmic retinue of Re
or the Osirian Paradise.



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 157

Piankoff’s first translation and the oldest text of all three episodes, is the
so-called Book of Two Ways belonging to and forming part of the Coffin
Texts. The material relating to the above is founded on the hieroglyphic
edition of this collection of religious writings prepared by De Buck
(Egyptian Coffin Texts) and contained in volume VII of the former work
published in 1961 after the latter’s death. Twenty three wooden coffins
belonging to the XI and XIIth dynasties of the Middle Kingdom are known
to have these texts of which De Buck’s edition incorporates eighteen, other
sources alluding to five more, four of these being referred to by A. T. Allen
(J.N.E.S. 1965, pp. 133-37). All these are derived from El-Bersheh, a
cemetery opposite El-Ashmunein known to the Greeks as Hermopolis, the
City of Thoth.

As a preliminary preface Piankoff recapitulates a few quotations from
the Pyramid Texts composed for the kings of the Old Kingdom which
provide the first literary records concerning the Egyptian conception of an
Afterlife. In these the monarch is apotheosized into a god but before
reaching the sky and being identified with the Sun god (Spells 1171 a.b.c.d.
1112 a.b.) the dead king traverses several regions such as the Field of Yaru
(Spells 873 c.) and of Malachite (Spells 935 c. 936 a.b.c. 937 a.b.) and finally
to pass through the portals of heaven designed it is stressed to hold back the
common people. The latter however were not entirely bereft of a future in
the hereafter. Cryptic mastaba inscriptions of the period indicate that the
nobles at their demise journeyed to the West, a term interpreted by Piankoff
as the transportation of the mortal remains to the grave. Passages imply that
the fate of the deceased was much less negative and after ordeals of the
nature described in detail in later texts, the ka was received by the Great
God, who undoubtedly is Osiris and some kind of celestial future was
envisaged.

These elements of a celestial geography discernible in the Heliopolitan
Pyramid texts and other inscriptions belonging to the Old Kingdom and even
during the first Intermediate period were incorporated in the mortuary texts
of the subsequent epochs and depicted in a pictorial form. The earliest of
such representations is that of the Book of Two Ways inscribed on the panels
and bottoms of the Middle Kingdom El-Bersheh coffins, whose basic feature
is a rectangular plan containing two wavy lines, one painted blue, the other
black. These bands portray the Two Ways, one by land the other by water
along which are interspersed spells (numbered by Piankoff) to enable the
soul to negotiate the various hazards and attain access to the Netherworld
with its own particular mythological topography. Once the choice of route
had been decided, no change could be made for the two paths were
separated by a broad division of flame. Piankoff provides two spearate
translations, Cairo Coffin 28 083 figured in plates 1—-7 (and folding plan)
and Berlin Coffin 14 385 plates (8—9). A more recent commentary (Leonard
J. Lesko. J.A.0.S. Vol.91. 1971) has emphasized that the El Bersheh
collection is comprised of three separate versions designated as A.B.C. and



158 BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

the first two which reflect Heliopolitan theological concepts stemmed from
the third which is predominately of Osirisian philosophy and could therefore
be older.

Piankoff’s second episode relates to the Quererts (KRRT) translated as
“Caverns’ and is an appellation for a text which is incorporated in Egyptian
funerary literature as chapter 168 of the Book of the Dead, though as
stressed, the nature of the text indicates originally it was a independent
composition. Piankoff enumerates ten known sources considered to be
divided into two groups all of which belong to the New Empire, the most
complete being that of King Meneptah (1236—1223 B.C.) engraved on the
East, South, and West walls of the Osireion at Abydos, all twelve caverns
being depicted together with their deities, other texts representing only
divinities of caverns Eight to Twelve. It is through these the deceased must
pass to the Netherworld.

Piankoff’s final translation relates to a text concerning the Egyptian
game of chance called ‘““Senet” played on a squared board with draughtsmen.
Two copies of the foregoing are known, Cairo papyrus J.E. 58 037 (plates
42—45) and the Turin fragment (plate 46), Piankoff using the first of these
versions. This text appears to imply that during the soul’s wanderings in the
Netherworld, he could be challenged to a game by an inimical demon, the
progression of the draughtsmen accross the board being likened it is
suggested by the translator to the journey of the deceased and its hazards.
Since the stake was its future existence it had to be sustained by magical
means. To substantiate the prevalence of this belief, a number of examples
are quoted from folklore and legend, collected by Siadhal Sweeney with
appended references. Though there is a paucity of commentary to amplify
the various episodes of the translations, this posthumous contribution is
important for the specialist and also those interested in the mythology of
Ancient Egypt and is an appropriate epitaph to a scholar and Egyptologist.
The plates, diagrams including the folding plan are extremely well

duced.
reproduce L. M. Young F.R.A.L

Chi-yun Chen, Hsiin Yiieh (A.D. 148—-209). The Life and Reflections of an
Early Chinese Medieval Confucian, Cambridge Studies in Chinese History,

Literature and Institutions. Cambridge, Cambridge University Press 1975, XI
+ 242 pp.

Hsiin Yiieh, who lived in the end of the Late Han Dynasty (A.D.
23-220), was sometime called “small Hsiin” — in contrast to the influential
philosopher Hsiin-tzu (ca. 298—-238 B.C.) because they shared the same
name. Moreover, both were Confucian philosophers but the differences
between them are of course more substantial than outward coincidences.
Both of them promoted Confucianism greatly influenced by Legalism but at
the time of Hstin Yiieh the teachings of Confucius have already for a long



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 159

time been an officially instituted doctrine of the State. It was hardly possible
that Hsiin Yiieh could substantially contribute to this mixed doctrine but it
is nevertheless not without interest to follow what ideas have been
developed by him in his Shen-chien (Extended Reflections).

Hsiin Yieh was moreover a historian who produced a peculiar
chronological history Han chi, later known as Ch “ien Han chi (Chronicles of
the Former Han) in contradistinction to the Hou Han chi by Yian Hung
(328—-376). Both books of Hsiin Yiieh were written in the last decade of his
life — in the years 200 and 205. We may find it somewhat surprising that
after the two “‘systematic” histories — Shih chi by Ssu-ma Ch’ien for all the
history of China until ca. 90 B. C. and the Han shu by Pan Ku! devoted only
to the Former Han period — Hsiin Yiieh found reasons for rewriting Pan
Ku’s book in the form of annals like the Classics Ch un-ch’iu and
Tso-chuan. Everybody would believe that a historical work in the form not
only of yearly entries but also with chronological tables, treatises on various
subjects and especially the numerous biographies would give the historian
much more opportunity to propose his own views and also record the
opinions of the ruler than a mere dry chronicle.

Nevertheless, thanks to the efforts of Chi-yun Chen (Ch”“en Ch’i-ylin),
we learn that many attitudes of Hsiin Yiieh were predeterminated by the
complicated and dangerous conditions on the Late Han court where the
dignitaries had to be still more prudent and cautious than it had usually been
the case. In other words, the sometime quite open criticism of Pan Ku could
have been proposed by Hsiin Yiieh only in a veiled form — mostly in the
form of lun — discourses which he regularly appended to his chronological
account. As the historian-philosopher himself stated in the foreword to his
Han chi, his chronicles included sixteen different categories of human and
social life, among them such questionable ones like dangerous and disorderly
situations, disastrous and abnormal occurences, plots, subversive persuasions,
etc.

Somewhat paradoxically, Chen’s book does not describe everything
relating to Hstin Yieh and his works while the author pays his attention to a
broader account of the Late Han and the following period. Although the
author succeeded to include into his account the results of his study
concerning the development of certain organs of the Han central govern-
ment, from 1960, we may regret that he did not do the same with his study
on the textual problems of Hsiin Yiieh’s writings (cf. pp. 84 and 196,
note 1)2. On the other hand it is fortunate that Chen could extend his 1966

! For Pan Ku and his Han shu see the recent booklet by E. P. Sinicyn, Ban’ Gu —

istorik drevnego Kitaya (Pan Ku — a Historian of Ancient China). Moscow, “Nauka”,
1975. See my review-article “Pan Ku and the Translations from the Han shu” in: Journal
of the American Oriental Society 98 (1978).

2 “Textual Problems of Hsiin Yiieh’s (A.D. 148—209) Writings: The Han chi and the
Shen-chien”. Monumenta Serica 27 (1968), pp. 208—232.



160 BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

Harvard dissertation which dealt only with Hsiin Yiieh’s Shen-chien3. All
substantial problems should have been dealt with directly in the book
inclusive the textual problems which may sometime be of a great
importance.

From what has been said above the reader might have got some idea on
the contents of the book. It is nevertheless still necessary to present at least
the headings and some words on the seven chapters: 1 Introduction: the
Confucian elite in an era of transitions. 2 Imperial decline and the new elite:
the literati in a conservative régime; persecution, agitation, and the Hsiin
family of Ying-ch’uan; Confucians, Taoists, and Yellow Turbans. 3 The
Han-Wei transition: civil turmoil and ‘restoration’; bureaucracy, political
loyalty, and the new leaders; the early Chien-an era, A.D. 196—210. 4 Hsiin
Yieh: family background, official career, and political attitudes: the period
of obscurity prior to A.D. 196; service at the ‘restored’ Han court, A.D.
196-209. 5 Hsiin Yiieh’s works: the Han chi: the official apologia, the
historian’s discourses (shih-lun); cosmology, canonical authority, and
history; historiography. 6 Hsiin Yiieh’s works: the Shen-chien: from history
to reflective thinking; Confucianism and Taoism in the ‘“pure talk”
(ch’ing-t'an); Confucianism, Legalism, and Hsin Yiieh’s counsels. 7 Con-
clusions: the world after Hsiin Yiieh.

We have seen clearly that Chen’s book has a much broader meaning for
the history of the 2nd—3rd centuries than a mere biography of Hsiin Yueh.
Very valuable is especially his analysis of the Shen-chien, it may be said by
the way that the original word chien — reflections — means “mirror’ and it
is evidently Hsiin Yiieh’s chien which became that of Ssu-ma Kuang and
appears in the title of his large history Tzu-chih t’ung-chien (Comprehensive
mirror). We will find that the prestige of Hsiin Yieh’s thought, although
inevitably and intentionally bound to the turmoil and rivalries during the
Late Han, was rather high during the Sung.

The author was well advised when he decided to deal with both the
activities of Hsiin Yiieh — because the ideas of the Shen-chien were not only
derived from his studies of history or, perhaps better, based on his
formulation of history as he saw it. Of course, as shown by Chen, many of
Hsiin Yiieh’s judgments are to be found in both the books. The fact that the
form of the expression of the ideas is different in both of them gives to Chen
just a better opportunity for examining their real meaning. Last but not
least, almost nothing has been published on Hsiin Yiieh and this still
increases the value of Chen’s book; practically nothing can be added to his

3 Hsiin Yiieh and his Shen-chien: A Confucian Minister’s Reflections on the Downfall
of his Dynasty. Chen does not quote the dissertation in his bibliography neither his
preliminary study The Rise and Decline of the Hsiin Family (A.D. 100-300): A Case
Study of Aristocratic Families in the Six Dynasties. Paper No. 37, International
Conference on Asian History, 1964, Hong Kong.



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 161

bibliography?. It would be interesting to know why the dates given for Ching
Fang are 88—44, instead of the usual B.C. 77-37.
Timoteus Pokora

* Most recently the Leningrad scholar Yu. L. Kroll paid attention to Hsiin Yiieh’s
concept of chia: according to Hsiin Yiieh every of the philosophers (chu-tzu) could be
called “a school”. Cf. his preliminary study “O ponjatii “czja” (shkola) v drevnem Kitae”
(On the notion of ‘“‘chia”, school, in ancient China), pp. 80, 86 in: Vos’maya nauchnaya
konferenciya “Obschchestvo i gosudarstvo v Kitae” (The 8th Scholarly Conference
“Society and State in China’’), Moscow 1977.

Peter Snoy, Bagrot. Eine dardische Talschaft im Karakorum. Graz, Aka-
demische Druck- u. Verlagsanstalt, 1975. 235 p., 119 photographies dont
4 en couleurs. (Bergvolker im Hindukusch und Karakorum, 2.)

Les lecteurs intéressés aux travaux de la Deutsche Hindukusch-
Expedition 1955/56 seront heureux d’avoir enfin en mains une des sources
premiéres a4 toute une littérature ethnologique parue récemment sur le
monde dardique. (Mentionnons particuliérement Die Religionen des Hin-
dukusch de Karl Jettmar. Stuttgart 1975.) Je ne dirais pas que 'ouvrage de
P. Snoy n’ait pas souffert de cette défloration partielle, ni que les syntheses
de Jettmar ne rendent pas la lecture de S. parfois laborieuse. Pourtant ce
livre a le mérite de mettre au jour les matériaux qu’un ethnologue disposant
d’un temps trés limité (moins de deux mois) peut récolter sur des thémes
aussi variés que le milieu humain, I’histoire récente, la culture matérielle, la
vie sociale et religieuse et les survivances de la tradition préislamique.

P. Snoy a participé en 1955/56 a Pexpédition susnommée (Gilgit,
Chitral, Hunza) et 4 cette occasion séjourna dans les vallées de Bagrot et de
Haramosh. Le manuscrit de son étude était achevé en 1959. Cité et utilisé a
maintes reprises, il était juste qu’il fiit enfin publié. Malgré le nombre
d’années qui le sépare de sa version premiére, le texte n’a été que fort peu
remanié; en effet aucune autre étude ethnographique n’a été publiée sur
Bagrot et, comme le dit 'auteur, il s’agit avant tout d’une “Darstellung des
Gesehenen und Gehorten™ (p. 15), d’une sorte de journal ordonné selon les
chapitres d’une bonne monographie.

Les chapitres sur la vie matérielle et la vie sociale n’apportent guére
d’éléments nouveaux a qui est familier soit de cette région, soit de I'islam
indo-iranien (faisons une exception pour la description des orpailleurs). En
revanche les pages consacrées a la culture spirituelle et aux survivances
préislamiques offrent un intérét certain. Ici ’auteur ne craint pas de montrer
sur le vif des scénes de possession chamanistique et de nous donner la
biographie des chamans de la vallée. Leur role est dominant dans la cure de
maladies nerveuses, la prédiction de I’avenir et les relations entre les hommes
et le monde surnaturel.



162 BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

Ce livre est servi par une impression trés soignée et de nombreuses
planches photographiques. On souhaiterait que d’autres oeuvres ethno-
graphiques bénéficient de telles éditions.

Micheline Centlivres-Demont .

Heather Karmay, Early Sino-Tibetan Art. Warminster, Aris and Phillips,
1975. Mit Bibliographie (einschliesslich tib., jap. u. chin. Literatur) u. Index,
128 S., 69 Abbildungen.

Unsere Kenntnisse von der Entstehung einer sino-tibetischen Kunst (tib.:
Nag-lugs) sind im Gegensatz zum griindlich durchforschten indo-tibetischen
Stil (tib.: rGya-lugs) noch recht mangelhaft. Von daher ist die vorliegende
Veroffentlichung ein nicht zu unterschitzender Beitrag zum Verstindnis der
tibetischen Kunst iberhaupt. Wieweit man jedoch bereits im 7.—9. Jh. einen
eigenen tibetischen Stil voraussetzen kann, ist sehr fragwiirdig. Was wir aus
dieser Zeit an Plastiken iiberliefert bekommen haben, scheint doch entweder
chinesisch oder nepilesisch zu sein (vgl. meine Rezension D. L. Snellgrove/H.
Richardson, A Cultural History of Tibet, in: Asiat. Studien, XXVII, 1). Das
letztere mochte ich mit Hilfe der neuesten Arbeit von Pr. Pal (The Arts of
Nepal, 1: Sculpture, Leiden 1974) auch vom Bodhisatva auf Abb. 1 unseres
Buches annehmen, den man meines Erachtens schwerlich vor das 10./11. Jh.
datieren kann.

Einer der Strome, die zum sino-tibetischen Stil zusammenfliessen, ist
bekanntlich die aus indischen, hellenistisch-romischen, iranischen und
chinesischen Traditionen entstandene buddhistische Kunst zur T’ang-Zeit im
Ostlichen Turkestan. Dort geschieht auch aller Wahrscheinlichkeit nach im
8./9. Jh. eine erste Begegnung mit der damals in Tibet gepflegten buddhisti-
schen Kunst, die sich aber erst im 10./11. Jh. in West- und Suidtibet zu einem
indo-tibetischen Stil zu entwickeln beginnt, der dann im 14./15. Jh. im
siidtibetischen rGyal-rtse (Gyantse) gereift einen seiner Hohepunkte erlebt.
Es ist sehr interessant, wie beide Stilrichtungen in Tun-Huang (9. Jh.)
zunichst noch ihr eigenes Leben getrennt und nebeneinander fithren, u.U. in
ein und demselben Bilde (vgl. Abb. 4). Darum diirfte kaum schon von einem
sino-tibetischen Stil zu reden sein. Hier wire {iberhaupt zu kliren, worin das
tibetische Element eigentlich besteht, das doch erst im 10./11. Jh. in die aus
Indien tiber Kashmir und Nepal nach Tibet tradierte Kunst eindringt. Wenn
(S.12) auf ein Bild bei Matsumoto verwiesen wird, das leider nicht
reproduziert ist, auf dem in damaliger Zeit, d.h. in Tun-Huang, erstmalig eine
Verschmelzung der chinesisch-buddhistischen Kunst mit der in Tibet
Ublichen vollzogen sein soll, so konnen wir schwerlich schon von einer
sino-tibetischen Kunst sprechen. Die unerlissliche Voruntersuchung, worin
denn das Wesen der tibetischen Kunst auf indischer Basis besteht, ist dusserst
schwierig, da dies sicherlich noch mehr bedeutet als das Fehlen gewisser
Stilkriterien nahezu tropisch wuchernden Charakters, die wir auf den ersten



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 163

Blick als nepalesisch verstehen, mehr auch als z.T. ethnologisch deutbare
Elemente, die dann in einer diesbez. Vielschichtigkeit der kiinstlerischen
Diktion eine gewisse Spannung erkennen lassen. Gerade dies wie zudem noch
eine sehr nach Innen verlagerte Dynamik, eine Akzentverschiebung, die
moglicherweise in der seltsam transparenten Atmsophire des Hochlandes
begriindet ist, miisste gleichsam in einem Vokabular kunstlerischer Aus-
druckssprache konkret zu erfassen sein. Allein mit allgemeinen, gefiihls-
missigen Aussagen, wie ich das frither versucht habe, modgen sie noch so
zutreffend und unentbehrlich sein, kommen wir nicht zu dem erstrebten
Ziel. Daraufhin wiren dann die Bildwerke des 13.Jh. aus Kharakhoto
(S. 18—20) zu uberpriifen, die mit iiberraschend dhnlichen Malereien, wie sie
Heim und Gansser in Hohlen westlich des Kailasa gefunden haben, uber
Suidtibet nach Nepail weisen. Wo wir jedoch den Spuren des Aniko begegnen
sollten (S. 21ff.), konnen wir mit Bestimmtheit nicht von einer Stufe
sino-tibetischer Kunst reden, hochstens von einer Basis.

Bei den in Kap. 1—4 (S.35-71) im Anschluss an die Einfithrung
(S. 1-34) behandelten Holzschnitten (Kap. 1: Si-Hia-Tripitaka, Kap. 2:
Chi-sha-Ausgabe des chin.-buddh. Kanon, Kap. 3: bKa’-’gyur aus d. Zeit des
Yung-Lo, Kap. 4: sogen. Pantheon Chu-Fu-P’u-Sa des Karma-pa De-bzhin-
gshegs-pa) entdecken wir erstmalig im bKa’-’gyur vom Jahre 1410 echten
tibetischen Stil, wie er zur gleichen Zeit in Gyantse kulminiert. Erst von da
an diirfte nach unseren jetzigen Kenntnissen des vorhandenen Materials auch
mit dem Beginn eines sino-tibetischen Stils zu rechnen sein, der bes. im 17,
u. 18. Jh. weite Gefilde der tibetischen Kunst fruchtbar bestimmt hat. Unter
Yung-Lo und seinem Nachfolger bestand ein selten reger tibetisch-
chinesischer Austausch, bei dem auch buddhistische Bildwerke iiberreicht
wurden.

Sofort taucht aber die Frage nach den chinesischen Kriterien auf, die an
dieser Stelle, dhnlich wie die Frage vorher nach den tibetischen Elementen,
geklirt werden miisste. Diese Frage ist leicht bei tibetischen Malereien zu
beantworten, bei denen die Farbklinge und das landschaftliche oder
ethnographische Milieu unzweideutig das chinesische Medium erkennen
lassen. Weit schwieriger ist das alles aber bei Werken der Plastik. Sicherlich
gehoren die in Kap.5 (S.72—103) behandelten und mit Inschriften
versehenen Bronzen, wie der Verf. (S. 83) sagt, zu den besten Beispielen
einer reifen sino-tibetischen Kunst, wobei die tibetische Komponente auf
dem in Gyantse Erreichten basiert, wie unter Vergleich der stilistischen
Merkmale iiberzeugend nachgewiesen wird. Das spezifisch Chinesische in
diesem Mischstil konnte, abgesehen von dem siniden Habitus der Gestalten
des Pantheons, bei dem besonderen Hang des Chinesen zur Malerei in einer
malerischen Auflésung der plastischen Oberfliche zu finden sein, die anders
ist als die tropisch wuchernde nepalesischer Bronzen. Aber auch das miisste
noch artikuliert werden, um genau sagen zu konnen, wann und wo wir
erstmalig, wenn auch vielleicht nur zodgernd, einer sino-tibetischen Kunst
gegeniiberstehen. In Gyantse ist das noch nicht der Fall, denn dort sind die



164 BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

schon durch G. Tucci festgestellten chinesischen Einfliisse in der malerischen
Konzeption nicht so stilbestimmend, dass wir bereits von einer sino-
tibetischen Kunst sprechen konnen. So sind die unter Yung-Lo in China
hergestellten Bronzen (Kap. 5) wahrscheinlich die ersten uns bekannten
Beispiele sino-tibetischer Kunst. Wie deren Vorgeschichte aussieht, die
Begegnung ihrer Komponenten, das wird kaum besser und schwerlich
umfassender darzustellen sein als in dem vorliegenden Werk. Die jedem
Kapitel beigegebenen, zahlreichen Anmerkungen sind eine zuverldssige, mit
grosser Sorgfalt durchgefithrte Dokumentation. Die beiden Anhidnge (1: die
21-Taras, 2: tibetische u. chinesische Texte) wird man gern mitnehmen. Der
Hinweis mag noch gestattet sein, dass der Verlag in den gleichen Central
Asian Studies im vergangenen Jahr das beachtliche Werk von Philip
Denwood, The Tibetan Carpet herausgebracht hat (Rez. S. Hummel, in:
Asiatische Studien, XXXI, 2). Man kann sich nur wiinschen, dass die mit viel
Erfolg begonnene Reihe fortgesetzt wird.

Siegbert Hummel

Carlo della Casa, Upanisad. Unione Tipografico-Editrice Torinese, Torino
1976 (Classici delle religioni N. 29), 588 S., 5 Tafeln.

Das Interesse an den Upanisads, diesen evergreens der indischen
Literatur, scheint zur Zeit in Italien besonders gross zu sein. Denn obwohl
die letzte (dreibindige) Ubersetzung von P. Filippani-Ronconi (Upanisad
antiche e medie, Torino 1960/61) erst 16 Jahre alt ist und schon 1968
verbessert neu aufgelegt wurde, wartet die Unione Tipografico-Editrice
Torinese hier mit einem sehr gut ausgestatteten neuen Bande auf. Der
Ubersetzer, Herr della Casa, der seit etwa zehn Jahren als Vedist titig ist, hat
seine Auswahl folgendermassen gestaltet: 1. Upanisad vediche, d.h. die
dreizehn von Robert Ernest Hume (zuerst Oxford 1921) ubersetzten
Upanisads zuziglich der Mahanarayana-Up. II. Upanisad postvediche, settarie
e del Yoga: Chagaleya-, Kaivalya-, Baskala-Mantra-, Pranagnihotra-, Athar-
vasiras-, Mudgala-, Ganapati-, Devi-, Yoga-tattva-, Ksurika-, Brahmabindu-
und Hamsa-Upanisad. Da alle sechsundzwanzig Texte, meist mehrmals, in
europdische Sprachen ubersetzt vorliegen, waren von dieser Seite her keine
nennenswerten Schwierigkeiten zu iiberwinden. Dagegen verdienen die
Grundsitze, nach denen sich Herr della Casa bei seiner Arbeit richtete, kurz
gewiirdigt zu werden.

Er Ubersetzt (1) ausnahmslos die vollstindigen Texte unmittelbar aus
dem Sanskrit und ohne Kiirzungen, was sehr zu begriissen ist. Hat man doch
leider nach dem Ersten Weltkriege in Europa damit begonnen, Bliitenlesen zu
verdffentlichen, die von einzelnen Upanisads wiederum nur bestimmte
Abschnitte darbieten. Nun lehrt gewiss die hohere Textkritik, dass vor allen
bei den dlteren dieser Traktate gewdhnlich mehrere Verfasser oder Redak-
toren am Werke gewesen sind, aber das sollte keinen gewissenhaften Mann



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 165

hindern, einen jeden in seinem vollen Umfange zu iibersetzen. Muss doch
jede Auswahl subjektiv bleiben, und darf man Biicher auch nicht zum Guten
hin verfilschen, indem man schwache Partien unter den Tisch fallen ldsst.
Der Leser hat einen Anspruch auf vollstindige Unterrichtung. In diesem
Punkte verdient also Herr della Casa von allen Seiten volle Zustimmung.

Etwas heikler wird die Sache, wenn es (2) darum geht zu entscheiden,
mit welcher inneren Einstellung der Indologe den iiberlieferten Wortlaut der
Upanisads lesen soll: fast alle von ihnen stehen sprachlich ziemlich
ungekimmt vor uns. Es gibt da seit 150 Jahren unter den Gelehrten
mindestens zwei Richtungen. Die eine, philologisch-kritisch, blitht meist nur
in den Studierzimmern der Vedisten; die andere, einfithlend konservativ,
beherrscht den Biichermarkt. Zur ersten zdhlen etwa Bohtlingk, Weber,
Whitney, Geldner, Hillebrandt, Liiders, Hertel, Schrader, Weller, Alsdorf und
Thieme; zur zweiten Max Miiller, Deussen, Senart, Hume, Radhakrishnan,
Renou und seine Mitarbeiter in der Sammlung ‘Les Upanishad’ (Paris
1943—). Herr della Casa stellt sich entschieden zur zweiten Richtung. Der
textus receptus, d.h. praktisch uberall, der von den einheimischen Kom-
mentatoren abgesegnete, wird nur im dussersten Notfalle angezweifelt. Die
Ubersetzung spiegelt die communis opinio wider. Die Sekunddrliteratur
erfihrt respektvolle Beriicksichtigung: in der Bibliographie herrscht das
Bemiihen, uiberall auf dem letzten Stande zu sein. Die Einleitung bringt alles
fir den nicht-indologischen Gebildeten Wissenswerte, der Anhang schliesst es
durch ein Glossar der termini technici und der Eigennamen auf. Das dussere
Gewand des schonen Bandes macht nach Druck, Papier und Einband den
Turiner Verlegern alle Ehre. '

Es fillt heutzutage gewiss schwer auf diesem Felde ein neues, gutes Buch
hervorzubringen: hier ist es gegliickt.

Wilhelm Rau

Raniero Gnoli, /I Canto del Beato (Bhagavadgita). Unione Tipografico-

Editrice Torinese, Torino 1976. (Classici delle religioni N. 30), 288 S., 6
Tafeln.

Wo die Upanisads sich einfinden, darf die Bhagavadgita nicht fehlen: sie
folgt ihnen in der genannten Reihe denn auch auf dem Fusse. Der
Ubersetzer, ein Schiiler Guiseppe Tucci’s und auch ausserhalb Italiens lingst
wohlbekannt, widmet sich seit zwanzig Jahren innerhalb der vom Consiglio
Nazionale delle Ricerche geforderten, planmdissigen Erforschung des
Tantrismus speziell dem kaschmirischen £ivafsmus und den Werken des
Abhinavagupta. Dies kommt ihm bei dem vorliegenden Werke insofern sehr
zustatten als er im Gegensatz zu den meisten der zahllosen Gita-
Ubersetzungen wirklich etwas Neues bieten kann, nimlich eine vollstindige
Ubersetzungvon Abhinavagupta’s Bhagavadgitarthasamgraha. Dieser Scho-
lastiker legte seiner Auslegung bekanntlich die kaschmirische Rezension zu



166 BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

Grunde und hatte darin nur einen Vorginger, Bhaskara!, und einen
Gefihrten, Rajanaka Ramakantha?. Herr Gnoli ibersetzt nach der Ausgabe
“Srimad Bhagavad Gita, with commentary by ... Abhinavagupta, edited
with notes by Pandit Lakshman Raina, Srinagar 1933” und gibt dazu in den
Anmerkungen allerlei dankenswerte Textverbesserungen. Das Werk liegt
m.W. bisher in keiner anderen europdischen Sprache vor.

Unleugbar sind Abhinavagupta’s Erklarungen ofter gekiinstelt und an den
Haaren herbeigezogen, weil er die Glaubenssitze seiner Sivaitischen Schule
durch Aussagen der Gita erhirten mochte, so dass sich die Frage erhebt, was
er eigentlich zu einem besseren Verstindnis Wesentliches beitragen kann. Ihr
begegnet Herr Gnoli mit dem Zweifel, ob es uiberhaupt erlaubt sei, den
‘wahren’ Sinn grosser religioser Texte (etwa der Vedas, der Evangelien, der
Bhagavadgita) feststellen zu wollen. Wie Werke der Dichtkunst haben sie fiir
jede Zeit und jeden Leser einen anderen, stets sich wandelnden Sinn, welcher
zwar ohne den urspriinglichen Wortlaut nicht sein kann, sich aber gleichwohl
weit iiber ihn erhebt: “ .. la parola degli autentici testi religiosi é differente
da quella pratica. In essa il senso storico o letterale, tuttavia presente, ci
illude di continuo, per rifrangersi, nel divenire storico, in una moltitudine di
significati che non permettono mai di identificare con certezza il nucleo
centrale.”’ (S.27) Ein Gelehrter solcher Uberzeugung kann sich freilich auf
die Erorterung der Frage, ob die Bhagavadgita ein in sich geschlossenes, von
einem Verfasser stammendes Werk sei, gar nicht einlassen: Richard Garbe3
wird folglich in dem Buche nirgends erwidhnt. Aber, — die Bhagavadgita
einmal ganz bei Seite gelassen —, verstehe ich Herrn Gnoli recht, wenn ich
seinen Worten entnehme, er halte eine philologisch-historische Untersuchung
religioser Texte uberhaupt fiir nicht statthaft? Wire dies wirklich seine
Meinung und setzte sie sich durch, so hitte dies fur die Indische Philologie
weittragende Folgen.

Die Ausstattung ist ebenso sorgfiltig und gediegen wie bei der oben
angezeigten Upanisad-Sammlung.

Wilhelm Rau

! Cf. Raghavan, V.: Bhaskara’s Gitabhasya [= Bhagavadanusayanusarana W.R.].
Wiener Zeitschrift fiir die Kunde Stid- und Ostasiens und Archiv fiir indische Philosophie
XII-XIII, 1968—69, 281-94.

? Srimad Bhagavad Gita with Sarvatobhadra of Ramakantha, edited by T.R.
Chintamani, University of Madras, 1941.

3, Die Bhagavadgita aus dem Sanskrit iibersetzt. Mit einer Einleitung iiber ihre
urspriingliche Gestalt, ihre Lehren und ihr Alter. Von Richard Garbe. Zweite verbesserte
Auflage. Leipzig 1921.

Wenk, Klaus: Wandmalereien in Thailand. lIiiigo von Oppersdorff Verlag,
Zirich 1975. Textband: LXXIV + 356 S.; 2 Bildbinde: 1. Halbband Taf.
1-109, 2. Halbband Taf. 110-200.



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 167

Boisselier, Jean: Malerei in Thailand. Kohlhammer, Stuttgart u.a. 1976.
272 S.incl. 159 (z.T. farbige) Abb.; Zeichnungen und Pline im Anhang.
Wray, Elizabeth; Rosenfield, Clare; Bailey, Dorothy: Ten Lives of the
Buddha. Siamese Temple Paintings and Jataka Tales. Weatherhill, New
York/Tokyd 1972, 154 S. incl. 32 Farbtafeln, 5 Schwarzweiss-Abb., 2
Karten.

Die Malerei Thailands, besonders die Wandmalerei in den buddhistischen
Tempeln, war bisher weitgehend . eine terra incognita, wenn man von
iiberwiegend spezialistischen Forschungsarbeiten und schwer zuginglichen
thailindischen Publikationen absieht; auch auf Ausstellungen konnte diese
meist ortsgebundene Kunst kaum reprisentiert werden. Nun besitzen wir seit
kurzem einige Werke, die unsere Vorstellung von diesem Gebiet asiatischer
Kunst mit einem Schlage entscheidend bereichern und zugleich auch
korrigieren — namentlich was die z.T. iiberraschend hohe Qualitdt dieser
Malkunst betrifft, die oft merklich hoher ist als die der Buchmalerei (etwa in
den Traiphum-Illustrationen).

Die Wandmalerei Thailands ist in zweierlei Hinsicht vom Schicksal
schwer beeintrichtigt: ein einigermassen reiches Material existiert, von
Ausnahmen abgesehen, praktisch erst aus der Zeit seit etwa 1700, da fast
alles Frihere mit dem Untergang und Verfall der alten Reiche und
Hauptstiddte verschwunden ist; und selbst dieses spidte Material ist infolge der
sehr anfélligen Maltechnik, des ungiinstigen Klimas, jahrhundertelanger
Vernachlissigung und nur beschrinkt moglicher Konservierung von baldiger
Vernichtung bedroht — oder es ist lingst durch stillose Restaurierung
verdorben. Altere Wandbilder als aus der 1. Hilfte des 14. und dem frithen
15. Jahrhundert sind nicht erhalten oder bisher nicht entdeckt worden
(Neufunde kommen freilich seit den 60er Jahren bei archiologischen
Untersuchungen immer wieder einmal vor). Manches an alter Zeichenkunst
lisst sich auf Grund von Stein- oder Metallgravierungen besonders des
14. Jhs. rekonstruieren. Wichtige Werke eines relativ frithen Stils innerhalb
der spiteren Malerei stammen von etwa 1730, die Mehrzahl der erhaltenen
Bilder aber aus dem spiteren 18. Jh., besonders seiner zweiten Hilfte, und
aus der ersten des 19., d.h. wihrend der Regierungszeiten der Konige
Rama I. (1782-1809), II. (1809—24) und III. (1824—51). Diese Phasen
gelten als die ‘““dltere” Malerei Thailands — gemessen an anderer asiatischer
Kunst ein enorm junger Zeitraum. Die Spitphase von etwa 1850 ab bringt
epigonale Wiederholungen klassischer Muster oder eine Verfilschung durch
unangebrachte Einfithrung europdischer Darstellungsmethoden.

Eine gewisse Schwierigkeit fiir den Betrachter liegt in der vergleichsweise
grossen thematischen und stilistischen Gleichformigkeit der thailindischen
Malerei. Der Kreis der Sujets ist, da es sich um die thematisch nicht
besonders reiche Hinayana- oder Theravada-lkonographie handelt, an sich
schon relativ begrenzt; die Hauptrolle spielen die Illustrationen der Jataka-
Erzihlungen von den fritheren Existenzen des Buddha (und unter ihnen



168 BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

wieder fast nur die letzten zehn, Nr. 538—547) sowie biographische Szenen
aus seinem letzten irdischen Leben. Und die stilistische Entwicklung ist seit
dem spiten 18. Jh. so stark durch Tradition und Konvention geprigt, dass
sich auch innerhalb der am besten uiberlieferten ““Schule von Ratanakosin”
(d.h. der Bangkok-Periode) nur einige grosse Phasen einigermassen klar
unterscheiden lassen; hinzu kommen Lokalschulen, besonders die nordliche
von Lan-na (Chiengmai, Nan), aber sie treten, seit Bangkok 1767 Hauptstadt
und als Residenz der Chakri-Dynastie seit 1782 dominierendes Kultur-
zentrum wurde, stark in den Hintergrund. All diese Schwierigkeiten — das
tiberwiegend relativ spite und z.T. schwer zugingliche Material, die
Dezimierung und stidndige Gefihrdung durch Verfall, die thematische
Beschrinkung und die vergleichsweise grosse stilistische Einheitlichkeit —
machen zweierlei erforderlich: erstens eine moglichst umfassende und genaue
Bilddokumentation und Kommentierung, zweitens eine klare und sichere
kunsthistorische Fithrung durch das Gesamtmaterial und die stilistische
Entwicklung dieser Kunst. Das eine leistet das Abbildungswerk von Klaus
Wenk, dem Leiter des Siidostasien-Instituts an der Universitit Hamburg, das
andere die Darstellung von Jean Boisselier, dem international angesehenen
franzosischen Kenner der Kunst und Archdologie Hinterindiens.

Klaus Wenk und sein Verleger Iiiigo von Oppersdorff nahmen sich vor,
durch eine umfassende und besonders sorgfiltige Bilddokumentation die
“vermutlich letzte Chance einer Uberlieferung” vieler dieser Gemilde vor
ihrem endgiiltigen Verfall zu nutzen. Es sind fast ausschliesslich religiose
(buddhistische) Bilder, denn eine profane Malerei ist praktisch nicht
Uiberliefert (die Griinde werden S. XXXIIf. erortert). Dafiir finden sich aber
innerhalb der grossen illustrativ-narrativen Kompositionen zahlreiche Szenen
aus dem Volksleben, die einen gewissen Ersatz bieten und sich stilistisch
durch grosseren Realismus und weniger strenge Konventionen von den
Gruppen hoheren Ranges — heiligen Gestalten oder firstlichen Personen —
stark unterscheiden; so steht oft ein ‘“niederer” Stil, gebunden an untere
Gesellschaftsschichten oder auch fremdlindische (sogar europiische) Volks-
typen, kontrastreich neben dem ‘““Hoheitsstil”” der erhabenen Sphire. Einen
viel grosseren Einschlag des Volkstiimlichen zeigt die Malerei der nordlichen,
z.T. von Burma beeinflussten Schule von Lan-na. Zu bedauern ist es, dass
Wenk gerade die iltesten erhaltenen Gemilde — z.B. die der Krypta des Wat
Ratchaburana in Ayuthia von 1424 — nicht einbezogen hat oder einbeziehen
konnte; ihm lag offenbar daran, schon Veroffentlichtes oder durch Kopien
Dokumentiertes zu Gunsten von neu Prisentiertem zuriicktreten zu lassen.
Sehr zu begriissen ist aber die Aufnahme der relativ frithen Bilder im Wat Ko
Kédu Sutharam (Ko Keo S.) in Phetburi aus der Schule von Ayuthia von
1734, die iibrigens auch einige der sehr seltenen und soziologisch interes-
santen Stifterinschriften tragen (S. 179—181) und von der spiteren Malerei
durch ihren mehr zeichnerischen Stil und ihr weniger buntes Kolorit stark
abweichen. Die Bilder sind nach Tempeln gruppiert und jeder Gruppe ist eine
Aussenaufnahme des betreffenden Gebidudes vorangestellt — leider aber gibt



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 169

es keine einzige Innenaufnahme, die gerade fiir die Veranschaulichung von
Wandbildern in situ notwendig gewesen wire; eine solche findet sich bei
Boisselier als farbiges Titelbild.

Wenk’s Buch will nicht nur in dokumentarischer Absicht zur besseren
Anschauung und Erforschung des Materials beitragen, sondern dariber
hinaus einen geradezu konservatorischen Akt vollziehen — sollen doch diese
200 grossformatigen und ausschliesslich farbigen, auf neuen Original-
aufnahmen (von Franz Horisberger) beruhenden Reproduktionen eine
lingere Lebensdauer haben als sie. von den meisten der Originale leider
erwartet werden darf. Daher hat der Verleger grosste Mithe und sonst nicht
iibliche, durch Material-Tests abgesicherte technische Mittel darauf ver-
wendet, die Papiere, Druckfarben und sonstigen Materialien so wider-
standsfihig wie moglich gegen alle vermeidbaren schidlichen Einfliisse zu
machen; dariiber wie auch {iber die &sthetischen Uberlegungen bei der
Gestaltung des Werkes, die auf eine “Einheit von Abbild und Bildtrager” und
auf einen Anklang an das farbliche Ambiente der originalen Standorte zielen,
gibt er in seinem Vorwort Rechenschaft. Vielleicht ist die dussere Form ein
wenig zu monumental und pompds geraten und macht durch Umfang und
Gewicht die Benutzung recht schwierig; leider ergab sich aus all dem — und
zusitzlich aus dem enormen Aufwand fiir die (auch von der Deutschen
Forschungsgemeinschaft unterstiitzten) Photoreisen des Autors und des
Photographen sowie durch die heutigen Druckkosten — ein prohibitiver
Preis. Aber als verlegerisches Unternehmen im Dienste eines bisher vernach-
lassigten Kulturschatzes und Forschungsgebiets verdient die Publikation
hohen Respekt. Verlag und Autor bescheinigen den Farbreproduktionen
“nicht zu ubertreffende Qualitit” und “nahezu originalgetreue Reinheit”
(S. XV); die Andrucke wurden nochmals vor den Originalen gepruft.
Vergleicht man einige der Tafeln mit den Wiedergaben der gleichen Gemalde
in den anderen beiden Biichern, so erscheinen sie — abgesehen von den
iblichen Differenzen in einzelnen Farbtonen — matter und weniger “‘saftig”
im Kolorit; aber eben dies diirfte sowohl der hier angewandten Tempera-
technik wie dem Erhaltungszustand entsprechen. Das sehr grosse Format und
die zahlreichen Details ermoglichen nicht nur einen zutreffenden Gesamt-
eindruck, sondern ebenso die genaue Wahrnehmung auch kleiner Einzel-
heiten. Leider wurde es versdumt, in jedem Fall anzugeben, ob ein Gemilde
vollstindig oder nur zum Teil reproduziert ist (bisweilen kann man solche
Angaben im Text entdecken); manchmal ist es evident, dass es sich um das
Ganze handelt, manchmal aber tduscht die nicht unbedingt stilgemaisse
Goldstreifenrahmung der Tafeln eine Vollstindigkeit nur vor.

In seinem Textband gibt Wenk zunichst einen Uberblick iber die
Charakteristika und die geschichtliche Entwicklung der thailindischen
Malerei; dies ist eine erweiterte und berichtigte Fassung des entsprechenden
Kapitels in seiner fritheren Publikation iiber Thailindische Miniaturmalereien
(Wiesbaden 1965; vgl. Asiat. Studien 20, 1966, 155f.), die der Berliner
illustrierten Traiphiim-Handschrift galt. Es folgt u.a. ein Verzeichnis der mit



170 BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

Gemilden ausgestatteten Tempel und ein wichtiger Abschnitt @iber die
Maltechnik. All dies ist in seiner konzentrierten Knappheit dusserst informa-
tiv; eine eigentlich kunstwissenschaftliche Behandlung lag aber ausdriicklich
nicht in des Autors Absicht und so darf man in dieser Beziehung keine
unberechtigten Anspriiche stellen. Ausser dem Hauptteil mit den Tafel-
Erliduterungen, auf den wir gleich zuriickkommen, gibt es u.a. ein Glossar,
eine Zeittafel (besonders auch fiir die Wandgemailde selbst), eine Karte und
eine Bibliographie; diese ist sehr umfassend, auch fiir den kulturgeschicht-
lichen Hintergrund, und enthilt 11 grosse Seiten mit thai-sprachlichen Titeln
in einheimischer Schrift, die freilich zum Nutzen der Nichtfachleute hitten
ubersetzt und mit Ort und Jahr versehen werden sollen. In dem Glossar wird
parinibbana als Synonym fiir nibbana bezeichnet; vielleicht trifft das in der
thailindischen Terminologie zu, nach strenger buddhistischer Lehre besteht
jedoch zwischen beiden ein wesentlicher Unterschied. Anderes ist mehr eine
Formulierungsfrage, wie etwa die “Gottlichkeit” des Buddha; auf solche und
andere Einzelheiten hier kritisch einzugehen wiirde zu weit fithren.

In den Erlduterungen zu den Bildgruppen und Einzeltafeln bietet Wenk
zunichst eine historische Einleitung iiber das betreffende Tempelgebiude,
diskutiert die Datierung der Wandbilder, berichtet {iber ihren Erhaltungszu-
stand, ihre bisherigen Restaurierungen und ihren Themenkreis. In den
Kommentaren zu den einzelnen Bildern beschrinkt er sich bewusst auf
*“sachliche Hinweise, die zum unmittelbaren Verstindnis der Legenden und
der kuinstlerischen Form . . . notwendig sind”, unter gleichzeitiger “Sichtbar-
machung des kulturhistorischen Hintergrundes” und mit Bezug auf die zu
Grunde liegenden Texte. Auf Problematisches wird meist durch Literaturan-
gaben in Anmerkungen hingewiesen. Das Hauptverdienst des Verfassers liegt
in der genauen ikonographischen und kulturhistorischen Erliuterung der
liberwiegend aus den letzten zehn Jatakas und der Buddha-Vita stammenden
Darstellungen und in seinen (freilich etwas unsystematischen und nicht
immer zutreffenden) Hinweisen auf Besonderheiten der kiinstlerischen
Gestaltung. Genau diesen sorgfiltigen Kommentar brauchten wir, um die so
oft Uibermdssig stilisierten und typisierten Gemilde besser verstehen zu
kénnen, in deren Ikonographie iibrigens nicht nur das Buddhistische,
sondern auch das Politische, vor allem die Herrschersymbolik, eine Rolle
spielt. Erst wenn man die Ikonographie geklirt hat, konnen ja Fragen nach
der kiinstlerischen Realisierung der vorgegebenen Themen gestellt und
vielleicht beantwortet werden. Dahin gehort u.a. die Kompositionsmethode,
die manche Ritsel aufgibt; Wenk nennt ausserdem als Forschungsdesiderata:
die Farbsymbolik, die Ornamentanalyse, die Herkunft und Beeinflussung der
Thai-Malerei unter anderem von Burma und Ceylon her oder die Beziehung
zur indischen und chinesischen Kunst. Uber den letzten Punkt dussert er sich
selber kurz auf S. XLVIIIf. und verweist auch sonst auf die Mitarbeit von
Kinstlern chinesischer Herkunft.

Liegt also auf der Ikonographie das Hauptgewicht, so dringt sich
notwendigerweise die Frage nach etwaigen ikonographischen Programmen



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 171

fur die Ausmalung von Tempelhallen oder ganzen Tempelkomplexen auf.
Wenk skizziert (S. LIIIf.) an einigen Beispielen, welche Themen an welcher
Stelle eines Gebiudes dargestellt sind und kommt zu dem Ergebnis, dass es
keine festen Regeln gab und dass den Fillen einer bestimmten Anordnung
ebenso viele Abweichungen gegeniiberstehen. Den Grund sieht er darin, dass
die Bilder zwar der Belehrung und Erbauung, aber nicht als Kultobjekte
dienten (dies taten allein die Buddhastatuen), also freier disponiert werden
konnten. Diese Ausfithrungen geben wichtige Ansdtze, sind aber nicht
systematisch genug angelegt — was vielleicht den Rahmen gesprengt hitte —,
und es missten einmal in Tabellen- oder Diagrammform in moglichster
statistischer Breite die Programme, und zwar auch der Gesamtanlagen mit
mehreren Gebiuden, erfasst werden. Boisselier beschreibt z.B. das Gesamt-
programm der Tempelanlage Wat Po in Bangkok (S. 106ff., Plan S. 255); die
Autoren der Ten Lives of the Buddha liefern ein Beispiel fiir die praktischste
Form der Darbietung: ein Diagramm (Fig. 3) mit Eintragung der einzelnen
Bildthemen, und zwar — das ist wichtig — in ihrer Position im Tempelraum,
den die gegeniiberliegende Tafel (Fig. 2) photographisch wiedergibt; zusitz-
lich findet sich eine Aufnahme eines grossen Teils einer typischen Tempel-
wand (Fig. 4). Ohne solche Anschauungshilfen und Wegweiser hingen die
einzelnen reproduzierten Gemailde fir den Betrachter gleichsam in der Luft.

Alles was Wenk in seinem Werk biete, ist unentbehrliches Material fiir die
nun eigentlich kunstwissenschaftliche, systematische Erforschung der thai-
lindischen Malerei; eine Einfithrung in das Gesamtgebiet und eine entspre-
chend erweiterte Materialbasis und Problembreite bietet das Buch von Jean
Boisselier — ein companion volume zu des gleichen Autors Buch uber die
Plastik Thailands!, das er gemeinsam mit Jean-Michel Beurdeley herausge-
bracht hat. Ausser der auch hier naturgemiss dominierenden Wandmalerei
werden die Buchmalerei, einzelne (leider zu wenige) Rollbilder (etwas schief
“Fahnen” genannt) und vor allem die Lackarbeiten behandelt, welch letztere
aber technisch meist keine Malerei, sondern Blattgoldauflage auf Schwarz-
oder Rotlackgrund sind; am Rande wird malerischer Dekor bei Schattenspiel-
figuren, Perlmutt-Einlegearbeiten und Niello-Arbeiten einbezogen. Das Bild-
material ist @iberaus reich und bringt im Anhang auch ikonographische
Zeichnungen, Grund- und Aufrisse von Tempelbauten und eine Karte mit
allen kunsthistorisch wichtigen Orten. Dem I. Teil uiber die Zweckbestim-
mung, die Techniken, die Ausdrucksmittel, die Perioden und Stilrichtungen
(die *“‘Schulen” von Sukhotai, Ayuthia, Ratanakosin = Bangkok, Lan Na)
folgt im II. Teil ein Uberblick iiber die Themenkreise: “das buddhistische
Weltbild™ (dargestellt in den kosmographischen Traiphum-Bildern der “Drei
Welten” u.a.), die “Welt der Menschen” (ausgebreitet in den narrativen
Illustrationen der Jatakas), “die Gotterwelt” (vor allem auch in der

' La Sculpture en Thailande, Office du Livre, Fribourg 1974; Plastik in Thailand,
ebenda 1974; deutsche Edition (mit der bei deutschen Verlagen beliebten Willkiir
umbenannt in:) Kunst in Thailand, Kohlhammer, Stuttgart usw. 1974.



172 ~ BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

Illustration des ‘“Ramakien”, der zum Nationalepos gewordenen thaildn-
dischen Version des Ramayana) und endlich ‘“‘das Leben des Buddha”,
sowohl in seinen vergangenen Existenzen wie in seiner historischen Lebens-
geschichte. Logischer wire es wohl gewesen, den ikonographischen Teil den
Abschnitten iber die Kunstmittel und die Stilphasen voranzustellen, d.h. erst
das Was und dann das Wie der Gestaltung zu betrachten. Ein wichtiges
Kapitel des Anhangs befasst sich mit den fur alle siid- und ostasiatische
Kunst grundlegenden ikonographischen Hand- und Musterbiichern, aus
denen Proben abgebildet werden. Der wissenschaftliche Apparat des —
durchaus fir Laien zugidnglichen — Buches ist hervorragend und verrdt die
Hand des grossen Fachmanns. In den Anmerkungen sind viele Sonderpro-
bleme diskutiert, erginzendes Material herangezogen und die Spezialliteratur
ausgewertet; dadurch wird die sehr konzentrierte Bibliographie erweitert.
Hilfreich ist ein vorziigliches Glossar der religiosen und historischen Namen
und Termini. Eine Zeittafel bietet einen tiberaus klaren, rasch erfassbaren
Uberblick, besonders auch iiber die buddhistischen Tempel (Wat), ihre
Griindungs- oder Restaurierungsdaten und die Themen ihrer Ausmalung.
Trotz der umfassenden Fragestellung dieses Buches kommt ein wesentliches
kunsthistorisches Problem, nimlich wie sich die thailindische Malerei in die
Geschichte der siid- und ostasiatischen Kunst einordnet, zu kurz (es finden
sich nur gelegentliche Hinweise) — ein Problemkomplex also, den auch Wenk
unter seine Desiderata aufgenommen hat (s.0.). Die oft zitierten Einflusse
von Indien (Miniaturmalerei), von Ceylon (Polonnaruwa vor allem), von
Burma und besonders von China her miissten einmal systematisch und unter
Heranziehung alles in Betracht kommenden Vergleichsmaterials diskutiert
werden, wobei nicht nur an die eigentliche Malerei, sondern auch an das
Kunsthandwerk, z.B. chinesische bemalte Exportkeramik, zu denken wire.
Ohne grossen wissenschaftlichen Anspruch tritt das hiibsch ausgestattete
dritte Buch tiber Thai-Malerei auf, das schon vor einigen Jahren erschienen
ist. Eine Gruppe an der Kunst des Landes interessierter und dort lebender
Amerikanerinnen kam auf den guten Gedanken, die zehn letzten, in Thailand
besonders populiren Jatakas nachzuerzihlen und sie mit eigens aufgenom-
menen farbigen Reproduktionen nach Wandgemilden (iiberwiegend in
Details) zu illustrieren. Zwei kurze, aber informative Kapitel behandeln die
Jatakas religions- und kunsthistorisch im Rahmen der Tempelkunst Thai-
lands; ein niitzliches Glossar und eine Bibliographie sind beigefiigt. So eignet
sich das nicht umfangreiche Buch gut zur ersten Einfithrung. Alle drei Werke,
besonders die beiden grossen, gewichtigen Publikationen, erginzen sich
gegenseitig und schaffen eine solide Ausgangsbasis fiir weitere Forschung und
vor allem fir besseres Verstindnis der bisher kaum recht gewiirdigten

thaildndischen Malerei bei den Freunden asiatischer Kunst.
Dietrich Seckel



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 173

SHO — Pinselschrift und Malerei in Japan vom 7. bis 19. Jahrhundert. Koln:
Museum fiir Ostasiatische Kunst 1975. Hrsg. von Roger Goepper. 305 S. mit
zahlreichen, z.T. farbigen Abbildungen der 116 Nummern.

Im Herbst 1975 fand in Koln, vom Museum fur Ostasiatische Kunst
veranstaltet und von dessen Direktor, Roger Goepper, inspiriert und
organisiert, eine grosse Ausstellung japanischer Schriftkunst statt; zum ersten
Mal im Westen wurde hier diese fundamental wichtige Kunstgattung — die
man nicht Kalligraphie nennen sollte — in der vollen Breite ihrer sehr
verschiedenen Manifestationen wie auch der gesamten geschichtlichen
Entwicklung reprisentiert — und zwar auf hochstem Niveau, durch berihmte
Meisterwerke aus dem Besitz vieler auf diesem Gebiet wichtiger Tempel,
Museen und Privatsammlungen Japans. Das war, abgesehen von Goeppers
Grundkonzeption und seinem energischen Geschick, sie zu realisieren,
wesentlich der Mithilfe des staatlichen Amtes fiur Kulturschitze und
Denkmalpflege (Bunka-ch6) des Kultusministeriums (Mombusho) in Tokyo
zu verdanken, dessen Schriftkunst-Experten, an ihrer Spitze Zaitsu Naga-
tsugi, unermiidlich und in freundschaftlicher Kollegialitit — auch in Kd&ln
wihrend der Ausstellung — sich fiir dies Unternehmen einsetzten. Es steht
“unter der Absicht, deutlich zu machen, wie stark das gesamte kiinstlerische
Empfinden Japans von der besonderen Eigenheit seiner Pinselschrift geprégt
ist. Denn hierin liegt einer der grundlegenden Unterschiede zwischen
abendlindischem und ostasiatischem Kunstempfinden begriindet, und ein
tieferes Verstindnis ostasiatischen Wesens im Westen darf folglich nicht vor
dieser Schriftbarriere kapitulieren’ (Goepper im Vorwort S. 11).

Kataloge wichtiger Ausstellungen werden heute mehr und mehr als
griindliche wissenschaftliche Publikationen konzipiert, und so kann man
auch diesen als ein auf der japanischen Spezialforschung beruhendes und ihre
Ergebnisse vermittelndes Handbuch der japanischen Schriftkunst bezeichnen
— des ersten und einzigen, das es in deutscher Sprache gibt, wenn wir von
dem sehr informativen, aber nicht fehlerfreien Uberblick Die kalligraphische
Kunst Japans von Kurt Brasch und Takayasu Senzoku (Tokyc: Japanisch-
Deutsche Gesellschaft 1963) absehen. Eine vorziigliche Einfithrung auf
englisch, nach Schrifttypen und ihrer historischen Entwicklung gegliedert,
bietet The Art of Japanese Calligraphy von dem bedeutenden Schriftkunst-
Spezialisten Nakata Yujiré6 (Heibonsha Survey of Japanese Art 27, New
York/Tokyo 1973; Ubersetzung des Bandes Sho in der Serie “Nihon no
Bijutsu” des Verlags Shibund6, Tokyo). Fiir die chinesische Schriftkunst
wurde schon mehr getan: verschiedene einfithrende Biicher von mehr oder
weniger wissenschaftlichem Wert liegen vor (meist auf englisch), und in den
letzten Jahren hat das immer stirker werdende Interesse der Amerikaner
zwel wissenschaftliche Kataloge von Ausstellungen hervorgebracht, die der
Kolner — wenn auch nur anndhernd — vergleichbar sind und ihr Material —
erstaunlich genug — allein aus amerikanischen Sammlungen bezogen (Tseng
Yu-ho Ecke, Chinese Calligraphy, Philadelphia Museum of Art, 1971; 96



174 ~ BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

Nummern von der Shang-Zeit bis ins 19. Jh. — Shen C. Y. Fu, Traces of the
Brush. Studies in Chinese Calligraphy, Yale University Gallery, New Haven
1977; 314 S. mit 90 Nummern von T’ang bis Ch’ing mit dem Schwerpunkt
auf den spiteren Perioden). Die Yale-Ausstellung war mit dem ersten
internationalen Symposium iiber chinesische Schriftkunst verbunden.

Der Normalbesucher solcher Ausstellungen wird vielleicht von der
Wissenschaftlichkeit derartiger Kataloge iiberfordert — fiir ernsthafte Interes-
senten und fir Fachleute aber sind sie Werke von bleibendem Wert. Leider
konnen sie, da termingebunden und meist unter gewaltigem Zeitdruck
entstanden, niemals frei von Fehlern und Improvisationen sein, was man den
Verfassern unbedingt zugute halten muss. Die Ausstattung des Katalogs ist
vorziiglich, schlicht und sachlich, geschmacklich dem Thema angemessen.
Alle Werke sind gut reproduziert, einige in Farbtafeln: denn oft spielt ja
farbiger Papierdekor, eine farbige Montierung oder die Verwendung von
Gold eine wichtige Rolle — nicht zu reden von den hier einbezogenen
Gemilden (aus dem 15. bis 19. Jh., darunter einigen chinesischen aus
japanischem Besitz), die ausser der mit der Schrift verschwisterten Tusche-
kunst auch das Zusammenspiel von Bild und Schrift dokumentieren sollen.
Dass Schriftwerke oft ‘“Gesamtkunstwerke” sind, wird eindrucksvoll deut-
lich, gerade auch bei den Werken im nicht-chinesischen Yamatoe-Stil mit
ihrer lebhaften und doch delikaten Farbigkeit. Die Texte der Schriftwerke
und der Bildaufschriften sind simtlich iibersetzt (die japanischen von Hiroko
Yoshikawa), sodass der Betrachter nicht nur oberflichlich die ‘“‘abstrakten”
Schriftzeichen bewundern, sondern auch in die Bedeutung dieser Werke und
in das Verhiltnis zwischen Sinn und Form eindringen kann. Fiir weitere
Beschiftigung mit der ostasiatischen Schriftkunst fithrt eine konzentrierte
Bibliographie die wichtigsten Arbeiten in westlichen Sprachen auf; in den
Katalogerlduterungen ist auf Spezialliteratur (auch japanische) verwiesen.
Unentbehrlich fiir die Fachleute (auch Studenten) ist es, dass der Index der
Namen und Termini die betreffenden Schriftzeichen enthilt.

Der Katalog bietet zunidchst eine ausfithrliche Einleitung uber die
Asthetik der Schriftkunst (von N. Zaitsu) und die Schrift als Kunstform,
iiber ihre Technik, die japanischen Schriftsysteme (chinesische Wort- und
japanische Silbenzeichen), die Schrifttypen (d.h. die zwischen strenger
Formalitit und locker fliessendem Duktus stehenden Formtypen), endlich
iiber die dussere Form der Werke, nimlich Hiange- und Querrolle, Album-
blatt, Fiacher, Wandschirm, und ihre Montierung. Das Material selbst ist nach
den Hauptgattungen der Schriftkunst gegliedert, wobei zugleich in grossen
Zugen die historische Entfaltung, das Hervortreten der einzelnen Gattungen
im Lauf der Entwicklung zur Geltung kommt: Inschriften des 7./8. Jhs.
(kinseki-bun [nicht mon] in Abreibungen; Stutra-Texte (shakyd) vom 8. bis
12. Jh.; dem Priester Kakai (K6b6é Daishi, 8./9.Jh.) und dem Hofaristo-
kraten Fujiwara no Yukinari (Gyozei, Kosei; 10./11. Jh.) zugeschriebene
Stiicke, die zuerst das Schriftwerk als personliche Kunstiusserung und
gleichzeitig die Herausbildung eines spezifisch japanischen Stils (wayo)



BUCHBESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS 175

beispielhaft bezeugen; Gedicht-Sammlungen (kashii) des 8.—13. Jhs., in
denen sich dieser Stil am reinsten auslebt und die oft mit illustrierenden
Bildern oder Dichterportrits versehen sind; Schriftwerke von Kaisern und
Prinzen (shinkan) des 13.—18. Jhs., eine Gattung, die hier zum ersten Mal
gebithrend reprisentiert ist und ihren durchaus eigenen Charakter hat;
Schriftwerke von Zen-Meistern (bokuseki) des 12.—19. Jhs., und zwar nicht
nur von japanischen, sondern auch chinesischen, die in Japan lebten oder
deren Werke von ihren japanischen Schiilern aus China mitgebracht wurden:
eine besonders grossartige Gruppe, die in ihren einzelnen Werktypen gut
vertreten ist (Episteln, Traktate, Zertifikate fiur Schiler iiber die erreichte
Meisterschaft, Gedichte u.a.); parallel zu diesen Zen-Schriftwerken dann eine
Reihe von chinesischen und japanischen Tuschgemilden hoher Qualitit, die
sich ja nicht nur der gleichen Mittel — Pinsel und Tusche — bedienen wie die
Schrift, sondern oft mit dieser in einer Bildeinheit zusammenwirken; endlich
die Schriftkunst der Edo- oder Tokugawa-Zeit (1603—1868), teils reprisen-
tiert durch Werke von konfuzianisch orientierten und in ihrem Schriftstil
stark von China her bestimmten Gelehrten, teils von Kiinstlern, die sich in
beiden Medien, Malerei und Schriftkunst, ausdriickten, darunter von einigen
der sog. Literatenmalern (bunjinga) wie Taiga, Buson oder dem erst 1924
gestorbenen Tessai. Das stindige Mit- und Gegeneinander des die ganze
japanische Kultur prigenden dialektischen Verhiltnisses zwischen dem
Japanischen und dem Chinesischen kommt in den hier vorgefithrten Werken
aus allen Gattungen und Perioden eindrucksvoll zur Geltung, und man kann
formlich miterleben, wie sich allmidhlich das spezifisch Japanische immer
klarer entfaltet, ohne doch jemals auf die immer neue Anregungskraft des
Chinesischen zu verzichten. Zu jeder Gruppe bietet eine besondere Einfiih-
rung vorzigliche Informationen, und jedes Einzelwerk ist — ausser einer
Kurzbiographie seines Urhebers — mit ausfithrlichem Kommentar versehen.
Diese vielfdltigen Informationen sind es eben, die den Katalog weit iiber
seinen aktuellen Anlass hinaus zu einer Art Handbuch der bisher noch zu
wenig verstandenen japanischen Schriftkunst machen. Ausgeschlossen blieb
hier die neue, besonders seit dem 2. Weltkrieg entstandene Schriftkunst —
fuhrend reprisentiert etwa durch Morita Shiryl und seinen Kreis —, weil sie
in ihrer Auseinandersetzung mit modernen Kunstprinzipien einen Neubeginn
bedeutet. Sie ist bei uns auch schon durch viele Ausstellungen besser bekannt
geworden — doch erst durch eine Ausstellung wie die Kolner bekommt sie
ihre historische Perspektive, wird ihre Herkunft, ihre Traditionsbindung und
andererseits ihre schopferische Freiheit verstindlich.

Dietrich Seckel



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

